
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1885)

Artikel: La doctrine du péché

Autor: Durand, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379361

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379361
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA DOCTRINE DU PÉCHÉ

L. DURAND

Comment devons-nous concevoir et présenter la doctrine du

péché pour que notre enseignement, en restant conforme à celui
du Clirist, réponde aux expériences et aux besoins de notre

époque, et rattache nos contemporains à l'Evangile

La question proposée à l'examen de la Société pastorale
présente certaines particularités qui attirent dès d'abord l'attention.
Cette question, dans les termes qui la formulent, paraît impliquer

l'affirmation qu'il y a un desaccord, une disharmonie entre
la doctrine du péché telle qu'on la présente d'ordinaire parmi
nous et les expériences ou les besoins de notre époque ; et l'on
demande s'il n'y aurait pas une autre manière de la concevoir
et de la présenter qui, tout en restant conforme à l'enseignement

du Christ, à cet enseignement dégagé de toute surcharge
humaine, pourrait rattacher à l'Evangile nos contemporains
que les formules de la théologie traditionnelle en éloignent.

Si nous avons bien compris les termes dans lesquels la question

nous est posée, nous savons ce que nous avons à faire, et
la marche à suivre dans ce travail nous est toute tracée. Nous
sommes en présence de deux questions qu'il importe de distinguer:

la première, quels sont les expériences et les besoins de

notre époque qui exigeraient une revision de la doctrine du

péché dans le but de la rendre acceptable pour les hommes de

notre temps? — la seconde : la doctrine traditionnelle est-elle
de tout point conforme à celle du Christ, ou bien y aurait-il

THÉOL. ET PHIL. 1885. 23



342 L. DURAND

quelque amendement à y apporter, qui pourrait avoir pour effet
de rattacher nos contemporains à l'Evangile?

Et d'abord, les expériences et les besoins de notre époque de

quoi s'agit-il?—S'agirait-il peut-être d'expériences faites dans
la sphère de la moralité, et de découvertes aussi nouvelles, aussi

surprenantes que celles qu'on voit éclore tous les jours dans
le domaine de la science et de l'industrie Aurions-nous par
hasard des faits bien constatés, des expériences concluantes à

opposer victorieusement à la vieille doctrine du péché, de sa

profondeur, de son universalité, de la culpabilité qu'il fait peser
sur celui qui le commet? Aurions-nous trouvé le secret de nous
en affranchir, ou, que sais-je? de faire parler à la conscience
humaine un autre langage que celui qu'elle a parlé dans les
siècles passés? La civilisation moderne serait-elle parvenue à tarir
la source des vices et des crimes qui sont la honte de l'humanité,
et nous serait-il permis d'espérer que grâce au progrès des

lumières, ou à quelque inoculation merveilleuse nouvellement
découverte, cette plaie du péché, assimilée jadis à la lèpre,
devrait prendre un nom moins tragique et finirait bientôt par
disparaître complètement?... Mais je m'arrête : continuer sur
ce ton, cela deviendrait une mauvaise plaisanterie. Il est évident

que, dans le domaine de la moralité, nos expériences, hélas ne
nous apprennent rien de nouveau et ne nous obligent nullement
à modifier au fond la doctrine que nous avons héritée de nos
pères.

Quelles sont donc ces expériences et quels sont ces besoins
de notre époque auxquels on fait allusion Ou je me trompe
fort, ou il ne peut être ici question que des expériences, des

observations et des prétendus résultats acquis dans le domaine
des sciences naturelles, et j'ajoute, des besoins de la pensée
moderne, de ses aspirations toujours plus accentuées à ranger
tous les phénomènes de la vie sous une même loi, sous la

commune loi de la nécessité. — En effet, dans un récent ouvrage
sur le péché, voici ce que nous lisons : « En général, notre
siècle tend à voir dans la marche de l'humanité, non pas un
recul, mais un progrès continuel. Sortant de la grossièreté et
de la barbarie, la race d'Adam s'avance d'un pas lent vers le



LA DOCTRINE DU PÉCHÉ 343

but qui lui est assigné de Dieu. L'âge d'or doit être placé non

pas en arrière mais en avant. L'idéal est dans l'avenir et non
dans le passé. Ces propositions de la philosophie contemporaine
semblent justes et bien difficilement attaquables, et les sciences
naturelles opposent un veto formel à l'idée traditionnelle d'une
chute de l'humanité... Darwin, ajoute-t-on, a prouvé que
l'homme n'est qu'un anneau de la chaîne animale, qu'il s'est

développé lentement, en partant d'un prototype inférieur. La

notion même de création immédiate paraît intenable pour
l'homme comme pour tout l'univers. Sans suivre un instant le

darwinisme matérialiste, et tout en maintenant haut et ferme
le sentiment religieux et ses postulats nécessaires, nous nous
refusons à admettre l'idée grossièrement anthropopathique de la

Genèse. Bien qu'elle soit plus commode, l'esprit sent que cela

est faux. Une conception plus belle s'est fait jour, et renonçant
à imaginer un Dieu semblable à nous, elle voit dans l'Eternel
la force qui conditionne toute activité; l'Etre suprême ne vient
pas au monde directement pour le travailler ; il ne nous apparaît
qu'au travers de ses œuvres et dans la manifestation des lois
absolues de la nature. Ces lois, expression immuable de la
volonté d'en haut, ont lentement amené l'homme à son état
actuel. »

Ces idées ne sont point particulières à l'auteur que nous
venons de citer ou de résumer. Le point de vue dominant de la
science contemporaine, en effet, c'est que tous les phénomènes,
tant ceux de l'ordre dit moral que ceux de l'ordre physique, —

si tant est qu'on fasse encore cette distinction, — se produisent
en vertu de lois nécessaires, et que, au fond et en dessous des

apparences du moment, tout ce qui est doit être : tout est dans

l'ordre. Que le principe des choses soit appelé Dieu ou Nature

peu importe: tout est nécessaire, tout s'explique par l'enchaînement

des causes, tout se résout dans l'unité, dans l'harmonie
suprême. C'est là ce qu'on nous vante sur tous les tons comme
le point de vue moderne, devant lequel les vieilles doctrines du

christianisme doivent se résoudre à baisser pavillon. Chose

étrange la liberté, comme on l'a dit, qui est le mot de la
société moderne, n'est pas le moins du monde celui de la science



344 L. DURAND

moderne. Au reste, ceci n'est pas précisément nouveau : la
science a toujours eu une peine infinie à accepter l'existence
de la liberté, et la raison en est facile à comprendre. Il faut

qu'elle trouve partout la raison d'être, la nécessité logique ou
naturelle des choses. Partout où elle va se heurter à une cause

libre, elle se trouve déconcertée. Voilà pourquoi la science a

tant de peine à accepter le Dieu personnel et libre, et le
surnaturel qui est la manifestation de la liberté divine, et non
moins de peine à accepter la liberté de l'homme et le péché,
qui en est non pas la conséquence nécessaire mais l'accident
et l'abus. Aussi la science moderne, ou ce qu'on appelle de ce

nom, au lieu de résoudre le problème du mal, a-t-elle pris le

parti de le nier. Elle ne connaît qu'un Dieu loi et un homme
fatalement déterminé. Tout ce qui est doit être, nous dit-elle.
Dès lors le mal n'est plus rien de positif, de réel. C'est une

apparence purement subjective. Ce qui nous apparaît comme
péché et comme mal ne l'est qu'à notre point de vue borné.
C'est un moment, c'est un échelon à franchir dans le développement

naturel et nécessaire de l'humanité. Pour Dieu, il n'y
a point de mal ; tout est organisé pour le bien et, en définitive,
tout est bien. Le mal n'est pas un faux ton ; c'est tout au plus
une dissonance qui contribue à la perfection d'une savante
harmonie. Et pour nous en tenir à l'homme, l'homme ne pouvait

commencer que par l'animalité. Même en admettant qu'il
ait reçu de Dieu ou de la nature des aptitudes spéciales, même

en admettant chez lui, à l'origine, une virtualité spirituelle, cette
virtualité ne pouvait se développer qu'à travers la lutte. Il y
a longtemps déjà, M. Scherer nous le disait : « La vie de l'homme
est un développement, et le point de départ de ce développement

est l'animalité. Or la loi propre de l'animalité, c'est la
satisfaction. Mais tandis que la chair est là, dès le commencement,

avec tous ses instincts et toutes ses exigences, l'esprit, lui,
ne s'éveille, ne se forme, ne se produit que peu à peu.... Le

péché apparaît sous la forme d'une dualité de la nature humaine :

la chair lutte avec l'esprit et l'emporte ; la nature sensible nous
sollicite à l'agréable, au plaisir; la nature spirituelle au bien, et

entre ces deux sollicitations, entre ces deux satisfactions de



LA DOCTRINE DU PÉCHÉ 345

genres différents, on comprend comment le péché a pu (ou

plutôt a dû) prendre naissance. »

Lois nécessaires, régissant la nature entière et l'homme lui-
même envisagé comme étant purement et simplement un être

de nature, — et, en particulier, loi du développement, loi
du progrès, de bas en haut, du moins au plus, de l'imparfait
au mieux et au parfait, voilà ce qui résulte, nous dit-on, de

l'expérience, de l'observation, de l'étude scientifique. Et voilà
ce qu'on oppose à la doctrine traditionnelle du péché, à cette
doctrine qui met, dit-on, la perfection au commencement, qui
fait sortir l'homme accompli des mains du Créateur comme la

statue idéale de celles de l'artiste, — qui fait, par conséquent,
du péché une chute et présente l'état actuel de l'humanité
comme un état de profonde déchéance et de perdition, découlant

de la faute commise par notre premier père.
Lois nécessaires, — et nécessité d'un développement lent et

graduel pour l'homme comme pour tout être vivant ; il y a là

deux idées ou deux thèses qui, bien que connexes, peuvent être

distinguées et doivent l'être.
L'idée de développement en ce qui concerne l'être spirituel,

l'idée que l'homme ne peut pas avoir été créé tout d'une pièce
et accompli, nous n'hésitons pas à l'admettre, et nous estimons

par là rester fidèles aux enseignements de la Parole de Dieu
dans la bible, tout autant que nous soumettre à cet autre
enseignement que Dieu nous donne dans le livre de la nature et

que nos savants se sont vus, peut-être, obligés de rappeler à

MM. les théologiens. Comme l'observe fort judicieusement
Martensen, la doctrine de la création n'est point en opposition
avec celle d'une genèse, d'une naissance, d'un développement
progressif, d'un devenir. En ce qui concerne l'homme primitif,
le document biblique renferme à ce sujet de précieuses indications

; il nous fait assister en quelque sorte à l'éducation
progressive de celui que Dieu a fait virtuellement à son image,
sans doute, mais qu'il appelle dès le premier jour à être ouvrier
avec lui, c'est-à-dire à réaliser cette image de Dieu par une libre
activité. Ce qu'on a dit dès longtemps de la nature, qu'elle ne
fait pas de sauts brusques, on peut le dire, et bien plus encore,



346 L. DURAND

de l'œuvre de Dieu dans le domaine spirituel. L'économie de

ses révélations nous en fournit la preuve, et il serait aisé de

citer de nombreuses paroles du Sauveur qui font allusion à cette
marche lente et progressive de l'œuvre spirituelle : c'est une
naissance, et celui qui naît ne naît pas homme fait ; c'est le

semeur qui jette la semence, c'est le grain qui germe, qui produit

la plante, la plante qui grandit et enfin fructifie ; c'est le

grain de moutarde qui avec le temps devient un grand arbre, etc.
Aussi écartons-nous d'une main ferme et sans hésitation les
idées fantaisistes, aussi peu scripturaires que peu raisonnables,
qu'on rencontre chez les anciens docteurs, lorsqu'ils tracent de

l'homme primitif, de notre père Adam, un portrait impossible,
faisant de lui non seulement au physique, mais au moral,
l'homme accompli, l'homme parfait, doué de toutes les qualités
de l'intelligence, du cœur et de la volonté, et, pour tout dire,
lui attribuant la sainteté. On croyait par là faire ressortir d'autant
plus l'état de profonde déchéance dans lequel la chute nous a

plongés. Mais on oubliait que la sainteté ne peut pas être donnée,
qu'une sainteté créée ne serait plus la sainteté ; que la sainteté
doit être voulue et conquise, en un mot, que pour l'être moral
elle est le but et ne peut pas être le commencement. Ce sont là
des choses sur lesquelles nous sommes, je crois, tous d'accord
aujourd'hui, et j'ajoute, pour lesquelles nous pouvons en
appeler hardiment au témoignage de la parole de Dieu.

Nous admettons donc en plein l'idée d'un développement
pour l'être spirituel, et personne n'aura le droit de nous reprocher

de mettre l'idéal, la perfection au commencement. Reste
à savoir ce qu'il faut entendre par développement. — Nécessité
du développement et développement nécessaire, ce sont là deux
choses fort différentes, je l'ai dit, mais qui se mêlent d'une
manière indissoluble dans l'esprit de beaucoup de penseurs et

de théologiens. Toute la question est de savoir si le développement

ne pouvait avoir lieu pour l'être moral qu'à travers le

péché et par le péché, — ce mot perdant la signification que lui
donne la conscience, et ne pouvant plus être appelé une chute

que de la même manière dont on a pu dire que chaque pas est

une chute, et de la marche qu'elle est une suite de chutes.



LA DOCTRINE DU PÉCHÉ 347

L'homme est-il devenu homme, à partir de l'animalité pure
et simple, par un développement régi par des lois nécessaires

Ne sommes-nous rien de plus qu'un animal perfectionné à

l'aide de milliers et de milliers de siècles par des procédés
dont la nature a le secret, secret que les observateurs à la
mode seraient enfin parvenus à déchiffrer — Ou bien encore,
— écartant d'entrée une opinion qui ne saurait trouver place

parmi des hommes qui arborent le drapeau du spiritualisme,
de la religion, que dis-je? du christianisme, — admettrons-
nous que l'homme, créé avec des aptitudes ou des virtualités
spirituelles, n'en a pas moins commencé et dû commencer par
un état près voisin de la pure animalité, et que son développement

a dû avoir lieu nécessairement à travers la lutte de sa

nature spirituelle contre des instincts et des besoins d'un autre
ordre, si bien que le péché ne serait autre chose que
l'ensemble des accidents inévitables de cette lutte longtemps
inégale d'éléments fatalement contraires

Il ne manque pas aujourd'hui de théologiens sérieux, chrétiens

de nom et, ce qui vaut mieux, d'intention, qui sont entrés
dans cette manière de voir, et je présume que ce sera celle

que plusieurs nous proposeront, avec force précautions
oratoires, dans le but de réconcilier les hommes de notre génération

avec la doctrine chrétienne, avec l'Evangile. Dès lors,
voici, pour eux, comment les choses se présentent : l'existence,
faut-il dire l'histoire, de l'humanité et celle de chacun de nous

individuellement, se présente comme une sorte de naissance
à la vie spirituelle et comme un progrès lent mais incessant,
sans chute ni recul, vers le but moral, vers l'idéal que nous
portons en nous. C'est une aspiration à Dieu et au bien ; c'est

en cela que consiste l'image de Dieu en nous ; nous sommes
de la race de Dieu, oui, et même appelés, comme le dit le
Sauveur, à devenir moralement parfaits comme notre Père céleste
est parfait. C'est là le vrai titre de noblesse de l'humanité, ce

qui la distingue du reste de la nature, ce qui donne à sa vie
une signification et un prix infinis. La tâche est immense ; le
progrès lent mais assuré, et le péché, résultat inévitable de la
lutte de l'esprit contre les éléments inférieurs de notre nature,



348 L. DURAND

ne peut disparaître que peu à peu. La conscience que nous en

avons, comme péché, n'est autre chose que le sentiment
profond, et voulu deDieu, de la distance qui nous sépare de l'idéal,
sentiment pénible, douloureux, maie stimulant salutaire et

indispensable. Après cela, on fait une place à Jésus-Christ et
même une grande place. Jésus-Christ achève la création
spirituelle ; il est l'instrument de Dieu pour cette œuvre. C'est lui
qui la mène à sa dernière fin. En Christ l'idéal humain a été

réalisé. Quand nous le contemplons, quand nous nous
attachons à lui, le sentiment religieux trouve un puissant appui ;

nous entrons dans une communion de plus en plus intime
avec Dieu notre Père ; nous devenons membres du corps de

Christ et l'habitation du Saint-Esprit.
C'est ainsi que des hommes chrétiens encore d'intention, des

théologiens désireux de rester sur le terrain d'un spiritualisme
élevé et sur un terrain vraiment religieux, s'efforcent de réconcilier

le monde avec l'Evangile.
Et pourtant il est de toute évidence, selon nous, que ce

système est en opposition flagrante, d'abord avec les faits de

conscience, lesquels sont réduits à n'être plus qu'une bienfaisante

illusion, et ensuite avec les faits qui sont à la base de l'Evangile

lui-même et qui le constituent.
Je sais bien tout ee qu'on va nous dire à l'appui de cette

conception. On nous dira que l'enseignement de Jésus-Christ ne
parle pas de l'origine du péché, qu'il ne fait nulle part allusion
à son entrée dans le monde par la faute de notre premier père.
On nous dira que Jésus ne se préoccupe que de la situation
actuelle et qu'il insiste uniquement sur la nécessité de cette
naissance spirituelle et de cette vie supérieure à laquelle il
nous convie et dont il est la source jaillissante. Après cela, on

nous citera peut-être les paroles de saint Paul au XVme chap,
de la 1™ ép. aux Corinthiens, v. 45-49, qui semblent favoriser
le système proposé et tout ramener à l'antithèse du premier et

du second Adam, le premier nécessairement terrestre et

imparfait, le second céleste et esprit vivifiant; on nous citera
en particulier cette parole, qui ne laisse pas de causer quelque

embarras : « Ce qui est spirituel n'est pas le premier ;



LA DOCTRINE DU PÉCHÉ 349

c'est ce qui est animal ; ce qui est spirituel vient ensuite. » —
Sans entrer dans une discussion de détail de ces textes et de
bien d'autres qu'on pourrait avancer, — discussion qui nous
entraînerait beaucoup trop loin, — nous nous bornons à observer

que, incontestablement, pour tout esprit non prévenu,
Jésus voit dans le péché autre chose que le but non encore
atteint ; il y voit bien plutôt le but manqué et il se présente,
lui, non comme un puissant initiateur seulement, mais comme
un Réparateur, comme un Sauveur : « le Fils de l'homme est

venu chercher et sauver ce qui était perdu. » Il n'y a pas dans

l'enseignement de Jésus-Christ de parole plus nette et plus
claire que celle-là. Mais il y a quelque chose de plus et de

mieux qui vient trancher la question, si elle pouvait être
douteuse, et écarter, pour quiconque veut demeurer chrétien, le

système qui fait du péché une condition naturelle et inévitable
du développement de l'homme dans les voies de la spiritualité.
C'est ici que nous devons nous rappeler toute l'importance de

cette parole du Sauveur : « Je suis la vérité I » — La vérité,
en effet, ce ne sont pas seulement ses paroles qui nous
l'enseignent. Sa personne même est la vérité et sa personne, ici,
déciderait pour nous la question s'il y avait quelque hésitation
possible. Si le développement de l'homme spirituel avait pour
condition nécessaire le passage à travers le péché, nous serions
forcés de choisir entre l'une ou l'autre de ces deux alternatives :

ou bien, Jésus n'a pas été véritablement homme ; sa sainteté

n'a pas été une sainteté humaine ; — ou bien, si son humanité
est quelque chose de réel, nous devrions nous résoudre à

admettre qu'il a nécessairement connu par une expérience
personnelle ce que c'est que le péché, qu'il est parvenu peut-
être à la sainteté parfaite, qu'il a réalisé l'idéal, mais non sans
avoir passé par la crise, je ne dis pas de la tentation, mais du

péché lui-même. Jésus-Christ homme aurait connu le péché
avant d'en triompher. — Il n'y a pas besoin d'un grand effort
de pensée pour voir où cela nous mène : nous retombons, ou
bien dans le vieux rationalisme qui faisait de Jésus un simple
homme, un sage un peu meilleur que les autres, un modèle si

l'on veut, mais rien de plus; — ou bien, nous aboutissons au



350 L. DURAND

rationalisme moderne, au rationalisme à la Strauss, pour qui
Jésus n'est point un être réel mais un mythe, un être fictif que
la tradition a revêtu de toutes les qualités qui, dans l'imagination

de l'homme, constituent son idéal.
M. Colani le disait fort bien jadis : « la distinction entre le

développement et le péché est on ne plus importante pour la

christologie. Le Christ qu'exigerait votre anthropologie,
écrivait-il à son ami Scherer, serait un Christ sans développement,
un Christ purement surnaturel. Je ne sais ce qu'en dirait
l'orthodoxie qui, elle aussi, ne sait affirmer la pureté de Jésus

qu'en lui enlevant, de fait, son humanité; mais il est évident

que votre christologie serait en contradiction avec tous les

instincts de la théologie moderne. Pour ma part, je modifierais
plutôt l'anthropologie, de manière à y faire une place au
Sauveur : le péché ne peut pas être inséparable de la notion
d'homme, puisque Jésus a été sans péché. »

Le même auteur ajoutait : « Je vous accorde qu'un être fini
est nécessairement soumis à un développement ; en résulte-
t-il qu'un être fini soit nécessairement aussi un être pécheur?
la notion du péché est-elle inséparable de la notion d'homme
Je ne puis l'admettre, car un développement dans la sainteté
n'a rien qui me semble contradictoire. »

Cette thèse, nous la soutenons encore. On n'arrive à faire
du péché une nécessité du développement qu'en niant carrément

la liberté, en se jetant dans les voies d'un déterminisme
absolu, d'après lequel tout ce qui est doit être et la vie morale
elle-même n'est plus qu'une forme de la nécessité.

Nous avons, j'en conviens, beaucoup de peine à nous représenter

l'état de l'homme primitif et les conditions de son

développement, et cela se comprend puisqu'il s'agit d'une
situation complètement en dehors de notre expérience. Mais il
y a des hypothèses permises, des hypothèses nécessaires, qui
se justifient quand elles fournissent l'explication des faits, de

tous les faits dont nous cherchons l'explication. Ici, la théologie
a commis plus d'une méprise, nous l'avons déjà dit à propos
d'Adam présenté comme l'homme parfait, et on en a commis
d'autres encore dans les temps modernes. Quant à moi, admet-



LA DOCTRINE DU PÉCHÉ 351

tant la nécessité et le fait du développement, je ne saurais

m'en tenir à l'idée, souvent émise et diversement présentée,
d'après laquelle l'homme aurait été, même à l'heure de

l'épreuve morale, dans un état d'enfance, d'enfance innocente,
ou pour parler plus exactement, d'indifférence morale. C'est

bien alors, quoi qu'on en dise, que la chute se présente comme

quelque chose de nécessaire, d'inévitable ; en tout cas, c'est

bien alors qu'on est mal venu de parler de responsabilité
et d'attacher à une faute d'enfant, commise dans de telles
conditions, la gravité et les conséquences tragiques que la doctrine
traditionnelle lui attribue. Non, si je croyais pouvoir dire quelque

chose sur ce point, je me représenterais plutôt le développement

de l'homme comme une éducation et le Père céleste

comme l'éducateur. Le récit biblique, sans que nous songions
à en presser la lettre, fournit à cet égard de précieuses indications.

L'éducation est créatrice à sa manière : nous sommes
fils de nos pères non seulement par la naissance mais par
l'éducation qui nous est donnée par eux et par la société de nos
semblables. L'homme abandonné dès son jeune âge à lui-
même, dans le désert, dans la compagnie des bêtes, ne devient
pas un homme, l'expérience nous l'apprend, mais reste ou
devient un animal. L'esprit seul peut éveiller l'esprit. L'homme
n'a pu devenir homme que par l'éducation de son Père céleste,
du père des esprits. Encore une fois, nous n'essaierons pas de

nous représenter la chose ; nous ne nous abandonnerons pas
aux caprices d'un anthropomorphisme enfantin. Ici, comme

ailleurs, la création sera toujours pour nous incompréhensible;
seulement nous disons qu'ici la création a dû être une éducation;

et cette éducation a dû mener l'homme jusqu'au moment
où étant, non pas saint, mais en pleine possession de lui-même,
mais réellement une personne, il a pu être soumis à l'épreuve
morale qui devait décider de son avenir. Dieu n'a pas pu
appeler l'homme à marcher, c'est-à-dire à vouloir et à obéir, avant

qu'il fût capable de marcher. Ce n'était plus l'enfant, c'était
l'homme. Et c'est bien ainsi que la Bible nous le présente: il
est capable de donner des noms à tous les animaux, ce qui
suppose un travail d'observation et d'intelligence, une étude,



352 L. DURAND

un commencement de science, qui se traduit par la parole, par
le langage. Surtout, l'homme est capable de sentir les privilèges

qui le distinguent de tous les êtres qui l'entourent et

dont il ne peut pas faire sa société. En outre, il est capable
d'entrer dans les relations de la famille. Il est capable, enfin,
de recevoir un commandement et d'en comprendre la portée.
Bref, il n'est plus un enfant.

En résumé, pour nous, l'homme n'a pas été créé parfait ; il
n'a pas été créé saint, et il n'a pas davantage été fait tout d'une
pièce et d'un seul coup,, comme intelligence, comme esprit
personnel. Il est devenu homme, il est devenu majeur, si j'ose
m'exprimer ainsi, par l'éducation de son Père céleste. Comment

cela s'est-il fait et dans combien de temps je n'en sais

rien. S'il vous faut des siècles, à moi ne tienne : pour l'Eternel
un jour est comme mille ans et mille ans comme un jour. Mais

ce que je sais bien, c'est que la science qui demande des siècles
et même des milliers de siècles pour que l'homme embryonnaire

soit devenu l'homme fait, ne me dit pas comment les
siècles ont pu accomplir ce miracle, comment l'esprit a pu
sortir de la matière, ni même, en admettant qu'un Dieu ait
mis à l'origine, dans ce qui devait devenir l'homme, une virtualité

spirituelle, comment cette virtualité a pu éclore et s'épanouir

au sein de l'animalité, dans la lutte contre ce qui lui était
contraire et sans le secours d'une éducation spirituelle. Ici c'est
bien l'observation des faits, c'est bien l'expérience qui dit aux
savants : impossible

Nous postulons donc, hypothétiquement, une éducation
spirituelle pour faire parvenir l'homme à la pleine possession de

la vie personnelle. Mais surtout, nous écartons d'une main
ferme l'idée d'une perfection innée, d'une sainteté créée. La

sainteté reste le but. Entre la pleine possession des conditions
qui constituent la personnalité et la pleine réalisation du but.

pour lequel la personnalité morale existe, il y a loin encore,
très loin. On ne peut donc pas nous accuser de mettre l'idéal
en arrière, au commencement. Seulement nous soutenons que
l'homme était appelé à marcher vers le but par le chemin de

la liberté, ce que n'admettent pas, le plus souvent, les systèmes



LA DOCTRINE DU PÉCHÉ 353

qu'on nous oppose, et c'est sur ce point que nous devons nous
arrêter encore un moment.

Dans le système qui fait du développement de l'homme un
développement régi par des lois nécessaires, et du péché, par
conséquent, un moment inévitable, les faits de conscience sont faussés,

travestis, et les fondements mêmes de l'Evangile renversés. Il
nenous en reste rien.—-Nous reste-t-il au moins quelquechose?
Avons-nous une explication rationnelle de ces phénomènes de la

vie, dont on ne conteste pas la réalité et dont on cherche à se rendre

compte En d'autres termes, le développement lui-même,
le développement et le progrès, de bas en haut, dans le sens de

la spiritualité, nous l'explique-t-on — Nous avons affaire à des

théologiens ou à des philosophes qui, ne l'oublions pas, répudient

hautement les vues matérialistes : ils sont, du moins ils
voudraient rester spiritualistes. L'homme n'est pas purement
et simplement un animal ; il y a en lui un germe divin, une
virtualité spirituelle qui doit se faire jour et qui doit triompher,
mais qui ne peut se faire jour qu'à travers la lutte, une lutte où
le péché a sa place nécessaire. Seulement, il est bien entendu

qu'il n'y a pas pour lui de vraie liberté : le moi est toujours
déterminé. On s'élève avec force contre l'idée de la liberté
conçue comme pouvant poser un commencement nouveau, ou,
selon l'expression de M. Fréd. Chavannes, « comme la
puissance permanente, au sein de la volonté, de persister dans une
détermination antérieure ou de l'abandonner, en d'autres
termes, dans la faculté de reviser les motifs. »Non, dit-on, le moi
est toujours déterminé, et la volonté n'est que l'exposant de ce
moi déterminé. Après cela et malgré cela, on parle de progrès,
de progrès de bas en haut. J'avoue que je n'y comprends plus
rien. Nous partons d'en bas, dites-vous, d'un état voisin de
l'animalité. Le moi humain est déterminé par la constitution
même de son être, et déterminé dans le sens d'une prédominance

des éléments inférieurs de sa nature. Par là, vous expliquez

fort bien, trop bien, comment ce qu'on appelle le péché
a pu ou plutôt a dû prendre naissance. Mais le progrès dont
vous parlez, le mouvement en avant et en haut que vous
postulez et qui constitue, dites-vous, la véritable vie de l'homme,



354 L. DURAND

comment l'expliquerez-vous et d'où le ferez-vous sortir Avec
votre théorie du moi toujours déterminé, d'une volonté qui
n'en est que l'exposant, d'une liberté relative qui n'est à

proprement parler que la spontanéité, et à laquelle vous refusez la
possibilité de poser un commencement nouveau, comment ex-
pliquerez-vous que le péché qui est là au début, qui est là par
la force des choses, qui est une détermination du moi,
comment, dis-je, expliquerez-vous qu'il puisse jamais être surmonté,
que l'échelon de l'animalité puisse jamais être franchi, que
l'esprit puisse jamais triompher Au point de vue d'un moi

toujours déterminé, ce qu'il y aurait à prévoir et à attendre,
c'est que ce moi déterminé par les sollicitations naturelles de

la chair, s'y fixât de plus en plus : commençant par l'animalité,
il ne peut, le système admis, que continuer et finir par l'animalité.

Comment pourrait-il en sortir, comment pourrait-il s'élever

à une existence plus noble, plus spirituelle; comment
pourrait-il agir sur lui-même?

C'est évidemment le point faible, très faible du système ; c'est
le défaut de la cuirasse; tous ceux qui ont combattu le point
de vue exposé jadis par M. Scherer l'ont bien vu, et je ne sache

pas qu'il ait jamais été répondu à leurs objections. M. Scherer
avait bravement abordé la question à propos de la conversion

qui restait pour lui un fait psychologique et moral dont il ne

songeait point à contester la réalité : « Si les volitions, disait-il,
ne sont que l'expression d'un moi déterminé ; si la volonté n'est

pas une puissance neutre et par là capable de réagir contre les

penchants de l'individu, comment celui-ci peut-il se déterminer

dans un sens entièrement contraire à sa direction morale
antérieure? comment peut-il se convertir? »

M. Scherer essayait de répondre à la question et il le faisait

comme suit: d'abord, «l'homme peut se convertir par un effet
de la connaissance; il n'apprend pas seulement ce qu'il veut
apprendre ; il apprend sans cesse et malgré lui,.,, c'est ainsi

que l'homme se modifie à toute heure. »

Tant qu'il ne s'agit que de ces modifications involontaires que
le moi subit mais ne produit pas, le système reste intact. Ce

n'est pas le moi qui se modifie ; c'est le moi qui est modifié par



LA DOCTRINE DU PÉCHÉ 355

des influences diverses venant du dehors. De cette manière

vous expliqueriez facilement que, sous l'action de certaines

influences, et d'influences essentiellement identiques, tous les
hommes se convertissent ou plutôt s'améliorassent peu à peu ;

mais vous n'expliquez point ce qu'il y a de spécial dans le fait
de la conversion, tel que vous l'avez vous-même défini ; surtout
vous n'expliquez pas comment celui-ci se convertit et tel autre
ne se convertit pas. Il en serait de l'homme comme d'une plante
qui ne produit que des branches gourmandes, sans fleurs ni
fruits, dans un sol et dans une atmosphère qui ne lui convient

pas; transplantez-là dans une terre plus riche, sous un ciel plus
clément ; cultivez-la et elle se développera, elle portera des

fruits excellents. Mais c'est ce qui n'a pas lieu. — Il faut trouver

autre chose, car il y a des changements dans lesquels le
moi agit sur lui-même. Comment expliquer cela? — « On n'a

pas assez remarqué, nous disait-on, que cette action volontaire
est nécessairement indirecte. Elle s'accomplit au moyen de

l'attention;... en détournant son attention de la satisfaction
immédiate, pour la porter sur l'idée du bien, de sa majesté, de

ses droits, l'homme se met en contact avec des considérations
qui vont devenir des motifs déterminants. » — Mais, en disant
cela, on oubliait ce qu'on avait dit quelques pages plus haut :

que pour s'approcher ou s'écarter d'une puissance, il faut que
l'homme ait un motif d'agir ainsi! — C'est là ce que nous
rappelions à M. Scherer. — M. Colani, à son tour, lui disait : « Vous

convenez que quelquefois le moi agit sur lui-même. Je n'en
demande pas davantage ; c'est bien là le grand inintelligible
dont vous parlez quelque part, le levier fonctionnant sans point
d'appui. » — Enfin, M. Chavannes écrivait: « Il est évident à

nos yeux que la connaissance et l'attention ne suffisent pas pour
expliquer la conversion. La volonté est active dans ces deux
actes de l'intelligence ; elle en est la cause première. Sans

bonne volonté on ne parvient jamais à connaître, et l'attention
ne se porte que là où la volonté est disposée d'avance à la

diriger. »

Ce qui précède n'est point une digression. Sans parler de la
conversion au sens spécial et chrétien du mot, qui ne voit que



356 L. DURAND

dans le système d'un commencement dans l'animalité, et du

développement, du progrès, s'accomplissant à travers la lutte,
tout reviendrait à une conversion de chaque jour ou de chaque

instant; c'est-à-dire que l'homme, enveloppé d'abord dans

les langes de l'animalité, devrait s'en affranchir peu à peu. Or,
on ne voit absolument pas au point de vue de cette théorie du
moi déterminé, toujours déterminé, sans liberté, on ne voit pas
comment pourrait s'expliquer le développement, le progrès de
bas en haut, et, pour tout dire, l'éclosion et le triomphe de

l'esprit. Sans la liberté du moi, vous ne nous expliquez pas
mieux le plus petit pas en avant pour sortir de l'animalité que
vous ne nous expliquez la conversion.

Résumons: l'homme n'est pas simplement un être de nature,
soumis à des lois nécessaires. De même que le Dieu vivant,
personnel et libre, domine la nature qui est son œuvre, ainsi le
moi humain, lait à l'image de Dieu, est appelé à dominer ce

qui constitue en lui la nature. En ce sens, il est surnaturel ; il
est esprit ; il a conscience de lui-même ; il dit moi ; il veut, et

s'il porte en lui le sentiment de l'obligation, s'il a conscience
¦d'une loi qui l'appelle au bien et le tourne vers Dieu, cette loi
ne le détermine point d'une manière fatale.

Ce qu'il est, ce que Dieu veut qu'il soit, il faut qu'il le
devienne; ce qu'il a reçu, il doit le faire sien par une libre
détermination. Il est appelé à être par lui-même, à être causa sui,
autant que cela peut se dire d'une créature.

Ceci implique la possibilité d'une déviation, d'une chute.
Sans la possibilité de désobéir, point d'obéissance qui mérite ce

nom, point de moralité.
Ceci implique aussi la nécessité de l'épreuve, mais nullement

celle du péché.
Si la désobéissance, si le péché se produit, il ne pourra

qu'être constaté, mais non expliqué. Le péché est, par
excellence, l'irrationnel, il n'a pas sa raison d'être ; il esl ce qui ne
¦doit pas être.

Tout ce que nous pouvons faire, c'est d'en comprendre la

possibilité, impliquée dans les conditions d'existence de l'être
moral ; mais que cette possibilité soit devenue une réalité, c'est



LA DOCTRINE DU PÉCHÉ 357

ce que nous ne comprendrons jamais. Prétendre expliquer le

péché, c'est déjà le nier. Nous ne le connaîtrons jamais mieux

qu'en reconnaissant qu'il est inexplicable.
Enfin, puisque le péché est là, nous devons admettre, sans

nous embarrasser des questions d'interprétation du récit biblique

et en accordant à ce sujet une grande latitude, qu'il y a eu
au commencement de l'histoire de notre race un accident qui en
a déterminé le cours.

En conséquence, nous repoussons tout système qui, avec
l'ambition d'expliquer le péché, ne fait autre chose qu'en
dénaturer la notion telle qu'elle est écrite dans la parole de

Dieu et dans la conscience humaine. Ces systèmes, bien loin
de répondre aux besoins de la conscience des hommes de

notre temps, ne sont faits que pour l'énerver toujours davantage.
En outre, quel que soit déjà l'énervement des consciences, ils
rencontrent, même chez les gens du monde, une répulsion
instinctive dès qu'on les fait descendre des nuages et qu'on en tire
les conséquences rigoureuses dans la pratique. Enfin, avec
leur théorie des lois nécessaires et du moi toujours déterminé,
sans liberté, ils ne parviennent pas plus à expliquer le mouvement

de la vie intellectuelle et morale qu'ils ne satisfont aux
exigences fondamentales de la conscience.

Mais, nous dira-t-on, c'est bien vous qui, jusqu'ici, êtes

resté dans les nuages; c'est bien vous qui venez de faire de la
théorie. Consentez enfin à descendre sur le terrain de la réalité.
Vous nous avez parlé de l'homme primitif, de ce qu'il était ou
plutôt de ce qu'il a dû être, à votre gré, et vous nous avez dit
ce qu'a été sa chute ou son péché. Inutile de discuter sur tous
ces points qui sont complètement en dehors de notre
expérience et sur lesquels nous ne possédons pas de documents
vraiment historiques. Nous avons quelque chose de mieux à

faire qu'à bâtir des théories en l'air. Plaçons-nous en face de

la réalité, de l'humanité telle que nous la connaissons, telle
qu'elle est en nous et autour de nous. Que voyons-nous?

Le péché est universel ; il est héréditaire, il est radical ; c'est
vous-mêmes qui le dites. Nous constatons dans la race hu-

THÉOL. ET PHIL. 1885. 24



358 L. DURAND

maine et dans l'homme individuel un combat entre les deux
éléments constitutifs de notre être. C'est dans cette lutte que
la conscience s'éveille, que l'esprit se développe, s'affirme et

parfois triomphe ; oui, somme toute, nous constatons un
progrès, un mouvement de bas en haut, excelsior!.. N'est-ce pas

là, pour nous, les conditions normales de la vie? A quoi bon
chercher autre chose et venir compliquer par vos dogmes
vieillis une situation déjà assez compliquée par elle-même? —
Quand nous disons que cette situation est celle que Dieu a voulue

pour nous, vous nous accusez de faire de Dieu l'auteur du

mal, d'effacer la vraie notion du péché et de faire de la
conscience une illusion, que sais-je? un mensonge!.. Mais quoi!
faites-vous plus ou mieux que nous? Ne dites-vous pas, vous
aussi, que le péché est dans notre nature? Or, que cette nature
pécheresse soit la seconde nature, comme vous la nommez, ou

la première, qu'importe? Est-elle pour cela moins nature, et
cette loi qui règne dans nos membres, commele ditsaintPaul,
est-elle moins une loi fatale?.. Si, là où il n'y a pas de liberté,
il ne peut pas non plus être question de péché, pourquoi
parlez-vous encore de péché? Si, avec un moi déterminé, on

ne comprend pas les reproches que la conscience nous adresse,

expliquez-vous mieux que nous le langage qu'elle ne cesse de

nous faire entendre?.. Enfin si Dieu a permis, si Dieu a voulu

que la faute de nos premiers parents créât cette situation dont

nous pâtissons et fît de la vie humaine ce qu'elle est pour nous,
Dieu n'est-il pas, dans votre système comme dans le nôtre, le
véritable auteur de cette situation que vous prétendez être
anormale et que vous vous efforcez de ne pas faire remonter
jusqu'à la causalité divine?

Il y a là, nous devons le reconnaître, de graves difficultés ;

et pourtant ces difficultés, je le dis d'entrée, ne sont pas de

nature à nous faire abandonner le point de vue moral auquel
nous nous sommes arrêtés. Il se peut que nous soyons obligés
de confesser sur tel ou tel point notre ignorance et l'insuffisance

de notre argumentation rationnelle ; mais la logique n'est

pas tout, et nous n'abandonnerons pas pour si peu des affirmations

qui nous sont imposées par ce qui est à nos yeux plus



LA DOCTRINE DU PÉCHÉ 359

ferme et plus certain que toutes les déductions rationnelles, je
veux dire les injonctions de notre conscience. Notre premier
devoir, on l'a dit, c'est de croire au devoir. Après cela, il est
sûr que la doctrine traditionnelle exige sur plus d'un point une
sérieuse revision.

Je crains fort que la théologie, celle qui passe pour la

meilleure, celle qui est réputée seule orthodoxe, n'ait un gros
compte à rendre, en particulier sur la question qui nous occupe.
Je crains qu'il ne soit prouvé, en définitive, qu'elle a souvent
mal défendu la cause de la vérité, la cause de Dieu, et qu'on ne
doive adresser à bon nombre de ses docteurs ces paroles que
nous lisons à la fin du livre de Job, — de ce livre qui a lui aussi

pour objet une des faces de la question du péché, — ces paroles

sévères que l'Eternel adressa à Eliphaz et aux autres, aux
amis trop orthodoxes du patriarche : « Ma colère est enflammée

contre toi et contre tes compagnons, parce que vous n'avez

pas parlé de moi avec droiture, comme l'a fait mon serviteur
Job. » — Que de thèses insoutenables, en etfet, on pourrait
dire monstrueuses, presque blasphématoires Que de thèses

qui provoquent la révolte de la pensée et de la conscience
humaine, comme les assertions peu miséricordieuses des amis de

Job provoquaient ses révoltes et le poussaient parfois jusqu'à
des paroles imprudentes!... Oui, que de thèses révoltantes,
depuis celle qui pour expliquer la chute, l'entrée du péché dans

le monde, nous montre l'hornme innocent, inexpérimenté,
encore enfant, nous disent plusieurs, aux prises avec un être aussi

rusé que pervers, qui ne devait pas avoir de peine à l'entraîner
au mal par ses séductions et ses mensonges ; — et cette faute

légère, d'enfant inexpérimenté, cette faute qui, dans les

circonstance données, était, quoi qu'on en veuille bien dire,
inévitable, va entraîner de la part de la justice souveraine, et
faut-il bien dire paternelle! la condamnation et la ruine non
seulement de celui qui l'a commise, mais de toute sa race, de

tous ses descendants de génération en génération, une
condamnation et une ruine éternelle, agrémentée par les tortures
de l'enfer Je ne dis rien de trop, puisque longtemps on à

enseigné et il a fallu croire que, à lui seul, le péché originel



360 L. DURAND

vouait à la damnation non seulement cette massa perdi-
tionis privée de toute liberté, mais jusqu'aux enfants morts
sans baptême. On en venait ainsi à faire du Dieu saint et bon,
de sa justice et de ses perfections tout autre chose que ce

qu'éveillent dans notre esprit ces mots de justice et de

perfection. Sous prétexte que Dieu est Dieu, c'est-à-dire insondable,
qu'on ne discute pas avec lui, que ses voies ne sont pas nos
voies ni ses pensées nos pensées, on trouvait tout simple que sa

justice ne fût pas notre justice. Etonnez-vous après cela que la

pauvre humanité souffrante se révolte, comme Job, contre une

théologie qui, loin d'apporter une consolation à ses souffrances,
ne fait que l'exaspérer en donnant à ses maux une signification
plus terrible et plus alarmante.

Mais sans parler de ces monstrueuses excroissances de la
doctrine, qui ont soulevé dans tous les temps et surtout de nos
jours de vives protestations, je ne vois pas trop ce qu'on pourrait

répondre aux objections de nos contradicteurs, quand on se

place au point de vue rigoureux de la doctrine du péché
originel telle qu'elle reste généralement formulée. Si l'homme,
par l'effet du péché d'Adam, est devenu complètement incapable

de tout bien, si sa volonté est complètement asservie au

mal, si, littéralement, comme un mauvais arbre, il ne peut
porter que de mauvais fruits, — je ne vois absolument pas
comment nous pourrions maintenir notre notion du péché. Ce

qui se fait sans liberté, sans volonté personnelle, ce qui n'est

que l'expression d'une nature donnée ou reçue, échappe à

toute appréciation morale. En un mot, que le péché soit une
condition normale de notre nature telle qu'elle a été constituée

par le Créateur, — comme le veulent les systèmes que nous
avons combattus, — ou que le péché soit une condition inévitable

de notre nature actuelle, telle qu'elle a été constituée par
l'acte créateur de notre premier père, je ne vois entre ces deux

alternatives, du moins en ce qui nous concerne, aucune
différence appréciable. Dans l'un comme dans l'autre cas, le péché,

en devenant nécessaire, cesse d'être le péché ; dans l'un comme
dans l'autre cas le témoignage accusateur de la conscience ne
se comprend absolument pas.



LA DOCTRINE DU PÉCHÉ 361

C'est au nom de la conscience, de son irrécusable témoignage,

que nous avons écarté le système qui fait du péché un
moment nécessaire de notre développement; eh bien, c'est au

nom de ce même témoignage que nous répudions aussi le
système traditionnel orthodoxe du péché originel, en tant qu'il
impliquerait la totale dépravation de la race humaine.

C'est donc le pélagianisme ou le semi-pélagianisme que vous
professez! nous crie-t-on. Eh non: rien n'est plus éloigné de

notre pensée. Je ne connais pas de doctrine plus superficielle
et plus fausse que celle qui est connue sous ce nom décrié.
Impossible de rien avancer de plus contraire aux faits, à

l'expérience, à l'histoire et à une saine psychologie, que de nous
représenter l'homme actuel comme exactement dans les mêmes
conditions où fut notre premier père, toujours en possession
d'une pleine et entière liberté, liberté de choix, pouvant à chaque

instant se décider également pour le oui ou pour le non,
pour le bien ou pour le mal, et l'humanité elle-même comme
un simple aggrégat, comme un monceau de monades indépendantes,

sans rapport les unes avec les autres. Contredit par les
faits, ce système n'est pas moins en contradiction avec les
données les plus fondamentales de l'évangile, rendant la
rédemption à la fois inutile et illusoire, c'est-à-dire sans résultats
constants et assurés. Mais j'estime que le pélagianisme, aussi
bien que l'augustinianisme, est aujourd'hui dépassé, que la

pensée chrétienne s'est élevée à un point de vue supérieur,
plus vrai que l'une et que l'autre de ces deux antithèses vieillies,

et qu'elle s'est approprié mieux qu'on n'avait su le faire
jadis la part de vérité contenue dans l'un et dans l'autre
système. Pour justifier cette manière de voir, nous sommes obligé
d'entrer ici dans quelques développements nouveaux.

Quel que soit le nom qu'on lui donne, le fait qualifié de
péché originel est un fait constant et incontestable, à savoir que
la corruption morale est une plaie commune à tous les enfants

d'Adam, que le péché ne se présente pas seulement comme
acte et comme acte individuel, mais comme un état auquel
participe la race humaine tout entière. liest universel et il est
radical ; nous l'apportons tous en naissant, et j'allais dire : il



362 L. DURAND

est dans notre nature, il appartient à notre nature, si un autre
fait, non moins certain, non moins universel que celui-là, savoir
la conscience morale, son irrécusable témoignage et sa persistante

accusation, ne venait nous avertir que cette nature
pécheresse n'est pas notre vraie nature, qu'elle en est plutôt une
malheureuse et... coupable déviation.

Malheureuse, oui ; mais en ce qui nous concerne, vous et
moi, faut-il bien dire coupable 9... Voilà la question et voilà la

grande difficulté. Coupable!... la raison dirait non! La
conscience, elle, persiste à dire oui Je m'explique : sans doute

que la conscience ne m'accuse pas directement d'un péché
originel, antérieur à tous les actes dans lesquels l'inclination
vicieuse se manifeste et s'actualise. D'un autre côté, quand la

logique, par un raisonnement parfaitement régulier et légitime,
essaye de nous rassurer et de nous amnistier, sous prétexte
que notre nature étant corrompue nous ne pouvons pas être
autres que ce que nous sommes ni agir autrement que nous
agissons, la conscience ne se rend pas. Elle passe par-dessus
toutes les arguties et persiste à dire : coupable.

C'est bien là que gît la difficulté, difficulté dont les penseurs
ne tardèrent pas à se rendre compte. C'est pour lever cette
difficulté qu'Origène et d'autres après lui cherchèrent le mot
de l'énigme dans une mystérieuse existence qui aurait précédé
l'existence de l'homme sur cette terre. Toutes les âmes qui ont
péché comme Adam sont introduites dans l'organisme de
l'humanité corrompue. C'est à cet expédient qu'un théologien
moderne, Julius Müller, est revenu, expédient désespéré par
lequel on parvient à peine à lever la difficulté qui nous arrête,
tandis qu'on fait naître d'autre part une multitude de difficultés
nouvelles et non moins grandes que la première.

Tertullien, le premier, a cherché à formuler la doctrine de

l'hérédité du péché. Son explication toute réaliste est devenue
le point de départ de la doctrine ecclésiastique: la corruption
originelle se transmet par la génération, tradux animœ et
tradux peccati. Si je mentionne ici Tertullien, c'est pour rappeler
qu'il n'oubliait pas de dire que, à côté de l'héritage du péché,
l'âme humaine possède aussi par héritage et par nature quel-



LA DOGTRINE DU PÉCHÉ 363

que chose de bon, parce qu'elle est de Dieu. Quod enim a Deo

est non tam exting'uitur quam obumbratur. Potest enim obum-

brari, quia non est Deus ; extingui non potest, quia a Deo est.

Quant à nous, nous n'en demanderions pas davantage. Mais

voici : dans le cours de la polémique contre Pelage, tous les
éléments pondérateurs de la doctrine finirent par être méconnus

et sacrifiés. Certes Augustin eut cent fois raison de combattre

le pélagianisme, d'affirmer l'état de déchéance de l'homme,
même d'affirmer son état d'esclavage, si l'on entend par là
l'incapacité où il se trouve de réaliser par lui-même sa destination
religieuse; — et puisque cette situation morale ne peut, ne doit

pas être rapportée à la causalité divine, il eut raison encore
de la faire dériver, selon les indications de saint Paul, de la

chute d'Adam : « Par un seul homme le péché est entré dans

le monde. » Chose singulière, Augustin n'en affirmait pas moins

que sine voluntate peccatum esse non potest, nec originale
peccatum. On sait qu'il se tirait d'affaire par son in quo (in quo
Adamo) omnes peccaverunt. (Rom. V, 42.) Omnes fuimus in ilio
uno, quando omnes fuimus Hie unus. Si cette doctrine, abstraction

faite de sa base exégétique plus que contestable, nous
répugne; si elle nous paraît choquante, s'il nous est impossible
de reconnaître ou de croire que nous fussions tous personnellement

en Adam et que nous ayons tous péché en lui et avec

lui, il est certain d'un autre côté que la doctrine opposée, qui
isole l'individu, qui en fait une monade indépendante, qui ne
tient aucun compte du fait de la solidarité physique et morale,
est complètement en dehors de la vérité et de l'expérience.

Mais si l'homme actuel est esclave, encore une fois, en ce

sens qu'il ne peut pas parvenir par ses propres forces à réaliser
sa destination religieuse, s'il ne peut sortir de cet état d'esclavage

que par la grâce de Dieu, cela ne veut pas dire qu'il ait

perdu ce que les théologiens appellent la liberté formelle, c'est-
à-dire ce qui fait de lui une personne morale. Or c'est ce qu'Augustin

a eu le tort de soutenir et d'accentuer toujours plus fortement,

affirmant que l'homme pécheur ne peut rien, absolument

rien, qu'il ne peut vouloir et faire que le mal. Enne distinguant
pas entre la liberté formelle, apanage indestructible de la per-



364 L. DURAND

sonnalité morale, et la liberté réelle, c'est-à-dire la réalisation
du but qui lui est proposé, Augustin et tous ceux qui l'ont
suivi dans cette voie se sont mis dans l'impossibilité d'expliquer

les faits de conscience, d'abord, — et ensuite dans

l'impossibilité d'expliquer moralement le passage de l'état de péché
à l'état de régénération et de vie nouvelle. Comme on l'a fort
bien dit, on ne rachète pas un cadavre. Faire de l'homme
déchu un cadavre, c'est faire de la rédemption ce qu'elle n'est

pas, c'est la transporter dans le domaine d'une divine magie,
c'est aboutir au déterminisme absolu et à la prédestination
arbitraire.

Malheureusement le protestantisme, à sa naissance, emporté
par sa réaction contre le pélagianismeou le semi-pélagianisme
de l'église de Rome, n'a fait que reprendre et exagérer encore,
à travers maintes contradictions, la thèse que nous venons de

critiquer. Il est vrai que l'Eglise luthérienne a condamné
l'hérésie de Flacius, mais elle n'en a pas moins persisté à repousser

la doctrine du synergisme sous quelque forme qu'elle fût
présentée, et la Formule de Concorde déclara nettement que
dans les choses spirituelles, dans tout ce qui se rapporte au
salut, l'homme est semblable à une statue de sel, à un tronc et
à une pierre, et que sa réceptivité est une capacitas mere
passiva, la capacité d'un vase qui reçoit ce qu'on veut bien y
mettre.

Eh bien nous n'hésitons pas à le dire : tout cela est faux ;

c'est une exagération contraire à la parole de Dieu non moins

qu'à notre sens moral. Si la chute n'a pas réduit l'homme à

l'état de chose, il doit encore posséder le pouvoir, sinon de

s'affranchir du péché et de se sauver lui-même, au moins celui
d'imprimer une direction à sa vie morale et de former son
caractère. La liberté, dans ce sens-là, est l'essence même d'un
esprit personnel. On peut dire de l'homme à la fois ces deux
choses : que, à tel moment donné, il veut conformément à ce

qu'il est, mais aussi que ce qu'il veut il le devient, avec l'aide
de Dieu et de son évangile. Les vues qui étaient jadis réputées
hétérodoxes sont aujourd'hui partagées par la plupart des

théologiens croyants de notre époque, et il en est certes bien peu



LA DOCTRINE DU PÉCHÉ 365

qui sur ce point se fassent encore les défenseurs du dogme
traditionnel. D'un autre côté, on peut affirmer d'une manière non
moins positive que le pélagianisme est aussi abandonné et
dépassé.

La nature de l'homme n'est plus intacte, elle est inclinée au
mal. Pour expliquer ce fait, ce qu'il y a, après tout, de plus
conforme à l'expérience, à une saine psychologie et aux
enseignements de l'Ecriture sainte, c'est d'en appeler aux relations

organiques de l'individu avec l'espèce. Il faut reconnaître que
l'humanité forme réellement un tout, un corps dont nous
sommes les membres à la fois uns et divers. Notre vie personnelle

à tous se développe dans les conditions de la solidarité,
conditions qui, loin d'exclure l'individualité personnelle,
forment plutôt la base sur laquelle nous sommes appelés à

développer notre caractère personnel et à réaliser notre individualité

morale. La devise « un pour tous, tous pour un » est

l'expression populaire, mais profonde, de cette vérité que sans

cesser d'être moi, je n'existe pourtant pas pour moi seul, ni

par moi seul, et que le voulant ou non je subis et j'exerce tour
à tour une influence.

Ces conditions dans lesquelles se déploie la vie de l'humanité,
bien loin d'impliquer la négation de la liberté, sont bien plutôt
les vraies conditions de l'histoire, — et qui dit histoire, dit le
domaine propre de la liberté, par opposition à la nature età ses

lois nécessaires. Essayons seulement de rapprocher par la pensée

deux données pour nous également incontestables : la
première, que Dieu a fait l'homme libre, qu'il a voulu qu'il fût non

pas une chose mais une personne, non pas nature mais esprit;
— la seconde, que Dieu a voulu que l'homme ne fût pas seulement

un mais plusieurs, qu'il ne fût pas seulement individu,
mais race, mais société ; rapprochons, dis-je, ces deux données,
et nous comprendrons bientôt, au moins nous entreverrons

que, au nom même de la liberté, les choses ne pouvaient pas
se passer autrement qu'elles se sont passées. Tandis que Dieu

a fait la nature, et lui a donné des lois invariables, il a voulu

que l'homme se fît en quelque sorte lui-même, c'est-à-dire
qu'il eût une histoire, son histoire, non seulement comme in-



366 L. DURAND

dividu, mais comme race, comme humanité. Dès lors il est

évident que le mouvement, la direction de cette histoire devait
être déterminée par l'emploi que l'homme ferait de sa liberté.
11 est évident que Dieu, sous peine de se contredire lui-même,
devait laisser libre cours au développement historique de

l'humanité, quitte à disposer ses plans en conséquence. Si les effets
du premier péché n'avaient pas subsisté, si à chaque pas Dieu
était intervenu souverainement pour isoler le pécheur comme
un isole celui qui est atteint de la lèpre, il n'y aurait point eu

d'histoire humaine, et la liberté elle-même aurait été supprimée.
Dieu a donc laissé ouvert ce champ de l'histoire, où chaque
membre de la famille humaine subit, il est vrai, l'influence de

ses semblables mais où chaque membre est aussi appelé à exercer

à son tour une action sur les destinées communes. Bref,
nous appartenons à l'espèce, mais nous ne sommes pas de

simples exemplaires de l'espèce, fatalement déterminés par la

nature ou par les antécédents : nous sommes des facteurs actifs

pour le bien comme pour le mal ; de là notre responsabilité.
En résumé, si tout se réduisait pour l'homme à une nécessité

de nature, — qu'il s'agisse de la première ou de la seconde

nature, — si l'homme, de même qu'un mauvais arbre, devait
fatalement porter de mauvais fruits, non, nous ne pourrions
pas appeler ces mauvais fruits des péchés. Aussi nous repoussons

toute théologiequi, pour rester fidèle à un système humain,
se rend infidèle aux enseignements de la parole de Dieu non
moins qu'au témoignage de la conscience et se met dans

l'impossibilité de comprendre l'œuvre de la rédemption ou en fait
autre chose que ce qu'en fait l'Evangile.

C'est ici que nous sommes heureux de pouvoir en appeler à

l'enseignement de Jésus-Christ. Mais le temps presse et je puis
être bref, me bornant à des allusions facilement comprises de

tous. En affirmant la responsabilité du pécheur devant Dieu, le

Seigneur est loin de méconnaître la condition nécessaire de

cette responsabilité, je veux dire la capacité morale de l'homme
même dans son état de déchéance et de misère spirituelle. Dieu
ne saurait être ce maître qui prétend prendre là où il n'a point
mis et moissonner où il n'a pas semé. Tous ont reçu une part



LA DOCTRINE DU PÉCHÉ 367

de sa richesse et chacun est appelé à la faire valoir. Jésus
constate que l'homme, quelque dégradé qu'il soit, est doué d'un
œil spirituel par lequel il reçoit et peut posséder la lumière
divine. Cette lumière qui est en nous (lumen quod in te est. non
quod in te erat) il dépend de nous de la laisser briller ou de

l'éteindre : Luc XI, 35 ; cf. Math. VI. 23. ce Prends garde que la

lumière qui esten toi ne soit (ou ne devienne) ténèbres! » Tout
dépend de l'usage que nous faisons ou que nous ne faisons pas
de cette divine lumière. Jésus reconnaît à l'homme une capacité

pour connaître la volonté de Dieu, et, remarquez-le bien, non
seulement pour la connaître mais pour s'y attacher, pour lui
rendre hommage, et s'il fait un bon usage des talents qui lui
sont confiés, s'il veut faire la volonlé de Dieu, cette aspiration,
ce désir, ce mouvement du cœur et de la volonté, cet acte

moral, en un mot, sera pour lui un acheminement à la connaissance

de Jésus et à la foi qui sauve, « A celui qui a, il sera

donné, et il aura davantage. » « Si quelqu'un veut faire la
volonté de Dieu, il connaîtra, etc. » (Jean VII, 17.) Aussi Jésus par-
le-t-il d'hommes qui sont de la vérité, et qui, à cause de cela,
écoutent la voix de Celui qui est venu rendre témoignage à la
vérité. (Jean XVIII, 37, 38.) Oui, il y a des cœurs honnêtes et
bons tout préparés à recevoir la bonne semence et à la faire
fructifier. Enfin, il convient de relever l'idée si importante d'un
jugement (d'une krisis), jugement qui accompagne la manifestation

de l'Evangile. — idée qui revient à ceci, que l'attitude
prise par un homme vis-à-vis de Jésus-Christ et de son Evangile

dépend, en définitive, de son état moral. Si l'incrédulité
est imputée à condamnation, c'est que cette incrédulité est la

conséquence de la mauvaise direction que l'homme a imprimée
à son cœur, à sa volonté, à sa vie. (Jean III, 19-21.) Voilà pourquoi,

d'un autre côté, la foi est appelée une œuvre : « l'œuvre
de Dieu c'est que vous croyez à Celui qu'il a envoyé. » En effet,

pour parvenir à cette foi, il faut, Jésus nous l'a dit, vouloir faire
la volonté de Dieu.

Après le Sauveur, il serait facile de citer l'apôtre des gentils.
Saint Paul, en effet, tout en s'exprimant avec une grande
énergie sur l'étendue, la profondeur et l'universalité du péché,



368 L. DURAND

ne méconnaît pourtant pas la persistance de l'élément divin
dans la nature humaine. Il dit, d'une manière générale, que
l'homme est de la race de Dieu ; il le dit à des païens, à des

Athéniens idolâtres ou sceptiques. Preuve certaine qu'à ses

yeux la glorieuse image de Dieu n'a pas disparu chez l'homme
déchu : elle peut être faussée, obscurcie, mais non anéantie.
La nature religieuse de l'homme subsiste si bien que, même
dans les autels du paganisme, le grand apôtre voit un secret
effort pour retrouver le Dieu inconnu. Et quand il s'applique
à stigmatiser l'effroyable corruption du monde païen, il ne
s'applique pas moins à faire ressortir la responsabilité du
pécheur. Cette responsabilité, il la fonde sur le fait que la
puissance éternelle de Dieu et sa divinité sont manifestées à tous
les hommes; il la fonde sur ce que sa loi n'a pas cessé d'être
présente à leur conscience. C'est pour cela qu'ils sont inexcusables.

Paul affirme sans doute catégoriquement que la loi,
tant celle qui est écrite dans la conscience que celle qui a été

promulguée sur le Sinai, ne peut pas conduire le pécheur à la
vraie justice et au salut; mais il n'en reconnaît pas moins de
la manière la plus nette qu'il dépend de nous d'écouter cette
loi et d'en profiter, ou non. Le pécheur peut ou bien retenir la
vérité injustement captive, ou bien faire, au moins d'une
manière partielle et relative, faire naturellement les choses qui
sont selon la loi, obtenir ainsi l'approbation de sa conscience,
et chercher l'honneur, la gloire et l'immortalité. Mais entre
chercher et posséder, il y a loin encore. Ce que l'homme peut
chercher, l'Evangile seul peut le lui donner. Paul décrit
admirablement cette situation dans le VII0 chap, des Domains,
cette lutte morale qui se produit dans l'âme du pécheur depuis
le moment où la conscience du péché s'éveille en lui, jusqu'au
moment où il s'écrie : « Misérable, que je suis!... qui me
délivrera? Grâces soient rendues à Dieu par Jésus-Christ notre
Seigneur » Tout cela atteste la vitalité de la conscience
religieuse et morale même au sein de la corruption qui pèse sur
les enfants d'Adam, même au sein de cet esclavage dont ils ne

peuvent être affranchis que par la rédemption qui est en
Jésus-Christ. — A la vérité, comme nous le disait Neander,



LA DOCTRINE DU PÉCHÉ 369

les théologiens trop préoccupés du système d'Augustin, se sont
torturé l'esprit et ont torturé le texte pour donner de ce

passage une autre interprétation. Mais, ajoutait-il, aussi longtemps
qu'on ne sera pas résolu à appliquer au régénéré la qualification
vendu au péché, il faudra reconnaître que les paroles de Paul,
dans ce célèbre passage, se rapportent au développement moral

de l'homme naturel, bien entendu quand il fait de la loi
un bon usage et qu'il ne retient pas la vérité captive dans

l'injustice.
Pour faire la synthèse des idées que nous venons de

développer, je ne saurais mieux faire que de reproduire les paroles
suivantes de Martensen, qui me semblent résumer assez
exactement le point de vue généralement adopté par la théologie
croyante de notre époque.

« Le péché originel, comme tel, en tant qu'héréditaire, ne
décide la condamnation d'aucun enfant d'Adam. Les docteurs

qui ont enseigné quelque chose de pareil et qui ont impitoyablement

voué à la damnation éternelle les païens et les enfants

morts sans baptême, ont confondu deux choses parfaitement
distinctes, savoir la condamnation générale et actuelle qui
pèse en effet sur la race humaine égarée loin de Dieu, et le

jugement que ce Dieu juste et saint exercera sur toute âme

d'homme d'après les actes qui lui appartiennent en propre.
Ce jugement ne peut équitabletnent porter que sur la détermination

personnelle que chaque individu se donne à lui-même,
en particulier sur l'attitude que chaque pécheur prend vis-à-
vis de la grâce de Dieu, qui lui offre de l'arracher à l'empire
du péché. En dehors des conditions qui nous sont faites par la

rédemption, fine peut nullement être question d'un jugement
définitif, d'une condamnation absolue, car c'est Christ seul qui
devient pour tout enfant d'Adam ou bien une occasion de

relèvement, ou bien une occasion de chute, ou bien une source
de résurrection et de vie, ou bien une source de condamnation
et de mort. »

Mais il est plus que temps de finir. Permettez-moi cependant
de revenir à un rapprochement que j'ai déjà touché dans le

cours de ce travail. Oui, je reviens au livre de Job, et ne vous



370 L. DURAND

en étonnez pas trop Là aussi il est question du péché et de
la peine, des maux qui souvent semblent s'appesantir sur des

innocents, des voies de Dieu à bien des égards mystérieuses.
Les amis de Job, les orthodoxes de ce temps-là, n'avaient pas
encore imaginé la doctrine du péché originel pour justifier le
souverain arbitre des destinées humaines. C'eût été un moyen
fort à propos vis-à-vis de Job pour lui fermer la bouche : « Tu
n'as pas, il est vrai, commis de grands péchés ; mais tu étais en
Adam quand il a mangé le fruit défendu ; de quoi te plains-tu »

Mais non, ils s'en tenaient à la doctrine du péché individuel,
dont chacun porte la peine, si bien qu'à la grandeur de la peine
on peut, on doit mesurer la grandeur du forfait. Cette doctrine
leur inspirait bien des insinuations injustes, cruelles, vis-à-vis
de leur ami, et dont l'expression toujours moins déguisée
augmentait sa douleur et provoquait ses protestations
indignées.

Si le livre de Job n'avait pas une introduction et un épilogue
nous en serions à nous demander ce qu'il peut signifier. Si

Job était mort dans sa misère, sans consolation et faut-il dire
sans réparation, les voies de Dieu nous paraîtraient absolument

incompréhensibles. Mais nous savons dès le commencement

quel est le but des rudes épreuves qui frappent le

patriarche, et après nous être associés sympathiquement à ses

plaintes, nous assistons à sa justification, à son glorieux
rétablissement. Tout s'explique : les voies de Dieu sont justifiées ;

sa justice, sa sagesse et son amour sont plus admirables encore

que toutes ses œuvres; nous savons que toutes choses
ensemble concourent au bien de ceux qui aiment Dieu ; l'épreuve
est le creuset d'où le noble métal sort purifié et jette un éclat
nouveau.

Eh bien il me semble que les discussions contemporaines
sur cette grave et difficile question du péché reproduisent en

quelque manière le drame auquel nous fait assister le livre de

Job. J'entends la voix des orthodoxes amis du patriarche, voix
bien sèche, bien dure et parfois bien cruelle. J'entends les

protestations de la conscience humaine qui se révolte et qui
ose demander compte au Maître suprême de ce qu'il fait. La



LA DOCTRINE DU PÉCHÉ 371

situation est douloureuse; le sujet hérissé de difficultés; les
solutions nous échappent souvent au moment où nous croyions
les saisir. Il y a des points obscurs sur lesquels nous sommes
incapables de faire une pleine lumière; et dans nos efforts

pour y parvenir, il peut nous arriver, —je le dis en toute
humilité, — de prononcer des paroles imprudentes, et avec les

meilleures intentions, d'avancer des arguments qui seront
trouvés légers à la balance du sanctuaire.

Mais, après tout, il faut considérer la fin, la conclusion,
l'épilogue de ce drame aux péripéties du quel nous sommes tous
si directement et si vivement intéressés. Cette conclusion, cet

épilogue, ce n'est pas nous qui l'écrivons. C'est Dieu lui-même
qui l'a écrit dans le livre de la Bible et dans le livre de
l'histoire. Cet épilogue, c'est l'Evangile, c'est le second Adam, c'est

Christ, c'est le rétablissement de l'homme dans l'intégrité et
dans la gloire de sa vraie nature, dans la possession de toutes
ses richesses et de tous ses titres d'enfant de Dieu.

Sans l'Evangile, j'avoue que pour moi l'histoire de l'humanité

est une énigme indéchiffrable et la Théodicée un livre
absolument fermé. En particulier, les questions relatives au

péché aboutissent de toutes parts à des précipices, à des abîmes
si je les sépare de la manifestation du salut qui nous est offert
et assuré en Jésus-Christ. Le Rédempteur de mon âme est
aussi le Rédempteur de ma pensée, et de lui seul jaillit la
lumière qui de plus en plus dissipe des ténèbres où, sans lui,
j'étais condamné à me débattre sans espoir. Cette liberté que
j'avais perdue, je la retrouve, quand je le rencontre; je la
retrouve dans les larmes de la repentance et dans la communion
de mon Rédempteur. Cette solidarité malsaine que je subis et

que j'étais tenté de maudire, il en a fait la sainte et féconde

solidarité de l'amour, qui doit un jour triompher de tout mal

et réaliser dans l'homme et dans l'humanité le règne de Dieu,
le souverain bien, l'unité et l'harmonie universelles, non pas
Dieu tout, comme le veulent les panthéistes et, avec eux, les
déterministes conséquents, mais Dieu tout en tous, comme le

symbolisait déjà cette flamme de l'Horeb qui enveloppait le

buisson sans le consumer, et comme nous l'apprend bien



372 L. DURAND

mieux cet évangile du Christ et de l'Esprit qui permet à saint
Paul de dire : « Là où est l'esprit du Seigneur, là est la
liberté »

THESES

I. Les expériences et les besoins de notre époque, dans le
domaine moral, ne présentent évidemment rien de nouveau,
qui puisse nous engager à modifier au fond notre conception
de la doctrine du péché.

II. Les expériences auxquelles on fait allusion ne peuvent
être que les prétendus résultats acquis dans le domaine des

sciences naturelles et les aspirations toujours plus accentuées
de la pensée moderne à ranger tous les phénomènes de la vie

sous une même loi, sous la loi commune de la nécessité.

III. Au lieu de résoudre le problème du mal, la science
moderne a pris le parti de le nier : « tout ce qui est doit être. »

IV. Quant à nous, nous fondant sur le témoignage de la
conscience non moins que sur celui de la Parole de Dieu, nous
persistons à dire que le péché est ce qui ne doit pas être.

V. Renonçant à l'expliquer, c'est-à-dire à chercher sa raison
d'être et à le rapporter à la causalité divine, — ce qui revient
à le nier, — nous y voyons le fruit d'une détermination
arbitraire, incompréhensible et coupable de la liberté dans la créature

morale.
VI. L'état actuel de l'humanité résulte donc d'une véritable

chute de nos premiers parents, chute qui a eu lieu au
commencement de l'histoire de notre race, qui en a déterminé le

cours et dont nous subissons les conséquences désastreuses.

VIL Cependant a) nous n'admettons point, comme l'ont fait
les docteurs du temps passé, que l'homme, créé parfait et
moralement accompli, soit tombé dans cet état de corruption et
de misère dont il est incapable de se relever par ses propres
forces ; tout comme b) nous n'admettons pas que l'homme
actuel soit dénué de toute force morale, de toute liberté, et
réduit à une incapacité absolue vis-à-vis des manifestations de

la grâce de Dieu, qui veut son relèvement.



LA DOCTRINE DU PÉCHÉ 373

VIII. Sur le premier point, a) nous avons donc à corriger
la doctrine jadis reçue : la sainteté ne saurait être créée ou
donnée ; la perfection ne peut pas être au commencement ;

elle est le but, et on n'y parvient que par un développement
moral. Nous admettons donc pour l'homme primitif la nécessité
d'un développement, et même -d'un double développement :

d'abord, développement physique, naturel, sur lequel nous
n'avons pas à disputer avec la science; ensuite, développement
psychologique et moral, sous la direction du Père céleste, du
divin éducateur, —développement sur lequel la parole de Dieu

nous donne quelques précieux aperçus.
IX. Mais nous écartons péremptoirement toute idée d'un

développement nécessaire, fatal, qui dans toutes ses phases, y
compris le péché, serait normal, — ce qui revient, encore une
fois, à nier le péché et, avec le péché, la vie morale elle-même.

X. L'homme, non plus enfant, mais arrivé à la pleine
possession de la vie personnelle, a été appelé à marcher dans la
voie que Dieu ouvrait devant lui. Il a failli à sa destination ; il
est tombé ; c'est un fait et nous ne pouvons pas aller au delà.
On le constate, on ne l'explique pas.

XL Sur le second point, b) l'humanité n'est pas un assemblage

d'individus, de monades indépendantes les unes des

autres ; elle forme un tout, un corps dont nous sommes les

membres. L'expérience le prouve, nous sommes fils de nos

pères, au physique et au moral. « Par un seul homine le péché
est entré dans le monde. » C'est ce qui explique son universalité

; et ce fait, loin d'être en opposition avec l'idée de la
liberté, en est plutôt la confirmation. L'humanité a son
histoire, et qui dit histoire, dit le domaine propre de la liberté.

XII. Cependant il faut ici s'entendre. La doctrine ecclésiastique

qui faisait de l'homme primitif l'homme accompli, qui lui
accordait tout, toutes les qualités morales, et qui en cela n'était
pas dans le vrai, a eu un autre tort, celui de refuser aux
enfants d'Adam, à l'homme actuel, tout, absolument tout ce qui
constitue la vie spirituelle ; en sorte que si, d'un côté, et en ce

qui concerne notre premier père, l'idée de la sainteté se trouvait

faussée et la chute paraissait devenir une impossibilité,
THÉOL. ET PHIL. 1885. 25



374 L. DURAND

— d'un autre côté, en ce qui concerne les descendants d'Adam,
l'idée du péché se trouvait manquer de toute base. Si l'homme
naturel ne peut rien, on ne peut rien lui demander. Le mauvais
arbre n'est pas responsable s'il porte de mauvais fruits. Nous

repoussons donc énergiquement toute doctrine qui conçoit et

présente le péché dit originel comme un péché dont nous
serions responsables, en même temps qu'elle le présente
comme une incapacité absolue pour tout ce qui est bien.

Xrn. Incapable de se sauver lui-même, —¦ escZaue, tant qu'on
voudra, en ce sens qu'il ne peut pas, par ses propres forces,
réaliser sa destination religieuse et parvenir à la liberté
glorieuse des enfants de Dieu, l'homme n'en est pas moins appelé
à être ouvrier avec Dieu dans l'œuvre de sa restauration
spirituelle. Nous pouvons ici en appeler hardiment, contre la
doctrine humaine et traditionnelle, à l'enseignement de Jésus-

Christ et à celui de la Bible tout entière.
XIV. Si ce que nous venons de dire est du pélagianisme,

Jésus-Christ a été le premier pélagien, et nous ne devons pas
craindre de l'être à son école. Mais non, saint Augustin et

ceux qui l'ont suivi disaient : « omnes fuimus in Adamo, » et

en outre, « non inviti tales sumus, » et cela leur suffisait pour
légitimer la notion du péché en ce qui concerne la postérité
d'Adam. Mais si ce non inviti est une conséquence absolue et
fatale de la chute de notre premier père, en d'autres termes,
si cette volonté déterminée au mal n'a plus aucune force pour
s'en détourner, il est évident que ce «non inviti» ne signifie
absolument rien au point de vue moral. Il faut qu'il nous resle
au moins la possibilité d'un inviti tales esse, c'est-à-dire la
possibilité pour le pécheur de vouloir faire la volonté de Dieu, dût
le pouvoir ne lui en être rendu pleinement qu'en Christ et par
Christ. — Situation morale affirmée par le Sauveur : « Si

quelqu'un veut faire la volonté de Dieu, il connaîtra, etc., etc., » et

par saint Paul, Rom. VII: «Malheureux que je suis, qui me
délivrera?.... grâces soient rendues à Dieu par Jésus-Christ

notre Seigneur »

XV. La question du péché est donc inséparable de la question

ou du fait de la rédemption. Hors de là, point de solution,
ni théorique ni surtout pratique.



LA DOCTRINE DU PÉCHÉ 375

RÉSUMÉ

Ce qui fait l'unité de notre travail, ce qui en est la pensée

mère, c'est que sans la liberté du moi, prise au sérieux, il ne
peut être question ni de responsabilité, ni de moralité, ni de

péché.
En conséquence, nous repoussons :

1" Tout système philosophique qui, niant la liberté du moi,
ou la réduisant à une pure illusion subjective, fait du péché un
moment nécessaire de son développement ;

2° Tout système théologique qui présenterait l'homme, dans

son état actuel, comme dépourvu de toute liberté personnelle,
en d'autres termes, qui concevrait le péché dit originel comme
un anéantissement de la liberté morale.

Rationalisme pour rationalisme, s'il fallait choisir, nous
donnerions la préférence au rationalisme philosophique plutôt
qu'au rationalisme théologique, qui n'offense pas moins que
le premier la conscience dans son irrécusable témoignage et
Dieu lui-même dans ses perfections.


	La doctrine du péché

