Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 18 (1885)

Artikel: La doctrine du péché

Autor: Durand, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379361

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379361
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA DOCTRINE DU PECHE

PAR

L. DURAND

Comment devons-nous concevoir et présenter la doctrine du
péché pour que notre enseignement, en restant conforme a celus
du Christ, réponde aux expériences et aux besoins de notre
époque, et rattache nos contemporains a I'Evangile ?

La question proposée a I'examen de la Société pastorale preé-
sente certaines particularités qui attirent dés d’abord I’attention.
Cette question, dans les termes qui la formulent, parait impli-
quer l'affirmation qu’il y a undesaccord, une disharmonie entre
la doctrine du péché telle qu'on la présente d’ordinaire parmi
nous et les expériences ou les besoins de notre époque ; et ’on
demande s'il n’y aurait pas une autre maniére de la concevoir
et de la présenter qui, tout en restant conforme a l’enseigne-
ment du Christ, & cet enseignement dégagé de toutesurcharge
humaine , pourrait rattacher a4 I’Evangile nos contemporains
que les formules de la théologie traditionnelle en éloignent.

Si nous avons bien compris les termes dans lesquels la ques-
tion nous est posée, nous savons ce que nous avons i faire, et
la marche & suivre dans ce travail nous est toute tracée. Nous
sommes en présence de deux questions qu’il importe de distin-
guer: la premiére, quels sont les expériences et les besoins de
notre époque qui exigeralent une revision de la doctrine du
péché dans le but de la rendre acceptable pour les hommes de
notre temps? — la seconde : la doctrine traditionnelle est-elle
de tout point conforme & celle du Christ, ou bien y aurait-il

THEOL. ET PHIL., 1855, 23



342 L. DURAND

quelque amendement & y apporter, qui pourrait avoir pour effet
de rattacher nos contemporains a I’Evangile ?

Et d’abord, les expériences et les besoins de notre époque!... de
quoi s’agit-i1? — S’agirait-il peut-étre d’expériences faites dans
la sphere de la moralité, et de découvertes aussi nouvelles, aussi
surprenantes que celles qu'on voit éclore tous les jours dans
le domaine de la science et de I'industrie ? Aurions-nous par
hasard des faits bien constatés, des expériences concluantes a
opposer victorieusement & la vieille doctrine du péché, de sa
profondeur, de son universalité, de la culpabilité qu’il fait peser
sur celui qui le commet? Aurions-nous trouvé le secret de nous
en affranchir, ou, que sais-je? de faire parler & la conscience
humaine un autre langage que celui qu’elle a parlé dans les sié-
cles passés? La civilisation moderne serait-elle parvenue a tarir
la source des vices et des crimes qui sont la honte de ’humanité,
et nous serait-il permis d’espérer que grice au progreés des lu-
miéres, ou a4 quelque inoculation merveilleuse nouvellement
découverte, cette plaie du péché, assimilée jadis & la lépre,
devrait prendre un nom moins tragique et finirait bientot par
disparaitre complétement?... Mais je m’arréte: continuer sur
ce ton, cela deviendrait une mauvaise plaisanterie. Il est évident
que, dans le domaine de la moralité, nos expériences, hélas ! ne
nous apprennent rien de nouveau et ne nous obligent nullement
a modifier au fond la doctrine que nous avons héritée de nos
peres.

Quelles sont donc ces expériences et quels sont ces besoins
de notre époque auxquels on fait allusion?... Ou je me trompe
fort, ou il ne peut étre ici question que des expériences, des
observations et des prétendus résultats acquis dans le domaine
des sciences naturelles, et j’ajoute, des besoins de la pensée
moderne, de ses aspirations toujours plus accentuées & ranger
tous les phénomeénes de la vie sous une méme loi, sousla com-
mune loi de la nécessité. — En effet, dans un récent ouvrage
sur le péché, voici ce que nous lisons: « En général, notre
siécle tend & voir dans la marche de ’humanité, non pas un
recul, mais un progres continuel. Sortant de la grossiérete et
de la barbarie, la race d’Adam s’avance d’'un pas lent vers le



LA DOCTRINE DU PECHE 343

but qui lui est assigné de Dieu. L’4ge d’or doit étre placé non
pas en arriére mais en avant. L’idéal est dans 'avenir et non
dans le passé. Ces propositions de la philosophie contemporaine
semblent justes et bien difficilement attaquables, et les sciences
naturelles opposent un veto formel & I'idée traditionnelle d’une
chute de l'humanité... Darwin, ajoute-t-on, a prouvé que
I’homme n’est qu'un anneau de la chaine animale, qu’il s’est
développé lentement, en partant d’'un prototype inférieur. La
notion méme de création immeédiate parait intenable pour
I’homme comme pour tout I'univers. Sans suivre un instant le
darwinisme matérialiste, et tout en maintenant haut et ferme (?)
le sentiment religieux et ses postulats nécessaires, nous nous
refusons & admettre I'idée grossiérement anthropopathique de la
Genese. Bien qu’elle soit plus commode, 'esprit sent que cela
est faux. Une conception plus belle s’est fait jour, et renonc¢ant
4 imaginer un Dieu semblable & nous, elle voit dans I’Eternel
la force qui conditionne toute activité; I'Etre supréme ne vient
pas au monde directement pour le travailler ; il ne nous apparait
qu’au travers de ses ceuvres et dans la manifestation des lois
absolues de la nature. Ces lois, expression immuable de la vo-
lonté d’en haut, ont lentement amené ’homme & son état
actuel. »

Ces 1dées ne sont point particuliéres a I'auteur que nous ve-
nons de citer ou de résumer. Le point de vue dominant de la
science contemporaine, en effet, c’est que tous les phénomenes,
tant ceux de I'ordre dit moral que ceux de 'ordre physique, —
si tant est qu’on fasse encore cette distinction, — se produisent
en vertu de lois nécessaires, et que, au fond et en dessous des
apparences du moment, tout ce qui est doit étre : tout est dans
Pordre. Que le principe des choses soit appelé Dieu ou Nature
peu importe: tout est nécessaire, tout s’explique par ’enchaine-
ment des causes, tout se résout dans I'unité, dans ’harmonie
supréme. C’est 14 ce qu’on nous vante surtous les tons comme
le point de vue moderne, devant lequel les vieilles doctrines du
christianisme doivent se résoudre a4 baisser pavillon. Chose
étrange ! la liberté, comme on l'a dit, qui est le mot de la so-
ciété moderne, n’est pas le moins du monde celui de la science



344 L. DURAND

moderne. Au reste, ceci n’esl pas précisément nouveau: la
science a toujours eu une peine infinie & accepter I’existence
de la liberté, et la raison en est facile & comprendre. Il faut
qu’elle trouve partout la raison d’étre, la nécessité logique ou
naturelle des choses. Partout ou elle va se heurter a une cause
libre, elle se trouve déconcertée. Voila pourquol la science a
tant de peine & accepter le Dieu personnel et libre, et le sur-
naturel qui est la manifestation de la liberté divine, et non
moins de peine a accepter la liberté de ’homme et le péché,
qui en est non pas la conséquence nécessaire mais 'accident
et I'abus. Aussi la science moderne, ou ce qu’on appelle de ce
nom, au lieu de résoudre le probléme du mal, a-t-elle pris le
parti de le nier. Elle ne connait qu'un Dieu loi et un homme
fatalement déterminé. Tout ce qui est doit étre, nous dit-elle.
Des lors le mal n’est plus rien de positif, de réel. C’est une ap-
parence purement subjective. Ce quil nous apparait comme
péché et comme mal ne 'est qu’a notre point de vue borné.
C’est un moment, c’est un échelon a franchir dans le dévelop-
pement naturel et nécessaire de ’humanité. Pour Dieu, il n'y
a point de mal; tout est organisé pour le bien et, en définitive,
tout est bien. Le mal n’est pas un faux ton; c’est tout au plus
une dissonance qui contribue a la perfection d’'une savante
harmonie. Et pour nous en tenir & I'homme, ’homme ne pou-
vait commencer que par l'animalilé. Méme en admettant qu’il
ait recu de Dieu ou de la nature des aptitudes spéciales, méme
en admettant chez lui, & Porigine, une virtualité spirituelle, cette
virtualité ne pouvait se développer qu’a travers la lutte. Il y
a longtemps déja, M. Scherer nous le disait : « La vie de ’homme
est un développement, et le point de départ de ce développe-
ment est 'animalité. Or la loi propre de l'animalité, c’est la
satisfaction. Mais tandis que la chair est la, dés le commence-
ment, avec tous sesinstincts et toutes ses exigences, I’esprit, lui,
ne s’éveille, ne se forme, ne se produit que peu a peu.... Le
péché apparait sous la forme d’une dualité de la nature humaine :
la chair lutte avec I’esprit et I’emporte ; la nature sensible nous
sollicite & l'agréable, au plaisir; la nature spirituelle au bien, et
entre ces deux sollicitations, entre ces deux satisfactions de



LA DOCTRINE DU PECHE 34D

genres différents, on comprend comment le péché a pu (ou
plutot a da) prendre naissance. »

Lois nécessaires, régissant la nature entiére et ’homme lui-
méme envisagé comme étant purement et simplement un étre
de nature, — et, en particulier, loi du développement, loi
du progrés, de bas en haut, du moins au plus, de 'imparfait
au mieux et au parfait, voild ce qui résulte, nous dit-on, de
I’expérience, de 1'observation, de 1'étude scientifique. Et voila
ce qu'on oppose a la doctrine traditionnelle du péché, i cette
doctrine qui met, dit-on, la perfection au commencement, qui
fait sortir I'nomme accompli des mains du Créateur comme la
statue idéale de celles de l'artiste, — qui fait, par conséquent,
du péché une chute et présente I'état actuel de I’humanité
comme un état de profonde déchéance et de perdition, décou-
lant de la faute commise par notre premier pére.

Lois nécessaires, — et nécessité d’'un développement lent et
graduel pour ’homme comme pour tout étre vivant;ilyala
deux idées ou deux théses qui, bien que connexes, peuvent étre
distinguées et doivent I'étre.

L’idée de développement en ce qui concerne I'étre spirituel,
I'idée que '’homme ne peut pas avoir été créé tout d’une piéce
et accompli, nous n’hésitons pas & 'admettre, et nous estimons
par la rester fideles aux enseignements de la Parole de Dieu
dans la bible, tout autant que nous soumettre a cet autre en-
seignement que Dieu nous donne dans le livre de la nature et
que nos savants se sont vus, peut-étre, obligés de rappeler &
MM. les théologiens. Comme I'observe fort judicieusement
Martensen, la doctrine de la création n’est point en opposition
avec celle d’une genese, d’'une naissance, d’'un développement
progressif, d’un devenir. En ce qui concerne '’homme primitif,
le document biblique renferme a ce sujet de précieuses indica-
tions; il nous fait assister en quelque sorte & 1’éducation pro-
gressive de celul que Dieu a fait virtuellement a4 son image,
sans doute, mais qu’il appelle dés le premier jour a étre ouvrier
avec lui, c’est-a-dire a réaliser cette image de Dieu par une libre
activité. Ce qu'on a dit dés longtemps de la nature, qu’elle ne
fait pas de sauts brusques, on peut le dire, et bien plus encore,



346 L. DURAND

de l'ccuvre de Dieu dans le domaine spirituel. L’économie de
ses révélations nous en fournit la preuve, et il serait aisé de
citer de nombreuses paroles du Sauveur qui font allusion a cette
marche lente et progressive de 'ceuvre spirituelle : c’est une
naissance, et celui qui nait ne nait pas homme fait; c’est le
semeur qui jette la semence, c’est le grain qui germe, qui pro-
duit la plante, la plante qui grandit et enfin fructifie ; c’est le
grain de moutarde qui avec le temps devient un grand arbre, etc.
Aussi écartons-nous d’une main ferme et sans hésitation les
1dées fantaisistes, aussi peu scripturaires que peu raisonnables,
qu’on rencontre chez les anciens docteurs, lorsqu’ils tracent de
I’homme primitif, de notre pére Adam, un portrait impossible,
faisant de lui non seulement au physique, mais au moral,
I'homme accompli, ’homme parfait, doué de toutes les qualités
de l'intelligence, du coeur et de la volonté, et, pour tout dire,
luiattribuant lasainteté. On croyait par I faire ressortir d’autant
plus I’état de profonde déchéance dans lequel la chute nous a
plongés. Mais on oubliait que la sainteté ne peut pas étre donnée,
qu’une sainteté crécée ne serait plus la sainteté; que la sainteté
doit étre voulue et conquise, en un mot, que pour ’étre moral
elle est le but et ne peut pas étre le commencement. Ce sont la
des choses sur lesquelles nous sommes, je crois, tous d’accord
aujourd’hui, et j’ajoute. pour lesquelles nous pouvons en ap-
peler hardiment au témoignage de la parole de Dieu.

Nous admettons donc en plein l'idée d’'un développement
pour I’étre spirituel, et personne n’aurale droit de nous repro-
cher de mettre I'idéal, la perfection au commencement. Reste
a savoir ce qu’il faut entendre par développement. — Nécessité
du développement et développement nécessaire, ce sont la deux
choses fort différentes, je I'ai dit, mais qui se mélent d’une
maniére indissoluble dans I’esprit de beaucoup de penseurs et
de théologiens. Toute la question est de savoir si le dévelop-
pement ne pouvait avoir lieu pour I’étre moral qu’a travers le
péché et par le péché,— ce mot perdant la signification que lui
donne la conscience, et ne pouvant plus étre appelé une chute
que de la méme maniére dont on a pu dire que chaque pas est
une chute, et de la marche qu’elle est une suite de chutes.



LA DOCTRINE DU PECHE 347

L’homme est-il devenu homme, & partir de ’animalité pure
et simple, par un développement régi par des lois nécessaires ?
Ne sommes-nous rien de plus qu’'un animal perfectionné &
I’aide de milliers et de milliers de siécles par des procédés
dont la nature a le secret, secret que les observateurs a la
mode seraient enfin parvenus & déchiffrer ?— Ou bien encore,
— écartant d’entrée une opinion qui ne saurait trouver place
parmi des hommes qui arborent le drapeau du spiritualisme,
de la religion, que dis-je? du christianisme, — admettrons-
nous que 'homme, créé avec des aptitudes ou des virtualités
spirituelles, n’en a pas moins commencé et dii commencer par
un état pres voisin de la pure animalité, et que son développe-
ment a di avoir lieu nécessairement & travers la lutte de sa
nature spirituelle contre des instincts et des besoins d’un autre
ordre, si bien que le péché ne serait autre chose que l'en-
semble des accidents inévitables de cette lutte longtemps iné-
gale d’éléments fatalement contraires ?

Il ne manque pas aujourd’hui de théologiens sérieux, chré-
tiens de nom et, ce qui vaut mieux, d’intention, quisont entrés
dans cette maniére de voir, et je présume que ce sera celle
que plusieurs nous proposeront, avec force précautions ora-
toires, dans le but de réconcilier les hommes de notre généra-
tion avec la doctrine chrétienne, avec I’Evangile. Dés lors,
voicl, pour eux, comment les choses se présentent : I’existence,
faut-il dire I’histoire, de 'humanité et celle de chacun de nous
individuellement, se présente comme une sorte de naissance
4 la vie spirituelle et comme un progres lent mais incessant,
sans chute ni recul, vers le but moral, vers I'idéal que nous
portons en nous. C’est une aspiration & Dieu et au bien; c’est
en cela que consiste I'image de Dieu en nous; nous sommes
de la race de Dieu, oui, et méme appelés, comme le dit le Sau-
veur, & devenir moralement parfaits comme notre Pére céleste
est parfait. C’est 14 le vrai titre de noblesse de ’humanité, ce
qui la distingue du reste de la nature, ce qui donne & sa vie
une signification et un prix infinis. La tiche est immense ; le
progres lent mais assuré, et le péché, résultat inévitable de la
lutte de I'esprit contre les éléments inférieurs de notre nature,



348 L. DURAND

ne peut disparaitre que peu 4 peu. La conscience que nous en
avons, comme péché, n’est autre chose que le sentiment pro-
fond, et voulu deDieu, dela distance qui nous sépare de I'idéal,
sentiment pénible, douloureux, mais stimulant salutaire et
indispensable. Aprés cela, on fait une place a Jésus-Christ et
méme une grande place. Jésus-Christ achéve la création spiri-
tuelle; il est I'instrument de Dieu pour cette ceuvre. C’est lui
qui la méne a sa derniére fin. En Christ I'idéal humain a été
réalisé. Quand nous le contemplons, quand nous nous atta-
chons & lui, le sentiment religieux trouve un puissant appui;
nous entrons dans une communion de plus en plus intime
avec Dieu notre Pére; nous devenons membres du corps de
Christ et I’habitation du Saint-Esprit.

(C’est ainsi que des hommes chrétiens encore d’intention, des
the’oiogiens désireux de rester sur le terrain d’un spiritualisme
éleve et sur un terrain vraiment religieux, s’efforcent de récon-
cilier le monde avec I’Evangile.

Et pourtant il est de toute évidence, selon nous, que ce sys-
téme est en opposition flagrante, d’abord avec les faits de con-
science, lesquels sont réduits & n’étre plus qu’une bienfaisante
illusion, et ensuite avec les faits qui sont & la base de ’Evan-
gile lui-méme et qui le constituent.

Je saisbien tout ce qu'on va nous dire a ’appui de cette con-
ception. On nous dira que ’enseignement de Jésus-Christ ne
parle pas de ’origine du péché, qu’il ne fait nulle part allusion
4 son entrée dans le monde par lafaute de notre premier pére.
On nous dira que Jésus ne se préoccupe que de la situation
actuelle et qu’il insiste uniquement sur la nécessité de cette
naissance spirituelle et de cette vie supérieure i laquelle il
nous convie et dont il est la source jaillissante. Aprés cela, on
nous citera peut-étre les paroles de saint Paul au XVme chap.
de la 1re ép. aux Corinthiens, v. 45-49, qui semblent favoriser
le systéme proposé et tout ramener & 'antithése du premier et
du second Adam, le premier nécessairement terrestre et im-
parfait, le second céleste et esprit vivifiant; on nous citera
en particulier cette parole, qui ne laisse pas de causer quel-
que embarras : « Ce qui est spirituel n’est pas le premier ;



LA DOCTRINE DU PECHE 349

c’est ce qui est animal; ce qui est spirituel vient ensuite. » —
Sans entrer dans une discussion de détail de ces textes et de
bien d’autres qu’on pourrait avancer, — discussion qui nous
entrainerait beaucoup troploin, — nous nous bornons a obser-
ver que, incontestablement, pour tout esprit non prévenu,
Jésus voit dans le péché autre chose que le but non encore
atteint ; il y voit bien plutdt le but manque et il se présente,
lui, non comme un puissant initiateur seulement, mais comme
un Réparateur, comme un Sauveur : « le Fils de ’homme est
venu chercher et sauver ce qui était perdu. » Il n’y a pas dans
I’enseignement de Jésus-Christ de parole plus nette et plus
claire que celle-la. Mais il y a quelgque chose de plus et de
mieux qui vient trancher la question, si elle pouvait étre dou-
teuse, et écarter, pour quiconque veut demeurer chrétien, le
systeme qui fait du péché une condition naturelle et inévitable
du développement de ’homme dans les voies de la spiritualité.
(’est ici que nous devons nous rappeler toute 'importance de
cette parole du Sauveur : « Je suis la vérité ! » — La vérité,
en effet, ce ne sont pas seulement ses paroles qui nous I’en-
seignent. Sa personne méme est la vérité et sa personne, ici,
déciderait pour nous la question s’il y avait quelque hésitation
possible. Si le développement de I'homme spirituel avait pour
condition nécessaire le passage a travers le péché, nous serions
forcés de choisir entre ’'une ou 'autre de ces deux alternatives:
ou bien, Jésus n’a pas été véritablement homme ; sa sainteté
n’a pas été une sainteté humaine ; — ou bien, si son humanité
est quelque chose de réel, nous devrions nous résoudre &
admettre qu’il a nécessairement connu par une expérience
personnelle ce que c’est que le péché, qu’il est parvenu peut-
étre i la sainteté parfaite, qu’il a réalisé I’idéal, mais non sans
avoir passé par la crise, je ne dis pas de la tentation, mais du
péché lui-méme. Jésus-Christ homme aurait connu le péché
avant d’en triompher. — Il n’y a pas besoin d’'un grand effort
de pensée pour voir ou1 cela nous mene: nous retombons, ou
bien dans le vieux rationalisme qui faisait de Jésus un simple
homme, un sage un peu meilleur que les autres, un modele si
I'on veut, mais rien de plus; — ou bien, nous aboutissons au



350 L. DURAND

rationalisme moderne, au rationalisme & la Strauss, pour qui
Jésus n’est point un étre réel mais un mythe, un étre fictif que
la tradition a revétu de toutes les qualités qui, dans I'imagina-
tion de I'’homme, constituent son idéal.

M. Colani le disait fort bien jadis: « la distinction entre le
développement et le péché est on ne plus importante pour la
christologie. Le Christ qu’exigerait votre anthropologie, écri-
vait-il & son ami Scherer, serait un Christ sans développement,
un Christ purement surnaturel. Je ne sais ce qu’en dirait I'or-
thodoxie qui, elle aussi, ne sait affirmer la pureté de Jésus
qu’en lui enlevant, de fait, son humanité; maisil est évident
que votre christologie serait en contradiction avec tous les
instincts de la théologie moderne. Pour ma part, je modifierais
plutdt 'anthropologie, de maniére & y faire une place au Sau-
veur: le péché ne peut pas étre inséparable de la notion
d’homme, puisque Jésus a été sans péché. »

Le méme auteur ajoutait: « Je vous accorde qu’un étre fini
est nécessairement soumis & un développement ; en résulte-
t-il qu'un étre fini soit nécessairement aussi un étre pécheur ?
la notion du péché est-elle inséparable de la notion d’homme ?
Je ne puis 'admettre, car un développement dans la sainteté
n’a rien qui me semble contradictoire. »

Cette thése, nous la soutenons encore. On n’arrive a faire
du péché une nécessité du développement qu’en niant carré-
ment la liberté, en se jetant dans les voies d’'un déterminisme
absolu, d’aprés lequel tout ce qui est doit étre et la vie morale
elle-méme n’est plus qu’une forme de la nécessité.

Nous avons, j'en conviens, beaucoup de peine & nous repré-
senter I'état de I’homme primitif et les conditions de son
développement, et cela se comprend puisqu’il s’agit d’une
situation completement en dehors de notre expérience. Mais il
y a des hypothéses permises, des hypothéses nécessaires, qui
se justifient quand elles fournissent I’explication des faits, de
tous les faits dont nous cherchons’explication. Ici, la théologie
a commis plus d’'une méprise, nous l'avons déja dit & propos
d’Adam présenté comme I’homme parfait, et on en a commis
d’autres encore dans les temps modernes. Quant & moi, admet-



LA DOCTRINE DU PECHE 351

tant la nécessité et le fait du développement, je ne saurais
m’en tenir & I'idée, souvent émise et diversement présentée,
d’aprés laquelle 'homme aurait été, méme & ’heure de I'é-
preuve morale, dans un état d’enfance, d’enfance innocente,
ou pour parler plus exactement, d'indifférence morale. C’est
bien alors, quoi qu’on en dise, que lachute se présente comme
quelque chose de nécessaire, d’inévitable ; en tout cas, c’est
bien alors qu'on est mal venu de parler de responsabilité
et d’attacher & une faute d’enfant, commise dans de telles con-
ditions, la gravité et les conséquences tragiques que la doctrine
traditionnelle lui attribue. Non, si je croyais pouvoir dire quel-
que chose sur ce point, je me représenterais plutot le dévelop-
pement de 'homme comme une éducation et le Pere céleste
comme ’éducateur. Le récit biblique, sans que nous songions
a en presser la lettre, fournit & cet égard de précieuses indica-
tions. L’éducation est créatrice a sa maniére : nous sommes
fils de nos péres non seulement par la naissance mais par I’édu-
cation qui nous est donnée par eux et par la société de nos
semblables. ’homme abandonné dés son jeune age a lui-
méme, dansle désert, dans la compagnie des bétes, ne devient
pas un homme, ’expérience nous 'apprend, mais reste ou de-
vient un animal. L’esprit seul peut éveiller I'esprit. L’homme
n’a pu devenir homme que par ’éducation de son Pére céleste,
du pere des esprits. Encore une fois, nous n’essaierons pas de
nous représenter la chose ; nous ne nous abandonnerons pas
aux caprices d’un anthropomorphisme enfantin. Ici, comme
ailleurs, la création sera toujours pour nousincompréhensible ;
seulement nous disons qu’ici la création a du étre une éduca-
tion; et cette éducation a dit mener I’homme jusqu’au moment
ol étant, non pas saint, mais en pleine possession de lui-méme,
mais réellement une personne, il a pu étre soumis & |'épreuve
morale qui devait décider de son avenir. Dieu n’a pas pu ap-
peler 'homme & marcher, c’est-a-dire & vouloir et & obéir, avant
qu’il fat capable de marcher. Ce n’était plus I’enfant, c’était
I'hnomme. Et c’est bien ainsi que la Bible nous le présente: il
est capable de donner des noms & tous les animaux, ce qui
suppose un travail d’observation et d’intelligence, une étude,



352 L. DURAND

un commencement de science, qui se traduit par la parole, par
le langage. Surtout, 'homme est capable de sentir les privi-
léges qui le distinguent de tous les étres qui l’entourent et
dont il ne peut pas faire sa société. En outre, il est capable
d’entrer daus les relations de la famille. 1l est capable, enfin,
de recevoir un commandement et d’en comprendre la portée.
Bref, il n’est plus un enfant.

En résumé, pour nous, 'homme n’a pas été créé parfait; il
n’a pas été créé saint, et il n’a pas davantage été fait tout d’une
piece et d’'un seul coup, comme intelligence, comme esprit
personnel. Il est devenu homme, il est devenu majeur, si j’ose
m’exprimer ainsi, par 'éducation de son Pére céleste. Com-
ment cela s’est-il fait et dans combien de temps ? je n’en sais
rien. S’il vous faut des siecles, & moi ne tienne : pour 'Eternel
un jour est comme mille ans et mille ans comme un jour. Mais
ce que je sais bien, c’est que lascience qui demande des siécles
et méme des milliers de siecles pour que ’homme embryon-
naire soit devenu ’homme fait, ne me dit pas comment les
siécles ont pu accomplir ce miracle, comment l’esprit a pu
sortir de la matiére, ni méme, en admettant qu'un Dieu ait
mis a I'origine, dans ce qui devait devenir 'homme, une virtua-
lité spirituelle, comment cette virtualité a pu éclore et s'épa-
nouir au sein de 'animalité, dans la lutte contre ce qui lui était
contraire et sans le secours d’une éducation spirituelle. Ici c’est
bien l'observation des faits, c’est bien I'expérience qui dit aux
savants : impossible !

Nous postulons donc, hypothétiquement, une éducation spi-
rituelle pour faire parvenir 'nomme & la pleine possession de
la vie personnelle. Mais surtout, nous écartons d’une main
ferme I'idée d’une perfection innée, d’une sainteté créée. La
sainteté reste le but. Entre la pleine possession des conditions
qui constituent la personnalité et la pleine réalisation du but
pour lequel la personnalité morale existe, il y a loin cncore,
trés loin. On ne peut donc pas nous accuser de mettre I'idéal
en arriére, au commencement. Seulement nous soutenons que
’homme était appelé & marcher vers le but par le chemin de
la liberté, ce que n’admettent pas, le plussouvent, les systémes



LA DOCTRINE DU PECHE 353

qu’on nous oppose, et c’est sur ce point que nous devons nous
arréter encore un moment.

Dans le systéme qui fait du développement de '’homme un
développement régi par des lois nécessaires, et du péché, par con-
séquent, un rnoment inévitable, les faits de conscience sont faus-
sés, travestis, et les fondements mémesdel’Evangile renversés. Il
ne nous en reste rien.— Nous reste-t-1l au moins quelque chose?
Avons-nousune explication rationnelle de ces phénomenes de la
vie, dont on ne conteste paslaréalité et dont on cherche & se ren-
dre compte ? En d’autres termes, le développement lui-méme,
le développement et le progrés, de bas en haut, dans le sens de
la spiritualité, nous 'explique-t-on ? — Nousavons affaire & des
théologiens ou a des philosophes qui, ne 'oublions pas, répu-
dient hautement les vues matérialistes : ils sont, du moins ils
voudraient rester spiritualistes. L’homme n’est pas purement
et simplement un animal; il y a en lul un germe divin, une
virtualité spirituelle qui doit se faire jour et qui doit triompher,
mais qui ne peut se faire jour qu’a travers la lutte, une lutte ou
le péché a sa place nécessaire. Seulement, il est bien entendu
qu’il n’y a pas pour lul de vraie liberté: le moi est toujours
déterminé. On s’éleve avec force contre l'idée de la liberté
concue comme pouvant poser un commencement nouveau, ou,
selon l'expression de M. Fréd. Chavannes, « comme la puis-
sance permanente, au sein de la volonté, de persister dans une
détermination antérieure ou de 'abandonner, en d’autres ter-
mes, dans la faculté de reviser les motifs. » Non, dit-on, le moi
est toujours déterming, et la volonté n’est que I'’exposant de ce
moi déterminé. Apreés cela et malgré cela, on parle de progreés,
de progres de bas en haut. J’avoue que je n’y comprends plus
vien. Nous partons d’en bas, dites-vous, d’un état voisin de
I'animalité. Le mol humain est déterminé par la constitutioi
méme de son étre, et déterminé dans le sens d’une prédomi-
nance des élements inférieurs de sa nature. Par 1, vous expli-
quez fort bien, trop bien, comment ce qu’on appelle le péché
a pu ou plutét a da prendre naissance. Mais le progres dont
vous parlez, le mouvement en avant et en haut que vous pos-
tulez et qui constitue, dites-vous, la véritable vie de ’homme,



354 L. DURAND

comment 'expliquerez-vous et d’ou le ferez-vous sortir? Avec
votre théorie du moi toujours déterminé, d’une volonté qui
n’en est que I’exposant, d’une liberté relative qui n’est & pro-
prement parler que la spontanéité, et a laquelle vous refusez la
possibilité de poser un commencement nouveau, comment ex-
pliquerez-vous que le péché qui est I4 au début, qui est 1a par
la force des choses, qui est une détermination du moi, com-
ment, dis-je, expliquerez-vous qu’il puisse jamais étre surmonté,
que l'échelon de P'animalité puisse jamais étre franchi, que
I’esprit puisse jamais triompher ?.. Au point de vue d’un moi
toujours déterminé, ce qu’il v aurait & prévoir et a attendre,
c’est que ce moi déterminé par les sollicitations naturelles de
la chair, s’y fixit de plus en plus: commencant par 'animalité,
il ne peut, le systéme admis, que continuer et finir par’anima-
lité. Comment pourrait-il en sortir, comment pourrait-il s’éle-
ver & une existence plus noble, plus spirituelle; comment
pourrait-il agir sur lui-méme ?

(’est évidemment le point faible, trés faible du systéme ; c’est
le défaut de la cuirasse; tous ceux qui ont combattu le point
de vue exposé jadis par M. Scherer I’ont bien vu, et je ne sache
pas qu’il ait jamais élé répondu aleurs objections. M. Scherer
avait bravement abordé la question & propos de la conversion
qui restait pour lui un fait psychologique et moral dont il ne
songeait point a contester la réalité: « Siles volitions, disait-il,
ne sont que I'expression d’un moi déterminé ; si la volonté n’est
pas une puissance neutre et par 1a capable de réagir contre les
penchants de I'individu, comment celui-ci peut-il se détermi-
ner dans un sens entiérement contraire & sa direction morale
antérieure ? comment peut-il se convertir? »

M. Scherer essayait de répondre & la question et il le faisait
comme suit: d’abord, « ’homme peut se convertir par un effet
de la connaissance; il n’apprend pas seulement ce qu’il veut
apprendre; il apprend sans cesse et malgré luil,... c’est ainsi
que 'homme se modifie & toute heure. »

Tant qu’il ne s’agit que de ces modifications involontaires que
le moi subit mais ne produit pas, le systeme reste intact. Ce
n’est pas le moi qui se modifie ; c’est le moi qui est modifié par



LA DOCTRINE DU PECHE 355

des influences diverses venant du dehors. De cette maniére
vous expliqueriez facilement que, sous 'action de certaines in-
fluences, et d’influences essentiellement identiques, tous les
hommes se convertissent ou plutdt s’améliorassent peu & peu;
mais vous n’expliquez point ce qu’il y a de spécial dans le fait
de la conversion, tel que vous I’avez vous-méme defini ; surtout
vous n’expliquez pas comment celui-ci se convertit et tel autre
ne se convertit pas. Il en serait de ’homme comme d’une plante
qui ne produit que des branches gourmandes, sans fleurs ni
fruits, dans un sol et dans une atmospheére qui ne lui convient
pas; transplantez-1a dans une terre plus riche, sous un ciel plus
clément ; cultivez-la et elle se développera, elle portera des
fruits excellents. Mais c’est ce qui n’a pas lieu. — Il faut trou-
ver autre chose, car il y a des changements dans lesquels le
moi agit sur lui-méme. Comment expliquer cela? — « On n’a
pas assez remarqué, nous disait-on, que cette action volontaire
est nécessairement indirecte. Elle s’accomplit au moyen de
I’attention;... en détournant son attention de la satisfaction im-
médiate, pour la porter sur I'idée du bien, de sa majesté, de
ses droits, ’homme se met en contact avec des considérations
qui vont devenir des motifs déterminants. » — Mais, en disant
cela, on oubliait ce qu’on avait dit quelques pages plus haut:
que pour s’approcher ou s’écarter d’une puissance, il faut que
I’homme ait un motif d’agir ainsi! — C’est 14 ce que nous rap-
pelions 4 M. Scherer. — M. Colani, & son tour, lui disait: « Vous
convenez que quelquefois le moi agit sur lui-méme. Je n’en
demande pas davantage; c’est bien la le grand inintelligible
dont vous parlez quelque part, le levier fonctionnantsans point
d’appui. » — Enfin, M. Chavannes écrivait: « Il est évident &
nos yeux que la connaissance et ’attention ne suffisent pas pour
expliquer la conversion. La volonté est active dans ces deux
actes de l'intelligence; elle en est la cause premiére. Sans
bonne volonté on ne parvient jamais & connaitre, et I’attention
ne se porte que la ol la volonté est disposée d’avance & la di-
riger. »

Ce qui précede n’est point une digression. Sans parler de la
conversion au sens spécial et chrétien du mot, qui ne voit que



356 L. DURAND

dans le systéme d’un commencement dans I’animalité, et du
développementi, du progres, s’accomplissant & travers la lutte,
tout reviendrait & une conversion de chaque jour ou de cha-
que instant ; c’est-a-dire que ’homme, enveloppé d’abord dans
les langes de 'animalité, devrait s’en affranchir peu a peu. Or,
on ne voit absolument pas au point de vue de cette théorie du
moi déterminé, toujours déterminé, sans liberté, on ne voit pas
comment pourrait s’expliquer le développement, le progres de
bas en haut, et, pour tout dire, I’éclosion et le triomphe de
I’esprit. Sans la liberté du moi, vous ne nous expliquez pas
mieux le plus petit pas en avant pour sortir de ’animalité que
vous ne nous expliquez la conversion.

Résumons: 'homme n’est passimplement un étre de nature,
soumis & des lois nécessaires. De méme que le Dieu vivant,
personnel et libre, domine la nature qui est son ceuvre, ainsile
moi humain, fait & I'image de Dieu, est appelé a dominer ce
qui constitue en lul la nature. En ce sens, il est surnaturel; il
est esprit; il a conscience de lui-méme ; il dit moz ; il veut, et
s'll porte en lui le sentiment de 'obligation, s’il a conscience
d’une loi qui 'appelle au bien et le tourne vers Dieu, cette loi
ne le détermine point d’une maniére fatale.

Ce qu’il est, ce que Dieu veut qu’il soit, il faut qu’il le de-
vienne; ce qu’il a recu, il doit le faire sien par une libre déter-
mination. Il est appelé & étre par lui-méme, a étre causa sui,
autant que cela peut se dire d’'une créature.

Ceci implique la possibilité d'une déviation, d’une chute.
Sans la possibilité de désobéir, point d’obéissance qui mérite ce
nom, point de moralité.

Ceci implique aussi la nécessité de I'épreuve, mais nullement
celle du péché.

Si la désobéissance, si le péché se produit, il ne pourra
qu’étre constaté, mais non expliqué. Le péché est, par excel-
lence, l'irrationnel , il n’a pas sa raison d’étre ; il est ce qui ne
doit pas étre.

Toul ce que nous pouvons faire, c’est d’en comprendre la
possibilité, impliquée dans les conditions d’existence de I'étre
moral ; mais que cette possibilité soit devenue une réalité, c’est



LA DOCTRINE DU PECHE 357

ce que nous ne comprendrons jamais. Prétendre expliquer le
péché, c’est déja le nier. Nous ne le connaitrons jamais mieux
qgu’en reconnaissant qu’il est inexplicable.

Enfin, puisque le péché est 13, nous devons admettre, sans
nous embarrasser des questions d’interprétation du récit bibli-
que et en accordant a ce sujet une grande latitude, qu’il y a eu
au commencement del’histoire de notre race un accident qui en
a déterminé le cours.

En conséquence, nous repoussons tout systéeme qui, avec
Iambition d’expliquer le péché, ne fait autre chose qu’en
dénaturer la notion telle qu’elle est écrite dans la parole de
Dieu et dans la conscience humaine. Ces systémes, bien loin
de répondre aux besoins de la conscience des hommes de
notre temps, ne sont faits que pour I’énerver toujours davantage.
En outre, quel que soit déja I’énervement des consciences, ils
rencontrent, méme chez ies gens du monde, une répulsion in-
stinctive dés qu’on les fait descendre desnuages et qu’on en tire
les conséquences rigoureuses dans la pratique. Enfin, avec
leur théorie des lois nécessaires et du moi toujours déterminé,
sans liberté, ils ne parviennent pas plus & expliquer le mouve-
ment de la vie intellectuelle et morale qu’ils ne satisfont aux
exigences fondamentales de la conscience.

Mais, nous dira-t-on, c’est bien vous qui, jusqu’ici, étes
resté dans les nuages; c’est bien vous qui venez de faire de la
théorie. Consentez enfin & descendre sur le terrain de la réalité.
Vous nous avez parlé de ’homme primitif, de ce qu’il était ou
plutot de ce qu’il a di étre, & votre gré, et vous nous avez dit
ce qu'a été sa chute ou son péché. Inutile de discuter sur tous
ces points qui sont complétement en dehors de notre expé-
rience et sur lesquels nous ne possédons pas de documents
vraiment historiques. Nous avons quelque chose de mieux &
faire qu’a batir des théories en 'air. Plagons-nous en face de
la réalité, de I'humanité telle que nous la connaissons, telle
qu’elle est en nous et autour de nous. Que voyons-nous ?

Le péché est universel ; il est héréditaire, il est radical ; c’est
vous-mémes qui le dites. Nous constatons dans la race hu-

THEOL. ET PHIL. 1885. 24



358 L. DURAND

maine et dans I’homme individuel un combat entre les deux
éléments constitutifs de notre étre. C’est dans cette lutte que
la conscience s’éveille, que I'esprit se développe, s’affirme et
parfois triomphe ; oul, somme toute, nous constatons un pro-
grés, un mouvement de bas en haut, excelsior!.. N’est-ce pas
1a, pour nous, les conditions normales de la vie? A quoi bon
chercher autre chose et venir compliquer par vos dogmes
vieillis une situation déja assez compliquée par elle-méme? —
Quand nous disons que cette situation est celle que Dieu a vou-
lue pour nous, vous nous accusez de faire de Dieu l'auteur du
mal, d’effacer la vraie notion du péché et de faire de la cons-
cience une illusion, que sais-je? un mensonge !.. Mais quoi!
faites-vous plus ou mieux que nous? Ne dites-vous pas, vous
aussi, que le péché est dans notre nature ? Or, que cette nature
pécheresse soit la seconde nature, comme vous la nommez, ou
la premiére, qu'importe ? Est-elle pour cela moins nature, et
cette loi qui régne dans nos membres, comme le dit saint Paul,
est-elle moins une loi fatale ?.. Si, 14 ou il n’y a pas de liberté,
il ne peut pas non plus étre question de péché, pourquoi
parlez-vous encore de péché? 51, avec un moi déterminé, on
ne comprend pas les reproches que la conscience nous adresse,
expliquez-vous mieux que nous le langage qu’elle ne cesse de
nous faire entendre ?.. Enfin si Dieu a permis, si Dieu a voulu
que la faute de nos premiers parents crédt cette situation dont
nous pitissons et fit de la vie humaine ce qu’elle est pour nous,
Dieu n’est-il pas, dans votre systéme comme dans le notre, le
véritable auteur de cette situation que vous prétendez étre
anormale et que vous vous efforcez de ne pas faire remonter
jusqu’a la causalité divine?

Il y a 13, nous devons le reconnaitre, de graves difficultés ;
et pourtant ces difficultés, je le dis d’entrée, ne sont pas de
nature & nous faire abandonner le point de vue moral auquel
nous nous sommes arrétés, Il se peut que nous soyons obligés
de confesser sur tel ou tel point notre ignorance et I'insuffi-
sance de notre argumentation rationnelle ; maisla logique n’est
pas tout, et nous n’abandonnerons pas pour si peu des affirma-
tions qui nous sont imposées par ce qui est a nos yeux plus



LA DOCTRINE DU PECHE 359

ferme et plus certain que toutes les déductions rationnelles, je
veux dire les injonctions de notre conscience. Notre premier
devoir, on I’a dit, c’est de croire au devoir. Apreés cela, il est
sir que la doctrine traditionnelle exige sur plus d’un point une
sérieuse revision.

Je crains fort que la théologie, celle qui passe pour la meil-
leure, celle qui est réputée seule orthodoxe, n’ait un gros
compte a rendre, en particulier sur la question qui nous occupe.
Je crains qu’il ne soit prouvé, en définitive, qu’elle a souvent
mal défendu la cause de la vérité, la cause de Dieu, et qu'on ne
doive adresser & bon nombre de ses docteurs ces paroles que
nous lisons & la fin du livre de Job, — de ce livre qui a lul aussi
pour objet une des faces de la question du péché, — ces paro-
les séveres que I'Eternel adressa & Eliphaz et aux autres, aux
amis trop orthodoxes du patriarche : « Ma coléere est enflam-
mée contre toiet contre tes compagnons, parce (ue vous n’avez
pas parlé de moi avec droiture, comme l'a fait mon serviteur
Job. » — Que de theéses insoutenables, en effet, on pourrait
dire monstrueuses, presque blasphématoires! Que de théses
qui provoquent la révolte de la pensée et de la conscience hu-
maine, comme les assertions peu miséricordieuses des amis de
Job provoquaient ses révoltes et le poussaient parfois jusqu’a
des paroles imprudentes!... Oui, que de théses révoltantes,
depuis celle qui pour expliquer la chute, I’entrée du péché dans
le monde, nous montre ’hornme innocent, inexpérimente, en-
core enfant, nous disent plusieurs, aux prises avec un étre aussi
rusé que pervers, qui ne devait pas avoir de peine a I’entrainer
au mal par ses séductions et ses mensonges ; — et cette faute
légere, d’enfant inexpérimenté, cette faute qui, dans les cir-
constance données, était, (quoi qu’on en veuille bien dire, iné-
vitable, va entrainer de la part de la justice souveraine, et
faut-il bien dire paternelle! la condamnation et la ruine non
seulement de celui qui I’a commise, mais de toute sa race, de
tous ses descendants de génération en génération, une con-
damnation et une ruine éternelle, agrémentée par les tortures
de l'enfer!... Je ne dis rien de trop, puisque longtemps on &
enseigné et il a fallu croire que, & lui seul, le péché originel



360 L. DURAND

vouait & la damnation non seulement cette massa perdi-
tionis privée de toute liberté, mais jusqu'aux enfants morts
sans baptéme. On en venait ainsi a faire du Dieu saint et bon,
de sa justice et de ses perfections tout autre chose que ce
qu’éveillent dans notre esprit ces mots de justice et de per-
fection. Sous prétexte que Dieu est Dieu, c’est-a-direinsondable,
qu’on ne discute pas avec lul, que ses voies ne sont pas nos
voies ni ses pensées nos penseées, on trouvait tout simple que sa
justice ne fit pas notre justice. Etonnez-vous apreés cela que la
pauvre humanité souffrante se révolte, comme Job, contre une
théologie qui, loin d’apporter une consolation & ses souffrances,
ne fait que U'exaspérer en donnant & ses maux une signification
plus terrible et plus alarmante.

Mais sans parler de ces monstrueuses excroissances de la
doctrine, (ui ont soulevé dans tous les temps et surtout de nos
jours de vives protestations, je ne vois pas trop ce qu’on pour-
rait répondre aux objections de nos contradicteurs, quand on se
place au point de vue rigoureux de la doctrine du péché ori-
ginel telle qu’elle reste généralement formulée. Si 'homme,
par 'effet du péché d’Adam, est devenu complétement incapa-
ble de tout bien, si sa volonté est complétement asservie au
mal, si, littéralement, comme un mauvais arbre, il ne peut
porter que de mauvais fruits, — je ne vois absolument pas
comment nous pourrions maintenir notre notion du péché. Ce
qui se fait sans liberté, sans volonté personnelle, ce qui n’est
que l'expression d'une nature donnée ou recue, échappe &
toute appréciation morale. kn un mot, que le péché soit une
condition normale de notre nature telle qu’elle a été constituée
par le Créateur, — comme le veulent les systemes que nous
avons combattus, — ou que le péché soit une condition inévi-
table de notre nature actuelle, telle qu'elle a été constituée par
I'acte créateur de notre prewier pére, je ne vois entre ces deux
alternatives, du moins en ce qui nous concerne, aucune diffé-
rence appréciable. Dans 'un comme dans 'autre cas, le péché,
en devenant nécessaire, cesse d’étre le péché ; dans1’'un comme
dans 'autre cas le témoignage accusateur de la conscience ne
se comprend absolument pas.



LA DOCTRINE DU PECHE 361

C’est au nom de la conscience, de son irrécusable témoi-
gnage, que nous avons écarté le systéme qui fait du péché un
moment nécessaire de notre développement; eh bien, c’est au
nom de ce méme témoignage que nous répudions aussi le sys-
téme traditionnel orthodoxe du péché originel, en tant qu’il
impliquerait la totale dépravation de la race humaine.

(’est donc le pélagianisme ou le semi-pélagianisme que vous
professez! nous crie-t-on. Eh ! non: rien n’est plus éloigné de
notre pensée. Je ne connais pas de doctrine plus superficielle
et plus fausse que celle qui est connue sous ce nom décrié.
Impossible de rien avancer de plus contraire aux faits, & l'ex-
périence, i I'histoire et & une saine psychologie, que de nous
représenter I’homme actuel comme exactement dansles mémes
conditions ol fut notre premier pére, toujours en possession
d’une pleine et entiére liberté, liberté de choix, pouvant & cha-
que instant se décider également pour le oui ou pour le non,
pour le bien ou pour le mal, et 'humanité elle-méme comme
un simple aggrégat, comme un monceau de monades indépen-
dantes, sans rapport les unes avec les autres. Contredit par les
faits, ce systeme n’est pas moins en contradiction avec les
données les plus fondamentales de I'évangile, rendant la ré-
demption & la fois inutile et illusoire, c’est-a-dire sans résultats
constants et assurés. Mais j’estime que le pélagianisme, aussi
bien que laugustinianisme, est aujourd’hui dépassé, que la
pensée chrétienne s’est élevée a un point de vue supérieur,
plus vrai que l'une et que l'autre de ces deux antitheéses vieil-
lies, et qu'elle s’est approprié mieux qu'on n’avait su le faire
jadis la part de vérité contenue dans l'un et dans l'autre sys-
teme. Pour justifier cette maniéere de voir, nous sommes obligé
d’entrer ici dans quelques développements nouveaux.

Quel que soit le nom qu’on lui donne, le fait qualifié de pé-
ché originel est un fait constant et incontestable, & savoir que
la corruption morale est une plaie commune a tous les enfants
d’Adam, que le péché ne se présente pas seulement comme
acte et comme acte individuel, mais comme un état auquel
participe la race humaine tout entiére. Il est universel et il est
radical ; nous apportons tous en naissant, et j’allais dire : il



362 L. DURAND

est dans notre nature, il appartient & notre nature, si un autre
fait, non moins certain, non moins universel que celui-1a, savoir
la conscience morale, son irrécusable témoignage et sa persis-
tante accusation, ne venail nous avertir que cette nature pé-
cheresse n’est pas notre vraie nature, qu’elle en est plutot une
malheureuse et... coupable déviation.

Malheureuse, oui; mais en ce qui nous concerne, vous et
moi, faut-il bien dire coupable ... Voild la question et voila la
grande difficulté. Coupable!... la raison dirait non/ La con
science, elle, persiste & dire owuz ! Je m’explique : sans doute
que la conscience ne m’accuse pas directement d'un péché
originel, antérieur & tous les actes dans lesquels l'inclination
vicieuse se manifeste et s’actualise. D’un autre coté, quand la
logique, par un raisonnement parfaitement régulier et 1égitime,
essaye de nous rassurer et de nous amnistier, sous prétexte
que notre nature étant corrompue nous ne pouvons pas étre
autres que ce que nous sommes ni agir autrement que nous
agissons, la conscience ne se rend pas. Elle passe par-dessus
toutes les arguties et persiste a dire : coupable.

(Pest bien la que git la difficulté, difficulté dont les penseurs
ne tardérent pas & se rendre compte. (Uest pour lever cette
difficulté qu'Origéne et d’autres aprés lui cherchérent le mot
de 'énigme dans une mystérieuse existence qui aurait précédé
Iexistence de ’homme sur cette terre. Toutes les dmes qui ont
péché comme Adam sont introduites dans I'organisme de I’hu-
manité corrompue. C’est & cet expédient qu'un théologien mo-
derne, Julius Miiller, est revenu, expédient désespéré par
lequel on pavvient & peine & lever la difficulté qui nous arréte,
tandis qu’on fait naitre d’autre part une multitude de difficultés
nouvelles et non moins grandes que la premieére.

Tertullien, le premier, a cherché & formuler la doctrine de
Ihérédité du péché. Son explication toute réaliste est devenue
le point de départ de la doctrine ecclésiastique: la corruption
originelle se transmet par la génération, tradux animee et tra-
dux peccati. Si je mentionne ici Tertullien, c’est pour rappeler
qu’il n’oubliait pas de dire que, & coté de 'héritage du péché,
I’ame humaine posséde aussi par héritage et par nature quel-



LA DOCTRINE DU PECHE 363

que chose de bon, parce qu’elle est de Dieu. Quod enim a Deo
-est non tam extinguitur quam obumbratur. Potest enim obum-
brari, quia non est Deus ; extingui non potest, quia a Deo est.
Quant a nous, nous n’en demanderions pas davantage. Mais
voici : dans le cours de la polémique contre Pélage, tous les
€léments pondérateurs de la doctrine finirent par étre mécon-
nus et sacrifiés. Certes Augustin eut cent fois raison de combat-
tre le pélagianisme, d’affirmer I'état de déchéance de I'nomme,
méme d’affirmer son état d’esclavage, si l'on entend par 14 I'in-
capacité ou il se trouve de réaliser par lui-méme sa destination
religieuse; — et puisque cette situation morale ne peut, ne doit
pas étre rapportée a la causalité divine, il eut raison encore
de la faire dériver, selon les indications de saint Paul, de la
chute d’Adam: « Par un seul homme le péché est entré dans
le monde. » Chose singuliére, Augustin n’en affirmait pas moins
que sine voluntate peccatum esse mon potest, nec originale
peccatum. On sait qu’il se tirait d’affaire par son in quo (in quo
Adamo) omnes peccaverunt. (Rom. V,12.) Omnes fuimus in illo
uno, quando omnes fuimus ille unus, Si cette doctrine, abstrac-
tion faite de sa base exégétique plus que contestable, nous
répugne; si elle nous parait choquante, s’il nous estimpossible
de reconnaitre ou de croire que nous fussions tous personnel-
lement en Adam et que nous ayons tous péché en lui et avec
lui, 1l est certain d’un autre coté que la doctrine opposée, qui
isole I'individu, qui en fait une monade indépendante, qui ne
tient aucun compte du fait de la solidarité physique et morale,
est complétement en dehors de la vérité et de 'expérience.
Mais si I’homme actuel est esclave, encore une fois, en ce
sens qu’il ne peut pas parvenir par ses propres forces a réaliser
sa destination religieuse, s’il ne peut sortir de cet état d’escla-
vage que par la grice de Dieu, cela ne veut pas dire qu’il ait
perdu ce que les théologiens appellent laliberté formelle, c’est-
a-dire ce qui fait de lui une personne morale. Or c’est ce qu’Au-
gustin a eu le tort de soutenir et d’accentuer toujours plus forte-
ment, affirmant que 'homme pécheur ne peut rien, absolument
rien, qu’il ne peut vouloir et faire que le mal. En ne distinguant
pas entre la liberté formelle, apanage indestructible de la per-



364 L. DURAND

sonnalité morale, et la liberté réelle, c’est-a-dire la réalisation
du but qui lui est proposé, Augustin et tous ceux qui I'ont
suivi dans cetie voie se sont mis dans I'impossibilité d’expli-
quer les faits de conscience, d’abord, — et ensuite dans I'im-
possibilité d’expliquer moralement le passage de ’état de péché
a I’état de régénération et de vie nouvelle. Comme on I'a fort
bien dit, on ne rachéte pas un cadavre. Faire de 'homme dé-
chu un cadavre, c’est faire de la rédemption ce qu’elle n’est
pas, c’est la transporter dans le domaine d’'une divine magie,
c’est aboulir au déterminisme absolu et & la prédestination
arbitraire.

Malheureusement le protestantisme, a sa naissance, emporté
par sa réaction contre le pélagianisme ou le semi-pélagianisme
de I'église de Rome, n’a fait que reprendre et exagérer encore,
a travers maintes contradictions, la thése que nous venons de
critiquer. Il est vrai que I’Eglise luthérienne a condamné 1’'hé-
résie de Flacius, mais elle n’en a pas moins persisté & repous-
ser la doctrine du synergisme sous quelque forme qu’elle fit
présentée, et la Formule de Concorde déclara nettement que
dans les choses spirituelles, dans tout ce qui se rapporte au
salut, 'homme est semblable & une statue de sel, 4 untronc et
a une pierre, et que sa réceptivité est une capacitas mere pas-
siwa, la capacité d’'un vase qui recoit ce qu'on veut bien y
mettre.

Eh bien ! nous n’hésitons pas & le dire : tout cela est faux;
c’est une exagération contraire & la parole de Dieu non moins
qu’d notre sens moral. Si la chute n’a pas réduit ’homme &
I’état de chose, il doit encore posséder le pouvoir, sinon de
s’affranchir du péché et de se sauver lui-méme, au moins celui
d’imprimer une direction & sa vie morale et de former son ca-
ractére. La liberté, dans ce sens-1a, est l’essence méme d’un
esprit personnel. On peut dire de 'homme & la fois ces deux
choses: que, 4 tel moment donné, il veut conformément & ce
qu’il est, mais aussi que ce qu’il veut il le devient, avec l'aide
de Dieu et de son évangile. Les vues qui étaient jadis réputées
hétérodoxes sont aujourd’hui partagées par la plupart des théo-
logiens croyants de notre époque, et il en est certes bien peu



LA DOCTRINE DU PECHE 365

qui sur ce point se fassent encore les défenseurs du dogme tra-
ditionnel. D’un autre coté, on peut affirmer d’une maniére non
moins positive que le pélagianisme est aussi abandonné et dé-
passeé.

La nature de ’'homme n’est plus intacte, elle est inclinée au
mal. Pour expliquer ce fait, ce qu’il y a, aprés tout, de plus
conforme & ’expérience, 4 une saine psychologie et aux ensei-
gnements de ’Ecriture sainte, c’est d’en appeler aux relations
organiques de I'individu avec I’espéce. Il faut reconnaitre que
I’humanité forme réellement un tout, un corps dont nous
sommes les membres a la fois uns et divers. Notre vie person-
nelle & tous se développe dans les conditions de la solidarité,
conditions qui, loin d’exclure l'individualité personnelle, for-
ment platot la base sur laquelle nous sommes appelés a déve-
lopper notre caractére personnel et & réaliser notre individua -
lité morale. La devise « un pour tous, tous pour un » est
I'expression populaire, mais profonde, de cette vérité que sans
cesser d’étre mot, je n'existe pourtant pas pour mot seul, ni
par mot seul, et que le voulant ou non je subis et j’exerce tour
a tour une influence.

Ces conditions dans lesquelles se déploie la vie de 'humanité,
bien loin d’impliquer la négation de la liberté, sont bien plutot
les vraies conditions de I'histoire, — et qui dit histoire, dit le
domaine propre de la liberté, par opposition a la nature et a ses
lois nécessaires. Essayons seulement de rapprocher parla pen-
see deux données pour nous également incontestables : la pre-
miére, que Dieu a fait ’homme libre, qu’il a voulu qu’il fat non
pas une chose mais une personne, non pas nature mais esprit;
— laseconde, que Dieu a voulu que ’homme ne fut pas seule-
ment un mais plusieurs, qu’il ne fit pas seulement individu,
mais race, mais société ; rapprochons, dis-je, ces deux données,
et nous comprendrons bientdt, au moins nous entreverrons
que, au nom méme de la liberté, les choses ne pouvaient pas
se passer autrement qu’elles se sont passées. Tandis que Dieu
a fait la nature, et lui a donné des lois invariables, il a voulu
que 'homme se fit en quelque sorte lui-méme, c’est-a-dire
qu’il efit une histoire, son histoire, non seulement comme in-



366 L. DURAND

dividu, mais comme race, comme humanité. Des lors il est
évident que le mouvement, la direction de cette histoire devait
étre déterminée par I’emploi que 'homme ferait de sa liberté.
11 est évident que Dieu, sous peine de se contredire lui-méme,
devait laisser libre cours au développement historique de 'hu-
manité, quitte & disposer ses plans en conséquence. Siles effets
du premier péché n’avaient pas subsisté, si a chaque pas Dieu
était intervenu souverainement pour isoler le pécheur comme
on isole celui qui est atteint de la lépre, il n’y aurait point eu
d’histoire humaine, et la liberté elle-méme aurait été supprimée.
Dieu a donc laissé ouvert ce champ de l'histoire, ol chaque
membre de la famille humaine subit, il est vrai, 'influence de
ses semblables mais ol chaque membre est aussi appelé a exer-
cer & son tour une aclion sur les destinées communes. Bref,
nous appartenons a l'espéce, mais nous ne sommes pas de
simples exemplaires de 'espéce, fatalement déterminés par la
nature ou par les antécédents: nous sommes des facteurs actifs
pour le bien comme pour le mal ; de |2 notre responsabilité.

En résumé, si tout se réduisait pour ’homme & une nécessité
de nature, — qu’il s’agisse de la premiére ou de la seconde
nature, — si ’homme, de méme qu’'un mauvais arbre, devait
fatalement porter de mauvais fruits, non, nous ne pourrions
pas appeler ces mauvais fruits des péchés. Aussi nous repous-
sons toute théologiequi, pour rester fidele 4 un systéme humain,
se rend infidele aux enseignements de la parole de Dieu non
moins qu’au témoignage de la conscience etse et dans l'im-
possibilité de comprendre ’ceuvre de la rédemption ou en fait
autre chose que ce qu’en fait ’Evangile.

C’est ici que nous sommes heureux de pouvoir en appeler &
’enseignement de Jésus-Christ. Mais le temps presse et je puis
étre bref, me bornant & des allusions facilement comprises de
tous. En affirmant la responsabilité du pécheur devant Dieu, le
Seigneur est loin de méconnaitre la condition nécessaire de
cette responsabilité, je veux dire la capacité morale de ’homme
méme dans son état de déchéance et de misere spirituelle. Dieu
ne saurait étre ce maitre qui prétend prendre 14 ol il n’a point
mis et moissonner ou il n’a pas semé. Tous ont recu une part



LA DOCTRINE DU PECHE 367

de sa richesse et chacun est appelé a la faire valoir. Jésus con-
state que I’homme, quelque dégradé qu’il soit, est doué d’un
il spirituel par lequel il recoit et peut posséder la lumiere di-
vine. Cette lumiére qui est en nous (lumen quod in te est, non
quod in te erat) il dépend de nous de la laisser briller ou de
I’éteindre : Luc XI, 35; cf. Math. VI. 23. « Prends garde que la
lumiere qui esten toi nesoit (ou ne devienne) ténebres! » Tout
depend de I'usage que nous faisons ou que nous ne faisons pas
de cette divine lumiére. Jésus reconnait 4 ’homme une capacité
pour connaitre la volonté de Dieu, et, remarquez-le bien, non
seulement pour la connaitre mais pour s’y attacher, pour lui
rendre hommage, et 8'il fait un bon usage des talents qui lul
sont confiés, s’tl veut faire la volonté de Dieu, cette aspiration,
ce désir, ce mouvement du cceur et de la volonté, cet acle
moral, en un mot, sera pour luiun acheminement & la connais-
sance de Jésus et a la foi qui sauve. « A celui qui a, il sera
donné, et il aura davantage. » « S1 quelqu’'un veut faire la vo-
lonté de Dieu, il connaitra, etc. » (Jean VII,17.) AussiJésus par-
le-t-il d’hommes qui sont de la vérité, et qui, & cause de cela,
écoutent la voix de Celui qui est venu rendre témoignage a la
verité. (Jean XVIII, 37, 38.) Oui, il y a des cceurs honnétes et
bons tout préparés arecevoir la bonne semence et a la faire fruc-
tifier. Enfin, il convient de relever l'idée si importante d’un
jugement (d’une krisis), jugement qui accompagne la manifes-
tation de I'Evangile, — idée qui revient a ceci, que l'attitude
prise par un homme vis-a-vis de Jésus-Christ et de son Evan-
gile dépend, en définitive, de son état moral. Si I'incrédulité
est imputée & condamnation, c’est que cette incrédulité est la
conséquence de la mauvaise direction que I’homme a imprimée
4 son ceeur, a sa volonté, a sa vie. (Jean I, 19-21.) Voila pour-
quoi, d’un autre coté, la fol est appelée une ceuvre : « ';euvre
de Dieu c’est que vous crovez a Celui qu’il a envoyé. » En effet,
pour parvenir a cette foi, il faut, Jésus nousl’a dit, vouloir faire
la volonté de Dieu.

Aprés le Sauveur, il serait facile de citer 'apotre des gentils.
Saint Paul, en effet, tout en s’exprimant avec une grande
énergie sur I'étendue, la profondeur et 'universalité du péché,



368 L. DURAND

ne méconnait pourtant pas la persistance de I’élément divin
dans la nature humaine. Il dit, d’'une maniére générale, que
I’homme est de la race de Dieu; il le dit & des paiens, & des
Athéniens idolatres ou sceptiques. Preuve certaine qu'a ses
yeux la glorieuse image de Dieu n’a pas disparu chez ’homme
déchu : elle peut étre faussée, obscurcie, mais non anéantie.
La nature religieuse de ’homme subsiste si bien que, méme
dans les autels du paganisme, le grand apdtre voit un secret
effort pour retrouver le Dieu inconnu. Et quand il s’applique
a stigmatiser l'effroyable corruption du monde paien, il ne
s’applique pas moins & faire ressortir la responsabilité du pé-
cheur. Cette responsabilité, il la fonde sur le fait que la puis-
sance éternelle de Dieu et sa divinité sont manifestées a tous
les hommes; il la fonde sur ce que sa loi n’a pas cessé d’étre
présente & leur conscience. (’est pour cela qu'ils sont inexcu-
sables. Paul affirme sans doute catégoriquement que la loi,
tant celle qui est écrite dans la conscience que celle qui a été
promulguée sur le Sinai, ne peut pas conduire le pécheur & la
vraie justice et au salut; mais il n’en reconnait pas moins de
la maniére la plus nette qu’il dépend de nous d’écouter cette
loi et d’en profiter, ou non. Le pécheur peut ou bien retenir la
vérité injustement captive, ou bien faire, au moins d’'une ma-
niere partielle et relative, faire naturellement les choses qui
sont selon la loi, obtenir ainsi ’approbation de sa conscience,
et chercher 'honneur, la gloire et I'immortalité. Mais entre
chercher et posséder, il y a loin encore. Ce que I’homme peut
chercher, ’Evangile seul peut le lui donner. Paul décrit admi-
rablement cette situation dans le VII® chap. des Romains,
cette lutte morale qui se produit dans ’dme du pécheur depuis
le moment ou la conscience du péché s’éveille en lui, jusqu’au
moment ol il s’écrie : « Misérable, que je suis!... qui me dé-
livrera 7 Graces soient rendues & Dieu par Jésus-Christ notre
Seigneur! » Tout cela atteste la vitalité de la conscience reli-
gieuse et morale méme au sein de la corruption qui pése sur
les enfants d’Adam, méme au sein de cet esclavage dont ils ne
peuvent étre affranchis que par la rédemption qui est en
Jésus-Christ. — A la vérité, comme nous le disait Neéander,



LA DOCTRINE DU PECHE 369

les théologiens trop préoccupés du systeme d’Augustin, se sont
torturé I'esprit et ont torturé le texte pour donner de ce pas-
sage une autre interprétation. Mais, ajoutait-il, aussi longtemps
gu’on ne sera pas résolu & appliquer au régénéré la qualification
vendu au péché, il faudra reconnaitre que les paroles de Paul,
dans ce célebre passage, se rapportent au développement mo-
ral de ’homme naturel, bien entendu quand il fait de la loi
un bon usage et qu’il ne retient pas la vérité captive dans
I'injustice.

Pour faire la synthése des idées que nous venons de déve-
lopper, je ne saurais mieux faire que de reproduire les paroles
suivantes de Martensen, qui me semblent résumer assez exac-
tement le point de vue généralement adopté par la théologie
croyante de notre époque.

« Le péché originel, comme tel, en tant qu'héréditaire, ne
décide la condamnation d’aucun enfant d’Adam. Les docteurs
qui ont enseigné quelque chose de pareil et qui ont impitoya-
blement voué & la damnation éternelle les paiens et les enfants
morts sans baptéme, ont confondu deux choses parfaitement
distinctes, savoir la condamnation générale et actuelle qui
pése en effet sur la race humaine égarée loin de Dieu, et le
jugement que ce Dieu juste et saint exercera sur toute ame
d’homme d’aprés les actes qui lui appartiennent en propre.
Ce jugement ne peut équitablement porter que sur la détermi-
nation personnelle que chaque individu se donne a lui-méme,
en particulier sur l'attitude que chaque pécheur prend vis-a-
vis de la grice de Dieu, qui lui offre de I'arracher & I'empire
du péché. En dehors des conditions qui nous sont faites par la
rédemption, il ne peut nullement étre question d’un jugement
définitif, d’'une condamnation absolue, car c’est Christ seul qui
devient pour tout enfant d’Adam ou bien une occasion de re-
levement, ou bien une occasion de chute, ou bien une source
de résurrection et de vie, ou bien une source de condamnation
et de mort. »

Mais il est plus que temps de finir. Permettez-moi cependant
de revenir a4 un rapprochement que j’ai déja touché dans le
cours de ce travail. Oul, je reviens au livre de Job, et ne vous



370 L. DURAND

en éetonnez pas trop! La aussi 1l est question du péché et de
la peine, des maux qui souvent semblent s’appesantir sur des
innocents, des voies de Dieu a bien des égards mystérieuses.
Les amis de Job, les orthodoxes de ce temps-14, n’avaient pas
encore imaginé la doctrine du péché originel pour justifier le
souverain arbitre des destinées humaines. C’elt été un moyen
fort & propos vis-a-vis de Job pour lui fermer la bouche: « Tu
n’as pas, il est vrai, commis de grands péchés; mais tu étais en
Adam quand il a mangé le fruit défendu; de quoi te plains-tu ? »
Mais non, ils s’en tenaient & la doctrine du péché individuel,
dont chacun porte la peine, si bien qu’a lagrandeur de la peine
on peut, on doit mesurer la grandeur du forfait. Cette doctrine
leur inspirait bien des insinuations injustes, cruelles, vis-#-vis
de leur ami, et dont l'expression toujours moins déguisée
augmentait sa douleur et provoquait ses protestations in-
dignées.

S1 le livre de Job n’avait pas une introduction et un épilogue
nous en serions &4 nous demander ce qu’il peut signifier. Si
Job était mort dans sa misére, sans consolation et faut-il dire
sans réparation, les voies de Dieu nous paraitraient absolu-
ment incompreéhensibles. Mais nous savons deés le commence-
ment quel est le but des rudes épreuves qui frappent le pa-
triarche, et apreés nous étre associés sympathiquement & ses
plaintes, nous assistons a sa justification, a son glorieux réta-
blissement. Tout s’explique : les voies de Dieu sont justifiées
sa justice, sa sagesse et son amour sont plus admirables encore
que toutes ses ceuvres; nous savons que toutes choses en-
semble concourent au bien de ceux quiaiment Dieu ; I'épreuve
est le creuset d’ou le noble métal sort purifié et jette un éclat
nouveau.

Eh bien! il me semble que les discussions contemporaines
sur cette grave et difficile question du péché reproduisent en
quelque maniere le drame auquel nous fait assister le livre de
Job. I’entends la voix des orthodoxes amis du patriarche, voix
bien séche, bien dure et parfois bien cruelle. J'entends les
protestations de la conscience humaine qul se révolte et qui
ose demander compte au Maitre supréme de ce qu’il fait. La



LA DOCTRINE DU PECHE 37t

situation est douloureuse; le sujet hérissé de difficultés; les
solutions nous échappent souvent au moment ol nous croyions
les saisir. Il y a des points obscurs sur lesquels nous sommes
incapables de faire une pleine lumiére; et dans nos efforts
pour y parvenir, 1l peut nous arriver, — je le dis en toute hu-
milité, — de prononcer des paroles imprudentes, et avec les
meilleures intentions, d’avancer des arguments qui seront
trouvés légers 4 la balance du sanctuaire.

Mais, apres tout, il faut considérer la fin, la conclusion, I'é-
pilogue de ce drame aux péripéties du quel nous sommes tous
si directement et si vivement intéressés. Cette conclusion, cet
épilogue, ce n’est pas nous qui I’écrivons. (’est Dieu lui-méme
qui I’a écrit dans le livre de la Bible et dans le livre de I’his-
toire. Cet épilogue, c’est 'Evangile, c’est le second Adam, c’est
Christ, c’est le rétablissement de ’homme dans l'intégrité et
dans la gloire de sa vraie nature, dans la possession de toutes
ses richesses et de tous ses titres d’enfant de Dieu.

Sans ’Evangile, j’avoue que pour moi ’histoire de I'huma-
nité est une énigme indéchiffrable et la Théodicée un livre ab-
solument fermé. En particulier, les questions relatives au
péché aboutissent de toutes parts a des précipices, & des abimes
si je les sépare de la manifestation du salut quil nous est offert
et assuré en Jésus-Christ. Le Rédempteur de mon ame est
aussi le Rédempteur de ma penseée, et de lui seul jaillit la lu-
miére qui de plus en plus dissipe des ténébres o, sans lui,
j’étals condamné 4 me débattre sans espoir. Cette liberté que
j'avais perdue, je la retrouve, quand je le rencontre; je la re-
trouve dans les larmes de la repentance et dans la communion
de mon Rédempteur. Cette solidarité malsaine que je subis et
que j’étais tenté de maudire, il en a fait la sainte et féconde
solidarité de 'amour, qui doit un jour triompher de tout mal
et réaliser dans I’homme et dans I’liuinanité le régne de Dieu,
le souverain bien, 'unité et I’harmonie universelles, non pas
Dieu tout, comme le veulent les panthéistes et, avec eux, les
déterministes conséquents, mais Dieu tout en tous, comme le
symbolisait déja cette flamme de I'Horeb qui enveloppait le
buisson sans le consumer, et comme nous l'apprend bien



372 L. DURAND

mieux cet évangile du Christ et de I’Esprit qui permet & saint
Paul de dire : « La ol est 'esprit du Seigneur, la est la li-
berté! »

THESES

I. Les expériences et les besoins de notre époque, dans le
domaine moral, ne présentent évidemment rien de nouveau,
qui puisse nous engager a modifier au fond notre conception
de la doctrine du péché.

II. Les expériences auxquelles on fait allusion ne peuvent
étre que les prétendus résultats acquis dans le domaine des
sciences naturelles et les aspiratlions toujours plus accentuées
de la pensée moderne & ranger tous les phénomeénes de la vie
sous une méme loi, sous la Joi commune de la nécessité.

III. Au lieu de résoudre le probleme du mal, la science mo-
derne a pris le parti de le nier: « tout ce qui est doit étre. »

IV. Quant & nous, nous fondant sur le témoignage de la
conscience non moins que sur celui de la Parole de Dieu, nous
persistons a dire que le péché est ce qui ne doit pas étre.

V. Renoncant a Uexpliquer, ¢’est-a-dire & chercher sa raison
d’étre et a le rapporter & la causalité divine, — ce qui revient
a le nier, — nous y voyons le fruit d’'une détermination arbi-
traire, incompréhensible et coupable de la liberté dans la créa-
ture morale.

VI. L’état actuel de 'humanité résulte donc d’une véritable
chute de nos premiers parents, chute qui a eu lieu au com-
mencement de I'histoire de notre race, qui en a déterminé le
cours et dont nous subissons les conséquences désastreuses.

VII. Cependant ) nous n’admettons point, comme I’ont fait
les docteurs du temps passé, que I’homme, créé parfait et mo-
ralement accompli, soit tombé dans cet état de corruption et
de misére dont il est incapable de se relever par ses propres
forces ; tout comme b) nous n’admettons pas que I’homme
actuel soit dénué de toute force morale, de toute liberté, et
réduit & une incapacité absolue vis-a-vis des manifestations de
la gréce de Dieu, qui veut son relévement.



LA DOCTRINE DU PECHE 373

VIII. Sur le premier point, a) nous avons donc & corriger
la doctrine jadis recue: la sainteté ne saurait étre créée ou
donnée; la perfection ne peut pas étre au commencement;
elle est le but, et on n’y parvient que par un développement
moral. Nous admettons donc pour 'homme primitif la nécessité
d’un développement, et méme -d’un double développement :
d’abord, développement physique, naturel, sur lequel nous
n’avons pas a disputer avec la science ; ensuite, développement
psychologique et moral, sous la direction du Pére céleste, du
divin éducateur, — développement sur lequel la parole de Dieu
nous donne quelques précieux apercus.

IX. Mais nous écartons péremptoirement toute idée d’un
développement nécessaire, fatal, qui dans toutes ses phases, y
compris le péché, serait normal, — ce qui revient, encore une
fois, & nier le péché et, avec le péché, la vie morale elle-méme.

X. L’homme, non plus enfant, mais arrivé a la pleine pos-
session de la vie personnelle, a été appelé & marcher dans la
voie que Dieu ouvrait devant lui. Il a failli & sa destination ; il
est tombé ; c’est un fait et nous ne pouvons pas aller au dela.
On le constate, on ne 'explique pas.

XI. Sur le second point, b) 'humanité n’est pas un assem-
blage d’individus, de monades indépendantes les unes des
autres; elle forme un tout, un corps dont nous sommes les
membres. L’expérience le prouve, nous sommes fils de nos
péres, au physique et au moral. « Par un seul homme le péché
est entré dans le monde. » C’est ce qui explique son univer-
salité ; et ce fait, loin d’étre en opposition avec l'idée de la
liberté, en est plutdt la confirmation. L’humanité a son his-
toire, et-qui dit histoire, dit le domaine propre de la liberté.

XII. Cependant il faut ici s’entendre. La doctrine ecclésias-
tique qui faisait de 'homme primitif I’homme accompli, qui lui
accordait tout, toutes les qualités morales, et qui en cela n’était
pas dans le vrai, a eu un autre tort, celui de refuser aux en-
fants d’Adam, a 'nomime actuel, tout, absolument tout ce qui
constitue la vie spirituelle ; en sorte que si, d’'un coté, et en ce
qui concerne notre premier pere, 'idée de la sainteté se trou-
vait faussée et la chute paraissait devenir une impossibilité,

THEOL. ET PHIL. 1885. 25



374 L. DURAND

—d’un autre coté, en ce qui concerne les descendants d’Adam,
I'idée du péché se trouvait manquer de toute base. Si 'homme
naturel ne peut rien, on ne peut rien lui demander. Le mauvais
arbre n’est pas responsable s’il porte de mauvais fruits. Nous
repoussons donc énergiquement toute doctrine qui congoit et
présente le péché dit originel comme un péché dont nous
serions responsables, en méme temps qu'elle le présente
comme une incapacité absolue pour tout ce qui est bien.

XIIL. Incapable de se sauver lui-méme, — esclave, tant qu'on
voudra, en ce sens qu’il ne peut pas, par ses propres forces,
réaliser sa destination religieuse et parvenir a la liberté glo-
rieuse des enfants de Dieu, ’homme n’en est pas moins appelé
a étre ouvrier avec Dieu dans I’ceuvre de sa restauration spiri-
tuelle. Nous pouvons ici en appeler hardiment, contre la doc-
trine humaine et traditionnelle, & I’enseignement de Jésus-
Christ et & celui de la Bible tout entiére.

XIV. Si ce que nous venons de dire est du pélagianisme,
Jésus-Christ a été le premier pélagien, et nous ne devons pas
craindre de I'étre & son école. Mais non, saint Augustin et
ceux qui l'ont suivi disaient: « omnes fuimus in Adamo, » et
en outre, « non inviti tales sumus, » et cela leur suffisait pour
légitimer la notion du péché en ce qui concerne la postérité
d’Adam. Mais si ce non inviti est une conséquence absolue et
fatale de la chute de notre premier pére, en d’autres termes,
si cette volonté déterminée au mal n’a plus aucune force pour
s'en détourner, il est évident que ce « non inviti» ne signifie
absolument rien au point de vue moral. Il faut qu’il nous reste
au moins la possibilité d’un inviti tales esse, c’est-a-dire la pos-
sibilité pour le pécheur de vouloir faire la volonté de Dieu, dit
le pouvoir ne lui en étre rendu pleinement qu’en Christ et par
Christ. — Situation morale affirmée par le Sauveur: «Si quel-
gu’un veut faire la volonté de Dieu, 1l connaitra, etc., etc.,» et
par saint Paul, Rom. VII: « Malheureux que je suis, qui me
délivrera?.... grices soient rendues & Dieu par Jésus-Christ
notre Seigneur ! »

XV, La question du péché est donc inséparable de la ques-
tion ou du fait de la rédemption. Hors de 14, point de solution,
ni théorique ni surtout pratique.



LA DOCTRINE DU PECHE 375

RESUME

Ce qui fait 'unité de notre travail, ce qui en est la pensée
mere, c’est que sans la liberté du mo?, prise au sérieux, il ne
peut étre question ni de responsabilité, ni de moralité, ni de
péché.

En conséquence, nous repoussons :

1¢ Tout systéme pbilosophique qui, niant la liberté du mot,
ou la réduisant a une pure illusion subjective, fait du péché un
moment nécessaire de son développement ;

20 Tout systéme théologique qui présenterait 'homme, dans
son état actuel, comme dépourvu de toute liberté personnelle,
en d’autres termes, qui concevrait le péché dit originel comme
un anéantissement de la liberté morale.

Rationalisme pour rationalisme, s’il fallait choisir, nous don-
nerions la préférence au rationalisme philosophique plutot
gqu’au rationalisme théologique, qui n’offense pas moins que
le premier la conscience dans son irrécusable témoignage et
Dieu lui-méme dans ses perfections.




	La doctrine du péché

