Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1885)

Artikel: Le piétisme dans I'église luthérienne des XVlle et XVllle siecles :
d'apres Albrecht Ritschl. Partie 2

Autor: V.R. / Ritschl, Albrecht

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379360

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379360
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE PIETISME
DANS I’EGLISE LUTHERIENNE DES XVII® ET XVIII® SIECLES

D'APRES

ALBRECHT RITSCHL

SECOND ARTICLE

Aprés avoir montré comment, des les derniéres années du
XVIe siécle, la piété luthérienne s’était imprégnée d’éléments
empruntés a la dévotion catholique du moyen 4ge 1, M. Ritschl
consacre une seconde parlie de son nouveau volume (pag. 97-
382) & I'étude des formes primitives, des types fondamentaux
du piétisme dans I'Eglise luthérienne. Trois chapitres entiers,
XXX a XXXII, s’occupent de Spener, de sa position théologique
et ecclésiastique, de ses efforts pour amener une réforme
de I'Eglise, des mouvements piétistes qui se sont produits en
divers lieux et en sens divers durant la seconde moitié de son
activité publique. Les chapitres suivants, XXXIII & XXXVII,
nous font connaitre les époux Pétersen; Auguste Hermann
Francke ; les représentants de I'indifférentisme mystique, tels
que Gottfried Arnold et Conrad Dippel ; les petites églises sé-
parées qui se constituérent ¢a et 14, depuis le commencement
du XVIIIe siécle, principalement sous l'influence des inspirés
d’origine franc¢aise. Enfin, I'histoire du piétisme de Halle rem-
plit le dernier tiers du volume.

(C’est Spener, tel que le comprend M. Ritschl, qui fera le
sujet de ce second article. On verra dans quel sens, selon lui,
Spener a été le pere du piétisme luthérien.

1 Voir lg livraison de mars.



LE PIETISME DANS L’EGLISE LUTHERIENNE 267

I

La position théologique de Spener !.

Une foule d’indices semblent établir que Spener, en tra-
vaillant au réveil du christianisme pratique dans I'Eglise de
confession luthérienne, n’a fait que marcher dans la voie frayee
par Jean Arndt. Ses nombreuses lettres, recueillies dans les
différents volumes des Theologische Bedenken et des Consilia
et judicia, abondent en éloges de cet homme de Dieu et de
son « Vrai christianisme. » Les Pia destderia ont paru pour la
premiére fois, en 1675, comme préface & une nouvelle édition
de la « Postille » du méme Arndt. Plus que cela, Spener a pro-
noncé et publié (1706) des Sermons de semaine sur les trois
premiers livres du Vrai christianisme. Enfin, dans son Récit
vertdigque de ce qui s’est passé en Allemagne au sujet du sot-
disant piétisme (1697), il a appelé positivement Arndt I'ini-
tiateur de 'ceuvre de Dieu dans laquelle il était entré lui-méme.

On aurait tort, néanmoins, de conclure de ces témoignages,
si nombreux soient-ils, que Spener ail suivi & tous égards les
traces de Jean Arndt. Lorsque, au lieu de s’en tenir 4 une
approbation de l'ccuvre d’Arndt en termes généraux, 1l lui
arrive de préciser sa pensée, on voit que ce qu’il trouve a
louer dans son devancier, c’est qu’il a insisté avec force sur la
régénération par la foi, la participation de la foi vivante a la
mort et & la résurrection du Sauveur, la nécessité de suivre
Christ par la foi, la vie, la sanctification. En revanche, les
1dées mystiques ¢ UVArndt poursuit et développe dans son Vrai
christianisme n’ont pas pour Spener de valeur normative. Au
contraire, il ressort de '’ensemble de son ceuvre litiéraire qu’il
n’était personnellement pas disposé pour la forme mystique
de la piété, que par sa propre expérience religieuse il lui est

! Principales dates de la vie de Spener : Né iv Ribauvillers, en Alsace,
le 13 janvier 1635 ; apres avoir fait ses études i Strasbourg et avoir séjourné
a Bale, Geneve. Stuttgard et Tubingen, il fut prédicateur i Strasbourg
des 1663; en 1666 senior du clergé luthérien de Francfort-sur-Mein; en
1686 premier prédicateur de la cour de Dresde; en 1691 prévot de I'église
de Saint-Nicolas & Berlin. Mort le 5 février 1705.



263 ALBRECHT RITSCHL

demeuré & peu prés étranger, qu’il s’accommodait tout au plus
4 cette méthode de vie intérieure lorsqu’il y était comme forcé
par les circonstances.

Et d’abord, il importe de le rappeler, Spener entend 'union
mystique au sens luthérien primitif, celui de 'union de Christ
avec U'Eglise : témoin le discours qu’il pronong¢a en 1680 sur
Eph. V, 32, en bénissant le mariage de J.-Guill. Pétersen et
de Jeanne-Eléonore de Merlau. L’habitation de Christ dans les
croyants — en cela Spener est parfaitement d’accord avec la
Formule de concorde — a pour but leur sanctification. L’'idée
de relations amoureuses entre le Sauveur et ’dme individuelle,
dans lesquelles Arndt fait consister 'union mystique, et celle
de la joie infinie qui naitrait de I’habitation de Dieu dans le
croyant, n’ont pas trouvé de place dans la théologie personnelle
de Spener. « Ces choses-la, dit-il, je n’en ai pas 'expérience. »
Son extréme circonspection ne lui permettait pas de s’ériger
en juge de la réalité des ravissements que certains hommes
pleux, aprés saint Bernard, disaient avoir éprouvés. « Nous ne
devons pas nier ce que nous ne connaissons pas par notre
propre expérience. » Méme réserve dans ses sermons sur le
Vrai christianisme, ou il s’accommode pourtant, dans la me-
sure du possible, au texte de son auteur. Dans un sermon sur
Gant. V, 17, correspondant au chap. 6 du III® livre d’Arndt, il
entre jusqu’a un certain point dans les idées de ce dernier. Il
reconnait des effets de 'union mystique dans lintelligence
inattendue d’une vérité divine ou d’un passage biblique, dans
une puissante impulsion & 'amour de Dieu ou a telle autre
bonne action, dans un ardent désir du salut. Mais sur les
mouvements de I'dme qui dépassent la mesure commune, il
prefere, dit-il, garder le silence, attendu que « 'expérience
me fait défaut. » On le voit, cette accommodation méme prouve
que l'ordre d’idées mystique, ou la pensée d’Arndt aimait tant
a s’arréter, était resté au fond étranger & Spener. D’un autre
coOte, on s’explique sans trop de peine qu’il ait pu entretenir
des relations intimes avec un auteur mystique et ascétique tel
que le chancelier Fritsch, de Rudolstadt, munir d’'une préface
'un de sesécrits, lui dédier méme un de ses propres ouvrages.



LE PIKTISME DANS L’EGLISE LUTHERIENNE 269

L’extréme réserve que Spener observe en ces matiéres, la
condescendance, pour ainsi dire, dont il use & 1’égard du
christianisme 4 tendance mystique, le soin qu’il semble mettre
a ne pas accentuer la distance qui le séparait d’Arndt et de
son école, — c’est 12 une donnée historique que I'historien a
le devoir d’enregistrer. Il négligera d’autant moins de le faire
que ce trait caractéristique n’a été rien moins qu’indifférent
pour la suite. Mais il ne faut pas que cela nous fasse prendre
le change sur la position théologique personnelle de Spener.

D’autres faits, d’ailleurs, viennent encore a4 lappui de la
these que Spener n’a pas simplement emboité le pas dans
Iorniére tracée par Arndt. Quelle différence entre eux dans la
maniére d’apprécier la valeur religieuse et morale de la voca-
tion terrestre du chrétien! Sous ce rapport, Spener est un
fidele disciple de Luther. Rien de plus instructif que le recueil
de ses Bedenken, c’est-a-dire avis, conseils, consultations, ot
il s’applique & résoudre une foule de cas de conscience. Notez
que ce ne sont pas des « cas » fictifs, abstraits, mais des cas
pris sur le vif, et qu’il les résout toujours en tenant un compte
exact des circonstances personnelles et des exigences de la vie
réelle, pratique. Parfois ce sont des questions assez singuliéres
qui sont soumises a son jugement. Tantdt il s’agit de savoir si
une personne de qualité doit nourrir elle-méme ses enfants;
tantot si des contrals d’assurance peuvent se concilier avec la
foi; ou bien, si la dissection de cadavres est chose permise;
tantot encore, si des ouvriers tailleurs ont le droit de garder
pour eux une partie de 'étoffe de soie qu’on leur a donnée &
confectionner et de quitter le patron quin’y veut pas consentir,
etc. Non seulement Spener répond constamment par la néga-
tive aux hommes politiques et aux négociants qui lui demandent
s’ils ne doivent pas, dans l'intérét de la piété, renoncer a leur
position moralement périlleuse, mais il déclare trés nettement
que négliger le travail de sa vocation sous prétexte de se livrer
aux exercices de dévotion, c’est commettre un péché et s’ex-
poser a la tentation de la paresse, de la curiosité indiscréte,
du manque de charité envers le prochain. Nous voila bien
loin du principe d’Arndt qui voulait que le chrétien considére



270 ALBRECHT RITSCHL

comme choses étrangéres toutes les choses de ce monde, y
compris celles de sa profession ! Et si, dans tel ou tel cas, par
exemple dans sa réponse & une jeune personne touchant le
célibat, Spener regrette — tout en repoussant 'idée d’un veen
de chasteté — que quelques couvents n’aient pas réussi a sur-
vivre a la réformation, afin de servir de domicile aux personnes
de I'un ou de I'aulre sexe qui, par choix, voudraient demeurer
célibataires, il n’y a rien 14 qui soit en contradiction avec ses
principes. Car enfin, si une institution conventuelle fondée sur
les convictions évangéliques pouvait se maintenir sans donner
prise aux inconvénients moraux qui sont inhérents aux cou-
vents catholiques, le désir de la voir s’établir serait-il illégi-
time ? Quoi qu’il en soit, leregret exprimé a cesujet par Spener
n’a rien de commun avec le reproche que l'ascétique Loden-
steyn, le premier piétiste néerlandais, faisait a la réformation
d’avoir aboli les ordres monastiques, se privant ainsi, disait-il,
d’un excellent moyen de préparer des serviteurs a I'Jiglise et
d’organiser des ceuvres de miséricorde.

Spener n’entend et ne pense étre ni plus ni moins qu'un
luthérien orthodoxe. Il n’y a que deux points sur lesquels, de
son propre aveu, il difféere d’autres théologiens attachés comme
lui & la saine doctrine, savoir : la nécessité de la régénération
comme condition sine qua non d’'une théologie correcte, et ’es-
pérance de temps meilleurs, d’un avenir glorieux pour I’Eglise.
Mais de ces doctrines mémes, 'une, a ses yeux, est en réalité
la seule vraiment orthodoxe ; I'aulre n’est pas contraire, selon
lui, a 'orthodoxie. Ce qu’il y a de plus significatif c’est que
Spener s’est vu contraint d’attester, d’affirmer son orthodoxie
précisément en opposition & ceux qui se réclamaient de lui,
qui appartenaient aux cercles pieux formés sous son influence
et dont plusieurs n’étaient que trop disposés a importer dans
ce milieu des vues sectaires de provenance étrangére.

*

» *

Spener a eu plus d’une fois 'occasion de s’expliquer sur la
notion de U'église. Il I’a fait entre autres dans son écrit intitulé :
Abus et vrai usage des plaintes au sujet du christianisme cor-



LE PIETISME DANS L’EGLISE LUTHERIENNE 271

rompu (1685), ainsi que dans plusieurs réponses a des ques-
tions ou scrupules qui lui élaient soumis par certains de ses
adeptes. A Francfort méme, parmi ceux qui fréquentaient ses
assemblées particuliéres, s’était formé un groupe & tendance
dissidente qui s’abstenait de la communion afin de ne pas la
profaner ni se souiller soi-méme en y participant avec des
indignes. Ailleurs, c’était un pasteur ui, ne voyant dans son
troupeau qu’un « tas de pécheurs, » avait pris le parti de
précher la Loi sans I’Evangile et de suspendre de son chef
toutes les actions saintes, baptéme, sainte céne, absolution,
bénédiction nuptiale. C’était la des vues et des procédés qui
rappellent singuliérement ceux des premiers piétistes hol-
landais.

Que fait Spener en face de pareilles tendances? Leur ac-
corde-t-il son placet? « Aussi longtemps, dit-il, que la Parole
de Dieu contenue dans les écrits des prophétes et des apotres
est écoutée au sein d’un troupeau, aussi longtemps qu'on y
recourt encore aux moyens de grace et que la masse professe
extérieurement la doctrine de Christ, une église est la. Le
baptéme conféere & chacun, pour lui et ses descendants, un
droit aux bienfaits de la grice. 1l garantit aux enfants la ré-
génération, celle-ci dut-elle se perdre dans la suite et avoir
besoin d’étre renouvelée dans la vie par la repentance. Par
conséquent, la Lol ne doit pas étre préchée sans I’Evangile.
La cene, I'absolution, le mariage religieux doivent étre ad-
ministrés, au risque de I’étre sans bénédiction. Ces principes
demeurent en vigueur quelque corrompu que soit 'état d’'une
église chrétienne : témoin la maniére dont 'apdtre Paul se
conduit & I’égard des églises de Corinthe et de la Galatie. »
Rien n’est caractéristique pour le luthéranisme de Spener
comme sa combinaison de la régénération avec le baptéme
des enfants, en tant que ce dernier provoque la fol, et son
affirmation que toute conversion succédant & une perte de la
foi rétablit la grice baptismale. Spener en revient simplement
a la doctrine du Grand catéchisme de Luther. Il repousse
méme expressement linterprétation calvinisante du pieux
diacre Grossgebauer, de Rostock ( 1661), d’apres laquelle le



272 ALBRECHT RITSCHL

baptéme serait le sceau de la régénération pour ceux qui se-
raient régénérés par la foi.

La vraie Eglise, Spener la trouve dans la communion évan-
gélique luthérienne, & cause de la pureté de sa doctrine; ce
qui ne l'empéche pas de reconnaitre sans hésitation qu’il
existe en dehors des cadres de cette confession des croyants
qui seront sauvés. La question de I'union des Eglises I'a méme
plus d’'une fois occupé. Il la résout négativement en ce qui
concerne 'Eglise romaine. Quant aux réformeés, il croit une
entente avec eux possible, en se fondant, d’un coté, sur ce
que la doctrine de la grice particuliére, rarement préchée dans
les Eglises réformées, y est a peine connue des laiques ; d’au-
tre part, sur ce que la doctrine calviniste de la céne, tout en
amoindrissant la consolation qui découle du sacrement, ne ren-
verse pas le fondement de la foi. Néanmoins, il juge cette
union impraticable & cause de 'attitude prise par les théolo-
giens. Il craint que les efforts tentés dans ce but n’aboutissent
en définitive A la constitution de trois ou de quatre partis a la
place des deux existants. Aussi déclina-t-il’honneur de siéger
dans la commission instituée en 1703 par le roi de Prusse en
vue de délibérer sur 'union projetée.

Si Spener ne crut pas devoir préter les mains & ces tenta-
tives de rapprochement entre les deux Eglises protestantes, com-
bien moins pouvait-il entrer dans cet autre courant d’opinion
qui ne tendait & rien de moins qu’a faire passer l'indifférence
a I’égard des formes légales et organiques de I’Eglise pour le
nec plus wltra du vrai christianisme, sous prétexte que toute
Eglise constituée, qu’elle s’appelle luthérienne, réformée ou
romaine, est du plus au moins une Babylone !

De semblables voix s'étaient fait entendre, et cela au sein
méme du clergé luthérien, dés les temps de la guerre de
trente ans. On a vu précédemment qu'un des adhérents de
Jean Arndt, Christian Hohburg, en était venu, sous l'influence
desidées de Weigel, & eriger cette indifférence ecclésiastique en
principe. Dans les cercles qui avaient recu leur impulsion re-
ligieuse de Spener, cette maniére de voir parait s’étre répan-
due par le fait de I'invasion, parmi leurs membres, des écrits



LE PIETISME DANS L’EGLISE LUTHERIENNE 273

de Jacob Bohme. Interrogé sur ce sujet par un disciple de ce
théosophe, Spener s’en est longuement expliqué dans une
Consultation datée de 1686, 'année ol il quitta le séniorat de
Francfort pour aller occuper & Dresde le poste de premier
prédicateur de la cour. Il I'a fait avec une rare modération,
sans signaler, comme il en aurait eu le droit, 'hypocrisie gqui
transpire d’un bout & 'autre du mémoire auquel il répond. Ce
qui nous intéresse surtout dans sa réponse, et ce qui prouve
combien il était enraciné dans l'orthodoxie luthérienne, ce
sont les deux points suivants :

D’abord il soutient fort et ferme, & grand renfort de preuves
exégétiques, que la Babylone de ’Apocalypse désigne I'Eglise
de Rome et rien autre. Nous avons quelque peine, aujourd’hui,
4 prendre au sérieux cet article de 'orthodoxie tant luthérienne
que réformée. Ce qui peut servir & expliquer que des hommes
comme Spener aient pu le maintenir, c’est qu’ils furent les
témoins oculaires des persécutions que les Louis XIV et les
Léopold I¢r ne cessaient d’exercer, au nom de I'Eglise romaine,
contre leurs sujets protestants. Mais n’est-il pas étrange, pour
le dire en passant, de voir les piétistes d’aujourd’hui, qui se
targuent plus que personne de leur orthodoxie, faire fi de cet
article du credo luthérien et s’allier — avec qui ? avec les
papistes, pour lutter contre 'Aufkldrung, alors qu’il est notoire
que rien n’a favorisé les progrés de cette derniére comme
Pinfluence, dans le monde piétiste, des idées de Bohme sur le
caractére « babylonien » des Eglises établies et la différence
purement relative qui existe entre elles sous ce rapport?

Er second lieu, Spener prend fort & cceur de réfuter ce que
son correspondant avait dit du caractére « antichrétien » du
Formulaire de concorde. Il n’y a, dit-il, rien que de tres
avouable et de chrétien dans les motifs qui ont inspiré cette
ceuvre : désarmer les adversaires catholiques qui reprochaient
a I'Eglise luthérienne l'incertitude et les variations de sa doc-
trine, etviderles différends qui s’étaient élevés entre théologiens.
D’ailleurs, ajoute-t-il, les symboles ne se donnent pas pour in-
faillibles, mais proclament I'Ecriture comme juge en dernier
ressort, et de plus ils ne sont pas d’une nécessité telle que

THEOL. ET PHIL. 1835. 18



R4 ALBRECHT RITSCHL

I’Eglise ne put & la rigueur s’en passer et que la connaissance
en fut indispensable & chacun de ses membres.

Ces vues parfaitement correctes se trouvent reproduites et
complétées dans une autre consultation, de I'an 1699, sur la
question de savoir si les livres symboliques doivent étre signés
quia ou quatenus, c’est-a-dire parce que ou pour autant que
ils sont conformes & I'Ecriture sainte. Tout en repoussant le
quatenus pour le cas ou il ne servirait qu’a masquer la réserve
mentale qu’on est au fond en désaccord avec la doctrine de
I’Eglise, il reconnait que sur des points accessoires on peut
différer de I'opinion formulée dans les symboles. Il rappelle
que lui-méme, a plus d’une reprise, s’est permis de critiquer
tel ou tel déficit de la confession d’Augsbourg et de son apo-
logie. Il comprend que, par égard pour les consciences faibles,
on puisse admettre le quatenus, comme c’était le cas dans le
duché de Brunswick, et il y voit un hommage rendu au prin-
cipe luthérien de la souveraine autorvit¢ de UEcriture sainte.
Quant a lui, personnellement, il se prononce pour le quia,
attendu que pour la doctrine proprement dite il trouvait les
symboles parfaitement conformes & I'Ecriture. On sait que
malgré cela les principes de Spener en matiére de confession
de foi tui valurent l'inimitié de certains zélateurs orthodoxes.
Ils oubliaient, ces fougueux champions de la saine doctrine,
que c’était eux qui étaient les novateurs, et ils n’osaient s’a-
vouer que le zéle qu’ils mettaient & exalter 'autorité des sym-
boles ne leur était inspiré que par la peur de voir leur propre
autorité leur échapper.

- *

Ce serait prendre un peine superflue que de vouloir dé-
montrer 'orthodoxie formelle de Spener en ce qui concerne la
doctrine de la justification. En revanche, ilimporte d’examiner
d’un peu plus prés ce qu’il entendait par cette foi vivante sur
laquelle, & ’exemple d’Arndt, il ne cesse d’insister par oppo-
sition au stérile confessionalisme luthérien. Voici quelques-uns
des principes qui se dégagent de ’ensemble de ses écrits.

Il déclare, d’'une part, que nul ne parvient & la foi sans la



LE PIETISME DANS L’EGLISE LUTHERIENNE 275

repentance et le sentiment de son péché, lesquels sont pro-
duits par le ministére de la Loi; du moins, dit-il, c’est 12 la
voie ordinaire. Mais, — et voici un des grands mérites de
Spener, — il a soin de faire suivre immédiatement cette affir-
mation dogmatique d’éclaircissements pratiques en rapport
avec la diversité des cas que présente l’expérience de la
vie,

Chacun sait que Luther, pour son compte, n’était arrivé a la
certitude du salut qu’en passant par « les terreurs de la con-
science. » De cette expérience personnelle du réformateur les
dogmaticiens luthériens, & commencer par Mélanchton, avaient
déduit comme regle générale que pour arriver a I'assurance de
la foi il est nécessaire d’avoir enduré au sujet du péché des
angoisses semblables aux peines de I'enfer. Cette régle, que
Mélanchton lui-méme aurait eu sans doute quelque peine &
justifier par sa propre expérience, n’a jamais eu, en fait,
qu'une valeur théorique. Dans la sphere du luthéranisme elle
resta incomprise et sans effet pratique, si ce n’est qu’Arndt,
influencé par les mystiques du moyen &age, en tira la consé-
(quence qu’il faut au besoin produire en soi-méme ces terreurs
de conscience sous la forme de l'anéantissement du moi. Mais
la stérilité de cette théorie dogmatique n’en était pas le seul
défaut. N’¢tait-il pas contradictoire d’exiger, d’un coOté, que
tous les pécheurs, sans distinction, commencent par éprouver
au plus haut degré le sentiment de leur péché, et d’enseigner,
d’autre part, au nom de I’expérience, que la foi n’a pas chez
tous les croyants la méme puissance ni la méme vertu, que
chez un méme individu elle peul avoir des hauts et des bas,
et que la jole qui accompagne 1’état de grice est sujette & des
fluctuations et & des intermittences? Et puis, comment ces
dogmaticiens ont-ils pu méconnaitre 4 ce point l'influence
quune éducation chrétienne exerce nécessairement sur la
nature et, s’il est permis de le dire, la température des senti-
ments moraux? Est-il possible qu'un homme qui dés son en-
fance a été élevé au sein d’une Eglise évangélique, éprouve les
sentiments de déplaisir et de plaisir qui accompagnent, les
les uns la repentance, les autres ’assurance de la grace di-



276 ALBRECHT RITSCHL

vine, de la méme maniére, avec la méme vivacité, pour ne pas
dire avec la méme violence, que tel homme impressionnable,
passionné, chez qui les sentiments individuels, les mouve-
ments naturels de I’ame n’ont pas subi l'action régulatrice et
pondérante d’une pareille éducation ?

Ces diverses considérations n’ont point échappé a Spener.
Aussi, se placant résolument sur le terrain de la réalité, a-t-il
eu soin d’entourer la théorie dogmatique de conditions basées
sur 'expérience chrétienne. Les terreurs de conscience com-
parables aux peines de ’enfer, il les trouve indiquées a ’égard
d’une partie seulement des chrétiens. Chez d’autres, dit-il, les
choses se passent bien plus doucement. A peine les rigueurs
de la Loi se sont-elles fait sentir & eux, que les consolations
de I’Evangile sont déja 14 pour réparer tout le mnal. Sans doute,
dit-il encore, en cas de péché, la Loi éveille le sentiment de la
faute commise ; « cependant ’enfant de Dieu fera toujours de
la foi en Jésus et de la pensée constante des biens qu’il nous
a acquis son principal objet. Quant & la Loi, il la verra plutot a
distance, elle lui servira surtout de préservatif contre une fausse
assurance. » Ainsi la foi justifiante se traduit ici pour Spener
dans ce (u'on pourrait appeler la stabilité ou la constance
du caractere chrétien ; conception, chacun le sent, qul est
d’une haute valeur pratique.

Spener ne méconnait point, dans lel cas donneé, qu'un sen-
timent profond du péché, qui retuse de se laisser consoler,
puisse étre plus utile gqu’une consolation immeédiate. Mais
lorsque les dissidents de Francfort en vinrent, dés an 168%,
a prescrire les angoisses de la pénitence comme la condition
absolue de la régénération, il s’empressa de réitérer ses ré-
serves : « Que chacun, pour naitre de nouveau, ait & passer
par un semblable anéantissement (Verwesung), au point que
I'dme soit abandonnée pour un temps, comme Christ le fut sur
la croix, c’est ce que ’Ecriture ne me dit nulle part. » Il est
des hommes que Dieu attire & lui par des cordages d’amour.
Chez eux, il permet que la bienheureuse naissance s’opére
avec de moindres et de plus courtes douleurs. Aussi la régle
formulée par Grossgebauer sur la foi1 de certains auteurs an-



LE PIETISME DANS L’EGLISE LUTHERIENNE 271

glais, qu’il faut pouvoir indiquer le moment de sa conversion,
est-elle inapplicable a cette catégorie d’hommes.

Quant aux rapports entre la justification parla foi et la sancti-
fication, Spener tient fort & ce qu’en ne confonde pas I'une avec
I'autre, comme certains livres anglais d’ailleurs trés appréciés
de lui, tels que la Pratique de la piété de Bayley, avaient le
tort de le faire. La félicité (Seligkeit) est inhérente & la foi en
tant que celle-ci saisit le pardon des péchés dans la mort et la
résurrection de Christ. Mais en méme temps Spener, de méme
que J. Arndt, ne reconnait pour correcte et valable que la foi
qui renferme en elle — en rapport avec ces deux points culmi-
nants de 'ceuvre rédemptrice de Christ — la rupture avec le
péché et une impulsion énergique & une vie selon Dieu.

On se méprendrait certainement sur la pensée de Spener en
le soupconnant d’avoir incliné sur ce point vers la doctrine
catholique. Les bonnes ceuvres ne sont pas pour lui des condi-
tions, mais des signes concomitants de la justification. Celle-ci1
est obtenue par la foi, qui consiste essentiellement dans la ferme
confiance en la réconciliation avec Dieu. Mais comme il est
impossible d’avoir cette assurance sans attacher au souverain
bien et & la gloire de Dieu un prix supérieur a celui de tous les
biens terrestres, il s’ensuit que la foi digne de ce nom exclut
Yempire du péché, lequel suppose qu’on attache le plus grand
prix aux biens de la terre. Quant au sentiment de la foi, c’est-
a-dire a la joie qui, dit-on, en serait le complément obligé, il
n’y faut pas compter. Au contraire, déclare Spener, il faut s’at-
tendre a passer par I’épreuve de I'obscurité, de I'insensibilité,
de la sécheresse. Dans ces cas-1a, I'état de grace ne se fait plus
sentir que par un ardent désir de la grice. La vrale preuve de
I'état de grace et de la justification par la foi doit se chercher
dans I'amour et I'obéissance, en d’autres termes, dans I'ceuvre
de la sanctification qui découle, par le moyen de la reconnais-
sance, de la fol en la rédemption. L’importance que Spener
attachait a cette face du christianisme ressort non seulement
d’un grand nombre de ses lettres, mais surtout des deux vo-
lumes de ses sermons sur la nécessité et la possibilité du chris-
tianisme actif (1679, 2¢ édit. 1687). -



278 ALBRECHT RITSCHL

Cette idée si chere a Spener n’était pas nouvelle dans T'E-
glise luthérienne. On la renconlre déja dans l'apologie de la
Confession d’Augsbourg, et elle se retrouve chez plus d'un
dogmaticien. Mais dans lapplication que Spener en fait a la
vie pratique elle ne laisse pas que d’offrir un coté fort discu-
table et qui n'est pas sans danger. Sans doute, il repousse
nettement 'idée que les croyants puissent atteindre jamais & la
perfeclion quantitative, au parfait accomplissement de la Loi.
Mais la possibilité de garder les commandements divins, il la
déclare nécessaire chez les régénérés, et il accorde aux croyants
Iattribut de la perfection dans le sens de la sincérité, de la
droiture, de l'aspiration & la perfection (selon Philip. II). En
partant de ces prémisses, Spener enseigne que les bonnes ceu-
vres que nous entreprenons par renoncement a nous-mémes,
c’est-a-dire en vue de la gloire de Dieu, nous servent de ga-
rantie que nous sommes en état de grace.

Mais est-ce vraiment la un critére clair et stir? A supposer
que ces ceuvres se réalisent, remplissent-elles toute la vie
du croyant? Ne sont-elles pas interrompues par des retours
d’égoisme et de péché? N’est-ce pas précisément a cause de
cela que le chrétien est invité & ne pas regarder & lui-méme, a
sa vie active, mais & mettre sa confiance en Christ seul ? Et
voild que ce méme chrétien, pour s’assurer de la réalité de
cette confiance, doit se rendre attentif a la sincérilé de ses
efforts en vue de procurer la gloire de Dieu, si incomplets, si
défectueux qu’ils puissent étre d’ailleurs! — N’est-il pas plus
simple, alors, de nous en remettre tout bonnement devant
Dieu & la sincérité de nos efforts pour le bien? Ou bien, s’il
faut des ceuvres entreprises a la gloire de Dieu pour avoir la
preuve de notre état de grice, quelles sont donc les ceuvres
répondant & ce but, et lesquelles n’y répondent pas?

Comment Spener, lui qui avait les livres symboliques en si
haute estime, n’a-t-il pas vu que larticle, bien connu de lui
pourtant, de la Confession d’Augsbourg concernant la per-
fection chrétienne, indique avec loute la clarté désirable la
vraie preuve de la justification par la foi? Faute d'y avoir pris
garde, il n’est jamais parvenu a sortir du cercle, a s’élever au-



LE PIETISME DANS L’EGLISE LUTHERIENNE 279

dessus du dilemme que nous venons de signaler. Et ainsi, lors-
qu’on y regarde de pres, Spener se trouve avoir porté deux
peuples dans ses flancs : le peuple des piétistes, en proie a la
scrupulosité légale, se demandant & tout propos si telle ou telle
ceuvre est bien conforme a la Loi de Dieu et peut servir a sa
gloire, — et le peuple de 'Aufkldirung, de ces gens soi-disant
éclairés qui, mettant leurs péchés sur le compte de la faiblesse
naturelle, s’en consolent au nom de la sincérité de leurs bonnes
intentions. A Détat latent, ces deux partis préexistaient déja
dans la dogmatique orthodoxe, avec ses régles insuffisantes
touchant la vie chrétienne. Mais c’est lorsque Spener a voulu
prendre au sérieux la tiche de traduire ces régles dans la pra-
tique, qu’ils sont pour la premiére fois venus au jour.

*
» *

On voit par ce qui précéde que l'orthodoxie n’est pas une
tendance aussi simple, aussi uniforme et toujours identique &
elle-méme, qu’on le pense communément. Cette vérité ressort
avec non moins de clarté de la controverse qui s’engagea entre
Spener et le diacre George-Conrad Dilfeld, de Nordhausen daus
le Hartz, au sujet des conditions de la vraie théologie. _

Dans ses Pia desideria, Speneravait soutenu la thése que la
théologie ne peut étre apprise sans un don spécial du Saint-
Esprit, et qu’'un homme irrégénéré ne saurait étre un vrai théo-
logien. Cette thése n’était pas sans précédent dans la dogma-
tique luthérienne. Des hommes tels que J. Gerhard, Quenstedt,
Mus®us avaient déja enseigné qu’il faut distinguer entre la
connaissance littérale et la connaissance spirituelle, et ils n’at-
tribuaient celle-ci qu’aux dmes pieuses. Or le diacre Dilfeld,
dans sa Theosophia Horbio-Speneriana (1679), ou il s’attaquait
a J.-H. Horb, beau-frére de Spener, en méme temps qu’a ce
dernier, taxait cette opinion de « subtil enthousiasme. » La
théologie, disait-il, consistant & savoir démontrer, expliquer,
défendre les articles de foi, ne s’acquiert que par le travail,
par lapplication, sans autre assistance de I'Esprit-Saint que
celle qui a lieu dans l'apprentissage de toute autre discipline
scientifique, et on peut 'acquérir quand méme on serait d’ail-



280 ALBRECHT RITSCHL

leurs un impie et qu’on vivrait dans le péché en dépit de
sa propre conscience. (e n’était la que I'expression brutale
d’une facon de penser et de sentir fort répandue dans la classe
de ces pasteurs orthodoxes dont la vie n’avait cessé, des les
temps de J. Arndt, de donner sujet & des plaintes toujours plus
accentuées. Ces hommes se considéraient comme des ortho-
doxes irréprochables et, a leur point de vue, ils en avaient le
droit. Mais Spener, de son coOté, élevait exactement la méme
prétention dans I’écrit par lequel il répondait & son adversaire
et qu’il intitula : « La science divine (Gottesgelahrtheit) de tous
les chrétiens croyants et des vrais théologiens, » 1680.

A prendre cette controverse dans ses termes géneéraux, il est
évident qu’elie doit se trancher en faveur de Spener. Celui-ci
en appelle avec raison & Jean VII, 17 (« si quelqu’un veut faire
la volonté de Dieu, » etc.) et aux déclarations analogues de la
premiére épitre de Jean, et il en conclut qu’une conduite
immorale est incompatible avec une connaissance de Dieu vrai-
ment utile (brauchbar). D'un autre coté, il prouve par I'Ecri-
ture, les péres et les théologiens de I'Eglise luthérienne qu'une
connaissance chrétienne de Dieu ne se fonde pas sur la raison
naturelle, mais sur I'Esprit de Dieu, et que ce qui est vrai du
siimple chrétien I’est aussi du théologien. 1l est en effet tout
simplement absurde de prétendre, comme le faisait Dilfeld,
gu’il faut pour I'étude de la jurisprudence ou des mathéma-
tiques la méme assistance du Saint-Esprit que pour celle de la
théologie.

Mais si Spener avait incontestablement raison en posant ces
théses générales, la question devenait plus complexe et ne
laissait pas que de présenter de sérieuses difficultés du moment
qu’il s’agissait d’aller plus au fond des choses. Comment faire
abstraction du principe que I'Eglise avait fait valoir contre le
donatisme, & savoir que la Parole de Dieu démontre sa force
et sa vérité par elle-méme, que sa vertu ne lui vient pas de la
piété de celui qui la préche, et que I'impiété de tel ou tel pré-
dicateur ne saurait pas davantage la lui faire perdre? Aussi
Spener est-il obligé d’accorder a Dilfeld que, méme préchée
par un impie, la Parole de Dieu agit sur les auditeurs et pro-



LE PIETISME DANS L'EGLISE LUTHERIENNE 281

duit son effet, pourvu que le prédicateur s’en tienne au sens
exact de la Parole. Mais voici en quoi il se sépare de son ad-
versaire. D’abord, il n’accorde qu’a titre d’exception, de pis
aller, ce que celui-1a entendait poser en régle générale. Ensuite
il distingue du simple exposé de la saine doctrine de I'Evangile
I’explication et I'application de cette doctrine, notamment en
ce qui concerne la matiére du troisieme article du Credo. A cet
égard, dit-il, 'expérience personnelle et une piété émanant du
Saint-Esprit sont une condition indispensable pour que la Pa-
role divine agisse dans le sens et avec I'effet voulus.

Spener n’oublie-t-il pas qu’il s’agit 1a d’une partie de l'office
pastoral qui sort précisément du domaine de la connaissance
théologique proprement dite ? Que le théologien, lorsqu’il
préche, se montre en méme temps bon pasteur, c’est fort bien.
Que toute théologie doive servir en fin de compte & la culture
de la piété, nul n’en disconviendra. Mais pour que le théologien
s’acquitte avec succes de cette cure d’ames, il faut — outre
certains dons naturels — des capacités particuliéres, il faut des
aptitudes qui ne s’acquiérent et ne se développent pas, sans
doute, sans une action du Saint-Esprit, mais qui viennent
s'ajouter i sa théologie. Elles ne constituent pas une condition
de la théologie comme telle. Dans certains de ses Consilia re-
latifs & I’étude de la théologie, cette distinction n’a pas entié-
rement échappé a Spener. Mais il la néglige a tort dans sa
reponse a Dilfeld et en revient toujours & « 'onction par 'Es-
prit » comme & U'indispensable condition de toute connaissance
théologique normale. Or comme, dans ce but, il veut qu’on ait
recours a certains moyens ascétiques, que c’est de I’emploi de
ces moyens-la qu’il attend une science de Dieu dépassant le
niveau de la simple lettre, de la connaissance purement intel-
lectuelle, le reproche de « subtil enthousiasme » n’était pas
sans quelque fondement. Spener a beau se défendre de l'affi-
nité de ses principes avec ceux de Weigel, des quacres, des
donatistes : on ne peut méconnaitre chez lui un certain pen-
chant de ce coté-la.

Dans les conditions ol la question se posait alors entre les
deux parties, elle ne pouvait guére aboutir. Aujourd’hui meéme,



282 ALBRECHT RITSCHL

elle est encore en suspens parmi ceux qui partent des mémes
prémisses que les adversaires d’alors. Tout dépend en effet de
ce qu'on entend par cette « connaissance de Dieu, » par cette
« saine théologie » que celui-ci prétendait pouvoir étre acquise
comme toute autre science, tandis que celul-la soutenait qu’il
faut pour cela le don ou I'onction du Saint-Esprit.

Spener, non moins que Dilfeld, voyait dans 'agrégat de doc-
trines dont se compose la dogmatique luthérienne la forme
exacte et infranchissable dela vérité chrétienne. Dés lors l'objet
de la dispute revenait a ceci : Suffit-il, pour le bien de I'Eglise,
d’une appropriation intellectuelle de cette dogmatique, abstrac-
tion faite des dispositions morales ou immorales du théologien ?
ou bien, l'intérét de I'Eglise requiert-il de ce dernier une
conviction de la vérité des dogmes théologiques qui soit en
rapport direct avec les dispositions morales qu’exige le chris-
tianisme ?

De conviction, au vrai sens du mot, il ne peut étre question
que lorsque I'objet de la connaissance est un tout organique.
On ne peut faire 'expérience du christianisme que lorsque la
vérité religieuse se présente a4 vous dans sa vivante et profonde
unité, a la fois comme conception de 'univers et comme régle
générale de la vie. Si vous ne possédez le christianisme que
sous la forme d’une série plus ou moins incohérente de vérités,
de dogmes, d’enseignements de I’école, vous ne sauriez en
nourrir une conviction personnelle, parce qu'une telle convic-
tion, pour pouvoir se former et se soutenir, suppose une vue
d’ensemble bien ordonnée et bien liée de Dieu, du monde et
de soi-méme. Le précepte de Jean VII, 17, en particulier,
exige une théologie dont les enseignements soient tous en un
rapport clair et distinct avec cette condition-ci : que c’est en
faisant la volonté de Dieu qu’on se convainc de la divinité de
la révélation chrétienne.

Or, peut-on dire en vérité que tel soit le cas de cet agen-
cement de loci theologici que les dogmaticiens luthériens se
transmettaient sans modification essentielle depuis Mélanchton ?
Non, malgré le nom de systéme qu’on veut bien lui donner, la
théologie orthodoxe ne forme pas un tout organique et homo-



LE PIETISME DANS L'EGLISE LUTHERIENNE 283

cgéne et elle n’est pas disposée en vue d’une conviction pra-
tique. L’appropriation individuelle de cette théologie peut étre
accompagnée de la disposition morale convenable, mais elle
ne fournit pas un motif direct de revétir cette disposition et
elle n’améne pas non plus directement et avec une nécessite
moraie & une conviction religieuse personnelle. Sous ce rap-
port, Dilfeld était donc dans son droit en soutenant la thése
qu’on sait; seulement, une orthodoxie purement formelle comme
I'était la sienne ne répond pas aux besoins de I'Eglise. D'un
autre coté, le droit supérieur de Spener n’aurait pu se faire
utilement valoir qu’a la condition d’une refonte de la théologie
traditionnelle, refonte ayant pour but et pour effet d’en faire
un vrai corps de doctrine, organis¢ du point de vue de cette
conviction pratique qui lul tenait, avec raison, si fort au coeur.

Aussi longtemps qu’il ne s’agissait que de la dogmatique
scolastique, le postulat d’une appropriation par la vertu du
Saint-Esprit était bien réellement marqué au coin d’un « subtil
enthousiasme. » Les deux principaux leviers a eraployer dans
I'étude de la théologie, ce sont, au dire de Spener, I’'abnégation
de soi-méme et la priere. Dans sa pensée cela revenait & dire
quon arrive a la conviction désirée — ou plutdt & ce qui lui
ressemble et doit en tenir lieu — par les efforts qu’on fait sur
sol-méme pour 1soler la connaissance théologique de toute
autre espece de connaissances, et par la résolution formelle,
par le parti pris de maintenir la « saine doctrine » telle quelle
envers et contre tous les doutes et toutes les objections. Ce
procédé ascétique, & employer par le théologien dans le but
de se pénétrer d’'un ensemble de vérités, n’est pas sans ana-
logie avec la méthode mystique qui consiste 4 mettre en jeu
I'imagination en vue de s’assurer l'onction du Saint-Esprit au
movyen de relations d’amouravec le céleste Epoux. (est comme
qui dirait un reméde supplémentaire ajouté aux moyens de
grace reéguliers.

Certainement Spener ne songeait en aucune facon a se sé-
parerde la communion de son Eglise ou & porter atteinte a ses
principes. Il n’en est pas moins vral que, faute d’avoir su
trouver la vraie solution du probléme théologique, il a en fait



284 ALBRECHT RITSCHL

préparé les voies & cet « enthousiasme » dont I'Eglise ne devait
pas tarder & éprouver les effets dissolvants.

"

» »

Pour achever de caractériser la position théologique de
Spener, il nous reste & parler de ce que ses adversaires appe-
laient son « subtil chiliasme. »

Spener attendait, en effet, un état meilleur, un état plus glo-
rieux de UEglise sur cette terre, lequel coinciderait avec la
conversion du peuple juif et la chute de ’Eglise romaine. Cette
attente, formulée pour la premiere fois en 1675 dans les Pia
desideria, reparait fréquemment dans ses lettres ou consulta-
tions, et elle fait le sujet de plusieurs écrits polémiques publiés
de 1692 4 1697. Ce n’était pas chez lui, comme on pourrait le
supposer, un emprunt fait au théologien hollandais Coccéius,
pour I'exégese duquel on sait qu’il professait la plus haute es-
time. Son espérance se fondait, il le déclare expressément, sur
une expérience qui lui était personnelle. Un jour, étant encore
a Francfort, il se rendait a la « priére, » Uesprit fort abattu a
la pensée de I'état ol se trouvait I’Eglise. Au moment ol il
entra dans le lieu du culte, ’assemblée chantait un verset de
cantique olt Dieu déclare que les gémissements des pauvres
sont parvenus jusqu’d Lui, qu’il a entendu leurs plaintes, etc.
Spener fut tellement saisi & Pouie de ces paroles, qu’il y vit
une réponse directe 4 ses douloureuses préoccupations ety
puisa une espérance « qui, dit-il, ne me confondra point. »

(C’est sous celte impression qu’il se mit & chercher et qu’il
trouva bientdt dans I’Ecriture des points d’appui, parmi les-
quels Osée I11, 4, 5 et Rom. XI, 25 concernant la conversion des
Juifs, et les textes de I’Apocalypse relatifs a la chute de Babel
acquirent & ses yeux une importance majeure. Il ne voulait
pas, cependant, qu’on fit de la proximité des derniers temps un
article de fol obligatoire, indispensable pour tenir la piété en
éveil, comme le demandait son beau-fréere Horb. Peut-étre,
dit Spener, faudra-t-il se résigner & ne pas prolonger ses jours
jusqu’au moment ou se produiront les signes de la venue de
ces temps meilleurs, de ce régne de mille ans. Il en vint méme



LE PIETISME DANS L'EGLISE LUTHERIENNE 235

avant longtemps, sous 'influence des éléments contemporains
et 4 cause de certaines données de I’Apocalypse, a statuer,
entre I'époque présente et les temps fortunés qu’il se promettait
pour I'Eglise évangélique, une période intermédiaire pendant
laquelle cette derniére serait presque entierement opprimée
par la Babylone papale.

Le conflit qui ne pouvait manquer de se produire sur ces
matiéres entre Spener et les représentants du luthéranisme
confessionnel est de ceux qu’aucune discussion ne parvient a
aplanir. Les arguments ni les réfutations n’y peuvent rien
parce que la divergence des opinions tient avant tout a cer-
taines dispositions d’esprit, &4 des impressions subjectives, aux
sentiments divers qu’éveille la pensée de ’'avenir. Chez Spener,
on l'a vu, les espérances qu’il fondait sur I'avenir avaient eu
pour point de départ une émotion tout individuelle. Optimiste
au début, son attente avait tourné ensuite au pessimisine, en
prévision de certains événements qui devaient, pensait-il, pré-
céder 'avenement des temps meilleurs. Il flottait ainsi entre
des sentiments opposés, selon qu’il se préoccupait de cet avenir
prochain ou que sa pensée se reportait sur un avenir plus
éloigné. Ses vues particulieres, 1l avait bien soin de le re-
marquer, ne le mettaient pas en opposition avec la lettre de la
Confession d’Augsbourg. Cependant ses adversaires pouvaient
alléguer avec raison qu’il était plus conforme & l'esprit des
livres symboliques et au sentiment général de I'Eglise de songer
avant tout au jugement final, sans trop se préoccuper de tels
ou tels événements préalables qui pourraient se produire dans
un avenir plus ou moins rapproché. N'est-ce pas, en effet,
chose bien remarquable que les réformateurs, malgré I'attente
de la fin tres prochaine du monde dans laquelle ils vivaient,
n’alent rien laissé transpirer de ce sentiment personnel dans
lart, XVII de la Confession d’Augsbourg, le seul texte ou ils
se soient officiellement prononcés sur ce sujet ?

Il peut étre assez indifférent a 'Eglise qu’'un homme comme
Spener se laisse aller & des vues tantot pessimistes tantot opti-
mistes relativement aux choses qui pourront se passer avant
le jugement dernier, surtout quand cet homme ne prétend en



236 ALBRECHT RITSCHL

aucune facon imposer ses idées particuliéres a ceux qui ne les
partagent pas. En revanche, elle ne peut voir avec indifférence,
et 1l est peu conforme & son esprit que des groupes d’hommes
plus ou moins considérables dans son sein attachent une
importance capitale a tels ou tels incidents, ou désirés, ou
redoutés, d’un avenir inconnu et toujours incalculable, et aux
sentiments fiévreux, aux impressions variables que produit
mevitahlement une semblable préoccupation. L’Eglise luthé-
rienne n’éprouve d’ailleurs aucun besoin de voir son affirma-
tion pure et simple du retour de Christ pour le jugement se
compliquer de dogmes additionnels tels que ceux de la future
conversion des Juifs et de la chute de I'Eglise romaine. Le
christianisme luthérien entend bien que tous ses principes
solent scripturaires, mais 1l n’admet pas que toutes les concep-
tions religieuses dont 1l est possible de constater la présence
dans ’Ecriture soient pour cela méme des vérités nécessaires
au salut. C’est précisément la un des principes par lesquels le
calvinisme et le piétisme difféerent du luthéranisme; le premier,
en érigeant en dogme la double prédestination, le second, en
déclarant article de foi obligatoire le détail des espérances
eschatologiques de la primitive Eglise.

La prudence et la modestic de Spener l'ont préservé pour
son propre compte des écarts auxquels ses idées particulieres
touchant I’avenir de ’Eglise auraient pu l'entrainer. Mais il a
donné occasion a ceux qui le prenaient pour directeur de
s’abandonner au sujet de cet avenir & une humeur inquiéte,
changeante, irritable, étrangére au sentiment général de I'E-
glise et peu compatible avec ses véritables intéréts.

II

Efforts de Spener pour amener une réforme de I'Eglise.

(C’est bien a tort que les premiers adversaires de Spener lui
ont prété l'intention arrétée d’'opposer a la théologie orthodoxe
un systeme théologique différent. Ce qui a donné lieu a cette
erreur, c’'est ’épisode de ces collegia philobiblica de Leipzig,
qui eurent le don de déplaire & un trés haut et trés puissant



LE PIETISME DANS L’EGLISE LUTHERIENNE 287

docteur de I'université, le théologien Jean-Bénédict Carpzow.
Comme ce personnage, ainsi que ses acolytes, n'avait d’in-
telligence et d’intérét que pour la théologie théorique, il s’ima-
ginait qu’il devait en étre de méme pour Spener et ses amis.
Que le piétisme ait contribué & changer la face de la théologie,
cela est évident. Mais ce résultat ne s’est fait sentir qu’au bout
d’un certain temps, et il n’est conforme ni & la vérité ni i la
justice d’y voir I’effet d’un plan prémédite.

Spener, on l'a vu et il importe de s’en souvenir, ne tendait
le sachant et le voulant & rien moins qu’a innover en théologie.
Il entendait bien étre un théologien luthérien orthodoxe. Son
intention, son ambition était de préparer — nous disons & des-
sein : de préparer, et non : d’accomplir — une réforme de
UEglise luthérienne. Cest 14 ce qui fait son importance dans
Phistoire de I’Eglise, sans que 'on soit encore parvenu a se
mettre d’accord sur la question de savoir jusqu’a quel point il
doit étre considéré comme un réformateur ou bien comme un
déformateur de I'Eglise.

Ce désaccord a sa source dans une diversité d’opinions tou-
chant les collegia pietatis que Spener a établis, qu’il a patron-
nés et choyés comme étant les germes d’'un renouvellement de
vie au sein de I'Eglise, qu’il a défendus, enfin, comme repré-
sentant et sauvegardant les droits du tiers état dans la société
ecclésiastique. Institués en 1670 a Francfort s/M., ces colleges
furent recommandés par lui, en méme temps qu'une série
d’autres moyens a mettre en ceuvre pour réformer I'Eglise,
dans sa préface & la Postille de J. Arndt (1675), qui parut en
méme temps a part sous le titre devenu célebre de « Pia desi-
deria, ou Désir cordial d’une réforme agréable & Dieu de la
vraie Eglise évangélique. » Ce programme était accompagné
des avis concordants des deux beaux-fréres de Spener, J.-Henri
Horb, surintendant du comté de Sponheim a Trarbach surla
Moselle, et Joachim Stolle, chapelain de la cour de Ribauvillier.

Tholuck, dans ses classiques tableaux de la vie académique
et ecclésiastique du XVIIe siécle (Halle et Berlin 1853-1862), a
montré que bien avant Spener déja, surtout depuis la fin de la
guerre de trente ans, Iopinion publique dans I’Eglise d’Alle-



288 ALBRECHT RITSCHL

magne manifestait le besoin d’un christianisme plus pratique.
Les mystiques de 1'école d'Arndt n’étaient pas seuls & deman-
der que le christianisme extérieurement professé et officielle-
ment enseigné fit ses preuves dans la vie. Les mémes récla-
mations se faisaient entendre dans nombre d’écrits provenant
du bord spécifiquement luthérien. Cependant le livre de Spener
se distingue de tout ce qui avait paru jusque-la, par le fait qu’il
est plus complet, par le caractére a la fois idéal et modéré de
ses postulats et par son originalité dans la maniere de motiver
les projets de réforme.

Spener commence par montrer que les trois états dont se
compose ’Eglise sont atleints de corruption : le gouvernement
(Regierstand), par un césaropapisme peu soucieux des intéréts
de I’Eglise ; le corps pastoral (Lehrstand), sinon par des mceurs
scandaleuses, du moins par un manque de véritable sens reli-
gieux; les simples fideles (Hausstand), non seulement par des
vices de tout genre, mais par une fansse confiance en l'action
mécanique des moyens de griace. Quelle impression, dit-il, ces
déficits de I'Eglise luthérienne ne doivent-ils pas produire sur
les juifs et sur les papistes! comment s’étonner qu’ils se sou-
cient si peu de se rattacher a la vraie Eglise ! Cependant’Eglise
comme corps, non moins que 'individu, est destinée a atieindre
la perfection, et elle y parviendra; cet heureux état lui est ga-
ranti par le fait qu’un jour le peuple juif se convertira et que
I’église romaine doit succomber.

En vue d’aplanir la voie qui méne a ce but, Spener fait les
six propositions que voicl :

1¢ Il 1importe que la parole de Dieu soit plus abondamment
répandue. Pour cela les sermons ordinaires ne peuvent suffire.
Il faut encourager la lecture de la Bible dans les familles;
précher non seulement sur les péricopes, mais sur des livres
entiers; organiser des réunions particulieres ou, & 'exemple
de la primitive Eglise et sous la direction du pasteur, ait lieu
un eéchange d’idées sur les textes scripturaires, o les membres
de I'Eglise se lient plus étroitement entre eux et entrent en
relations plus intimes avec leur pasteur.

20 Il importe qu'on applique le principe du sacerdoce spiri-



LE PIETISME DANS L’EGLISE LUTHERIENNE 289

tuel tel que 'entendait Luther, c’est-a-dire que les fidéles s’in-
struisent, s’excitent et se reprennent les unsles autres. Ce droit,
supprimé dans l’église de Rome par la privilege du clergé,
trouverait précisément a s’exercer dans ces assemblées par-
ticulieres.

3° 1l importe de rappeler que le christianisme ne consiste
pas dans le savoir, mais dans la pratique de la charité, dans le
désintéressement, le support des injures, un esprit conciliant,
Pamour des ennemis. Pour arriver & revétir cette disposition
d’dme, on fera bien de s’ouvrir & son confesseur ou a tel autre
homme de confiance et de rechercher ses directions.

4° Quant & ceux qui sont dans 'erreur et aux incrédules, le
moyen de les gagner n’est pas tant la discussion que la priere
d’intercession, la douceur et le bon exemple. Cette regle con-
cerne les prédicateurs non moins que les autres chrétiens.

5° A cet effet, il importe d’améliorer la méthode suivie dans
les universités pour la préparation théologique des futurs pré-
dicateurs, d’exercer une surveillance morale & I’égard des étu-
diants, de réduire la place faite & la polémique, de nourrir sa
piété de la lecture de Tauler, de la Théologie germanique, de
Thomas a Kempis.

6° Les sermons doivent étre disposés d’une maniéere qui con-
vienne mieux & leur but; au lieu de briller par ’érudition ou
I’art, il faut qu’ils visent avant tout a I'édification de la vie in-
térieure.

Ce qui distingue ensuite les Pia destderia c’est que les pro-
jets de réforme y prédominent sur la critique des déficits, et
que cette critique elle-méme est en général sobre et modérée.
Spener est bien éloigné de cet esprit de dénigrement qui anime
certains de ses contemporains lesquels, pasteurs eux-mémes,
rejetaient la principale faute de I’état défeclueux ol se trouvait
I’Eglise sur ses conducteurs spirituels et ne leur ménageaient
pas les termes les plus durs ni les jugements les plus tranchants.
Mais la supériorité de Spener ne ressort pas seulement d’'une
comparaison entre lui et ces hommes de son temps. Elle est
trés sensible pour qui compare ses desideric aux moyens de
réforme recommandés par quelques-uns de ses devanciers, tels

THEOL. ET PHIL. 1885. 19



290 ALBRECHT RITSCHL

que Balthasar Meisner de Wittemberg (+ 1626), Jean Schmid
de Strasbourg (1 1658), Jean Quistorp le jeune, de Rostock
(1 1669), et en dernier lieu le diacre Théophile Grossgebauer,
également de Rostock ({ 1661).

*

» *

Un des remédes sur lesquels ces deux théologiens mecklem-
bourgeois insistaient le plus, c’était le rétablissement de la dis-
cipline ecclésiastique et I'institution de colleges d’anciens char-
gés d’exercer cette discipline de concert avec le pasteur.

Avant eux déja, certains luthériens avaient exprimé le désir
de voir rétablir la discipline dans leur Eglise. Plusieurs avaient
été séduits par I'exemple de Genéve. Déja au XVIe siécle, en
1554, Jacob Andrea lui-méme — le croirait-on? — avait congu
le projet de doter le duché de Wurtemberg d’institutions dis-
ciplinaires & l'instar de celles établies par Calvin; projet favo-
rablement accueilli par le duc Christophe, mais que Brenz fit
échouer. A son tour, Jean-Valentin Andrex (1 1654) s’était
enthousiasmé pour la discipline genevoise lors d’'un séjour
qu’il fit & Geneve en 1610. Elle avait fait sur lui une impression
profonde, au point que, sans la différence de « religion », il
elt été tenté de se fixer dans cette ville. De retour dans sa pa-
trie, i1l parvint & réaliser dans sa paroisse de Calw ce que son
aieul avait jadis révé pour 'église du duché en général, et lors-
gu’il fut devenu prédicateur de la cour et membre du consis-
toire & Stuttgard, il usa de toute son influence pour y faire
triompher le principe dela discipline ecclésiastique. En méme
temps que lui, son amiJ. Saubert, pasteura Nuremberg (1 1646),
agissait dans le méme sens, mais avec le méme succés négatif.
Encore cent ans plus tard, la discipline de I’'Eglise de Geneve
faisait ’admiration d’un luthérien & tendance piétiste : nous
voulons parler du danois Eric Pantoppidan (+ 1764), qui fit en-
trer ses souvenirs de voyage dans la composition d’'un roman
intitulé : Menoza, prince asiatique, qui parcourut le monde pour
chercher des chrétiens, mais ne trouva que fort peu de ce qu’il
cherchait. 1l est vrai que Labadie, qui fut pasteur & Genéve de
1659 a4 1666, c’est-a-dire vers le milieu du siécle qui s’est écoulé



LE PIETISME DANS L'EGLISE LUTHERIENNE 291

entre le séjour de Valentin Andre= et celui de Pantoppidan,
rend & la discipline telle qu’elle se pratiquait dans la cité de
Calvin un témoignage beaucoup moins favorable. Vue i dis-
tance ou en passant, et jugée d’aprés la lettre des lois et régle-
ments, cette institution pouvait imposer & des étrangers. En
fait, elle était déchue et n’avait pu empécher la société ge-
nevoise de se mondaniser.

Quant & Spener, 1l cite la discipline parmi les avantages que
I’ancienne église avait sur celle de son temps. Elle lui apparait
comme un moyen important de relever la vie ecclésiastique,
mais il se dispense d’en parler plus au long dans ses Desideria,
« attendu, dit-il, que je ne mentionne pas tous les moyens (pas
méme l’éducation de la jeunesse). » En principe, il est d’avis
que la discipline, la « pénitence imposée par I’église, » doit
étre conservée avec soin la ou elle subsiste, et qu’on fait bien
de I'introduire lorsque Ja chose est possible. Il estime en outre
que D’exercice de cette discipline est de la compétence de la
communauté tout entiére, représentée par ses délégués, et non
seulement des corps supérieurs de l'église. Mais, dans les cir-
constances présentes, I'établissement d’une pareille institution,
non seulement dépasse son pouvolr a lui, mais est au-dessus
des forces humaines. Il faut se rabattre sur les consistoires qui,
en quelque mesure tout au moins, prennent encore soin de la
discipline. A ce propos il exprime son regretde ce que les villes
impeériales, comme Francfort, n’avaient pas de consistoire, et
1l déplore que ces corps, 1a ou ils existent, soient placés sous
I'influence prépondérante du magistrat civil et qu’ils aient pres-
que entierement perdu leur caractére ecclésiastique.

Quelques années plus tard, aprés expérience faite a Dresde,
il comprend mieux et il explique la situation faite aux consis-
toires quant & leur compétence disciplinaire. Malheureusement,
dit-il, la plupart des hommes de notre ordre (il veut parler des
ecclésiastiques) sont animés de dispositions telles qu'il serait
dangereux de leur accorder une plus grande liberté en pareille
matiére. Ils useraient de leur pouvoir pour satisfaire leurs in-
téréts et leurs passions plutdt que pour le bien des 4mes. A un
autre point de vue encore, Spener ne cache pas qu’il n’attend



202 ALBRECHT RITSGHL

pas grand résultat de ’exercice de la discipline, méme dans les
églises ou elle est plus ou moins en vigueur. D’une part, en
effet, elle n’atteint dans la regle que les fautes concernant le
sixieme commandement (le septiéme d’aprés les réformés).
D’autre part, les délinquants ne subissent leur pénitence qu’en
maugréant et par conséquent au premier péché ils en ajoutent
un second; en outre, les pénalités ecclésiastiques sont redou-
tées & I'égal des peines civiles, parce qu’il en résulte souvent,
méme pour les descendants, un préjudice matériel.

Ces différentes raisons expliquent pourquoi, tout en approu-
vant la discipline en théorie, Spener n’arien fait pour la réta-
blir dans la pratique. Il s’est abstenu d’implanter ce produit
calviniste dans le terrain de '’Eglise luthérienne. Sous ce rap-
port il ressemble donc aussi peu que possible & ces « Fins »
des Pays-Bas, dont le principal souci était de défendre la dis-
cipline de I’Eglise contre les résistances ou les empiétements du
pouvoir civil. Bien différent de Voét et de Lodensteyn, qui pour-
suivaient l'idéal d’'un sainteté légale, Spener subit I'ascendant
de 'espritdu luthéranisme en renoncant a réglementer la piété
par voie de coercition et en préférant former ses disciples & un
christianisme vivant au moyen d’une éducation qui suppose des
convictions libres. Au point de vue du calvinisme, il se peut
qu’on voie 14 une preuve de faiblesse. N’était-ce pas plutot faire
preuve de force, ou tout au moins de tact, que de s’abstenir de
demander une chose que, dans les circonstances données, on
reconnaissait étre d’une exécution impossible ?

Ce qui n’est pas moins caractéristique que cette omission de
la discipline parmi les moyens de réforme indiqués par le pas-
teur de Francfort, c’est 'importance qu’il attache au troisieme
de ses desideria. Au nombre des vertus chrétiennes dont il
réclame la pratique, le premier rang est assigné 4 cette charité
qui nous porte & nous relicher de nos droits et & nous récon-
cilier avec nos adversaires, c’est-a-dire aux vertus prescrites
dans le sermon de la montagne. lemettre ces vertus en hon-
neur, faire régner cet espritde charité, doit éire le but constant
de toute réformation de I'Eglise. Déja au moyen age, ceux qui
avaient & cceur de réformer la vie chrétienne, en premiere ligne



LE PIETISME DANS L’EGLISE LUTHERIENNE 203

Francois d’Assise, en étaient sans cesse revenus a ce postulat.
Erasme se placait au méme pointde vue lorsqu’il déclarait qu’il
voyait beaucoup de luthériens, mais peu d’évangéliques. En
effet, on ne peut pas dire que la réformation du XVIe siécle,
malgré la beauté de ses principes, ait beaucoup contribué a la
realisation de cel idéal moral. Les complications théologiques
et politiques n’ont pas tardé a I’en distraire. Spener a le grand
mérite d’avoir de nouveau, aprés 150 années d’oubli, fait valoir
les droits imprescriptibles de cette vérité, c’est que sans la pra-
tique de ces vertus il n’y a pas de réformation efficace et du-
rable. Sans doute les articles de loi et les décisions des synodes
n’y peuvent rien. C’est & I’éducation religieuse qu’il appartient
de remporter cette victoire sur ’étroitesse dogmatique et sur
lesprit de parti qui régnent dans 1'église. Elle n’a pour cela
qu’'a se laisser diriger par la conception vraiment protestante
de la vie chrétienne, telle qu’elle se trouve formulée dans les
documents les plus anciens et les plus authentiques de notre
réformation.

¥

Ll *

Cependant I'importance pratique des Pia desideria git avant
tout dans le second de leurs articles, celui qui concerne 'orga-
nisation et ’exercice dusacerdoce spirituel, en d’autres termes :
la formation des ecclesiolee in ecclesia. Spener a consacré i la
défense de cette institution un écrit spécial, « Du sacerdoce
spirituel » (1678), ol il en appelle & 'autorité de la Bible et &
celle de Luther. Par le sacerdoce des fideles, il n’entend pas
seulement I'offrande de leur sanctification et I’oblation de leurs
prieres, mais, a4 I’exemple de Luther, linstruction et 'édifi-
cation mutuelles au moyen de la Parole de Dieu, sacerdoce qui
revient de droit & tous les membres de 1'Eglise, sans préjudice
du ministere proprement dit de la Parole. De cette maniere,
dit-il, on ferait revivre l'ancienne pratique apostolique telle
que Paul nous la décrit dans 1 Cor. XIV. A coOté des sermons
ordinaires, il y aurait des assemblées ou d’autres personnes,
douées de connaissance, pourraient prendre la parole pour pro-
poser leurs réflexions pieuses sur le sujet a 'ordre du jour, a
la seule condition que tout se passe avec ordre et sans dispute.



204 ALBRECHT RITSCHL

Au moment ou Spener recommandait dans ses Pia desideria
ce moyen de réforme, il pouvait s’en référer 4 une expérience
de cinq années. Ce n’est pas lui qui avait pris I'initiative de ces
réunions particuliéres. Il s’était borné, les premiéres années de
son pastorat & Francfort, & introduire dans le culte public les
« interrogats », ou questions sur le catéchisme. Cependant,
des 1670, a la demande de quelques paroissiens, parmi lesquels
on cite un avocat, J.-J. Schiitz, et avec le consentement de ses
collégues, il avait organisé chez lui des assemblées régulieres
ol se faisait une lecture, suivie d’'un entretien familier. Les
sexes étaient séparés par une paroi mobile, et les hommes
seuls prenaient la parole. On veillait & ce que nul ne se permit
de juger les autres, et tous les commérages étaient bannis. Au
début, on lisait des livres tels que la Pratique de la piété de
Panglais Bailey, ’Avant-gout de la bonté divine, de Liitkemann
(1 1655 comme surintendant a Brunswick), ’dbrégé des vérités
les plus nécessaires a la foi, de Nic. Hunnius (1 pasteur a Lii-
beck, 1643). A partir de 1674 ou 1675, on s’en tint a la lecture
et &4 'explication en commun du Nouveau Testament. En 1682,
apres des refus réitérés, Spener obtint du magistrat la permis-
sion de transporter ces assemblées dans le temple.

Des conventicules ayant pour but I’édification mutuelle
n’étaient pas, dans 'église luthérienne d’Allemagne, quelque
chose d’absolument nouveau. On en rencontre des cas isolés
en divers lieux dées le commencement du XVIIe siecle. Témoin
ces réunions en maison privée que présidait depuis 1600, &
Gorlitz, le pasteur Martin Moller et auxquelles assistait entre
autres Jacob Bohme. Mais il ne parait pas que Spener ait eu
connaissance de ces antécédents. D’un autre coté, il est in-
exact de dire, comme le fait Geebel dans son Histoire de la
vie chrétienne, que Spener aurait pris pour modéle les conven-
ticules établis & Genéve par Labadie. Ce n’est pas a Genéve,
en effet, c’est seulement aprés sa transplantation en Hollande
que Labadie organisa des assemblées particulieres. D’ailleurs
Spener répudie expressément les principes schismatiques du
quiétiste francais. En revanche,il nousapprend que, déja comme
étudiant a Strasbourg, il eut connaissance de I’existence d’un



LE PIETISME DANS L’EGLISE LUTHERIENNE 295

conventicule dans la communauté luthérienne d’Amsterdam,
lequel s’était établi sans aucun doute & I'imitation de ce qui se
pratiquait dans I'église réformée des Pays-Bas. Il y a plus:
lorsqu’il s’agit pour lui, dans la suite, d’invequer en faveur des
collegia pietatis une autorité théologique, c’est & Voét et a ses
Disputationes selectee qu’il en appelle. Non pas qu’il se soit
directement inspiré de 'exemple des Hollandais lorsqu’en 1670
il institua chez lui des assemblées particuliéres. Nous venons
de voir qu’il s’y était décidé a la demande de quelques laiques
de sa paroisse. On ne peut donc pas lui attribuer le dessein de
doter I'’Eglise luthérienne d’une institution née dans I'Eglise
réeformée. Mais en accédant au veeu de ses auditeurs il avait
conscience d’imiter une institution propre a cette église, et
dans ses Lettres il ne dissimule pas l'intérét que lui inspiraient
les conventicules néerlandais, surtout depuis I’an 1672, si
critique pour la Hollande, ou ils prirent une extension toute
nouvelle.

Il ne faudrait pas croire non plus que Spener ait comprig
dés l'abord toute la portée de cette innovation. C’est a la suite
de l'expérience qu’il en fit et & la vue du succes inattendu
qu’avaient ces réunions, qu’il en vint & y rattacher les espé-
rances qui se font jour dans les Pia desideria et dans nombre
de ses lettres particuliéres. Ce qu’il attend de ces collegia pie-
tatis, c’est un achévement de la réformation de Luther, non
pas au point de vue de la doctrine, — celle-ci renferme toutes
les vérités nécessaires au salut, — mais dans le sens d’une plus
grande sainteté et d’un état plus prospére, plus heureux de
IPEglise. Pour que I’Eglise puisse arriver a cet état, il faut un
changement dans les corps qui la dirigent. Les gouvernements
en sont venus & considérer leur droit épiscopal comme un droit
régalien ; ce droit n’implique plus pour eux le devoir de servir
les intéréts de I'Eglise, il est devenu & leurs yeux un acci-
dent de leur puissance. De 1a une négligence et des abus qui
paralysent I’Eglise au lieu de procurer son avancement. Dans
ces circonstances, on ne peut gueére se flatter de voir se pro-
duire, de par l'autorité supérieure, une réforme de ’état ecclé-
siastique ou du corps pastoral. Par malheur, le tiers étal est



206 ALBRECHT RITSCHL

presque sans aucune représentation dans ’Eglise et privé de la
faculté d’y exercer une action. Or, dans une église chrétienne
régulierement constituée, il faut que les trois états aient chacun
leur fonction et qu’ils se prétent un mutuel concours. Mais
comment parvenir & une pareille organisation ?

Le seul moyen de préparer les voies & cette réforme ecclé-
siastique, c’est d’organiser des collegia pietatis destinés non
seulement A relever le niveau religieux et moral du tiers état,
mais & le rendre apte & faire valoir tot ou tard ses droits. Ces
ecclesiolee in ecclesia, formées des chrétiens sérieux et décidés
et autant que possible dirigées par les pasteurs, ne se sépare-
ront pas de ’Eglise. Au contraire, elles formeront le noyau de
chaque église locale. Elles agiront sur les autres membres et
elles tendront & s’élargir en exer¢ant sur eux une salutaire con-
tagion, en se les assimilant peu & peu. Ainsi, le moment venu,
ceux du tiers état seront préts a4 prendre dans l'organisme ec-
clésiastique la place qui leur revient & coté des deux autres
états, et la réformation de I’Eglise arrivera enfin 4 son achéeve-
ment. Quant au projet de réunir tous les vrais chrétiens, dis-
séminés en divers lieux et appartenant aux différentes confes-
sions, pour en faire une grande société, Spener n’en voulait
pas entendre parler. Encore moins se montra-t-il disposé a
s’attribuer & lui-méme le role de réformateur auquel certains
de ses amis le prétendaient appelé. Malgré le succés croissant
des collegia, il sentait que telle n’était pas sa mission, qu’il
n’avait pour la remplir ni la prudence, ni l'autorité, ni I’hé-
roisme nécessaires. Il lui suffisait de préparer la réforme dé-
sirée.

*
3 »

On vient de voir quel était le programme des collegia pie-
tatis. Reste & savoir comment les choses s’y passaient dans la
pratique, en particulier quel genre de piété on y cultivait.

Il y régnait a cet égard une assez grande diversité. Cepen-
dant on ne tarda pas & voir se dessiner deux courants princi-
paux, représentés, I’un par les collegia ol s’exercait I'influence
de Horb, l'autre par les cercles pieux placés sous la direction
de Spener lui-méme.



LE PIETISME DANS L’EGLISE LUTHERIENNE 297

La premiére de ces méthodes se caractérise par la prédomi-
nance de I’élément pratique, elle vise a 'application immédiate
du texte biblique & la vie morale des individus. Chacun des
assistants s’examine et se juge lui-méme i la lumiére du texte
lu et expliqué, confesse ses faules et ses faiblesses, afin d’étre
repris, conseillé, encouragé par ses fréres et de s’affermir dans
ses bonnes résolutions. Ensuite, chacun rend compte & son tour
des effets produits sur sa vie morale par les conseils précédem-
ment recus, des progrés réalisés par lui, des fruits obtenus &
force de renoncement a soi et au monde et par I’assistance du
Saint-Esprit.

L’autre méthode consiste a cultiver de préférence un chris-
tianisme de sentiment. « Ces chers amis, disait Horb, s’assem-
blent trop souvent, parlent trop, se lamentent trop, jugent trop.
Au lieu de faire consister la piété avant tout dans une patiente
soumission de leur volonté propre, dans I'empire exercé sur
leurs affections et leurs passions, dans l'abnégation d’eux-
mémes, dans ’humble et fidele exercice de leur vocation sous
le regard de Dieu, dans le détachement du monde, ils la re-
cherchent dans une continuelle exaltation de Udame par des
méditations pieuses. FVappelle cela une paresse spirituelle qui
ne corrige personne. Chercher le vrai christianisme dans une
constante douceur d’émotions, dans une joie sensible, est puéril;
suivre Christ sans en rien attendre pour soi-méme, voila qui est
viril. »

Chose remarquable, dans ces deux méthodes on voit repa-
raitre précisément les mémes formes de la piété qui se faisaient
déjd concurrence dans la mystique du moyen age : le mysti-
cisme pratique des franciscains et le mysticisme dit spéculatif
des dominicains allemands. Mais ce qui est plus remarquable
encore, c’est la position de Spener & leur égard. La méthode
qu’il préfere, celle qui découlait le plus directement de sa con-
ception de la foi active, c’est celle que son beau-frére Horb
réussit & meitre en pratique dans les conventicules qu’il diri-
geait. En revanche, Spener ne parvint pas a la faire prévaloir
dans son entourage immédiat. La, dans les collegia de Franc-~
fort, ce qui ’emporta, ce fut un christianisme sentimental et



208 ALBRECHT RITSCHL

doctrinaire qui ne répondait pas & son propre enseignement
et qu’il n’admettait qu’a titre d’exception. Spener en était ré-
duit de lasorte & se plier & un mode de faire qui n’avait pas ses
sympathies, 4 coopérer a une pratique de la piété qu’il désap-
prouvait au fond du ceeur.

Comment expliquer cette situation étrange ? Elle peut s’ex-
pliquer en premier lieu par une circonstance tout extérieure.
L’assemblée qui se réunissait sous la présidence de Spener
n’avait pas tardé a devenir si nombreuse qu'une maison parti-
culiére devenait insuffisante pour la contenir ; il fallut la trans-
porter au temple. Dans ces conditions-la, les confessions indi-
viduelles que Horb, dans ses conventicules plus restreints,
s’entendait si bien & provocuer, n’étaient guere praticables. Au
lieu de servir 4 un scrupuleux examen de conscience de cha-
cun des assistants, les réunions durent bientdt se borner 4 un
entretien édifiant sur le texte du jour.

Mais cette raison n’est pas la seule. Le position faite & Spener
tenait en partie a sa propre individualité. Elle était la consé-
quence d’un déficit intellectuel qui était pour ainsi dire, chez
lui, la contre-partie d’'une de ses qualités morales les plus esti-
mables, mais qui prouve en méme temps combien il se jugeait
lui-méme exactement en déclarant qu’il n’y avait pas en lui
I’étoffe d’un réformateur. Ce qui manquait jusqu’a un certain
point & Spener c’est ce qu'on pourrait appeler le don de dis-
cerner les esprits. De la, par suite de la douceur, de la modestie,
de la circonspection qui le caractérisaient, une déférence allant
parfois jusqu’a la faiblesse pour des personnes d’un caractére
plus entier, qu’il sentait au fond n’étre pas de la méme opinion
que lui, et une facilité d’accommodation & des tendances qu’en
théorie il savait étre différentes de la sienne propre.

Ce méme défaut de discernement et de pénétration se recon-
nait chez Spener & d’autres égards encore. Il ne comprend pas
gu'on puisse donner un nom particulier, celui de spénériens
ou de piétistes, ou encore de nouveaux chrétiens, & ceux qui
fréquentaient ses « colleges de piété. » Il proteste contre cette
injustice, comme il V'appelle. S’agissait-il donc d’une secte ou
d’un nouvel ordre monastique? qu’y avait-il dans ce christia-



LE PIETISME DANS L'EGLISE LUTHERIKNNE 299

nisme des conventicules qui ne fat conforme au christianisme
commun et ancien ? Moins perspicace que son beau-frere Horb,
il n’a pas l'air de se douter que le genre de piété qui s’était
de plus en plus accrédité dans ces réunions périodiques pre-
sentait réellement quelque chose de particulier ; que sous I'une
et autre de ses formes cette pratique dépassait le mutuum col-
loquium entre laiques qui était selon Luther un des attributs
de sacerdoce universel, et constituait une véritable innovation;
que par I'une des méthodes non moins que par ’autre on ten-
dait & s’écarter du chemin tracé par le dogme ecclésiastique
relatif & assurance du salut.

Spener voulait étre orthodoxe, et en somme il V'était; 1l
entendait étre un membre fidele de son église, il voulait son
bien, il prétendait la servir en préparant les voies a de futures
réformes. Et en méme temps il tolérait, plus que cela, 1l proté-
geait des tendances qui lui étaient personnellement aussi étran-
géres qu’'elles sont peu conformes a 'esprit de I'église luthé-
rienne. Nous avons déja touché ce point en parlant de la
position prise par Spener en face des éléments mystiques de
la piété d’Arndt et de ses successeurs. Jamais 1l ne s’est rendu
un compte exact de la déviation de ce christianisme semi-
catholique par rapport & lordre du salut formulé par les
livres symboliques de son église. Ses jugements sur les mys-
tiques, sur Tauler en particulier, sont singuiierement flottants
et présentent des inconséquences étonnantes. Tantdt 1l les
déclare parfaitement d’accord avec L.uther sur la vérité capi-
tale de la justification par la foi; tantot il leur reproche de
manquer, quant & la voie du salut, de la simplicité évangélique.
Il se méfie d’Antoinette Bourignon parce qu’elle insiste trop
sur la lumiere intérieure, et de Poiret & cause de ses principes
quiétistes qui, dit-1l, prédisposent au papisme. Mais d’autre
part il est tout indulgence pour un Hohburg qui traite sa propre
église de Babel, et pour les disciples de Schwenkfeld qui étaient
de francs sectaires.

Vis-a-vis de Jacob Béhme il observe également une neutra-
lité plutdt bienveillante. Il a toujours refusé de se prononcer
nettement sur son compte. Ses disciples comme ses adver-



300 ALBRECHT RITSCHL

saires eurent beau le mettre en demeure de leur dire s’il le
reconnaissait pour un « esprit d’erreur » ou pour un docteur
venu de Dieu, toujours il répondit d’'une maniére évasive, allé-
guant la difficulté de bien saisir la pensée de ce théosophe et le
fait qu’il n’avait lu qu'une partie de ses écrits. Spener aurait
eu pourtant des motifs pressants de se mettre au clair sur la
vraie valeur de ces spéculations, puisque nombre de ses dis-
ciples manifestaient de vives sympathies pour le cordonnier de
Gorlitz. Si son titre de docteur en théologie ne l'obligeait pas
a se prononcer, sa qualité de chef de parti ne lui en faisait-elle
pas un devoir? Et s’il ne pouvait parvenir & comprendre la
théologie de Bohme ni sa cosmologie chimique, ne connals-
sait-il pas du moins son « Chemin qui méne & Christ? » Ne
savait-il pas que les idées du philosophe teuton touchant la
pratique de la vie chrétienne favorisaient I'indifférence en ma-
tiere d’Eglise ?

Sur ce point, 1l faut le dire, Spener a fait preuve d’'un manque
de franchise, ou du moins d’'une regrettable indifférence. Pareille
attitude se conciliait mal avec le soin qu’il prenait d’affirmer
son orthodoxie luthérienne et son attachement a I'Eglise. Par
cette suspension de jugement, qui équivalait 2 un brevet de
tolérance, il a largement ouvert aux sectaires les portes de
Péglise luthérienne, et qui plus est, il a mis & leur disposition
un puissant moyen de propagande dans les conventicules fon-
dés par lui. .

Les historiens n’ont pas assez remarqué ce fait que Spener
a donné la premiére impulsion & un mouvement religieux qui
au fond lui était étranger. Il fait époque dans I’histoire de la
piété par ’établissement des conventicules, mais il n’a pas su
leur imprimer le cachet de sa personnalité, il n’a pas réussi &
les pénétrer de son esprit au point de les faire servir au but
qu’il gvait en vue en les fondant. Au bout de peu d’années il
en est sorli quelque chose de contraire & ses intentions, et
cela en partie par la logique inhérente aux choses, en partie par
suite de I'intrusion d’éléments sectaires. Sice fait est générale-
ment méconnu par lesmodernes historiens du piétisme, en der-



LE PIETISME DANS L’EGLISE LUTHERIENNE 301

nier lieu par Kramer, le biographe d’Aug. Herm. Francke (1880),
il n’avait pas échappé a quelques-uns des contemporains de Spe-
ner. L'un d’eux, dans une épitre rimée publiée d’abord sous le
pseudonyme d’Orthodoxophilus, explique trés bien, quoiqu’en
des vers pitoyables, que si Spener est suspecté d’étre un fauteur
de nouveautés, s’il a encouru le reproche d’avoir démérité de
son église, il ne doit s’en prendre qu’a son extréme indulgence
pour tous les esprits extravagants.

Cependant ce n’est pas d'une maniere indirecte seulement,
par exceés de tolérance 4 I’égard des courants d’idées sectaires
ou indifférentistes, que Spener a compromis son église tout en
contribuant 3 dévoyer ses collegia pietatis. Entrainé par la cha-
leur de la dispute, oubliant la modération dont il avait fait
preuve dans ses premiers écrits, il donna par son exemple et
par des discours imprudents le signal d’'une agitation qui devait
avoir pour effet de livrer & des mains fort peu compétentes
cette réforme de I’Eglise pour laquelle il avait déclaré n’étre
lui-méme pas qualifié.

On Pentend soupirer plus d’une fois aprés la prétendue
pureté des églises apostoliques. 11 pose en fait que 'immense
majorité des membres de I'Eglise sont « en dehors de la
grace. » 1l en vient méme a dire que I'église luthérienne parti-
cipe aussi & la corruption de Babel. La plupart des pasteurs
sont des hommes charnels qui négligent leur devoir, ne cher-
chent que leur intérét et n’entendent rien & la saine doc-
trine qu’ils sont chargés d’enseigner. A ces théologiens irré-
genérés il oppose ses propres adhérents comme étant seuls
des prédicateurs dignes de confiance, et il invite ces derniers
non seulement a travailler & la réformation de leurs paroisses
respectives, mais 4 soumetire au public leurs projets de réforme
pour I’Eglise, son culte, sa constitution. A mesure qu'’il s’aliene
les sympathies des corps ecclésiastiques et des facultés de
théologie, il cherche en retour a placer les intéréts de ses par-
tisans sous la protection des princes et des gouvernements,
¢’est-a-dire de ce méme pouvoir civil qu’au début il avait rendu
responsable, au méme titre que le corps pastoral, de la déca-
dence de I'Eglise. Sous ce rapport ses disciples les plus



302 ALBRECHT RITSCHL

proches, ceux de I’école de Halle, n’ont que trop fidélement
suivi ses traces et par la ils ont contribué pour une bonne part
a la prépondérance croissante du gouvernement sur le clerge,
de I’Etat sur ’Eglise.

Il résulte de ces indications que, par 'effet de la polémique,
Spener abandonna de plus en plus le point de vue aussi conser-
vateur que possible ou il s’était d’abord placé. Par une consé-
quence logique, grice & ses collegia pietatis établis, en vue de
la réformation de I'Eglise, & coOté et en dehors des organes
réguliers de cette méme église, il devint contrairement & ses
propres intentions 'auteur d’'un mouvement qui tendait & sa
désorganisation. 1l a toujours nié, sans doute, d’avoir donné le
jour a ces dissidences. Mais il a beau s’en défendre. Les faits
sont la.

Souvent, depuis Spener jusqu’a nos jours, on en a appelé en
faveur des collegia pietatis & certain passage de la « Messe
allemande ou ordre du service divin, » dans lequel Luther
exprimait le veeu pie de voir s’établir une société des ames
d’élite, des chrétiens vraiment dignes de ce nom. On a lair
d’en conclure que le réformateur avait proclamé et comme
sanctionné d’avance les droits du piétisme dans I’église. Mais
pourquol négliger systématiquement de rappeler le motif pour
lequel Luther n’a pas donné suite & ce projet ? c’est qu’étant
donné le caractére allemand, il craignait qu’il n’en résultat des
coteries et des schismes.

L’esprit de coterie et de schisme ne tarda pas, en effet, a se
manifester dans le cercle des disciples immédiats de Spener.
Dans une lettre apologétique de I'an 1680, il conteste positive-
ment qu’ll y ait dans son college des séparatistes. Cependanton
salt positivement que dés 1676 un de ses partisans les plus en
vue s’abstenait, par principe, de prendre la céne. Dés la fin de
1683 Spener est obligé de reconnaitre ce qu’il avait encore nié
trois ans auparavant, ce qu’on avait, parait-1l, réussi a lui ca-
cher jusque-la, c’est qu’il s’était produit un schisme parmi les
membres de son conventicule. Un certain nombre d’entre eux
avaient abandonné les assemblées depuis qu’elles étaient trans-
féerées au temple. Ces séparatistes se répandaient en critiques



LE PIETISME DANS L’EGLISE LUTHERIENNE 303

améres sur le tiers et le quart, tant laiques que pasteurs. Ils se
retiraient de la céne pour ne pas communier avec des gens qu’ils
ne pouvaient considérer comme de vrais membres du corps de
Christ. A leurs yeux, celui-la seul avait le droit de se dire
assuré de sa foi, qui avait passé par le « combat de pénitence,»
par « l'anéantissement. » (’était sans doute déji sous leur
influence, sous la pression exercée par eux, que la méthode
consistant & cultiver le sentiment, la joie du salut, la béatitude
anticipée, au détriment de la sanctification active, avait pris le
dessus dans les réunions des piétistes de Francfort. (X’est con-
tre eux que Spener dirigea son écrit déja cité: Abus et vrai
usage des plaintes concernant le christianisme corrompu. Pres-
qu'au méme moment, vers la fin de 1684, paraissait un « Dis-
cours sur la question de savoir si les élus sont nécessairement
tenus de se rattacher & I'une des églises ou des religions (c’est-
a-dire confessions) actuellement existantes. Pour étre commu-
niqué aux seuls enfants de Dieu. » Malgré la note de I’éditeur,
destinée a voiler l'origine de cet écrit, il est aisé de voir que
¢’était un factum de provenance bohmiste. Selon toute proba-
bilité, il avait pour anteur un certain Zimmermann, originaire
du Wurtemberg. Ce personnage, récemment déposé du minis-
tére dans sa patrie, étail & ce moment-la en séjour & Francfort,
chez le chef des séparatistes. Aprées avoir présidé pendant quel-
ques années les conventicules de Hambourg, 11 mourut en
1697, a Rotterdam, la veille de son départ pour la Pensylvanie
ou il comptait s’établir avec quelques adeptes.

Tout porte a croire que cette séparation francfortoise fut
I’effet, non d’une influence ou d’un exemple du dehors, mais
d’un mouvement spontané. Spener est sans doute dans le vrai
lorsque, dans une lettre de 1’an 1700 ou il jette un coup d’ceil
rétrospectif sur ces événements de 1683 et 1684, il attribue le
fait & « un manque de patience, comme 1l arrive aisément ou
presque toujours quand on veut pousser les gens, avec une
insistance particuliére, & mener réellement une vie en Christ. »
Ce n’en fut pas moins aux yeux de Spener un vrai malheur.
« Ce malheur, — il n’hésite pas a le dire dans la prétace au
troisieme volume de ses Bedenken, — arréta du coup la belle



304 ALBRECHT RITSGHL

ceuvre dans sa croissance, » de sorte que jusqu’d son départ
pour Dresde, en 1686, il lul fut impossible de la remettre en
son premier état. Peu aprés son avancement & ce nouveau
poste, écrivant & I'un des séparatistes, 1l n’est méme pas loin
de désespérer de I'ceuvre qu’il avait tant choyée.

Et qui était donc l'auteur de ce mouvement dissident ? C’était.
celui-1a méme qui avait engagé Spener a établir son collegium :
Jean-Jaques Schiitz, un avocat fort riche et tres cultivé, de qui
Spener confesse avoir appris en fait de christianisme plus que
personne n’a jamais pu apprendre de lui-méme. C'est lui qui,
dés 1676, avait cessé de s’approcher de la table sainte ; lui,
sans aucun doute, que Spener voulait désigner en parlant dans
son apologie de I'an 1680 d’un juriste qui avait pris le parti de
restreindre ses affaires pour se vouer plus complétement i ses
intéréts spirituels ; lui, encore, qui aura patronné dans le con-
venticule de Francfort le genre de piété que nous y avons vu
fleurir en dépit de Spener. On aurait tort d’alléguer contre cette
derniéere supposition le fait que Schiilz est 'auteur du magni-
fique cantique Sei Lob und Ehr’ dem hichsten Gut, qui n’offre
pas trace de sentimentalisme malsain ni de subtil mysticisme.
Nous avons déja eu 'occasion de voir que les chantres de l'a-
mour sentimental et mystique étaient capables, dans I'occasion,
d’exprimer en termes excellents une énergique et virile con-
fiance en Dieu. D’un autre coté, on a fait la remarque que ce
sont précisément les juristes qui cherchent volontiers dans la
religion un intérél qui fasse diversion & la nature quelque
peu prosaique de leurs occupations professionnelles. Comment
Schutz s’y était-il pris pour entrainer dans son orbite une frac -
tion considérable de la congrégation spénérienne ? Les rensei-
gnements nous font défaut sur ce point. Il est probable yu’ou-
tre la piété de cet homme et ’ascendant de son caractere, sa
position sociale et sa fortune n’auront pas manqué d’exercer
un certain attrait. Spener fit son possible pour le faire revenir
de sa dissidence. Ce fut en vain. Schiitz est mort dissident en
1695. Ajoutons qu’aprés sa mort ses partisans rentrérent dans
le giron de I’Eglise.



LE PIETISME DANS L'EGLISE LUTHERIENNE 305

S’il est vrai, — et il n'y a pas & en douter, — que le sépara-
tisme a été a Francfort méme le fruit du collegium pietatis éta-
bli par Spener, on est amené tout naturellement 4 se deman-
der si cette institution, telle que 'avait congue son auteur, est
en un rapport normal, soit avec la constitution de 1'église
luthérienne, soit avec le but d’'une réforme de cette église.

Quand il serait démontré qu’en élablissant ses assemblées
particulieres Spener avait introduit dans son église une institu-
tion empruntée a I'église réformee, il ne s’ensuivrait pas en-
core que par ce fait il se fat mis en opposition avec le luthé-
ranisme. Mais, quol qu’on en ait dit, la chose n’est rien moins
que démontrée. Sans doute, I'exemple des conventicules qui
fonctionnaient dans I’église des Pays-Bas n’avait pas été sans
influence sur Spener et sur ses amis. Néanmoins les collegia
dont le pasteur de Francfort fut I'organisateur différent de ces
conventicules en un point essentiel. Ils n’avaient pas le cachet
spécifiquement réformé ou, pour parler plus exactement, cal-
viniste, qu’imprimait aux réunions des «Fins» de la Hollande
le soin jaloux avec lequel on y veillait au maintien de la disci-
pline ecclésiastique.

Il n’y avait rien non plus de contraire en principe au ca-
ractere de 1'église luthérienne dans I'idée choyée par Spener
que ses collegia seraient pour le «tiers-état» une école ou
il se formerait & concourir un jour avec les deux autres états au
plus grand bien de 'Eglise. Ne statuait-il pas dans ses Pia desi-
deria que les assemblées seraient placées sous la direction du
pasteur ? Ne faisait-il pas la réserve expresse que, contraire-
ment a la concession faite par Luther dans sa Messe allemande,
les membres des ecclesiolee ne célébreraient pas entre eux la
sainte cene ?

Voici plutot en quoi l'innovation introduite par Spener pré-
tait le flanc a la critique au point de vue de son église : partant
du principe que de telles assemblées, établies sur le modéle
de I'église apostolique, reposaient sur «un droit fondamental
des chrétiens, » il contestait augouvernement civil toute espéce
de compétence a leur égard. Ces collegia qui, dans sa pensée,
devaient préparer une réforme de la constitution ecclésiastique,

THEOL. ET PHIL. 1835, 20



306 ALBRECHT RITSCHL

il les constituait en dehors et a coté des formes légales de I'E-
glise. Spener oubliait que le magistrat est précisément dans
I’église celui des « états » qui est chargé de veiller au droit, &
Pordre juridique, et que tous les droits dits fondamentaux ne
peuvent déployer d’effets juridiques que s'ils sont compris dans
I'ordre légal, dans 'organisme constitutionnel de l'église. En-
suite, semblable en cela au piétiste hollandais Lodensteyn,
Spener prétendait se modeler sur I'église apostolique. Il ne
voyait pas qu’octroyer une (prétendue) institution de I'église
du premier siécle & I’église luthérienne, qui s’était formeée et
était appelée a vivre dans de tout autres conditions, c’était tra-
vailler non & réformer sa constitution, mais & la disloquer. C’est
ce que les faits ne tardérent pas & mettre en évidence. La logi-
que inhérente aux choses fut plus forte que les bonnes inten-
tions qui animaient le fondateur des « colléges de piété. »

Deux ans ne s’étaient pas écoulés depuis la publication des
Pia desideria que Spener admettait déja dans une de ses
« consultations » que les assemblées pouvaient se réunir sous
la présidence d’un simple candidat, qu’elles pouvaient méme
se composer exclusivement de laiques et que des femmes y
pouvaient porter la parole. Au lieu donc de se préparer a agir
de concert avec les deux autres états, les membres des conven-
ticules prirent I’habitude de se passer de leur concours. Plu-
sieurs méme en vinrent bientdt & se considérer eux et leurs
pareils comme les seuls vrais dépositaires des droits de I'Eglise.
De 1a & la séparation il n'y avait plus qu'un pas. Il suffisait pour
cela qu’aux dispositions que nous venons d’indiquer vint se
joindre l’aversion pour une église dont les déficits religieux
et moraux n’étaient que trop réels et qu'on ne se faisait pas
faute d’étaler au grand jour.

Il y a plus. Les conventicules, établis pour servir & la ré-
forme de I’Eglise, n’ont pas seulement, par une pente natu-
relle, prédisposé leurs membres au séparatisme, ils devaient
aussi, par une conséquence non moins naturelle, les porter a
Pindifférence envers les limites qui séparent & bon droit les
églises et les confessions les unes des autres. Dans une lettre
de 1677, Spener se fait gloire du succes qu’avait son entreprise,



LE PIETISME DANS L’EGLISE LUTHERIENNE 307

non seulement aupres des luthériens, mais parmi les réformés
et méme les papistes. Il sait qu’d Francfort les assemblées sont
régulierement fréquentées par des réformés et il s’en réjouit.
Nul doute que si des adeptes de Bohme, de Schwenkfeld, de
Fox s’y fussent rencontrés, il en et éprouvé la méme satisfac-
tion. Et cependant c’était en vue de son église, c’était dansl’in-
térét de 1'église luthérienne, et d’elle seule, que Spener préten-
dait avoir institué ses assemblées privées.

La pratique encore ici ne répondit guére a la théorie. En fait,
les collegia pietatis €taient neutres vis-a-vis des différences
confessionnelles de ceux qui venaient s’y édifier, et le genre de
piété qu'on y cultivait était assez analogue a celui qui, depuis
plus ou moins longtemps, s’était acclimaté dans les congréga-
tions sectaires des schwenkfeldiens et les groupes quelque peu
suspects des bohmiens. Apres tout, se disaient les habitués de
ces conférences pieuses, il importe assez peu qu’on appartienne
extérieurement a telle église ou a telle autre. Spener lui-méme,
dans deux de ses consilia de la méme année 1677, confesse ases
correspondants que les discussions sur les divergences doctri-
nales et le soin qu’on met & formuler des articles de foi aux-
quels les gens du peuple n’entendent rien, sont de nulle valeur.
Au siecle apostolique, dit-il, on ne regardait qu’a la sincérité
de la foi et & la charité sans hypocrisie qui en découle.

Comment n’étre pas frappé de la ressemblance entre un
pareil langage et celul que devaient faire entendre peu apres
Spener les apodtres de 'Aufklirung ? Ce n’est pas la premiére
fois, on s’en souvient, (ue nous sommes appelés & constater
une secréte parenté entre ces deux tendances en apparence si
dissemblables : le piétisme et le parti dit des lumiéres. Préce-
demment elle s’était révélée a nousa propos des idées de Spener
sur les rapports entre la foi et les ceuvres, maintenant c’est &
I'occasion de I'indifférence dont la piété des conventicules fai-
sait preuve a l'endroit des particularités confessionnelles, des
types doctrinaux des différentes églises. Cette affinité avec le
latitudinarisme rationaliste ne devait pas tarder & s’accentuer
chez une partie des piétistes. Quelques-uns, ceux qu’on pour-
rait appeler les radicaux de I’école, offrent dans leurs écrits et



308 ALBRECHT RITSCHL

leur conduite un curieux mélange de rationalisme et de mysti-
cisme.

Chez Spener lui-méme, ii est vrai, on ne découvre qu’'un
premier acheminement dans ce sens. Aussi n’est-on pas trop
surpris de le voir patronner dans son milieu certaines pratiques
superstitieuses que 'Aufklirung arrivée a sa pleine éclosion
devait repousser bien loin d’elle. Nous avons spécialement en
vue ici la coutume d’ouvrir la Bible au hasard pour en tirer des
oracles, I'usage de la consulter « & aide du pouce » (ddumeln).

L’histoire de la vie de Spener en offre plus d'un exemple
mémorable. Lorsqu'en 1686 il recut I'appel pour le poste de
Dresde et qu'apres avoir pesé le pour et le contre il ne suta
quel parti s’arréter, il commenca par soumettre au magistrat
la question de savoir si, oul ou non, cet appel venait de Dieu.
L’autorité francfortoise ayant décliné I'honneur et la respon-
sabilité d’une semblable décision, il s’adressa a cing théolo-
giens qui furent d’avis que les raisons alléguées pour l'affirma-
tive 'emportaient sur les autres. Or la lettre par laquelle il leur
demandait leur avis portait en post-scriptum que, le lendemain
du jour ou la vocation lui étail parvenue, l'ainée de ses filles
avait ouvert son Nouveau Testament, « comme, avec ma per-
mission, mes enfants ont coutume de faire, non pour scruter
I’'avenir, mais pour se récréer ensemble, » et qu’elle était tombdée
sur Acles VII, 3, et au revers du feuillet, & ’endroit correspon-
dant, sur le verset 10 du méme chapitre. A quol était venu s’a-
jouter que plusieurs de ses auditeurs, instruits de la chose,
avaient trouvé des passages tout a fait concordants. Une dame
de bonne famille, raconte un des biographes de Spener, chez
laquelle il logea pendant qu’il était en route pour Dresde, ou-
vrit pareillement sa Bible dans I’espoir d’y trouver une parole
qui fat de nature a le conforter, et elle tomba sur Zach. IV, 7,
d’olt il conclut qu’une humiliation lui était réservée apreés 'élé-
vation dont il allait étre 'objet. Des cas trés analogues se pro-
duisirent plus tard, lors de son appel a Berlin. Il ne ressort
pas de ces indications que Spener ait personnellement pratiqué
cette méthode de I’ « ouverture de la Bible », mais bien qu’il
I'a autorisée chez les siens et qu’il y attachait du prix. Elle



LE PIETISME DANS L’EGLISE LUTHERIENNE 309

parait avoir été assez généralement en usage dans les cercles
qui le reconnaissaient pour leur directeur, sinon pour satis-
faire la curiosité relative a 'avenir, du moins pour obtenir par
ce moyen des déclarations divines au sujet d’une décision prise
ou a prendre.

La coutume de chercher & livre ouvert des oracles dans la
Bible a été des le début un des signes distinctifs du piétisme.
On en trouve, il est vrai, quelques traces isolées déja avant
cette époque. Mais la désapprobation dont elle fut I'objet de
divers cotés, le titre de « nouveauté » qui lui fut donné, prou-
vent qu’elle n’était pas de tradition dans le protestantisme alle-
mand. Pour apprécier cette méthode & sa juste valeur, il faut
remonter jusqu’a ses origines.

Les Romains, au temps des Césars, avaient coutume de cher-
cher des oraclesdans des livres, de préférence dans les poétes,
et particulierement dans les ceuvres d’Homere et de Virgile.
C’est en suivant la méme méthode qu’Augustin, comme chacun
sait, trouva dans la Bible le texte qui le décida a entrer dans
'Eglise. Il nous apprend que ce procédé était en usage parmi
les chrétiens de son temps et il Papprouve, 4 condition qu’il ne
soit pas mis au service d’intéréts purement mondains. Une
série d’indices prouvent que l'usage s’est maintenu, en occi-
dent comme en orient, jusqu’au XVe siécle. Francols d’Assise,
pour ne citer que ce seul exemple, fit dépendre d’un oracle
tiré du missel le choix de son premier disciple. — A I'époque
de la Renaissance on en revint aux sortes Virgiliance. Pétrar-
que ayant gravi un jour, c’était en 1336, une montagne pres
d’Avignon, feuilletait les Confessions d’Augustin et, tout en
admirant la vue, il tomba, a sa grande surprise, sur Conf. X, 8,
ol lauteur oppose a ladmiration qu’on voue aux grandes
scénes de la nature le peu de disposition qu'ont les hommes a
contempler leur propre intérieur. — Depuis lors plus de deux
siécles s’écoulent jusqu’a la réapparition de ce genre d’oracles
avec le piétisme naissant. Mais chez un homme comme Spener
la chose est historiquement plus difficile & expliquer que chez
un Francois d’Assise, qui agissait sans doute sous l'influence
d’une superstition populaire, ou chez un Pétrarque pour qui il



310 ALBRECHT RITSCHL

n’y avait la, évidemment, qu'une sorte de récréation esthé-
tique.

N’est-il pas permis de supposer que la disposition & chercher
des oracles dans des livres entourés d’une vénération religieuse,
que l'on voit paraitre ainsi a diverses époques, lors de I'éta-
blissement de I'empire romain, aux jours de la Renaissance,
au début du mouvement piétiste, que cette disposition est en
rapport avec certaines analogies que ces époques présentent
entre elles au pointde vue de la culture et de 1’état des esprits ?
Ce sont des époques de transition, ol les esprits étaient commme
en suspens entre des impulsions diverses, ballottés par des cou-
rants opposés. D’un cdté, on se sentait encore enchainé par la
puissance d’une tradition et d’une coutume religieuse officielle,
mais en méme temps on était sur le point de s’engager dans
une voie nouvelle dont il était impossible de prévoir les consé-
quences et d’apercevoir distinctement le terme. De la une
incertitude, une inquiétude d’olu I’'on cherchait & sortir en ras-
surant par cette sorte d’oracles son esprit ou son coeur au sujet
du cours du monde et de la direction des événements.

Le fait que Spener et ses fidéles ont eu recours & ce mode
de consultation de la divinité est en relation directe avec la
tendance qui portait le piétisme allemand au-devant de l'Auf-
klarung. Le subjectivisme, chez eux, n’est pas encore éman-
cipé, il plie sous le poids de l'autorité qu’exercait encore a cette
époque la reégle ecclésiastique. Mais déja c’en est fait de cette
confiance simple et naive dans le gouvernement providentiel
du monde qui, selon la doctrine des réformateurs, découle pour
le fidele de la réconciliation des hommes avec Dieu par Jésus-
Christ. Pour y suppléer. on cherche le repos de son cceur et
la fermeté de son dme dans le recours a une pratique aitificielle
de la confiance en Dieu.

* »

Nous ne pousserons pas plus loin I'analyse de I'ceuvre histo-
rique de M. Ritschl. Quelques mots seulement pour conclure
cette étude.

Le piétisme, tel qu’il s’est développé dans les assemblées
inaugurées par Spener, ne differe guére, en somme, du mouve-



LE PIETISME DANS L’EGLISE LUTHERIENNE 311

ment qui s’était produit depuis Lodensteyn au sein de I'Eglise
réformée. Malgré la différence des points de départ, c’est en
Allemagne comme en Hollande la méme recherche d’une sen-
timentale béatitude chez les uns, la méme inquisition scrupu-
leuse de soi-méme chez les autres, la méme tendance enfin
4 la séparation complete ou partielle d’avec 1'Eglise.

Voici cependant une dissemblance qu’il importe d’autant plus
de signaler qu’elle a été généralement méconnue jusqu’ici. Lo-
densteyn, 'auteur du piétisme réforme, a été lui-méme le pre-
mier piétiste parce qu’il a donné personnellement ’exemple de
la piété quiétiste, légale et & moitié séparatiste qui eut pour
berceau les conventicules des chrétiens rigoristes d’Utrecht.
Spener, au contraire, bien qu’il soit devenu par ses collegia
pietatis la cause occasionnelle du piétisme dans I’Eglise luthé-
rienne, ne peut pas étre considéré comme ayant été lui-méme
piétiste.

Sans doute les attaques auxquelles il fut en butte, surtout
depuis son établissement a4 Dresde, les polémiques souvent
passionnées auxquelles ses projets de réforme ont donné lieu,
eurent de bonne heure pour effet de faire prendre le change &
Vopinion publique sur la position personnelle de Spener et sur
ses véritables intentions. Sans doute encore que Spener lui-
méme, par sa maniére de se défendre, a donné une apparence
de raison acette confusion entre sa personne, ses propres aspi-
rations, I’'ceuvre de réforme telle qu’il I'avait lui-méme concue,
et ce que cette ceuvre était devenue par tout un concours de
circonstances, en partie indépendantes de sa volonté. Il n’est
pas douteux, enfin, que Spener a haté 1'éclosion du piétisme
sous ses formes les plus variées, soit par son enseignement sur
certains points de doctrine tels que la foi active, la théologie
des régénéreés, 1I'état glorieux de I'Eglise dans un avenir plus ou
moins prochain ; soit par sa tolérance pour des idées sectaires
qui lui étaient au fond antipathiques, et sa déférence pour la
piété mystique qui lui était personnellement étrangére; soit
enfin par le fait que ses collegia étaient établis en dehors des
cadres constitutionnels de I'Eglise, sans rapport organique avec
ses institutions.



312 ALBRECHT RITSCHL

Toujours est-il que Spener était dans son droit quand il distin-
guait nettement ses principes personnels des éléments qui
étaient venus se méler a son ceuvre et enaccaparer ladirection,
de maniére & en faire tout autre chose que ce qu’il avait révé
dans ses pieux désirs. Sila piété des conventicules était restée
au niveau qui répondait aux vues de leur fondateur et & son
exemple personnel, si elle avait pu continuer partout a s’exer-
cer et & se mouvoir dans les limites ol on la vit se maintenir
dans quelques-uns des cercles laiques demeurés sous son in-
fluence, jamais le sobriquet de piétisme n’ettacquis dans I'his-
toire la bruyante célébrité a laquelle 1l est parvenu.

Y. R.




	Le piétisme dans l'église luthérienne des XVIIe et XVIIIe siècles : d'après Albrecht Ritschl. Partie 2

