
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1885)

Artikel: Le piétisme dans l'église luthérienne des XVIIe et XVIIIe siècles :
d'après Albrecht Ritschl. Partie 2

Autor: V.R. / Ritschl, Albrecht

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379360

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379360
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PIETISME

DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE DES XVIIe ET XVIIIe SIÈCLES

d'après

A.LBREGHT RITSCHL

SECOND ARTICLE

Après avoir montré comment, dès les dernières années du

XVIe siècle, la piété luthérienne s'était imprégnée d'éléments

empruntés à la dévotion catholique du moyen âge *, M. Ritschl
consacre une seconde partie de son nouveau volume (pag. 97-

382) à l'étude des formes primitives, des types fondamentaux
du piétisme dans l'Eglise luthérienne. Trois chapitres entiers,
XXX à XXXII, s'occupent de Spener, de sa position théologique
et ecclésiastique, de ses efforts pour amener une réforme
de l'Eglise, des mouvements piétistes qui se sont produits en
divers lieux et en sens divers durant la seconde moitié de son
activité publique. Les chapitres suivants, XXXIII à XXXVII,
nous font connaître les époux Petersen; Auguste Hermann
Francke ; les représentants de l'indifférentisme mystique, tels

que Gottfried Arnold et Conrad Dippel ; les petites églises
séparées qui se constituèrent çà et là, depuis le commencement
du XVIIIe siècle, principalement sous l'influence des inspirés
d'origine française. Enfin, l'histoire du piétisme de Halle remplit

le dernier tiers du volume.
C'est Spener, tel que le comprend M. Ritschl, qui fera le

sujet de ce second article. On verra dans quel sens, selon lui,
Spener a été le père du piétisme luthérien.

1 Voir la livraison de mars.



LE PIÉTISME DA.NS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 267

I

La position théologique de Spener L

Une foule d'indices semblent établir que Spener, en
travaillant au réveil du christianisme pratique dans l'Eglise de

confession luthérienne, n'a fait que marcher dans la voie frayée

par Jean Arndt. Ses nombreuses lettres, recueillies dans les

différents volumes des Theologische Bedenken et des Consilia

etjudicia, abondent en éloges de cet homme de Dieu et de

son « Vrai christianisme. » Les Pia desideria ont paru pour la

première fois, en 1675. comme préface à une nouvelle édition
de la « Postille » du même Arndt. Plus que cela, Spener a

prononcé et publié (1706) des Sermons de semaine sur les trois
premiers livres du Vrai christianisme. Enfin, dans son Bécit

véridique de ce qui s'est passé en Allemagne au sujet du soi-
disant piétisme (1697), il a appelé positivement Arndt
l'initiateur de l'œuvre de Dieu dans laquelle il était entré lui-même.

On aurait tort, néanmoins, de conclure de ces témoignages,
si nombreux soient-ils, que Spener ail suivi à tous égards les

traces de Jean Arndt. Lorsque, au lieu de s'en tenir à une

approbation de l'œuvre d'Arndt en termes généraux, il lui
arrive de préciser sa pensée, on voit que ce qu'il trouve à

louer dans son devancier, c'est qu'il a insisté avec force sur la

régénération par la foi, la participation de la foi vivante à la

mort et à la résurrection du Sauveur, la nécessité de suivre
Christ par la foi, la vie, la sanctification. En revanche, les

idées mystiques qi'Arndt poursuit et développe dans son Vrai
christianisme n'ont pas pour Spener de valeur normative. Au

contraire, il ressort de l'ensemble de son œuvre littéraire qu'il
n'était personnellement pas disposé pour la forme mystique
de la piété, que par sa propre expérience religieuse il lui est

1 Principales dates de la vie de Spener : Né à Ribauvillers, en Alsace,
le 13 janvier 16-35 ; après avoir fait ses études a Strasbourg et avoir séjourné
a Bâle, Genève. Stuttgart! et Tubingen, il fut prédicateur à Strasbourg
dès 1663; en 1666 senior du clergé luthérien de Francfort-sur-Mein ; en
1686 premier prédicateur de la cour de Dresde; en 1691 prévôt de l'église
de Saint-Nicolas à Berlin. Mort le 5 février 1705.



268 ALBRECHT RITSCHL

demeuré à peu près étranger, qu'il s'accommodait tout au plus
à cette méthode de vie intérieure lorsqu'il y était comme forcé

par les circonstances.
Et d'abord, il importe de le rappeler, Spener entend l'union

mystique au sens luthérien primitif, celui de l'union de Christ
avec l'Eglise : témoin le discours qu'il prononça en 1680 sur
Eph. V, 32, en bénissant le mariage de J.-Guill. Petersen et
de Jeanne-Eléonore de Merlau. L'habitation de Christ dans les

croyants — en cela Spener est parfaitement d'accord avec la
Formule de concorde — a pour but leur sanctification. L'idée
de relations amoureuses entre le Sauveur et. l'âme individuelle,
dans lesquelles Arndt fait consister l'union mystique, et celle
de la joie infinie qui naîtrait de l'habitation de Dieu dans le

croyant, n'ont pas trouvé de place dans la théologie personnelle
de Spener. « Ces choses-là, dit-il, je n'en ai pas l'expérience. »

Son extrême circonspection ne lui permettait pas de s'ériger
en juge de la réalité des ravissements que certains hommes
pieux, après saint Bernard, disaient avoir éprouvés. « Nous ne
devons pas nier ce que nous ne connaissons pas par notre
propre expérience. » Même réserve dans ses sermons sur le
Vrai christianisme, où il s'accommode pourtant, dans la
mesure du possible, au texte de son auteur. Dans un sermon sur
Cant. V, 17, correspondant au chap. 6 du IIIe livre d'Arndt, il
entre jusqu'à un certain point dans les idées de ce dernier. Il
reconnaît des effets de l'union mystique dans l'intelligence
inattendue d'une vérité divine ou d'un passage biblique, dans

une puissante impulsion à l'amour de Dieu ou à telle autre
bonne action, dans un ardent désir du salut. Mais sur les
mouvements de l'âme qui dépassent la mesure commune, il
préfère, dit-il, garder le silence, attendu que « l'expérience
me fait défaut. » On le voit, cette accommodation même prouve
que l'ordre d'idées mystique, où la pensée d'Arndt aimait tant
à s'arrêter, était resté au fond étranger à Spener. D'un autre
côté, on s'explique sans trop de peine qu'il ait pu entretenir
des relations intimes avec un auteur mystique et ascétique tel

que le chancelier Fritsch, de Rudolstadt, munir d'une préface
l'un de ses écrits, lui dédier même un de ses propres ouvrages.



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 269

L'extrême réserve que Spener observe en ces matières, la

condescendance, pour ainsi dire, dont il use à l'égard du
christianisme à tendance mystique, le soin qu'il semble mettre
à ne pas accentuer la distance qui le séparait d'Arndt et de

son école, — c'est là une donnée historique que l'historien a

le devoir d'enregistrer. Il négligera d'autant moins de le faire

que ce trait caractéristique n'a été rien moins qu'indifférent
pour la suite. Mais il ne faut pas que cela nous fasse prendre
le change sur la position théologique personnelle de Spener.

D'autres faits, d'ailleurs, viennent encore à l'appui de la

thèse que Spener n'a pas simplement emboîté le pas dans

l'ornière tracée par Arndt. Quelle différence entre eux dans la

manière d'apprécier la valeur religieuse et morale de la vocation

terrestre du chrétien Sous ce rapport, Spener est un
fidèle disciple de Luther. Rien de plus instructif que le recueil
de ses Bedenken, c'est-à-dire avis, conseils, consultations, où

il s'applique à résoudre une foule de cas de conscience. Notez

que ce ne sont pas des « cas » fictifs, abstraits, mais des cas

pris sur le vif, et qu'il les résout toujours en tenant un compte
exact des circonstances personnelles et des exigences de la vie
réelle, pratique. Parfois ce sont des questions assez singulières
qui sont soumises à son jugement. Tantôt il s'agit de savoir si

une personne de qualité doit nourrir elle-même ses enfants;
tantôt si des contrats d'assurance peuvent se concilier avec la

foi ; ou bien, si la dissection de cadavres est chose permise ;

tantôt encore, si des ouvriers tailleurs ont le droit de garder
pour eux une partie de l'étoffe de soie qu'on leur a donnée à

confectionner et de quitter le patron qui n'y veut pas consentir,
etc. Non seulement Spener répond constamment par la négative

aux hommes politiques et aux négociants qui lui demandent
s'ils ne doivent pas, dans l'intérêt de la piété, renoncera leur
position moralement périlleuse, mais il déclare très nettement
que négliger le travail de sa vocation sous prétexte de se livrer
aux exercices de dévotion, c'est commettre un péché et
s'exposer à la tentation de la paresse, de la curiosité indiscrète,
du manque de charité envers le prochain. Nous voilà bien
loin du principe d'Arndt qui voulait que le chrétien considère



270 ALBRECHT RITSCHL

comme choses étrangères toutes les choses de ce monde, y
compris celles de sa profession Et si, dans tel ou tel cas, par
exemple dans sa réponse à une jeune personne touchant le
célibat, Spener regrette — tout en repoussant l'idée d'un vœu
de chasteté — que quelques couvents n'aient pas réussi à

survivre à la reformation, afin de servir de domicile aux personnes
de l'un ou de l'autre sexe qui, par choix, voudraient demeurer
célibataires, il n'y a rien là qui soit en contradiction avec ses

principes. Car enfin, si une institution conventuelle fondée sur
les convictions évangéliques pouvait se maintenir sans donner
prise aux inconvénients moraux qui sont inhérents aux
couvents catholiques, le désir de la voir s'établir serait-il illégitime?

Quoiqu'il en soit, le regret exprimé à ce sujet par Spener
n'a rien de commun avec le reproche que l'ascétique Lodensteyn,

le premier pietiste néerlandais, faisait à la réformation
d'avoir aboli les ordres monastiques, se privant ainsi, disait-il,
d'un excellent moyen de préparer des serviteurs à l'Eglise et

d'organiser des œuvres de miséricorde.
Spener n'entend et ne pense être ni plus ni moins qu'un

luthérien orthodoxe. Il n'y a que deux points sur lesquels, de

son propre aveu, il diffère d'autres théologiens attachés comme
lui à la saine doctrine, savoir : la nécessité de la régénération
comme condition sine qua non d'une théologie correcte, et

l'espérance de temps meilleurs, d'un avenir glorieux pour l'Eglise.
Mais de ces doctrines mêmes, l'une, à ses yeux, est en réalité
la seule vraiment orthodoxe ; l'autre n'est pas contraire, selon

lui, à l'orthodoxie. Ce qu'il y a de plus significatif c'est que
Spener s'est vu contraint d'attester, d'affirmer son orthodoxie
précisément en opposition à ceux qui se réclamaient de lui,
qui appartenaient aux cercles pieux formés sous son influence
et dont plusieurs n'étaient que trop disposés à importer dans

ce milieu des vues sectaires de provenance étrangère.

Spener a eu plus d'une fois l'occasion de s'expliquer sur la

notion de l'église. Il l'a fait entre autres dans son écrit intitulé :

Abus et vrai usage des plaintes au sujet du christianisme cor-



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 271

rompu (1685), ainsi que dans plusieurs réponses à des questions

ou scrupules qui lui étaient soumis par certains de ses

adeptes. A Francfort même, parmi ceux qui fréquentaient ses

assemblées particulières, s'était formé un groupe à tendance
dissidente qui s'abstenait de la communion afin de ne pas la

profaner ni se souiller soi-même en y participant avec des

indignes. Ailleurs, c'était un pasteur qui, ne voyant dans son

troupeau qu'un « tas de pécheurs, » avait pris le parti de

prêcher la Loi sans l'Evangile et de suspendre de son chef
toutes les actions saintes, baptême, sainte cène, absolution,
bénédiction nuptiale. C'était là des vues et des procédés qui
rappellent singulièrement ceux des premiers piétistes
hollandais.

Que fait Spener en face de pareilles tendances? Leur ac-
corde-t-il son placet? « Aussi longtemps, dit-il, que la Parole
de Dieu contenue dans les écrits des prophètes et des apôtres
est écoutée au sein d'un troupeau, aussi longtemps qu'on y
recourt encore aux moyens de grâce et que la masse professe
extérieurement la doctrine de Christ, une église est là. Le

baptême confère à chacun, pour lui et ses descendants, un
droit aux bienfaits de la grâce. 11 garantit aux enfants la

régénération, celle-ci dût-elle se perdre dans la suite et avoir
besoin d'être renouvelée dans la vie par la repentance. Par

conséquent, la Loi ne doit pas être prêchée sans l'Evangile.
La cène, l'absolution, le mariage religieux doivent être

administrés, au risque de l'être sans bénédiction. Ces principes
demeurent en vigueur quelque corrompu que soit l'état d'une

église chrétienne : témoin la manière dont l'apôtre Paul se

conduit à l'égard des églises de Corinthe et de la Galatie. »

Rien n'est caractéristique pour le luthéranisme de Spener
comme sa combinaison de la régénération avec le baptême
des enfants, en tant que ce dernier provoque la foi, et son
affirmation que toute conversion succédant à une perte de la

foi rétablit la grâce baptismale. Spener en revient simplement
à la doctrine du Grand catéchisme de Luther. Il repousse
même expressément l'interprétation calvinisante du pieux
diacre Grossgebauer, de Rostock (f 1661), d'après laquelle le



272 ALBRECHT RITSCHL

baptême serait le sceau de la régénération pour ceux qui
seraient régénérés par la foi.

La vraie Eglise, Spener la trouve dans la communion
évangélique luthérienne, à cause de la pureté de sa doctrine; ce

qui ne l'empêche pas de reconnaître sans hésitation qu'il
existe en dehors des cadres de cette confession des croyants
qui seront sauvés. La question de l'union des Eglises l'a même

plus d'une fois occupé. Il la résout négativement en ce qui
concerne l'Eglise romaine. Quant aux réformés, il croit une
entente avec eux possible, en se fondant, d'un côté, sur ce

que la doctrine de la grâce particulière, rarement prêchée dans
les Eglises réformées, y est à peine connue des laïques ; d'autre

part, sur ce que la doctrine calviniste de la cène, tout en
amoindrissant la consolation qui découle du sacrement, ne
renverse pas le fondement de la foi. Néanmoins, il juge cette
union impraticable à cause de l'attitude prise par les théologiens.

Il craint que les efforts tentés dans ce but n'aboutissent
en définitive à la constitution de trois ou de quatre partis à la

place des deux existants. Aussi déclina-t-il l'honneur de siéger
dans la commission instituée en 1703 par le roi de Prusse en

vue de délibérer sur l'union projetée.
Si Spener ne crut pas devoir prêter les mains à ces tentatives

de rapprochement entre les deux Eglises protestantes, combien

moins pouvait-il entrer dans cet autre courant d'opinion
qui ne tendait à rien de moins qu'à faire passer l'indifférence
à l'égard des formes légales et organiques de l'Eglise pour le

nec plus ultra du vrai christianisme, sous prétexte que toute
Eglise constituée, qu'elle s'appelle luthérienne, réformée ou

romaine, est du plus au moins une Babylone
De semblables voix s'étaient fait entendre, et cela au sein

même du clergé luthérien, dès les temps de la guerre de

trente ans. On a vu précédemment qu'un des adhérents de
Jean Arndt, Christian Hohburg, en était venu, sous l'influence
des idées de Weigel, à eriger cette indifférence ecclésiastique en

principe. Dans les cercles qui avaient reçu leur impulsion
religieuse de Spener, cette manière de voir paraît s'être répandue

par le fait de l'invasion, parmi leurs membres, des écrits



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 273

de Jacob Böhme. Interrogé sur ce sujet par un disciple de ce

théosophe, Spener s'en est longuement expliqué dans une
Consultation datée de 1686, l'année où il quitta le séniorat de

Francfort pour aller occuper à Dresde le poste de premier
prédicateur de la cour. Il l'a fait avec une rare modération,
sans signaler, comme il en aurait eu le droit, l'hypocrisie qui
transpire d'un bout à l'autre du mémoire auquel il répond. Ce

qui nous intéresse surtout dans sa réponse, et ce qui prouve
combien il était enraciné dans l'orthodoxie luthérienne, ce

sont les deux points suivants :

D'abord il soutient fort et ferme, à grand renfort de preuves
exégétiques, que la Babylone de l'Apocalypse désigne l'Eglise
de Rome et rien autre. Nous avons quelque peine, aujourd'hui,
à prendre au sérieux cet article de l'orthodoxie tant luthérienne

que réformée. Ce qui peut servir à expliquer que des hommes

comme Spener aient pu le maintenir, c'est qu'ils furent les

témoins oculaires des persécutions que les Louis XIV et les

Leopold Ier ne cessaient d'exercer, au nom de l'Eglise romaine,
contre leurs sujets protestants. Mais n'est-il pas étrange, pour
le dire en passant, de voir les piétistes d'aujourd'hui, qui se

targuent plus que personne de leur orthodoxie, faire fi de cet

article du credo luthérien et s'allier — avec qui avec les

papistes, pour luttercontre YAufklärung, alors qu'il est notoire

que rien n'a favorisé les progrès de cette dernière comme
l'influence, dans le monde pietiste, des idées de Böhme sur le

caractère « babylonien » des Eglises établies et la différence

purement relative qui existe entre elles sous ce rapport?
En second lieu, Spener prend fort à cœur de réfuter ce que

son correspondant avait dit du caractère « antichrétien » du

Formulaire de concorde. Il n'y a, dit-il, rien que de très
avouable et de chrétien dans les motifs qui ont inspiré cette
œuvre : désarmer les adversaires catholiques qui reprochaient
à l'Eglise luthérienne l'incertitude et les variations de sa

doctrine, et vider les différends qui s'étaient élevés entre théologiens.
D'ailleurs, ajoute-t-il, les symboles ne se donnent pas pour
infaillibles, mais proclament l'Ecriture comme juge en dernier
ressort, et de plus ils ne sont pas d'une nécessité telle que

THÉOL. ET PHIL. 1885. 18



274 ALBRECHT RITSCHL

l'Eglise ne pût à la rigueur s'en passer et que la connaissance

en fût indispensable à chacun de ses membres.
Ces vues parfaitement correctes se trouvent reproduites et

complétées dans une autre consultation, de l'an 1699, sur la
question de savoir si les livres symboliques doivent être signés
quia ou quatenus, c'est-à-dire parce que ou pour autant que
ils sont conformes à l'Ecriture sainte. Tout en repoussant le

quatenus pour le cas où il ne servirait qu'à masquer la réserve
mentale qu'on est au fond en désaccord avec la doctrine de

l'Eglise, il reconnaît que sur des points accessoires on peut
différer de l'opinion formulée dans les symboles. Il rappelle
que lui-même, à plus d'une reprise, s'est permis de critiquer
tel ou tel déficit de la confession d'Augsbourg et de son
apologie. Il comprend que, par égard pour les consciences faibles,
on puisse admettre le quatenus, comme c'était le cas dans le
duché de Brunswick, et il y voit un hommage rendu au principe

luthérien de la souveraine autorité de l'Ecriture sainte.
Quant à lui, personnellement, il se prononce pour le quia,
attendu crue pour la doctrine proprement dite il trouvait les

symboles parfaitement conformes à l'Ecriture. On sait que
malgré cela les principes de Spener en matière de confession
de foi lui valurent l'inimitié de certains zélateurs orthodoxes.
Us oubliaient, ces fougueux champions de la saine doctrine,
que c'était eux qui étaient les novateurs, et ils n'osaient
s'avouer que le zèle qu'ils mettaient à exalter l'autorité des
symboles ne leur était inspiré que par la peur de voir leur propre
autorité leur échapper.

Ce serait prendre un peine superflue que de vouloir
démontrer l'orthodoxie formelle de Spener en ce qui concerne la
doctrine de la justification. En revanche, il importe d'examiner
d'un peu plus près ce qu'il entendait par cette foi vivante sur
laquelle, à l'exemple d'Arndt, il ne cesse d'insister par
opposition au stérile confessionalisme luthérien. Voici quelques-uns
des principes qui se dégagent de l'ensemble de ses écrits.

Il déclare, d'une part, que nul ne parvient à la foi sans la



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 275

repentance et le sentiment de son péché, lesquels sont
produits par le ministère de la Loi ; du moins, dit-il, c'est là la
voie ordinaire. Mais, — et voici un des grands mérites de

Spener, — il a soin de faire suivre immédiatement cette
affirmation dogmatique d'éclaircissements pratiques en rapport
avec la diversité des cas que présente l'expérience de la
vie.

Chacun sait que Luther, pour son compte, n'était arrivé à la
certitude du salut qu'en passant par « les terreurs de la
conscience.» De cette expérience personnelle du réformateur les

dogmaticiens luthériens, à commencer par Mélanchton, avaient
déduit comme règle générale que pour arriver à l'assurance de

la foi il est nécessaire d'avoir enduré au sujet, du péché des

angoisses semblables aux peines de l'enfer. Cette règle, que
Mélanchton lui-même aurait eu sans doute quelque peine à

justifier par sa propre expérience, n'a jamais eu, en fait,
([u'une valeur théorique. Dans la sphère du luthéranisme elle

resta incomprise et sans effet pratique, si ce n'est qu'Arndt,
influencé par les mystiques du moyen âge, en tira la

conséquence qu'il faut au besoin produire en soi-même ces terreurs
de conscience sous la forme de l'anéantissement du moi. Mais

la stérilité de cette théorie dogmatique n'en était pas le seul
défaut, N'était-il pas contradictoire d'exiger, d'un côté, que
tous les pécheurs, sans distinction, commencent par éprouver
au plus haut degré le sentiment de leur péché, et d'enseigner,
d'autre part, au nom de l'expérience, que la foi n'a pas chez

tous les croyants la même puissance ni la même vertu, que
chez un même individu elle peut avoir des hauts et des bas,

et que la joie qui accompagne l'état de grâce est sujette à des

fluctuations et à des intermittences? Et puis, comment ces

dogmaticiens ont-ils pu méconnaître à ce point l'influence
qu'une éducation chrétienne exerce nécessairement sur la

nature et, s'il est permis de le dire, la température des

sentiments moraux? Est-il possible qu'un homme qui dès son
enfance a été élevé au sein d'une Eglise évangélique, éprouve les

sentiments de déplaisir et de plaisir qui accompagnent, les
les uns la repentance, les autres l'assurance de la grâce di-



276 ALBRECHT RITSCHL

vine, de la même manière, avec la même vivacité, pour ne pas
dire avec la même violence, que tel homme impressionnable,
passionné, chez qui les sentiments individuels, les mouvements

naturels de l'âme n'ont pas subi l'action régulatrice et

pondérante d'une pareille éducation?
Ces diverses considérations n'ont point échappé à Spener.

Aussi, se plaçant résolument sur le terrain de la réalité, a-t-il
eu soin d'entourer la théorie dogmatique de conditions basées

sur l'expérience chrétienne. Les terreurs de conscience
comparables aux peines de l'enfer, il les trouve indiquées à l'égard
d'une partie seulement des chrétiens. Chez d'autres, dit-il, les
choses se passent bien plus doucement. A peine les rigueurs
de la Loi se sont-elles fait sentir à eux, que les consolations
de l'Evangile sont déjà là pour réparer tout le mal. Sans doute,
dit-il encore, en cas de péché, la Loi éveille le sentiment de la
faute commise ; « cependant l'enfant de Dieu fera toujours de

la foi en Jésus et de la pensée constante des biens qu'il nous
a acquis son principal objet. Quant à la Loi, il la verra plutôt à

distance, elle lui servira surtout de préservatif contre une fausse

assurance. » Ainsi la foi justifiante se traduit ici pour Spener
dans ce qu'on pourrait appeler la stabilité ou la constance
du caractère chrétien, conception, chacun le sent, qui est
d'une haute valeur pratique.

Spener ne méconnaît point, dans tel cas donné, qu'un
sentiment profond du péché, qui retuse de se laisser consoler,
puisse être plus utile qu'une consolation immédiate. Mais

lorsque les dissidents de Francfort en vinrent, dès l'an 168't,
à prescrire les angoisses de la pénitence comme la condition
absolue de la régénération, il s'empressa de réitérer ses

réserves : « Que chacun, pour naître de nouveau, ait à passer

par un semblable anéantissement (Verwesung), au point que
l'âme soit abandonnée pour un temps, comme Christ le fut sur
la croix, c'est ce que l'Ecriture ne me dit nulle part. » Il est

des hommes que Dieu attire à lui par des cordages d'amour.
Chez eux, il permet que la bienheureuse naissance s'opère
avec de moindres et de plus courtes douleurs. Aussi la rè<rie

formulée par Grossgebauer sur la foi de certains auteurs an-



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 277

glais, qu'il faut pouvoir indiquer le moment de sa conversion,
est-elle inapplicable à cette catégorie d'hommes.

Quant aux rapports entre la justification parla foi et la

sanctification, Spener tient fort à ce qu'on ne confonde pas l'une avec

l'autre, comme certains livres anglais d'ailleurs très appréciés
de lui, tels que la Pratique de la piété de Bayley, avaient le

tort de le faire. La félicité (Seligkeit) est inhérente à la foi en

tant que celle-ci saisit le pardon des péchés dans la mort et la
résurrection de Christ. Mais en même temps Spener, de même

que J. Arndt, ne reconnaît pour correcte et valable que la foi

qui renferme en elle — en rapport avec ces deux points culminants

de l'œuvre rédemptrice de Christ — la rupture avec le

péché et une impulsion énergique à une vie selon Dieu.
On se méprendrait certainement sur la pensée de Spener en

le soupçonnant d'avoir incliné sur ce point vers la doctrine

catholique. Les bonnes œuvres ne sont pas pour lui des conditions,

mais des signes concomitants de la justification. Celle-ci
est obtenue par la foi, qui consiste essentiellement dans la ferme
confiance en la réconciliation avec Dieu. Mais comme il est

impossible d'avoir cette assurance sans attacher au souverain
bien et à la gloire de Dieu un prix supérieur à celui de tous les

biens terrestres, il s'ensuit que la foi digne de ce nom exclut

l'empire du péché, lequel suppose qu'on attache le plus grand
prix aux biens de la terre. Quant au sentiment de la foi, c'est-

à-dire à la joie qui, dit-on, en serait le complément obligé, il
n'y faut pas compter. Au contraire, déclare Spener, il faut
s'attendre à passer par l'épreuve de l'obscurité, de l'insensibilité,
de la sécheresse. Dans ces cas-là, l'état de grâce ne se fait plus
sentir que par un ardent désir de la grâce. La vraie preuve de

l'état de grâce et de la justification par la foi doit se chercher
dans l'amour et l'obéissance, en d'autres termes, dans l'œuvre
de la sanctification qui découle, par le moyen de la reconnaissance,

de la foi en la rédemption. L'importance que Spener
attachait à cette face du christianisme ressort non seulement
d'un grand nombre de ses lettres, mais surtout des deux
volumes de ses sermons sur la nécessité et la possibilité du
christianisme actif (1679, 2e édit. 1687).



278 ALBRECHT RITSCHL

Cette idée si chère à Spener n'était pas nouvelle dans

l'Eglise luthérienne. On la rencontre déjà dans l'apologie de la

Confession d'Augsbourg, et elle se retrouve chez plus d'un
dogmaticien. Mais dans l'application que Spener en fait à la
vie pratique elle ne laisse pas que d'offrir un côté fort discutable

et qui n'est pas sans danger. Sans doute, il repousse
nettement l'idée que les croyants puissent atteindre jamais à la

perfection quantitative, au parfait accomplissement de la Loi.
Mais la possibilité de garder les commandements divins, il la

déclare nécessaire chez les régénérés, et il accorde aux croyants
l'attribut de la perfection dans le sens de la sincérité, de la

droiture, de l'aspiration à la perfection (selon Philip. II). En

partant de ces prémisses, Spener enseigne que les bonnes
œuvres que nous entreprenons par renoncement à nous-mêmes,
c'est-à-dire en vue de la gloire de Dieu, nous servent de

garantie que nous sommes en état de grâce.
Mais est-ce vraiment là un critère clair et sûr? A supposer

que ces œuvres se réalisent, remplissent-elles toute la vie
du croyant? Ne sont-elles pas interrompues par des retours
d'égoïsme et de péché? N'est-ce pas précisément à cause de

cela que le chrétien est invité à ne pas regarder à lui-même, à

sa vie active, mais à mettre sa confiance en Christ seul Et
voilà que ce même chrétien, pour s'assurer de la réalité de

cette confiance, doit se rendre attentif à la sincérité de ses

efforts en vue de procurer la gloire de Dieu, si incomplets, si

défectueux qu'ils puissent être d'ailleurs! — N'est-il pas plus
simple, alors, de nous en remettre tout bonnement devant
Dieu à la sincérité de nos efforts pour le bien Ou bien, s'il
faut des œuvres entreprises à la gloire de Dieu pour avuir la

preuve de notre état de grâce, quelles sont donc les œuvres
répondant à ce but, et lesquelles n'y répondent pas?

Comment Spener, lui qui avait les livres symboliques en si

haute estime, n'a-t-il pas vu que l'article, bien connu de lui
pourtant, de la Confession d'Augsbourg concernant la
perfection chrétienne, indique avec toute la clarté désirable la

vraie preuve de la justification par la foi? Faute d'y avoir pris
garde, il n'est jamais parvenu à sortir du cercle, à s'élever au-



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 279

dessus du dilemme que nous venons de signaler. Et ainsi,
lorsqu'on y regarde de près, Spener se trouve avoir porté deux

peuples dans ses flancs : le peuple des piétistes, en proie à la

scrupulosilé légale, se demandant à tout propos si telle ou telle
œuvre est bien conforme à la Loi de Dieu et peut servir à sa

gloire, — et le peuple de VAufklärung, de ces gens soi-disant
éclairés qui, mettant leurs péchés sur le compte de la faiblesse

naturelle, s'en consolent au nom de la sincérité de leurs bonnes
intentions. A l'état latent, ces deux partis préexistaient déjà
dans la dogmatique orthodoxe, avec ses règles insuffisantes
touchant la vie chrétienne. Mais c'est lorsque Spener a voulu
prendre au sérieux la tâche de traduire ces règles dans la
pratique, qu'ils sont pour la première fois venus au jour.

On voit par ce qui précède que l'orthodoxie n'est pas une
tendance aussi simple, aussi uniforme et toujours identique à

elle-même, qu'on le pense communément. Cette vérité ressort

avec non moins de clarté de la controverse qui s'engagea entre
Spener et le diacre George-Conrad Dilfeld, de Nordhausen dans
le Hartz, au sujet des conditions de la vraie théologie.

Dans ses Pia desideria. Spener avait soutenu la thèse que la

théologie ne peut être apprise sans un don spécial du Saint-

Esprit, et qu'un homme irrégénéré ne saurait être un vrai
théologien. Cette thèse n'était pas sans précédent dans la dogmatique

luthérienne. Des hommes tels que J. Gerhard, Quenstedt,
Musseus avaient déjà enseigné qu'il faut distinguer entre la

connaissance littérale et la connaissance spirituelle, et ils
n'attribuaient celle-ci qu'aux âmes pieuses. Or le diacre Dilfeld,
dans sa Theosophia Horbio-Speneriana (1679), où il s'attaquait
à J.-H. Horb, beau-frère de Spener, en même temps qu'à ce

dernier, taxait cette opinion de « subtil enthousiasme. » La

théologie, disait-il, consistant à savoir démontrer, expliquer,
défendre les articles de foi, ne s'acquiert que par le travail,
par l'application, sans autre assistance de l'Esprit-Saint que
celle qui a lieu dans l'apprentissage de toute autre discipline
scientifique, et on peut l'acquérir quand même on serait d'ail-



280 ALBRECHT RITSCHL

leurs un impie et qu'on vivrait dans le péché en dépit de

sa propre conscience. Ce n'était là que l'expression brutale
d'une façon de penser et de sentir fort répandue dans la classe

de ces pasteurs orthodoxes dont la vie n'avait cessé, dès les

temps de J. Arndt, de donner sujet à des plaintes toujours plus
accentuées. Ces hommes se considéraient comme des orthodoxes

irréprochables et, à leur point de vue, ils en avaient le
droit. Mais Spener, de son côté, élevait exactement la même

prétention dans l'écrit par lequel il répondait à son adversaire
et qu'il intitula : « La science divine (Gottesgelahrtheit) de tous
les chrétiens croyants et des vrais théologiens, » 1680.

A prendre cette controverse dans ses termes généraux, il est

évident qu'elle doit se trancher en faveur de Spener. Celui-ci
en appelle avec raison à Jean VII, 17 (s si quelqu'un veut faire
la volonté de Dieu, » etc.) et aux déclarations analogues de la

première épître de Jean, et i! en conclut qu'une conduite
immorale est incompatible avec une connaissance de Dieu
vraiment utile (brauchbar). D'un autre côté, il prouve par l'Ecriture,

les pères et les théologiens de l'Eglise luthérienne qu'une
connaissance chrétienne de Dieu ne se fonde pas sur la raison
naturelle, mais sur l'Esprit de Dieu, et que ce qui est vrai du

simple chrétien l'est aussi du théologien. Il est en effet tout
simplement absurde de prétendre, comme le faisait Dilfeld,
qu'il faut pour l'étude de la jurisprudence ou des mathématiques

la même assistance du Saint-Esprit que pour celle de la

théologie.
Mais si Spener avait incontestablement raison en posant ces

thèses générales, la question devenait plus complexe et ne
laissait pas que de présenter de sérieuses difficultés du moment

qu'il s'agissait d'aller plus au fond des choses. Comment faire
abstraction du principe que l'Eglise avait fait valoir contre le
donatisme, à savoir que la Parole de Dieu démontre sa force
et sa vérité par elle-même, que sa vertu ne lui vient pas de la

piété de celui qui la prêche, et que l'impiété de tel ou tel
prédicateur ne saurait pas davantage la lui faire perdre? Aussi

Spener est-il obligé d'accorder à Dilfeld que, même prêchée

par un impie, la Parole de Dieu agit sur les auditeurs et pro-



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 281

duit son effet, pourvu que le prédicateur s'en tienne au sens

exact de la Parole. Mais voici en quoi il se sépare de son
adversaire. D'abord, il n'accorde qu'à titre d'exception, de pis
aller, ce que celui-là entendait poser en règle générale. Ensuite
il distingue du simple exposé de la saine doctrine de l'Evangile
l'explication et l'application de cette doctrine, notamment en

ce qui concerne la matière du troisième article du Credo. A cet
égard, dit-il, l'expérience personnelle et une piété émanant du

Saint-Esprit sont une condition indispensable pour que la
Parole divine agisse dans le sens et avec l'effet voulus.

Spener n'oublie-t-il pas qu'il s'agit là d'une partie de l'office
pastoral qui sort précisément du domaine de la connaissance

théologique proprement dite? Que le théologien, lorsqu'il
prêche, se montre en même temps bon pasteur, c'est fort bien.
Que toute théologie doive servir en fin de compte à la culture
de la piété, nul n'en disconviendra. Mais pour que le théologien
s'acquitte avec succès de cette cure d'âmes, il faut —¦ outre
certains dons naturels — des capacités particulières, il faut des

aptitudes qui ne s'acquièrent et ne se développent pas, sans

doute, sans une action du Saint-Esprit, mais qui viennent
s'ajouter à sa théologie. Elles ne constituent pas une condition
de la théologie comme telle. Dans certains de ses Consilia
relatifs à l'étude de la théologie, cette distinction n'a pas
entièrement échappé à Spener. Mais il la néglige à tort dans sa

réponse à Dilfeld et en revient toujours à « l'onction par l'Esprit

» comme à l'indispensable condition de toute connaissance

théologique normale. Or comme, dans ce but, il veut qu'on ait
recours à certains moyens ascétiques, que c'est de l'emploi de

ces moyens-là qu'il attend une science de Dieu dépassant le

niveau de la simple lettre, de la connaissance purement
intellectuelle, le reproche de « subtil enthousiasme » n'était pas
sans quelque fondement. Spener a beau se défendre de l'affinité

de ses principes avec ceux de Weigel, des quaeres, des

donatistes : on ne peut méconnaître chez lui un certain
penchant de ce côté-là.

Dans les conditions où la question se posait alors entre les

deux parties, elle ne pouvait guère aboutir. Aujourd'hui même,



282 ALBRECHT RITSCHL

elle est encore en suspens parmi ceux qui partent des mêmes

prémisses que les adversaires d'alors. Tout dépend en effet de

ce qu'on entend par cette « connaissance de Dieu. » par cette
« saine théologie » que celui-ci prétendait pouvoir être acquise
comme toute autre science, tandis que celui-là soutenait qu'il
faut pour cela le don ou l'onction du Saint-Esprit.

Spener, non moins que Dilfeld, voyait dans l'agrégat de
doctrines dont se compose la dogmatique luthérienne la forme
exacte et infranchissable delà vérité chrétienne. Dès lors l'objet
de la dispute revenait à ceci : Suffit-il, pour le bien de l'Eglise,
d'une appropriation intellectuelle de cette dogmatique, abstraction

faite des dispositions morales ou immorales du théologien
ou bien, l'intérêt de l'Eglise requiert-il de ce dernier une
conviction de la vérité des dogmes théologiques qui soit en

rapport direct avec les dispositions morales qu'exige le
christianisme?

De conviction, au vrai sens du mot, il ne peut être question

que lorsque l'objet de la connaissance est un tout organique.
On ne peut faire l'expérience du christianisme que lorsque la

vérité religieuse se présente à vous dans sa vivante et profonde
unité, à la fois comme conception de l'univers et comme règle
générale de la vie. Si vous ne possédez le christianisme que
sous la forme d'une série plus ou moins incohérente de vérités,
de dogmes, d'enseignements de l'école, vous ne sauriez en

nourrir une conviction personnelle, parce qu'une telle conviction,

pour pouvoir se former et se soutenir, suppose une vue
d'ensemble bien ordonnée et bien liée de Dieu, du monde et

de soi-même. Le précepte de Jean VII, 17, en particulier,
exige une théologie dont les enseignements soient tous en un

rapport clair et distinct avec cette condition-ci : que c'est en
faisant la volonté de Dieu qu'on se convainc de la divinité de

la révélation chrétienne.
Or, peut-on dire en vérité que tel soit le cas de cet

agencement de loci theologici que les dogmaticiens luthériens se

transmettaient sans modification essentielle depuis Mélanchton?

Non, malgré le nom de système qu'on veut bien lui donner, la

théologie orthodoxe ne forme pas un tout organique et homo-



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 283

gène et elle n'est pas disposée en vue d'une conviction
pratique. L'appropriation individuelle de cette théologie peut être
accompagnée de la disposition morale convenable, mais elle

ne fournit pas un motif direct de revêtir cette disposition et
elle n'amène pas non plus directement et avec une nécessité
morale à une conviction religieuse personnelle. Sous ce

rapport, Dilfeld était donc dans son droit en soutenant la thèse

qu'on sait; seulement, une orthodoxie purement formelle comme
l'était la sienne ne répond pas aux besoins de l'Eglise. D'un
autre côté, ie droit supérieur de Spener n'aurait pu se faire
utilement valoir qu'à la condition d'une refonte de la théologie
traditionnelle, refonte ayant pour but et pour effet d'en faire

un vrai corps de doctrine, organisé du point de vue de cette
conviction pratique qui lui tenait, avec raison, si fort au cœur.

Aussi longtemps qu'il ne s'agissait que de la dogmatique
scolastique, le postulat d'une appropriation par la vertu du

Saint-Esprit était bien réellement marqué au coin d'un « subtil
enthousiasme. » Les deux principaux leviers à employer dans

l'étude de la théologie, ce sont, au dire de Spener, l'abnégation
de soi-même et la prière. Dans sa pensée cela revenait à dire
qu'on arrive à la conviction désirée — ou plutôt à ce qui lui
ressemble et doit en tenir lieu — par les efforts qu'on fait sur
soi-même pour isoler la connaissance théologique de toute
autre espèce de connaissances, et par la résolution formelle,
par le parti pris de maintenir la « saine doctrine » telle quelle
envers et contre tous les cloutes et toutes les objections. Ce

procédé ascétique, à employer par le théologien dans le but
de se pénétrer d'un ensemble de vérités, n'est pas sans
analogie avec la méthode mystique qui consiste à mettre en jeu
l'imagination en vue de s'assurer l'onction du Saint-Esprit au

moyen de relations d'amour avec le céleste Epoux. C'est comme
qui dirait un remède supplémentaire ajouté aux moyens de

grâce réguliers.
Certainement Spener ne songeait en aucune façon à se

séparer de la communion de son Eglise ou à porter atteinte à ses

principes. Il n'en est pas moins vrai que, faute d'avoir su

trouver la vraie solution du problème théologique, il a en fait



284 ALBRECHT RITSCHL

préparé les voies à cet « enthousiasme » dont l'Eglise ne devait

pas tarder à éprouver les effets dissolvants.

Pour achever de caractériser la position théologique de

Spener, il nous reste à parler de ce que ses adversaires
appelaient son « subtil chiliasme. »

Spener attendait, en effet, un état meilleur, un état plus
glorieux de l'Eglise sur cette terre, lequel coïnciderait avec la
conversion du peuple juif et la chute de l'Eglise romaine. Cette

attente, formulée pour la première fois en 1675 dans les Pia
desideria, reparaît fréquemment dans ses lettres ou consultations,

et elle fait le sujet de plusieurs écrits polémiques publiés
de 1692 à 1697. Ce n'était pas chez lui, comme on pourrait le

supposer, un emprunt fait au théologien hollandais Cocceius,

pour l'exégèse duquel on sait qu'il professait la plus haute
estime. Son espérance se fondait, il le déclare expressément, sur
une expérience qui lui était personnelle. Un jour, étant encore
à Francfort, il se rendait à la « prière, » l'esprit fort abattu à

la pensée de l'état où se trouvait l'Eglise. Au moment où il
entra dans le lieu du culte, l'assemblée chantait un verset de

cantique où Dieu déclare que les gémissements des pauvres
sont parvenus jusqu'à Lui, qu'il a entendu leurs plaintes, etc.

Spener fut tellement saisi à l'ouïe de ces paroles, qu'il y vit
une réponse directe à ses douloureuses préoccupations et y
puisa une espérance « qui, dit-il, ne me confondra point. »

C'est sous cette impression qu'il se mit à chercher et qu'il
trouva bientôt dans l'Ecriture des points d'appui, parmi
lesquels Osée III, 4, 5 et Rom. XI, 25 concernant la conversion des

Juifs, et les textes de l'Apocalypse relatifs à la chute de Babel

acquirent à ses yeux une importance majeure. Il ne voulait

pas, cependant, qu'on fît de la proximité des derniers temps un
article de foi obligatoire, indispensable pour tenir la piété en

éveil, comme le demandait son beau-frère Horb. Peut-être,
dit Spener, faudra-t-il se résigner à ne pas prolonger ses jours
jusqu'au moment où se produiront les signes de la venue de

ces temps meilleurs, de ce règne de mille ans. Il en vint même



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 285

avant longtemps, sous l'influence des éléments contemporains
et à cause de certaines données de l'Apocalypse, à statuer,
entre l'époque présente et les temps fortunés qu'il se promettait
pour l'Eglise évangélique, une période intermédiaire pendant
laquelle cette dernière serait presque entièrement opprimée

par la Babylone papale.
Le conflit qui ne pouvait manquer de se produire sur ces

matières entre Spener et les représentants du luthéranisme
confessionnel est de ceux qu'aucune discussion ne parvient à

aplanir. Les arguments ni les réfutations n'y peuvent rien

parce que la divergence des opinions tient avant tout à

certaines dispositions d'esprit, à des impressions subjectives, aux
sentiments divers qu'éveille la pensée de l'avenir. Chez Spener,
on l'a vu, les espérances qu'il fondait sur l'avenir avaient eu

pour point de départ une émotion tout individuelle. Optimiste
au début, son attente avait tourné ensuite au pessimisme, en

prévision de certains événements qui devaient, pensait-il,
précéder l'avènement des temps meilleurs. Il flottait ainsi entre
des sentiments opposés, selon qu'il se préoccupait de cet avenir
prochain ou que sa pensée se reportait sur un avenir plus
éloigné. Ses vues particulières, il avait bien soin de le

remarquer, ne le mettaient pas en opposition avec la lettre de la

Confession d'Augsbourg. Cependant ses adversaires pouvaient
alléguer avec raison qu'il était plus conforme à l'esprit des

livres symboliques et au sentiment général de l'Eglise de songer
avant tout au jugement final, sans trop se préoccuper de tels

ou tels événements préalables qui pourraient se produire dans

un avenir plus ou moins rapproché. N'est-ce pas, en effet,
chose bien remarquable que les réformateurs, malgré l'attente
de la fin très prochaine du monde dans laquelle ils vivaient,
n'aient rien laissé transpirer de ce sentiment personnel dans

l'art. XVII de la Confession d'Augsbourg, le seul texte où ils
se soient officiellement prononcés sur ce sujet

Il peut être assez indifférent à l'Eglise qu'un homme comme
Spener se laisse aller à des vues tantôt pessimistes tantôt
optimistes relativement aux choses qui pourront se passer avant
le jugement dernier, surtout quand cet homme ne prétend en



286 ALBRECHT RITSCHL

aucune façon imposer ses idées particulières à ceux qui ne les

partagent pas. En revanche, elle ne peut voir avec indifférence,
et il est peu conforme à son esprit que des groupes d'hommes
plus ou moins considérables dans son sein attachent une
importance capitale à tels ou tels incidents, ou désirés, ou

redoutés, d'un avenir inconnu et toujours incalculable, et aux
sentiments fiévreux, aux impressions variables que produit
inévitablement une semblable préoccupation. L'Eglise
luthérienne n'éprouve d'ailleurs aucun besoin de voir son affirmation

pure et simple du retour de Christ pour le jugement se

compliquer de dogmes additionnels tels que ceux de la future
conversion des Juifs et de la chute de l'Eglise romaine. Le

christianisme luthérien entend bien que tous ses principes
soient scripturaires, mais il n'admet pas que toutes les conceptions

religieuses dont il est possible de constater la présence
dans l'Ecriture soient pour cela même des vérités nécessaires

au salut. C'est précisément là un des principes par lesquels le

calvinisme et le piétisme diffèrent du luthéranisme; le premier,
en érigeant en dogme la double prédestination, le second, en

déclarant article de foi obligatoire le détail des espérances
eschatologiques de la primitive Eglise.

La prudence et la modestie de Spener l'ont préservé pour
son propre compte des écarts auxquels ses idées particulières
louchant l'avenir de l'Eglise auraient pu l'entraîner. Mais il a

donné occasion à ceux qui le prenaient pour directeur de

s'abandonner au sujet de cet avenir à une humeur inquiète,
changeante, irritable, étrangère au sentiment général de

l'Eglise et peu compatible avec ses véritables intérêts.

II
Efforts de Spener pour amener une réforme de l'Eglise.

C'est bien à tort que les premiers adversaires de Spener lui
ont prêté l'intention arrêtée d'opposer à la théologie orthodoxe

un système théologique différent. Ce qui a donné lieu à cette

erreur, c'est l'épisode de ces collegia philobiblica de Leipzig,
qui eurent le don de déplaire à un très haut et très puissant



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 287

docteur de l'université, le théologien Jean-Bénédict Carpzow.
Comme ce personnage, ainsi que ses acolytes, n'avait
d'intelligence et d'intérêt que pour la théologie théorique, il s'imaginait

qu'il devait en être de même pour Spener et ses amis.
Que le piétisme ait contribué à changer la face de la théologie,
cela est évident. Mais ce résultat ne s'est fait sentir qu'au bout
d'un certain temps, et il n'est conforme ni à la vérité ni à la

justice d'y voir l'effet d'un plan prémédité.
Spener, on l'a vu et il importe de s'en souvenir, ne tendait

le sachant et le voulant à rien moins qu'à innover en théologie.
Il entendait bien être un théologien luthérien orthodoxe. Son

intention, son ambition était de préparer — nous disons à

dessein : de préparer, et non : d'accomplir — une réforme de

l'Eglise luthérienne. C'est là ce qui fait son importance dans

l'histoire de l'Eglise, sans que l'on soit encore parvenu à se

mettre d'accord sur la question de savoir jusqu'à quel point il
doit être considéré comme un réformateur ou bien comme un

déformateur de l'Eglise.
Ce désaccord a sa source dans une diversité d'opinions

touchant les collegia pietatis que Spener a établis, qu'il a patronnés

et choyés comme étant les germes d'un renouvellement de

vie au sein de l'Eglise, qu'il a défendus, enfin, comme
représentant et sauvegardant les droits du tiers état dans la société

ecclésiastique. Institués en 1670 à Francfort s/M., ces collèges

furent recommandés par lui, en même temps qu'une série
d'autres moyens à mettre en œuvre pour réformer l'Eglise,
dans sa préface à la Postille de J. Arndt (1675), qui parut en
même temps à part sous le titre devenu célèbre de « Pia
desiderio, ou Désir cordial d'une réforme agréable à Dieu de la
vraie Eglise évangélique. » Ce programme était accompagné
des avis concordants des deux beaux-frères de Spener, J.-Henri
Horb, surintendant du comté de Sponheim à Trarbach sur la

Moselle, et Joachim Stolle, chapelain de la cour de Ribauvillier.
Tholuck, dans ses classiques tableaux de la vie académique

et ecclésiastique du XVIIe siècle (Halle et Berlin 1853-1862), a

montré que bien avant Spener déjà, surtout depuis la fin de la

guerre de trente ans, l'opinion publique dans l'Eglise d'Aile-



288 ALBRECHT RITSCHL

magne manifestait le besoin d'un christianisme plus pratique.
Les mystiques de l'école d'Arndt n'étaient pas seuls à demander

que le christianisme extérieurement professé et officiellement

enseigné fît ses preuves dans la vie. Les mêmes
réclamations se faisaient entendre dans nombre d'écrits provenant
du bord spécifiquement luthérien. Cependant le livre de Spener
se distingue de tout ce qui avait paru jusque-là, par le fait qu'il
est plus complet, par le caractère à la fois idéal et modéré de

ses postulats et par son originalité dans la manière de motiver
les projets de réforme.

Spener commence par montrer que les trois états dont se

compose l'Eglise sont atteints de corruption : le gouvernement
(Begierstand), par un césaropapisme peu soucieux des intérêts
de l'Eglise ; le corps pastoral (Lehrstand), sinon par des mœurs
scandaleuses, du moins par un manque de véritable sens
religieux; les simples fidèles (Hausstand), non seulement par des

vices de tout genre, mais par une fausse confiance en l'action
mécanique des moyens de grâce. Quelle impression, dit-il, ces
déficits de l'Eglise luthérienne ne doivent-ils pas produire sur
les juifs et sur les papistes! comment s'étonner qu'ils se

soucient si peu de se rattacher à la vraie Eglise Cependant l'Eglise
comme corps, non moins que l'individu, est destinée à atteindre
la perfection, et elle y parviendra; cet heureux état lui est
garanti par le fait qu'un jour le peuple juif se convertira et que
l'église romaine doit succomber.

En vue d'aplanir la voie qui mène à ce but, Spener fait les
six propositions que voici :

1° Il importe que la parole de Dieu soit plus abondamment
répandue. Pour cela les sermons ordinaires ne peuvent suffire.
Il faut encourager la lecture de la Bible dans les familles;
prêcher non seulement sur les péricopes, mais sur des livres
entiers; organiser des réunions particulières où, à l'exemple
de la primitive Eglise et sous la direction du pasteur, ait lieu
un échange d'idées sur les textes scripturaires, où les membres
de l'Eglise se lient plus étroitement entre eux et entrent en
relations plus intimes avec leur pasteur.

2° Il importe qu'on applique le principe du sacerdoce spiri-



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 289

tuel tel que l'entendait Luther, c'est-à-dire que les fidèles
s'instruisent, s'excitent et se reprennent les uns les autres. Ce droit,
supprimé dans l'église de Rome par la privilège du clergé,
trouverait précisément à s'exercer dans ces assemblées
particulières.

3° Il importe de rappeler que le christianisme ne consiste

pas dans le savoir, mais dans la pratique de la charité, dans le

désintéressement, le support des injures, un esprit conciliant,
l'amour des ennemis. Pour arriver à revêtir cette disposition
d'âme, on fera bien de s'ouvrir à son confesseur ou à tel autre
homme de confiance et de rechercher ses directions.

4° Quant à ceux qui sont dans l'erreur et aux incrédules, le

moyen de les gagner n'est pas tant la discussion que la prière
d'intercession, la douceur et le bon exemple. Cette règle
concerne les prédicateurs non moins que les autres chrétiens.

5° A cet effet, il importe d'améliorer la méthode suivie dans
les universités pour la préparation théologique des futurs
prédicateurs, d'exercer une surveillance morale à l'égard des

étudiants, de réduire la place faite à la polémique, de nourrir sa

piété de la lecture de Tauler, de la Théologie germanique, de

Thomas à Kempis.
6° Les sermons doivent être disposés d'une manière qui

convienne mieux à leur but; au lieu de briller par l'érudition ou

l'art, il faut qu'ils visent avant tout à l'édification de la vie
intérieure.

Ce qui distingue ensuite les Pia desideria c'est que les projets

de réforme y prédominent sur la critique des déficits, et

que cette critique elle-même est en général sobre et modérée.

Spener est bien éloigné de cet esprit de dénigrement qui anime
certains de ses contemporains lesquels, pasteurs eux-mêmes,
rejetaient la principale faute de l'état défectueux où se trouvait
l'Eglise sur ses conducteurs spirituels et ne leur ménageaient

pas les termes les plus durs ni les jugements les plus tranchants.
Mais la supériorité de Spener ne ressort pas seulement d'une

comparaison entre lui et ces hommes de son temps. Elle est
très sensible pour qui compare ses desideria aux moyens de

réforme recommandés par quelques-uns de ses devanciers, tels
THÉOL. ET PHIL. 1885. 19



290 ALBRECHT RITSCHL

que Balthasar Meisner de Wittemberg (f 1626), Jean Schmid
de Strasbourg (f 1658), Jean Quistorp le jeune, de Rostock

(f 1669), et en dernier lieu le diacre Théophile Grossgebauer,
également de Rostock (f 1661).

Un des remèdes sur lesquels ces deux théologiens mecklem-
bourgeois insistaient le plus, c'était le rétablissement de la
discipline ecclésiastique et l'institution de collèges d'anciens chargés

d'exercer cette discipline de concert avec le pasteur.
Avant eux déjà, certains luthériens avaient exprimé le désir

de voir rétablir la discipline dans leur Eglise. Plusieurs avaient
été séduits par l'exemple de Genève. Déjà au XVIe siècle, en
4554, Jacob Andreas lui-même — le croirait-on? — avait conçu
le projet de doter le duché de Wurtemberg d'institutions
disciplinaires à l'instar de celles établies par Calvin; projet
favorablement accueilli par le duc Christophe, mais que Brenz fit
échouer. A son tour, Jean-Valentin Andreas (-j- 1654) s'était
enthousiasmé pour la discipline genevoise lors d'un séjour
qu'il fit à Genève en 1610. Elle avait fait sur lui une impression
profonde, au point que', sans la différence de « religion », il
eût été tenté de se fixer dans cette ville. De retour dans sa

patrie, il parvint à réaliser dans sa paroisse de Calw ce que son
aïeul avait jadis rêvé pour l'église du duché en général, et lorsqu'il

fut devenu prédicateur de la cour et membre du consistoire

à Stuttgard, il usa de toute son influence pour y faire
triompher le principe delà discipline ecclésiastique. En même

temps que lui, sonami J. Saubert, pasteur à Nuremberg (f 1646),

agissait dans le même sens, mais avec le même succès négatif.
Encore cent ans plus tard, la discipline de l'Eglise de Genève

faisait l'admiration d'un luthérien à tendance pietiste : nous
voulons parler du danois Eric Pantoppidan (-j-1764), qui fit
entrer ses souvenirs de voyage dans la composition d'un roman
intitulé : Menoza,prince asiatique, qui parcourut le mondepour
chercher des chrétiens, mais ne trouva que fort peu de ce qu'il
cherchait. Il est vrai que Labadie, qui fut pasteur à Genève de
4659 à 1666, c'est-à-dire vers le milieu du siècle qui s'est écoulé



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 291

entre le séjour de Valentin Andreas et celui de Pantoppidan,
rend à la discipline telle qu'elle se pratiquait dans la cité de

Calvin un témoignage beaucoup moins favorable. Vue à

distance ou en passant, et jugée d'après la lettre des lois et
règlements, cette institution pouvait imposer à des étrangers. En

fait, elle était déchue et n'avait pu empêcher la société
genevoise de se mondaniser.

Quant à Spener, il cite la discipline parmi les avantages que
l'ancienne église avait sur celle de son temps. Elle lui apparaît
comme un moyen important de relever la vie ecclésiastique,
mais il se dispense d'en parler plus au long dans ses Desideria,
« attendu, dit-il, que je ne mentionne pas tous les moyens (pas
même l'éducation de la jeunesse). » En principe, il est d'avis

que la discipline, la « pénitence imposée par l'église, » doit
être conservée avec soin là où elle subsiste, et qu'on fait bien
de l'introduire lorsque la chose est possible. Il estime en outre

que l'exercice de cette discipline est de la compétence de la
communauté tout entière, représentée par ses délégués, et non
seulement des corps supérieurs de l'église. Mais, dans les

circonstances présentes, l'établissement d'une pareille institution,
non seulement dépasse son pouvoir à lui, mais est au-dessus
des forces humaines. Il faut se rabattre sur les consistoires qui,
en quelque mesure tout au moins, prennent encore soin de la

discipline. A ce propos il exprime son regret de ce que les villes
impériales, comme Francfort, n'avaient pas de consistoire, et
il déplore que ces corps, là où ils existent, soient placés sous
l'influence prépondérante du magistrat civil et qu'ils aient presque

entièrement perdu leur caractère ecclésiastique.
Quelques années plus tard, après expérience faite à Dresde,

il comprend mieux et il explique la situation faite aux consistoires

quant à leur compétence disciplinaire. Malheureusement,
dit-il, la plupart des hommes de notre ordre (il veut parler des

ecclésiastiques) sont animés de dispositions telles qu'il serait
dangereux de leur accorder une plus grande liberté en pareille
matière. Us useraient de leur pouvoir pour satisfaire leurs
intérêts et leurs passions plutôt que pour le bien des âmes. A un
autre point de vue encore, Spener ne cache pas qu'il n'attend



292 ALBRECHT RITSCHL

pas grand résultat de l'exercice de la discipline, même dans les

églises où elle est plus ou moins en vigueur. D'une part, en

effet, elle n'atteint dans la règle que les fautes concernant le
sixième commandement (le septième d'après les réformés).
D'autre part, les délinquants ne subissent leur pénitence qu'en
maugréant et par conséquent au premier péché ils en ajoutent
un second; en outre, les pénalités ecclésiastiques sont redoutées

à l'égal des peines civiles, parce qu'il en résulte souvent,
même pour les descendants, un préjudice matériel.

Ces différentes raisons expliquent pourquoi, tout en approuvant

la discipline en théorie, Spener n'a rien fait pour la rétablir

dans la pratique. Il s'est abstenu d'implanter ce produit
calviniste dans le terrain de l'Eglise luthérienne. Sous ce rapport

il ressemble donc aussi peu que possible à ces « Fins »

des Pays-Bas, dont le principal souci était de défendre la
discipline de l'Eglise contre les résistances ou les empiétements du

pouvoir civil. Bien différent de Voët et de Lodensteyn, qui
poursuivaient l'idéal d'un sainteté légale, Spener subit l'ascendant
de l'esprit du luthéranisme en renonçant à réglementer la piété

par voie de coercition et en préférant former ses disciples à un
christianisme vivant au moyen d'une éducation qui suppose des

convictions libres. Au point de vue du calvinisme, il se peut
qu'on voie là une preuve de faiblesse. N'était-ce pas plutôt faire

preuve de force, ou tout au moins de tact, que de s'abstenir de

demander une chose que, dans les circonstances données, on
reconnaissait être d'une exécution impossible?

Ce qui n'est pas moins caractéristique que cette omission de

la discipline parmi les moyens de réforme indiqués par le
pasteur de Francfort, c'est l'importance qu'il attache au troisième
de ses desideria. Au nombre des vertus chrétiennes dont il
réclame la pratique, le premier rang est assigné à cette charité
qui nous porte à nous relâcher de nos droits et à nous réconcilier

avec nos adversaires, c'est-à-dire aux vertus prescrites
dans le sermon de la montagne. Remettre ces vertus en

honneur, faire régner cet esprit de charité, doil être le but constant
de toute réformation de l'Eglise. Déjà au moyen âge, ceux qui
avaient à cœur de réformer la vie chrétienne, en première ligne



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 293

François d'Assise, en étaient sans cesse revenus à ce postulat.
Erasme se plaçait au même point de vue lorsqu'il déclarait qu'il
voyait beaucoup de luthériens, mais peu d'évangéliques. En
effet, on ne peut pas dire que la réformation du XVIe siècle,

malgré la beauté de ses principes, ait beaucoup contribué à la
réalisation de cet idéal moral. Les complications théologiques
et politiques n'ont pas tardé à l'en distraire. Spener a le grand
mérite d'avoir de nouveau, après 150 années d'oubli, fait valoir
les droits imprescriptibles de cette vérité, c'est que sans la
pratique de ces vertus il n'y a pas de réformation efficace et
durable. Sans doute les articles de loi et les décisions des synodes

n'y peuvent rien. C'est à l'éducation religieuse qu'il appartient
de remporter cette victoire sur l'étroitesse dogmatique et sur
l'esprit de parti qui régnent dans l'église. Elle n'a pour cela

qu'à se laisser diriger par la conception vraiment protestante
de la vie chrétienne, telle qu'elle se trouve formulée dans les

documents les plus anciens et les plus authentiques de notre
réformation.

Cependant l'importance pratique des Pia desideria gît avant
tout dans le second de leurs articles, celui qui concerne
l'organisation et l'exercice du sacerdoce spirituel, en d'autres termes :

la formation des ecclesiolœ in ecclesia. Spener a consacré à la

défense de cette institution un écrit spécial, « Du sacerdoce

spirituel » (1678), où il en appelle à l'autorité de la Bible et à

celle de Luther. Par le sacerdoce des fidèles, il n'entend pas
seulement l'offrande de leur sanctification et l'oblation de leurs

prières, mais, à l'exemple de Luther, l'instruction et l'édification

mutuelles au moyen de la Parole de Dieu, sacerdoce qui
revient de droit à tous les membres de l'Eglise, sans préjudice
du ministère proprement dit de la Parole. De cette manière,

dit-il, on ferait revivre l'ancienne pratique apostolique telle

que Paul nous la décrit dans 1 Cor. XIV. A côté des sermons
ordinaires, il y aurait des assemblées où d'autres personnes,
douées de connaissance, pourraient prendre la parole pour
proposer leurs réflexions pieuses sur le sujet à l'ordre du jour, à

la seule condition que tout se passe avec ordre et sans dispute.



294 ALBRECHT RITSCHL

Au moment où Spener recommandait dans ses Pia desideria

ce moyen de réforme, il pouvait s'en référer à une expérience
de cinq années. Ce n'est pas lui qui avait pris l'initiative de ces

réunions particulières. Il s'était borné, les premières années de

son pastorat à Francfort, à introduire dans le culte public les

« interrogats », ou questions sur le catéchisme. Cependant,
dès 1670, à la demande de quelques paroissiens, parmi lesquels
on cite un avocat, J.-J. Schutz, et avec le consentement de ses

collègues, il avait organisé chez lui des assemblées régulières
où se faisait une lecture, suivie d'un entretien familier. Les

sexes étaient séparés par une paroi mobile, et les hommes
seuls prenaient la parole. On veillait à ce que nul ne se permît
de juger les autres, et tous les commérages étaient bannis. Au

début, on lisait des livres tels que la Pratique de la piété de

l'anglais Bailey, VAvant-goût de la bonté divine, de Lùtkemann
(y 1655 comme surintendant à Brunswick), l'Abrégé des vérités
les plus nécessaires à la foi, de Nie. Hunnius (-j- pasteur à

Lübeck, 1643). A partir de 1674 ou 1675, on s'en tint à la lecture
et à l'explication en commun du Nouveau Testament. En 1682,

après des refus réitérés, Spener obtint du magistrat la permission

de transporter ces assemblées dans le temple.
Des conventicules ayant pour but l'édification mutuelle

n'étaient pas, clans l'église luthérienne d'Allemagne, quelque
chose d'absolument nouveau. On en rencontre des cas isolés

en divers lieux dès le commencement du XVIIe siècle. Témoin
ces réunions en maison privée que présidait depuis 1600, à

Görlitz, le pasteur Martin Moller et auxquelles assistait entre
autres Jacob Böhme. Mais il ne parait pas que Spener ait eu
connaissance de ces antécédents. D'un autre côté, il est
inexact de dire, comme le fait Gœbel dans son Histoire de la
vie chrétienne, que Spener aurait pris pour modèle les conventicules

établis à Genève par Labadie. Ce n'est pas à Genève,
en effet, c'est seulement après sa transplantation en Hollande

que Labadie organisa des assemblées particulières. D'ailleurs
Spener répudie expressément les principes schismatiques du

quiétiste français. En revanche, il nous apprend que, déjà comme
étudiant à Strasbourg, il eut connaissance de l'existence d'un



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 295

conventicule dans la communauté luthérienne d'Amsterdam,
lequel s'était établi sans aucun doute à l'imitation de ce qui se

pratiquait dans l'église réformée des Pays-Bas. Il y a plus :

lorsqu'il s'agit pour lui, dans la suite, d'invoquer en faveur des

collegia pietatis une autorité théologique, c'est à Voët et à ses

Disputationes selectœ qu'il en appelle. Non pas qu'il se soit
directement inspiré de l'exemple des Hollandais lorsqu'enl670
il institua chez lui des assemblées particulières. Nous venons
de voir qu'il s'y était décidé à la demande de quelques laïques
de sa paroisse. On ne peut donc pas lui attribuer le dessein de

doter l'Eglise luthérienne d'une institution née dans l'Eglise
réformée. Mais en accédant au vœu de ses auditeurs il avait
conscience d'imiter une institution propre à cette église, et
dans ses Lettres il ne dissimule pas l'intérêt que lui inspiraient
les conventicules néerlandais, surtout depuis l'an 1672, si

critique pour la Hollande, où ils prirent une extension toute
nouvelle.

Il ne faudrait pas croire non plus que Spener ait compris
dès l'abord toute la portée de cette innovation. C'est à la suite
de l'expérience qu'il en fit et à la vue du succès inattendu
qu'avaient ces réunions, qu'il en vint à y rattacher les
espérances qui se font jour dans les Pia desideria et dans nombre
de ses lettres particulières. Ce qu'il attend de ces collegia
pietatis, c'est un achèvement de la réformation de Luther, non
pas au point de vue de la doctrine, — celle-ci renferme toutes
les vérités nécessaires au salut, — mais dans le sens d'une plus
grande sainteté et d'un état plus prospère, plus heureux de

l'Eglise. Pour que l'Eglise puisse arriver à cet état, il faut un

changement dans les corps qui la dirigent. Les gouvernements
en sont venus à considérer leur droit episcopal comme un droit
régalien; ce droit n'implique plus pour eux le devoir de servir
les intérêts de l'Eglise, il est devenu à leurs yeux un accident

de leur puissance. De là une négligence et des abus qui
paralysent l'Eglise au lieu de procurer son avancement. Dans

ces circonstances, on ne peut guère se flatter de voir se

produire, de par l'autorité supérieure, une réforme de l'état
ecclésiastique ou du corps pastoral. Par malheur, le tiers étal est



296 ALBRECHT RITSCHL

presque sans aucune représentation dans l'Eglise et privé de la

faculté d'y exercer une action. Or, dans une église chrétienne
régulièrement constituée, il faut que les trois états aient chacun
leur fonction et qu'ils se prêtent un mutuel concours. Mais
comment parvenir à une pareille organisation

Le seul moyen de préparer les voies à cette réforme
ecclésiastique, c'est d'organiser des collegia pietatis destinés non
seulement à relever le niveau religieux et moral du tiers état,
mais à le rendre apte à faire valoir tôt ou tard ses droits. Ces

ecclesiolœ in ecclesia, formées des chrétiens sérieux et décidés
et autant que possible dirigées par les pasteurs, ne se sépareront

pas de l'Eglise. Au contraire, elles formeront le noyau de

chaque église locale. Elles agiront sur les autres membres et
elles tendront à s'élargir en exerçant sur eux une salutaire
contagion, en se les assimilant peu à peu. Ainsi, le moment venu,
ceux du tiers état seront prêts à prendre dans l'organisme
ecclésiastique la place qui leur revient à côté des deux autres
états, et la réformation de l'Eglise arrivera enfin à son achèvement.

Quant au projet de réunir tous les vrais chrétiens,
disséminés en divers lieux et appartenant aux différentes confessions,

pour en faire une grande société, Spener n'en voulait
pas entendre parler. Encore moins se montra-t-il disposé à

s'attribuer à lui-même le rôle de réformateur auquel certains
de ses amis le prétendaient appelé. Malgré le succès croissant
des collegia, il sentait que telle n'était pas sa mission, qu'il
n'avait pour la remplir ni la prudence, ni l'autorité, ni
l'héroïsme nécessaires. Il lui suffisait de préparer la réforme
désirée.

On vient de voir quel était le programme des collegia
pietatis. Reste à savoir comment les choses s'y passaient dans la

pratique, en particulier quel genre de piété on y cultivait.
Il y régnait à cet égard une assez grande diversité. Cependant

on ne tarda pas à voir se dessiner deux courants principaux,

représentés, l'un par les collegia où s'exerçait l'influence
de Horb, l'autre par les cercles pieux placés sous la direction
de Spener lui-même.



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 297

La première de ces méthodes se caractérise par la prédominance

de l'élément pratique, elle vise à l'application immédiate
du texte biblique à la vie morale des individus. Chacun des

assistants s'examine et se juge lui-même à la lumière du texte
lu et expliqué, confesse ses fautes et ses faiblesses, afin d'être
repris, conseillé, encouragé par ses frères et de s'affermir dans

ses bonnes résolutions. Ensuite, chacun rend compte à son tour
des effets produits sur sa vie morale par les conseils précédemment

reçus, des progrès réalisés par lui, des fruits obtenus à

force de renoncement à soi et au monde et par l'assistance du

Saint-Esprit.
L'autre méthode consiste à cultiver de préférence un

christianisme de sentiment. « Ces chers amis, disait Horb, s'assemblent

trop souvent, parlent trop, se lamentent trop, jugent trop.
Au lieu de faire consister la piété avant tout dans une patiente
soumission de leur volonté propre, dans l'empire exercé sur
leurs affections et leurs passions, dans l'abnégation d'eux-
mêmes, dans l'humble et fidèle exercice de leur vocation sous
le regard de Dieu, dans le détachement du monde, ils la
recherchent dans une continuelle exaltation de l'âme par des

méditations pieuses. J'appelle cela une paresse spirituelle qui
ne corrige personne. Chercher le vrai christianisme dans une
constante douceur d'émotions, dans une joie sensible, est puéril;
suivre Christ sans en rien attendre pour soi-même, voilà qui est

viril. »

Chose remarquable, dans ces deux méthodes on voit
reparaître précisément les mêmes formes de la piété qui se faisaient
déjà concurrence dans la mystique du moyen âge : le mysticisme

pratique des franciscains et le mysticisme dit spéculatif
des dominicains allemands. Mais ce qui est plus remarquable
encore, c'est la position de Spener à leur égard. La méthode

qu'il préfère, celle qui découlait le plus directement de sa

conception de la foi active, c'est celle que son beau-frère Horb
réussit à mettre en pratique dans les conventicules qu'il
dirigeait. En revanche, Spener ne parvint pas à la faire prévaloir
dans son entourage immédiat. Là, dans les collegia de Francfort,

ce qui l'emporta, ce fut un christianisme sentimental et



298 ALBRECHT RITSCHL

doctrinaire qui ne répondait pas à son propre enseignement
et qu'il n'admettait qu'à titre d'exception. Spener en était
réduit de lasorte à se plier à un mode de faire qui n'avait pas ses

sympathies, à coopérer à une pratique de la piété qu'il
désapprouvait au fond du cœur.

Comment expliquer cette situation étrange Elle peut
s'expliquer en premier lieu par une circonstance tout extérieure.
L'assemblée qui se réunissait sous la présidence de Spener
n'avait pas tardé à devenir si nombreuse qu'une maison
particulière devenait insuffisante pour la contenir ; il fallut la
transporter au temple. Dans ces conditions-là, les confessions
individuelles que Horb, dans ses conventicules plus restreints,
s'entendait si bien à provoquer, n'étaient guère praticables. Au
lieu de servir à un scrupuleux examen de conscience de chacun

des assistants, les réunions durent bientôt se borner à un
entretien édifiant sur le texte du jour.

Mais cette raison n'est pas la seule. Le position faite à Spener
tenait en partie à sa propre individualité. Elle était la

conséquence d'un déficit intellectuel qui était pour ainsi dire, chez

lui, la contre-partie d'une de ses qualités morales les plus
estimables, mais qui prouve en même temps combien il se jugeait
lui-même exactement en déclarant qu'il n'y avait pas en lui
l'étoffe d'un réformateur. Ce qui manquait jusqu'à un certain
point à Spener c'est ce qu'on pourrait appeler le don de

discerner les esprits. De là, par suite de la douceur, delà modestie,
de la circonspection qui le caractérisaient, une déférence allant
parfois jusqu'à la faiblesse pour des personnes d'un caractère
plus entier, qu'il sentait au fond n'être pas de la même opinion
que lui, et une facilité d'accommodation à des tendances qu'en
théorie il savait être différentes de la sienne propre.

Ce même défaut de discernement et de pénétration se reconnaît

chez Spener à d'autres égards encore. Il ne comprend pas

qu'on puisse donner un nom particulier, celui de spénériens
ou de piétistes, ou encore de nouveaux chrétiens, à ceux qui
fréquentaient ses « collèges de piété. » Il proteste contre cette

injustice, comme il l'appelle. S'agissait-U donc d'une secte ou
d'un nouvel ordre monastique? qu'y avait-il dans ce christia-



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 299

nismo des conventicules qui ne fût conforme au christianisme

commun et ancien Moins perspicace que son beau-frère Horb,
il n'a pas l'air de se douter que le genre de piété qui s'était
de plus en plus accrédité dans ces réunions périodiques
présentait réellement quelque chose de particulier ; que sous l'une

et l'autre de ses formes cette pratique dépassait le mutuum
colloquium entre laïques qui était selon Luther un des attributs
de sacerdoce universel, et constituait une véritable innovation;
que par l'une des méthodes non moins que par l'autre on tendait

à s'écarter du chemin tracé par le dogme ecclésiastique
relatif à l'assurance du salut.

Spener voulait être orthodoxe, et en somme il l'était; il
entendait être un membre fidèle de son église, il voulait son

bien, il prétendait la servir en préparant les voies à de futures
réformes. Et en même temps il tolérait, plus que cela, il protégeait

des tendances qui lui étaient personnellement aussi étrangères

qu'elles sont peu conformes à l'esprit de l'église
luthérienne. Nous avons déjà touché ce point en parlant de la

position prise par Spener en face des éléments mystiques de

la piété d'Arndt et de ses successeurs. Jamais il ne s'est rendu
un compte exact de la déviation de ce christianisme semi-

catholique par rapport à l'ordre du salut formulé par les

livres symboliques de son église. Ses jugements sur les

mystiques, sur Tauler en particulier, sont singulièrement flottants
et présentent des inconséquences étonnantes. Tantôt il les

déclare parfaitement d'accord avec Luther sur la vérité capitale

de la justification par la foi; tantôt il leur reproche de

manquer, quant à la voie du salut, de la simplicité évangélique.
Il se méfie d'Antoinette Bourignon parce qu'elle insiste trop
sur la lumière intérieure, et de Poiret à cause de ses principes
quiétistes qui, dit-il, prédisposent au papisme. Mais d'autre
part il est tout indulgence pour un Hohburg qui traite sa propre
église de Babel, et pour les disciples de Schwenkfeld qui étaient
de francs sectaires.

Vis-à-vis de Jacob Böhme il observe également une neutralité

plutôt bienveillante. Il a toujours refusé de se prononcer
nettement sur son compte. Ses disciples comme ses adver-



300 ALBRECHT RITSCHL

saires eurent beau le mettre en demeure de leur dire s'il le
reconnaissait pour un « esprit d'erreur » ou pour un docteur

venu de Dieu, toujours il répondit d'une manière evasive,
alléguant la difficulté de bien saisir la pensée de ce théosophe et le
fait qu'il n'avait lu qu'une partie de ses écrits. Spener aurait
eu pourtant des motifs pressants de se mettre au clair sur la
vraie valeur de ces spéculations, puisque nombre de ses

disciples manifestaient de vives sympathies pour le cordonnier de

Görlitz. Si son titre de docteur en théologie ne l'obligeait pas
à se prononcer, sa qualité de chef de parti ne lui en faisait-elle

pas un devoir? Et s'il ne pouvait parvenir à comprendre la

théologie de Böhme ni sa cosmologie chimique, ne connaissait-il

pas du moins son '<. Chemin qui mène à Christ? i> Ne
savait-il pas que les idées du philosophe teuton touchant la
pratique de la vie chrétienne favorisaient l'indifférence en
matière d'Eglise

Sur ce point, il faut le dire, Spener a fait preuve d'un manque
de franchise, ou du moins d'une regrettable indifférence. Pareille
attitude se conciliait mal avec le soin qu'il prenait d'affirmer
son orthodoxie luthérienne et son attachement à l'Eglise. Par
cette suspension de jugement, qui équivalait à un brevet de

tolérance, il a largement ouvert aux sectaires les portes de

l'église luthérienne, et qui plus est, il a mis à leur disposition
un puissant moyen de propagande dans les conventicules fondés

par lui.

Les historiens n'ont pas assez remarqué ce fait que Spener
a donné la première impulsion à un mouvement religieux qui
au fond lui était étranger. Il fait époque dans l'histoire de la
piété par l'établissement des conventicules, mais il n'a pas su

leur imprimer le cachet de sa personnalité, il n'a pas réussi à

les pénétrer de son esprit au point de les faire servir au but
qu'il avait en vue en les fondant. Au bout de peu d'années il
en est sorti quelque chose de contraire à ses intentions, et
cela en partie par la logique inhérente aux choses, en partie par
suite de l'intrusion d'éléments sectaires. Si ce fait est généralement

méconnu par les modernes historiens du piétisme, en der-



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 301

nier lieu par Kramer, le biographe d'Aug. Herrn. Francke (1880),

il n'avait pas échappé à quelques-uns des contemporains de Spener.

L'un d'eux, dans une épître rimée publiée d'abord sous le

pseudonyme d'Orthodoxophilus, explique très bien, quoiqu'en
des vers pitoyables, que si Spener est suspecté d'être un fauteur
de nouveautés, s'il a encouru le reproche d'avoir démérité de

son église, il ne doit s'en prendre qu'à son extrême indulgence
pour tous les esprits extravagants.

Cependant ce n'est pas d'une manière indirecte seulement,

par excès de tolérance à l'égard des courants d'idées sectaires

ou indifférentistes, que Spener a compromis son église tout en

contribuant à dévoyer ses collegia pietatis. Entraîné par la chaleur

de la dispute, oubliant la modération dont il avait fait
preuve dans ses premiers écrits, il donna par son exemple et

par des discours imprudents le signal d'une agitation qui devait

avoir pour effet de livrer à des mains fort peu compétentes
cette réforme de l'Eglise pour laquelle il avait déclaré n'être
lui-même pas qualifié.

On l'entend soupirer plus d'une fois après la prétendue
pureté des églises apostoliques. Il pose en fait que l'immense

majorité des membres de l'Eglise sont « en dehors de la

grâce. » Il en vient même à dire que l'église luthérienne participe

aussi à la corruption de Babel. La plupart des pasteurs
sont des hommes charnels qui négligent leur devoir, ne
cherchent que leur intérêt et n'entendent rien à la saine
doctrine qu'ils sont chargés d'enseigner. A ces théologiens irré-
générés il oppose ses propres adhérents comme étant seuls
des prédicateurs dignes de confiance, et il invite ces derniers
non seulement à travailler à la réformation de leurs paroisses

respectives, mais à soumettre au public leurs projets de réforme

pour l'Eglise, son culte, sa constitution. A mesure qu'il s'aliène
les sympathies des corps ecclésiastiques et des facultés de

théologie, il cherche en retour à placer les intérêts de ses
partisans sous la protection des princes et des gouvernements,
c'est-à-dire de ce même pouvoir civil qu'au début il avait rendu

responsable, au même titre que le corps pastoral, de la
décadence de l'Eglise. Sous ce rapport ses disciples les plus



302 ALBRECHT RITSCHL

proches, ceux de l'école de Halle, n'ont que trop fidèlement
suivi ses traces et par là ils ont contribué pour une bonne part
à la prépondérance croissante du gouvernement sur le clergé,
de l'Etat sur l'Eglise.

Il résulte de ces indications que, par l'effet de la polémique,
Spener abandonna de plus en plus le point de vue aussi conservateur

que possible où il s'était d'abord placé. Par une
conséquence logique, grâce à ses collegia pietatis établis, en vue de

la reformation de l'Eglise, à côté et en dehors des organes
réguliers de cette même église, il devint contrairement à ses

propres intentions l'auteur d'un mouvement qui tendait à sa

désorganisation. Il a toujours nié, sans doute, d'avoir donné le

jour à ces dissidences. Mais il a beau s'en défendre. Les faits

sont là.

Souvent, depuis Spener jusqu'à nos jours, on en a appelé en

faveur des collegia pietatis à certain passage de la « Messe

allemande ou ordre du service divin, » dans lequel Luther
exprimait le vœu pie de voir s'établir une société des âmes

d'élite, des chrétiens vraiment dignes de ce nom. On a l'air
d'en conclure que le réformateur avait proclamé et comme
sanctionné d'avance les droits du piétisme dans l'église. Mais

pourquoi négliger systématiquement de rappeler le motif pour
lequel Luther n'a pas donné suite à ce projet c'est qu'étant
donné le caractère allemand, il craignait qu'il n'en résultât des

coteries et des schismes.

L'esprit de coterie et de schisme ne tarda pas, en effet, à se

manifester dans le cercle des disciples immédiats de Spener.
Dans une lettre apologétique de l'an 1680, il conteste positivement

qu'il y ait dans son collège des séparatistes. Cependant on
sait positivement que dès 1676 un de ses partisans les plus en

vue s'abstenait, par principe, de prendre la cène. Dès la fin de

1683 Spener est obligé de reconnaître ce qu'il avait encore nié
trois ans auparavant, ce qu'on avait, paraît-il, réussi à lui
cacher jusque-là, c'est qu'il s'était produit un schisme parmi les

membres de son conventicule. Un certain nombre d'entre eux
avaient abandonné les assemblées depuis qu'elles étaient
transférées au temple. Ces séparatistes se répandaient en critiques



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRLENNE 303

amères sur le tiers et le quart, tant laïques que pasteurs. Us se

retiraient de lacènepournepas communier avec des gens qu'ils
ne pouvaient considérer comme devrais membres du corps de

Christ. A leurs yeux, celui-là seul avait le droit de se dire
assuré de sa foi, qui avait passé par le « combat de pénitence,»
par « l'anéantissement. » C'était sans doute déjà sous leur
influence, sous la pression exercée par eux, que la méthode
consistant à cultiver le sentiment, la joie du salut, la béatitude
anticipée, au détriment de la sanctification active, avait pris le
dessus dans les réunions des piétistes de Francfort C'est contre

eux que Spener dirigea son écrit déjà cité : Abus et vrai
usage des plaintes concernant le christianisme corrompu. Pres-

qu'au même moment, vers la fin de 1684, paraissait un «

Discours sur la question de savoir si les élus sont nécessairement
tenus de se rattacher à l'une des églises ou des religions (c'est-
à-dire confessions) actuellement existantes. Pour être communiqué

aux seuls enfants de Dieu. » Malgré la note de l'éditeur,
destinée à voiler l'origine de cet écrit, il est aisé de voir que
c'était un factum de provenance böhmiste. Selon toute probabilité,

il avait pour auteur un certain Zimmermann, originaire
du Wurtemberg. Ce personnage, récemment déposé du ministère

dans sa patrie, était à ce moment-là en séjour à Francfort,
chez le chef des séparatistes. Après avoir présidé pendant quelques

années les conventicules de Hambourg, il mourut en

1697, à Rotterdam, la veille de son départ pour la Pensylvanie
où il comptait s'établir avec quelques adeptes.

Tout porte à croire que cette séparation francfortoise fut
l'effet, non d'une influence ou d'un exemple du dehors, mais
d'un mouvement spontané. Spener est sans doute dans le vrai
lorsque, dans une lettre de l'an 1700 où il jette un coup d'œil
rétrospectif sur ces événements de 1683 et 1684, il attribue le

fait à «un manque de patience, comme il arrive aisément ou

presque toujours quand on veut pousser les gens, avec une
insistance particulière, à mener réellement une vie en Christ. »

Ce n'en fut pas moins aux yeux de Spener un vrai malheur.
« Ce malheur, — il n'hésite pas à le dire dans la préface au

troisième volume de ses Bedenken, — arrêta du coup la belle



304 ALBRECHT RITSCHL

œuvre dans sa croissance, » de sorte que jusqu'à son départ

pour Dresde, en 1686, il lui fut impossible de la remettre en

son premier état. Peu après son avancement à ce nouveau
poste, écrivant à l'un des séparatistes, il n'est même pas loin
de désespérer de l'œuvre qu'il avait tant choyée.

Et qui était donc l'auteur de ce mouvement dissident? C'était
celui-là même qui avait engagé Spener à établir son collegium:
Jean-Jaques Schütz, un avocat fort riche et très cultivé, de qui
Spener confesse avoir appris en fait de christianisme plus que
personne n'a jamais pu apprendre de lui-même. C'est lui qui,
dès 1676, avait cessé de s'approcher de la table sainte ; lui,
sans aucun doute, que Spener voulait désigner en parlant dans

son apologie de l'an 1680 d'un juriste qui avait pris le parti de

restreindre ses affaires pour se vouer plus complètement à ses

intérêts spirituels; lui, encore, qui aura patronné dans le con-
venticule de Francfort le genre de piété que nous y avons vu
fleurir en dépit de Spener. On aurait tort d'alléguer contre cette
dernière supposition le fait que Schütz est l'auteur du magnifique

cantique Sei Lob und Ehr' dem höchsten Gut, qui n'offre
pas trace de sentimentalisme malsain ni de subtil mysticisme.
Nous avons déjà eu l'occasion de voir que les chantres de

l'amour sentimental et mystique étaient capables, dans l'occasion,
d'exprimer en termes excellents une énergique et virile
confiance en Dieu. D'un autre côté, on a fait la remarque que ce

sont précisément les juristes qui cherchent volontiers dans la

religion un intérêt qui fasse diversion à la nature quelque
peu prosaïque de leurs occupations professionnelles. Comment
Schütz s'y était-il pris pour entraîner dans son orbite une frac •

tion considérable de la congrégation spénérienne? Les

renseignements nous font défaut sur ce point. Il est probable qu'outre

la piété de cet homme et l'ascendant de son caractère, sa

position sociale et sa fortune n'auront pas manqué d'exercer
un certain attrait. Spener fit son possible pour le faire revenir
de sa dissidence. Ce fut en vain. Schütz est mort dissident en
4695. Ajoutons qu'après sa mort ses partisans rentrèrent dans
le giron de l'Eglise.



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 305

S'il est vrai, — et il n'y a pas à en douter, — que le séparatisme

a été à Francfort même le fruit du collegium pietatis établi

par Spener, on est amené tout naturellement à se demander

si cette institution, telle que l'avait conçue son auteur, est

en un rapport normal, soit avec la constitution de l'église
luthérienne, soit avec le but d'une réforme de cette église.

Quand il serait démontré qu'en établissant ses assemblées

particulières Spener avait introduit clans son église une institution

empruntée à l'église réformée, il ne s'ensuivrait pas
encore que par ce fait il se fût mis en opposition avec le
luthéranisme. Mais, quoi qu'on en ait dit, la chose n'est rien moins

que démontrée. Sans doute, l'exemple des conventicules qui
fonctionnaient dans l'église des Pays-Bas n'avait pas été sans

influence sur Spener et sur ses amis. Néanmoins les collegia
dont le pasteur de Francfort fut l'organisateur diffèrent de ces

conventicules en un point essentiel. Us n'avaient pas le cachet

spécifiquement réformé ou, pour parler plus exactement,
calviniste, qu'imprimait aux réunions des «Fins» de la Hollande
le soin jaloux avec lequel on y veillait au maintien de la discipline

ecclésiastique.
Il n'y avait rien non plus de contraire en principe au

caractère de l'église luthérienne dans l'idée choyée par Spener

que ses collegia seraient pour le «tiers-état» une école où

il se formerait à concourir un jour avec les deux autres états au

plus grand bien de l'Eglise. Ne statuait-il pas dans ses Pia
desideria que les assemblées seraient placées sous la direction du

pasteur? Ne faisait-il pas la réserve expresse que, contrairement

à la concession faite par Luther dans sa Messe allemande,
les membres des ecclesiolce ne célébreraient pas entre eux la
sainte cène?

Voici plutôt en quoi l'innovation introduite par Spener prêtait

le flanc à la critique au point de vue de son église : partant
du principe que de telles assemblées, établies sur le modèle
de l'église apostolique, reposaient sur «un droit fondamental
des chrétiens, » il contestait au gouvernement civil toute espèce
de compétence à leur égard. Ces collegia qui, dans sa pensée,
devaient préparer une réforme de la constitution ecclésiastique,

THÉOL. ET PHIL. 1885. 20



306 ALBRECHT RITSCHL

il les constituait en dehors et à côté des formes légales de

l'Eglise. Spener oubliait que le magistrat est précisément dans

l'église celui des « états » qui est chargé de veiller au droit, à

l'ordre juridique, et que tous les droits dits fondamentaux ne

peuvent déployer d'effets juridiques que s'ils sont compris dans
l'ordre légal, dans l'organisme constitutionnel de l'église.
Ensuite, semblable en cela au pietiste hollandais Lodensteyn,
Spener prétendait se modeler sur l'église apostolique. Il ne

voyait pas qu'octroyer une (prétendue) institution de l'église
du premier siècle à l'église luthérienne, qui s'était formée et
était appelée à vivre dans de tout autres conditions, c'était
travailler non à réformer sa constitution, mais à la disloquer. C'est

ce que les faits ne tardèrent pas à mettre en évidence. La logique

inhérente aux choses fut plus forte que les bonnes intentions

qui animaient le fondateur des « collèges de piété. »

Deux ans ne s'étaient pas écoulés depuis la publication des

Pia desideria que Spener admettait déjà dans une de ses

« consultations » que les assemblées pouvaient se réunir sous
la présidence d'un simple candidat, qu'elles pouvaient même
se composer exclusivement de laïques et que des femmes y
pouvaient porter la parole. Au lieu donc de se préparer à agir
de concert avec les deux autres états, les membres des conventicules

prirent l'habitude de se passer de leur concours.
Plusieurs même en vinrent bientôt à se considérer eux et leurs
pareils comme les seuls vrais dépositaires des droits de l'Eglise.
De là à la séparation il n'y avait plus qu'un pas. Il suffisait pour
cela qu'aux dispositions que nous venons d'indiquer vînt se

joindre l'aversion pour une église dont les déficits religieux
et moraux n'étaient que trop réels et qu'on ne se faisait pas
faute d'étaler au grand jour.

Il y a plus. Les conventicules, établis pour servir à la
réforme de l'Eglise, n'ont pas seulement, par une pente naturelle,

prédisposé leurs membres au séparatisme, ils devaient
aussi, par une conséquence non moins naturelle, les porter à

l'indifférence envers les limites qui séparent à bon droit les

églises et les confessions les unes des autres. Dans une lettre
de 1677, Spener se fait gloire du succès qu'avait son entreprise,



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 307

non seulement auprès des luthériens, mais parmi les réformés

et même les papistes. Il sait qu'à Francfort les assemblées sont

régulièrement fréquentées par des réformés et il s'en réjouit.
Nul doute que si des adeptes de Böhme, de Schwenkfeld, de

Fox s'y fussent rencontrés, il en eût éprouvé la même satisfaction.

Et cependant c'était en vue de son église, c'était dans
l'intérêt de l'église luthérienne, et d'elle seule, que Spener prétendait

avoir institué ses assemblées privées.
La pratique encore ici ne répondit guère à la théorie. En fait,

les collegia pietatis étaient neutres vis-à-vis des différences
confessionnelles de ceux qui venaient s'y édifier, et le genre de

piété qu'on y cultivait était assez analogue à celui qui, depuis
plus ou moins longtemps, s'était acclimaté dans les congrégations

sectaires des schwenkfeldiens et les groupes quelque peu
suspects des böhmiens. Après tout, se disaient les habitués de

ces conférences pieuses, il importe assez peu qu'on appartienne
extérieurement à telle église ou à telle autre. Spener lui-même,
dans deux de ses Consilia de la même année 1677, confesse à ses

correspondants que les discussions sur les divergences doctrinales

et le soin qu'on met à formuler des articles de foi
auxquels les gens du peuple n'entendent rien, sont de nulle valeur.
Au siècle apostolique, dit-il, on ne regardait qu'à la sincérité
de la foi et à la charité sans hypocrisie qui en découle.

Comment n'être pas frappé de la ressemblance entre un

pareil langage et celui que devaient faire entendre peu après

Spener les apôtres de VAufklärung Ce n'est pas la première
fois, on s'en souvient, que nous sommes appelés à constater

une secrète parenté entre ces deux tendances en apparence si

dissemblables : le piétisme et le parti dit des lumières.
Précédemment elle s'était révélée à nous à propos des idées de Spener

sur les rapports entre la foi et les œuvres, maintenant c'est à

l'occasion de l'indifférence dont la piété des conventicules
faisait preuve à l'endroit des particularités confessionnelles, des

types doctrinaux des différentes églises. Cette affinité avec le

latitudinarisme rationaliste ne devait pas tarder à s'accentuer
chez une partie des piétistes. Quelques-uns, ceux qu'on pourrait

appeler les radicaux de l'école, offrent dans leurs écrits et



308 ALBRECHT RITSCHL

leur conduite un curieux mélange de rationalisme et de
mysticisme.

Chez Spener lui-même, il est vrai, on ne découvre qu'un
premier acheminement dans ce sens. Aussi n'est-on pas trop
surpris de le voir patronner dans son milieu certaines pratiques
superstitieuses que VAufklärung arrivée à sa pleine éclosion
devait repousser bien loin d'elle. Nous avons spécialement en

vue ici la coutume d'ouvrir la Bible au hasard pour en tirer des

oracles, l'usage de la consulter « à l'aide du pouce » (däumeln).
L'histoire de la vie de Spener en offre plus d'un exemple

mémorable. Lorsqu'en 1686 il reçut l'appel pour le poste de

Dresde et qu'après avoir pesé le pour et le contre il ne sut à

quel parti s'arrêter, il commença par soumettre au magistrat
la question de savoir si, oui ou non, cet appel venait de Dieu.
L'autorité francfortoise ayant décliné l'honneur et la responsabilité

d'une semblable décision, il s'adressa à cinq théologiens

qui furent d'avis que les raisons alléguées pour l'affirmative

l'emportaient sur les autres. Or la lettre par laquelle il leur
demandait leur avis portait en post-scriptum que, le lendemain
du jour où la vocation lui était parvenue, l'aînée de ses filles
avait ouvert son Nouveau Testament, « comme, avec ma
permission, mes enfants ont coutume de faire, non pour scruter
l'avenir, mais pour se récréer ensemble, » et qu'elle était tombée
sur Actes VII, 3, et au revers du feuillet, à l'endroit correspondant,

sur le verset 10 du même chapitre. A quoi était venu
s'ajouter que plusieurs de ses auditeurs, instruits de la chose,
avaient trouvé des passages tout à fait concordants. Une dame
de bonne famille, raconte un des biographes de Spener, chez

laquelle il logea pendant qu'il était en route pour Dresde,
ouvrit pareillement sa Bible dans l'espoir d'y trouver une parole
qui fût de nature à le conforter, et elle tomba sur Zach. IV, 7,
d'où il conclut qu'une humiliation lui était réservée après
l'élévation dont il allait être l'objet. Des cas très analogues se

produisirent plus tard, lors de son appel à Berlin. Il ne ressort
pas de ces indications que Spener ait personnellement pratiqué
cette méthode de 1' « ouverture de la Bible », mais bien qu'il
l'a autorisée chez les siens et qu'il y attachait du prix. Elle



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 309

paraît avoir été assez généralement en usage dans les cercles

qui le reconnaissaient pour leur directeur, sinon pour satisfaire

la curiosité relative à l'avenir, du moins pour obtenir par
ce moyen des déclarations divines au sujet d'une décision prise
ou à prendre.

La coutume de chercher à livre ouvert des oracles dans la

Bible a été dès le début un des signes distinctifs du piétisme.
On en trouve, il est vrai, quelques traces isolées déjà avant
cette époque. Mais la désapprobation dont elle fut l'objet de

divers côtés, le titre de « nouveauté » qui lui fut donné, prouvent

qu'elle n'était pas de tradition dans le protestantisme
allemand. Pour apprécier cette méthode à sa juste valeur, il faut

remonter jusqu'à ses origines.
LesPiomains, au temps des Césars, avaient coutume de chercher

des oracles dans des livres, de préférence dans les poètes,
et particulièrement dans les œuvres d'Homère et de Virgile.
C'est en suivant la même méthode qu'Augustin, comme chacun

sait, trouva dans la Bible le texte qui le décida à entrer dans

l'Eglise. Il nous apprend que ce procédé était en usage parmi
les chrétiens de son temps et il l'approuve, à condition qu'il ne
soit pas mis au service d'intérêts purement mondains. Une
série d'indices prouvent que l'usage s'est maintenu, en occident

comme en orient, jusqu'au XVe siècle. François d'Assise,

pour ne citer que ce seul exemple, fit dépendre d'un oracle

tiré du missel le choix de son premier disciple. — A l'époque
de la Renaissance on en revint aux sortes Virgiliance. Pétrarque

ayant gravi un jour, c'était en 1336, une montagne près
d'Avignon, feuilletait les Confessions d'Augustin et, tout en

admirant la vue, il tomba, à sa grande surprise, sur Conf. X, 8,

où l'auteur oppose à l'admiration qu'on voue aux grandes
scènes de la nature le peu de disposition qu'ont les hommes à

contempler leur propre intérieur.—Depuis lors plus de deux
siècles s'écoulent jusqu'à la réapparition de ce genre d'oracles
avec le piétisme naissant. Mais chez un homme comme Spener
la chose est historiquement plus difficile à expliquer que chez

un François d'Assise, qui agissait sans doute sous l'influence
d'une superstition populaire, ou chez un Pétrarque pour qui il



310 ALBRECHT RITSCHL

n'y avait là, évidemment, qu'une sorte de récréation esthétique.

N'est-il pas permis de supposer que la disposition à chercher
des oracles dans des livres entourés d'une vénération religieuse,
que l'on voit paraître ainsi à diverses époques, lors de
l'établissement de l'empire romain, aux jours de la Renaissance,
au début du mouvement pietiste, que cette disposition est en

rapport avec certaines analogies que ces époques présentent
entre elles au point de vue de la culture et de l'état des esprits?
Ce sont des époques de transition, où les esprits étaient comme
en suspens entre des impulsions diverses, ballottés par des
courants opposés. D'un côté, on se sentait encore enchaîné par la

puissance d'une tradition et d'une coutume religieuse officielle,
mais en même temps on était sur le point de s'engager dans

une voie nouvelle dont il était impossible de prévoir les

conséquences et d'apercevoir distinctement le terme. De là une
incertitude, une inquiétude d'où l'on cherchait à sortir en
rassurant par cette sorte d'oracles son esprit ou son cœur au sujet
du cours du monde et de la direction des événements.

Le fait que Spener et ses fidèles ont eu recours à ce mode
de consultation de la divinité est en relation directe avec la
tendance qui portait le piétisme allemand au-devant de

VAufklärung. Le subjectivisme, chez eux, n'est pas encore émancipé,

il plie sous le poids de l'autorité qu'exerçait encore à cette

époque la règle ecclésiastique. Mais déjà c'en est fait de cette
confiance simple et naïve dans le gouvernement providentiel
du monde qui, selon la doctrine des réformateurs, découle pour
le fidèle de la réconciliation des hommes avec Dieu par Jésus-

Christ. Pour y suppléer, on cherche le repos de son cœur et

la fermeté de son âme dans le recours à une pratique artificielle
de la confiance en Dieu.

Nous ne pousserons pas plus loin l'analyse de l'œuvre historique

de M. Ritschl. Quelques mots seulement pour conclure
cette étude.

Le piétisme, tel qu'il s'est développé dans les assemblées

inaugurées par Spener, ne diffère guère, en somme, du mouve-



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 311

ment qui s'était produit depuis Lodensteyn au sein de l'Eglise
réformée. Malgré la différence des points de départ, c'est en

Allemagne comme en Hollande la même recherche d'une
sentimentale béatitude chez les uns, la même inquisition scrupuleuse

de soi-même chez les autres, la même tendance enfin
à la séparation complète ou partielle d'avec l'Eglise.

Voici cependant une dissemblance qu'il importe d'autant plus
de signaler qu'elle a été généralement méconnue jusqu'ici.
Lodensteyn, l'auteur du piétisme réformé, a été lui-même le
premier pietiste parce qu'il a donné personnellement l'exemple de

la piété quiétiste, légale et à moitié séparatiste qui eut pour
berceau les conventicules des chrétiens rigoristes d'Utrecht.
Spener, au contraire, bien qu'il soit devenu par ses collegia

pietatis la cause occasionnelle du piétisme dans l'Eglise
luthérienne, ne peut pas être considéré comme ayant été lui-même
pietiste.

Sans doute les attaques auxquelles il fut en butte, surtout
depuis son établissement à Dresde, les polémiques souvent
passionnées auxquelles ses projets de réforme ont donné lieu,
eurent de bonne heure pour effet de faire prendre le change à

l'opinion publique sur la position personnelle de Spener et sur
ses véritables intentions. Sans doute encore que Spener lui-
même, par sa manière de se défendre, a donné une apparence
de raison à cette confusion entre sa personne, ses propres
aspirations, l'œuvre de réforme telle qu'il l'avait lui-même conçue,
et ce que cette œuvre était devenue par tout un concours de

circonstances, en partie indépendantes de sa volonté. Il n'est

pas douteux, enfin, que Spener a hâté l'éclosion du piétisme
sous ses formes les plus variées, soit par son enseignement sur
certains points de doctrine tels que la foi active, la théologie
des régénérés, l'état glorieux de l'Eglise dans un avenir plus ou
moins prochain ; soit par sa tolérance pour des idées sectaires

qui lui étaient au fond antipathiques, et sa déférence pour la

piété mystique qui lui était personnellement étrangère; soit
enfin par le fait que ses collegia étaient établis en dehors des

cadres constitutionnels de l'Eglise, sans rapport organique avec
ses institutions.



312 ALBRECHT RITSCHL

Toujours est-il que Spener était dans son droit quand il distinguait

nettement ses principes personnels des éléments qui
étaient venus se mêler à son œuvre et en accaparer la direction,
de manière à en faire tout autre chose que ce qu'il avait rêvé
dans ses pieux désirs. Si la piété des conventicules était restée

au niveau qui répondait aux vues de leur fondateur et à son

exemple personnel, si elle avait pu continuer partout à s'exercer

et à se mouvoir dans les limites où on la vit se maintenir
dans quelques-uns des cercles laïques demeurés sous son

influence, jamais le sobriquet de piétisme n'eût acquis dans l'histoire

la bruyante célébrité à laquelle il est parvenu.
V. R.


	Le piétisme dans l'église luthérienne des XVIIe et XVIIIe siècles : d'après Albrecht Ritschl. Partie 2

