
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1885)

Artikel: Deux nouvelles "Vie de Jésus"

Autor: Robert, E. / Pressensé, Edmond de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379359

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379359
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DEUX NOUVELLES « YIE DE JÉSUS »
»

L'une des principales tâches assignées à notre époque est
d'arriver à une connaissance approfondie de la carrière du
Sauveur, de son caractère moral, de sa personne et de son
oeuvre. Nous n'en voulons d'autre preuve que les innombrables
« Vie de Jésus » qui ont paru successivement dès le commencement

de ce siècle, s'eiïbrçant à des points de vue variés et
souvent fort opposés, de résoudre le grand problème. Schleiermacher,

l'initiateur de la théologie moderne, a frayé la voie
dans cette direction comme dans beaucoup d'autres. Son
premier essai toutefois a échoué par suite d'une contradiction
intérieure flagrante. Admettant la parfaite sainteté du Christ, son
caractère moral exceptionnel et unique, il repousse de parti
pris les récits miraculeux renfermés dans les évangiles; comme
si, après avoir acceplé le surnaturel à sa plus haute puissance,
on pouvait encore le marchander dans le détail. Neander, placé
au point de vue de la foi évangélique, franche et éclairée,
demeure à bien des égards un modèle à imiter. Cependant la
critique littéraire des textes était encore trop imparfaite de son

temps pour qu'une image suffisamment nette du fils de Marie

pût s'en dégager. Il fallait d'abord étudier les sources. Il est
vrai que les premiers travaux entrepris dans ce sens ont peu
contribué à faire avancer la question. Animée d'un esprit de

négation, la critique pendant le premier tiers de notre siècle

1 Edmond de Pressensé, Jésus-Christ, son temps, sa vie, son œuvre.
Septième édition, revue et augmentée. Paris 1884. — Bernard Weiss, Das
Leben Jesu- In 2 Bänden. Berlin 1882.

THÉOL. ET PHIL. 1885. 16



242 E. ROBERT

n'a guère eu pour résultat que d'entasser ruines sur ruines.
On se souvient encore de l'émotion produite en 1835 par la
« Vie de Jésus » de Strauss, qui entre autres prétentions émettait

celle de résumer en un tableau définitif les données
scientifiques acquises jusqu'alors. L'existence de Jésus-Christ se
dissolvait dans ce livre en une série de mythes et de légendes;
à peine pouvait-on trouver encore, à travers ces nuages
brillants, fruits supposés de l'imagination populaire, quelque
terrain solide de réalité historique. A peu près à la même époque,
l'école de Baur arrivait à un résultat analogue par des voies
différentes. Appliquant à l'origine de l'Eglise les fameuses
règles de la logique hégélienne, elle voyait dans le judéo-christianisme

de Pierre et de Jacques la thèse primitive et conservatrice,
dans la doctrine de Paul, un contraste violent, source de luttes
ardentes et de longues discussions, et enfin dans la plupart
des écrits du Nouveau Testament, en particulier dans les évangiles,

une conciliation entre ces deux tendances opposées,
synthèse qui aurait donné naissance à l'Eglise catholique des

premiers siècles.
Ces deux écoles, celle de Strauss et celle de Tubingue, pour

se soutenir, devaient faire une même supposition historique,
à savoir que les évangiles auraient été composés à une époque
très tardive, tout au moins dans la première moitié du second

siècle. Le mythe ne saurait en effet se former lorsque les témoins
oculaires des événements vivent encore. Deux ou trois
générations sont nécessaires à son élaboration. Et la lutte entre les

tendances contradictoires devait durer tout aussi longtemps
avant d'aboutir à une solution pacifique. Mais l'examen attentif
des sources, le témoignage des Pères de l'Eglise, les preuves
internes et externes, ont établi jusqu'à l'évidence que l'apparition

des évangiles ne saurait en aucune manière être
transportée dans le second siècle. Les synoptiques ont été composés

au plus tard entre l'an 65 et l'an 80, et l'évangile de Jean lui-
même, autrefois si contesté, est reconnu comme n'étant pas

postérieur à la fin du premier siècle. Ces faits, à peu près
unanimement admis de nos jours par les critiques, font évanouir

comme les brouillards du matin toutes ces hypothèses néga-



DEUX NOUVELLES « VIE DE JÉSUS » 243

tives, si savamment construites et si pompeusement annoncées

comme étant le dernier mot de la science religieuse.
Entièrement revenu de ce système de suppositions

ingénieuses, mais dépourvues de fondement, on a soif maintenant
de données positives et de réalité historique. On tient à serrer
de près la personne de Jésus, à la voir vivante et agissante au
milieu de ses contemporains, à la replacer dans son cadre

primitif et vrai. C'est là l'esprit qui domine toutes les recherches

entreprises à nouveau dans ces dernières années. Mais il
faut encore distinguer de nos jours dans ce courant général
des travaux, deux tendances bien différentes, l'une rationaliste,
l'autre évangélique. A la première appartient Keim, par exemple,

dont la très remarquable étude témoigne d'un grand
respect pour le caractère de Jésus-Christ et d'un sens historique

très affiné. La pierre d'achoppement de cette école, ce

sont les nombreux miracles que rapportent les évangiles et que,
par suite d'un parti pris peu scientifique, elle écarte à priori.
Pour échapper à ces récits et à ces témoignages dont les
documents primitifs sont remplis, deux issues seulement se présentent

: ou atténuer les faits, chercher à les expliquer par des

voies naturelles, et l'on retombe dans les platitudes de l'ancien
rationalisme de Paulus; ou suspecter le caractère moral de

Jésus et de ses témoins qui auraient été des imposteurs,
extrémité qui n'a pas fait sourciller M. Renan, mais devant
laquelle reculent encore des écrivains plus sérieux et d'un sens

religieux plus élevé.

L'école évangélique, elle, dégagée de toute opinion
préconçue, de tout dogmatisme négatif aussi bien qu'orthodoxe,
profite des expériences de ses devancières. Avec Baur et ses

adhérents, elle sait reconnaître l'originalité des divers évangiles;

avec le rationalisme moderne, elle veut contempler un
Christ vivant et vrai, se détachant nettement sur le fonds
solide de l'histoire. Mais comme elle n'assigne d'avance aucune
limite arbitraire à ses résultats et à ses recherches, comme
elle accepte impartialement la vérité, quelque forme que celle-
ci revête, elle ne mutile pas la sainte figure du Rédempteur,
elle n'enlève pas d'une main profane l'auréole de majesté



244 E. ROBERT

divine que le Christ conserve et conservera toujours dans la
conscience de l'Eglise. A elle appartient sans contredit l'avenir
et le mot décisif.

Les deux ouvrages, inscrits en tête de cette étude, quoique
bien différents deforme et de méthode, sont inspirés au même
degré de ce souffle d'impartialité et de foi et font époque dans
la littérature déjà si abondante du sujet. Le « Jésus-Christ »

de M. de Pressensé n'a plus besoin d'être recommandé au
public religieux de France et du monde entier. Sept éditions
successives en moins de dix années, quatre traductions en
langues étrangères indiquent suffisamment à quel point il est

apprécié. « C'est le plus grand effort de ma vie intellectuelle
et morale », disait l'auteur lui-même, lors de l'apparition du
livre en 1865. Nous croyons en effet que la « Vie de Jésus »

sera le joyau le plus précieux de l'écrin littéraire si riche de

notre vénéré frère. La dernière édition seule Fischbacher,
1884) a été revue et augmentée. L'auteur dans l'intervalle
s'était livré à de vastes études philosophiques qui ont donné
naissance au livre bien connu : « les Origines » ; il en profite
pour refaire à fond son chapitre sur le surnaturel. Tandis que
précédemment il avait entrepris une réfutation en règle des
doctrines matérialistes et déistes, il serre de plus près son sujet
et fait toucher du doigt dans un examen attentif de la nature
humaine les éléments du surnaturel. Une introduction
lumineuse résume aussi en traits rapides les récents travaux sur
la personne du Sauveur. Du reste, nous n'avons plus à louer
le style vif et entraînant, l'abondance des renseignements, la
solidité des recherches scientifiques, comme aussi le coloris
poétique et l'élévation religieuse qui se font sentir d'un bout à

l'autre du volume. Il n'est pas un de nos lecteurs qui ne l'ait
entre les mains et qui, l'ayant lu, ne veuille le relire encore.

Le magnifique livre de Bernard Weiss, publié il y a deux ou
trois ans à peine, est encore peu connu et mérite d'être étudié
avec soin, en France comme ailleurs. Il est appelé à devenir
l'un des ouvrages classiques, indispensables sur la matière.
Fruit de vingt années d'études spéciales et persévérantes, il
renferme de tels trésors scientifiques, une telle abondance de



DEUX NOUVELLES « VIE DE JÉSUS » 245

matériaux, il épuise si bien le sujet, que la lecture en devient
à la fois attrayante au plus haut degré et laborieuse. Personne

n'a jamais étudié, comparé, classé, analysé les textes avec
autant de soin et de pénétration. Son « Marcus-Evangelium »

avait déjà donné le résultat de ses recherches au point de vue
critique; ici, nous avons l'image imposante du Sauveur, telle

qu'elle ressort, dans sa beauté plastique et pourtant surhumaine,
du cadre des récits sacrés. Ses conclusions pourront parfois
surprendre les personnes trop exclusivement attachées à la tradition

; mais, esprit positif autant que croyant, il n'émet rien
qui ne soit basé sur des données éprouvées et certaines. La

plupart de ses vues seront difficilement contestées par une
science impartiale. Son très remarquable ouvrage prouve du

reste, une fois de plus, que la foi n'a rien à perdre, mais au
contraire tout à gagner d'une recherche approfondie et loyale.

Ces deux livres dont nous venons de parler marquant une
étape, un point d'arrivée dans cette longue série des travaux
déjà accomplis sur la carrière de Jésus de Nazareth, nous
voudrions indiquer brièvement, en deux articles successifs, ce que
l'on peut considérer comme certain et définitivement acquis
dans ce domaine, autant que la certitude absolue est possible
en des matières si délicates. Le champ est immense, il faut se

borner. Une étude complète de la « Vie de Jésus » comprend
les points suivants :

1° Un tableau historique de l'état moral de l'humanité et

particulièrement du peuple juif, à la venue du Messie, et subsi-
diairement une appréciation des religions antiques ;

2° Des préliminaires philosophiques traitant spécialement
la question du surnaturel;

3° L'étude des sources;
4" La biographie même du Sauveur.
Nous laisserons de côté le premier de ces points, traité avec

beaucoup d'ampleur et d'autorité par M. de Pressensé. Il nous
suffira de constater que, selon les intentions de l'auteur,
l'originalité du christianisme, son entière indépendance des

religions naturelles qui l'ont précédé, apparaît dans cet exposé
avec une clarté parfaite. Aujourd'hui nous aborderons les deux



246 E. ROBERT

points suivants, la question du surnaturel et l'examen des sources,

renvoyant à plus tard, s'il plaît à Dieu, ce qui constitue le
cœur même du sujet, la personne et l'œuvre de Jésus-Christ.

I

Sans parler des sceptiques frivoles qui ne cherchent que des

excuses et des prétextes, la question du surnaturel est pour un
grand nombre d'esprits sincères une source de préventions
insurmontables. La résoudre d'une manière claire ou du moins
suffisante serait l'une des gloires de la théologie. Notre époque
a horreur de tout ce qui semble revêtir, à un degré si minime
que ce soit, quelque chose de magique, de merveilleux ou
d'arbitraire et ne veut admettre que des faits dûment constatés,
s'expliquant et se légitimant en quelque sorte par les lois qui
les régissent. Et quand on songe aux lourdes superstitions qui
pendant tout le moyen âge ont pesé sur l'humanité et paralysé
le développement de la raison, on doit reconnaître que tout
n'est pas à blâmer dans ce besoin de nos contemporains d'asseoir
leurs convictions sur des preuves solides et décisives.

Mais où notre génération est coupable, c'est de laisser
s'émousser en elle le sens moral au point de ne plus savoir
discerner entre la croyance stupide au merveilleux et le
surnaturel de l'Evangile. Aucune doctrine ne repousse l'arbitraire,
la magie grossière des thaumaturges, avec autant d'énergie
que la religion chrétienne. Les miracles dont elle parle, tous

empreints d'un caractère élevé de miséricorde et de sainteté,

sont soumis à des lois aussi rigoureuses que celles de la nature.
C'est la révélation d'un monde supérieur, celui de la charité,
qui a sa règle et son principe aussi bien que tous les autres
domaines de l'activité humaine.

La question du surnaturel en implique deux autres : sa

possibilité et sa réalité. Le surnaturel religieux et moral,
dépouillé de tout charlatanisme, œuvre de sainteté et d'amour,
tel que nous venons de le définir, est-il possible? Tout esprit
non prévenu n'hésitera pas à répondre affirmativement, à

admettre tout au moins qu'il vaut la peine d'examiner le

problème, de le sonder avec soin. Telle n'est pas l'altitude prise



DEUX NOUVELLES a VIE DE JÉSUS * 247

par la plupart des écrivains de nos jours. On ne discute plus
avec ceux qui croient au surnaturel, dit M. Renan ; les pays et
les classes qui l'admettent sont d'importance secondaire. A
cette assertion hautaine il n'y a qu'une réponse à faire : c'est
de contester nettement l'esprit scientifique à ceux qui se la

permettent. Vous niez par avance la possibilité de telle
manifestation supérieure dans l'ordre moral : de quel droit et au

nom de quel axiome? En restreignant de parti pris et sans
examen les limites du possible dans un tel domaine, vous faites de

l'arbitraire pur, vous imposez vos vues à l'histoire, vous lui dictez

d'avance les arrêts qu'elle doit rendre : disposition
absolument contraire aux principes universellement admis de la
méthode expérimentale. « Dès que la nature a parlé, dit
excellemment Claude Bernard, l'expérimentateur doit se taire. Il ne
doit jamais répondre pour elle, ni écouter incomplètement les

réponses. Dans la nature, l'absurde, selon nos théories, n'est

pas toujours impossible. » Cette remarque, si judicieuse en ce

qui concerne les sciences naturelles, s'applique avec la même

rigueur aux sciences historiques et morales. La méthode est

partout la même : examiner impartialement les faits. Il est vrai

que les facultés à mettre en jeu dans cet examen sont
différentes. Le semblable se perçoit par le semblable. Les réalités
du monde moral sont reconnues par les facultés morales et
religieuses ; mais ce sens supérieur, inhérent à la nature humaine
aussi bien que les dons de l'observation extérieure, paraît
singulièrement amorti chez un grand nombre de nos contemporains;

de là cette inintelligence complète des réalités
sublimes que la foi constate avec une entière évidence dans

l'Evangile. Un ambassadeur français racontant au roi de Siam
les merveilles de la civilisation européenne, décrivait entre
autres les plaisirs de l'hiver, le patinage sur la glace. Arrêtez,
lui dit alors le roi ; je vois bien ici que vous me débitez des

contes ; nous avons aussi de l'eau chez nous, nous avons des

hivers et cependant personne n'a jamais vu que l'eau devienne
dure comme de la pierre. Ainsi font la plupart des sceptiques.
Ne trouvant rien dans leur horizon moral qui ressemble au
caractère exceptionnel de J.-C, ils prennent simplement le



248 E. ROBERT

parti de le nier. Bien de plus antiscientifique assurément que
de faire de son expérience bornée la mesure de ce qui est ou
de ce qui doit être.

Ne pouvant amener les adversaires sur le terrain d'une
science vraiment désintéressée, force est bien aux apologistes
du christianisme de se placer sur le leur et c'est ce que fait
très vigoureusement M. de Pressensé. Prenant pour point de

départ une proposition téméraire de M. Renan, d'après laquelle
rien ne révélerait dans le monde une autre volonté que celle
de l'homme, il montre dans la nature humaine, microcosme
merveilleux auquel on peut tout ramener, les pierres d'attente
et les assises du surnaturel.

Tout d'abord l'homme est soumis comme l'atome, la nébuleuse,

le minéral, comme tout corps quelconque, aux lois

physico-chimiques qui régissent l'univers. Si elles agissaient
aveuglément, on pourrait n'y voir que la matière mue par
l'impulsion du hasard ; mais l'action de ces lois se fait toujours
avec poids et mesure, révèle un calcul et un art admirables. A
moins de dire que la matière a inventé le calcul et en surveille

l'application avec sagesse, il faut bien reconnaître déjà
derrière ces éléments inférieurs de notre organisme une intelligence

qui gouverne la nature et la contrôle.
Vient ensuite la vie, cette force mystérieuse qui fait que

l'être se nourrit, se reproduit, se renouvelle, en s'assimilant
certaines substances, en en écartant d'autres. Il n'y a pas de

milieu : ou la vie sort par évolution du monde inorganique,
ou elle est une création, une manifestation d'un pouvoir
supérieur. Tertium non datur. Or jamais jusqu'ici on n'a vu la

moindre parcelle de vie, pas même le moindre ferment sortir
d'un agrégat ou d'une combinaison chimique. Voici donc un
nouvel ordre de choses, un élément surnaturel par rapport à

la matière purement inorganique constatée au début.
Ceci s'applique à plus forte raison encore à l'intelligence et

aux aptitudes morales. « De tous les corps ensemble vous ne
tirerez pas un esprit, » a dit Pascal. De toutes les sensations,
de toutes les vibrations de l'éther transformées en vision ou

en audition, vous ne tirerez ni une pensée ni un mouvement



DEUX NOUVELLES « VIE DE JÉSUS » 2-49

d'affection désintéressée, encore moins la notion de l'infini
et de l'absolu- Ici encore, un commencement nouveau, un
domaine supérieur qui n'est point la résultante des données
préalables.

Il y a donc une série de créations successives, se

superposant les unes aux autres, sans troubler en rien leur
fonctionnement spécial. Chacune a ses lois, son développement
normal. Si le premier anneau de la chaîne nouvelle ne se

rattache pas aux enchaînements antérieurs, tous les autres s'y

engrèneront ensuite avec une parfaite régularité. Chaque création

nouvelle marque aussi un progrès vers la réalisation d'un
idéal plus élevé.

Qui peut prétendre que, par l'apparition de l'intelligence, la

série des interventions divines soit épuisée et qu'il n'y aura

pas dans l'histoire quelque commencement nouveau destiné à

compléter, à parachever l'ordre de choses antérieur L'homme,
qui se sent si imparfait, n'a-t-il pas au contraire l'intuition
d'un monde supérieur, celui de la sainteté où il est appelé à

entrer? Et quand il constate sa misère profonde, sa déchéance,
cause de tant de souffrances et de ruines, n'attend-il pas une
manifestation extraordinaire de Dieu qui soit pour lui la
délivrance?

En étudiant de près la nature humaine, nous constatons
donc non seulement la possibilité du surnaturel mais aussi sa

probabilité, puisque sans cela la création morale n'atteindrait
pas son but. Et cet élément nouveau, attendu, réclamé par la
constitution actuelle de l'homme, ne sera pas la suspension ou
le bouleversement des lois naturelles déjà existantes, mais un
ordre de choses supérieur, faisant suite à ceux qui l'ont
précédé, ayant comme eux sa législation et ses règles.

Au fond, il y a, nous semble-t-il, dans l'idée du surnaturel
une notion essentiellement relative. N'est-il pas plus simple
d'admettre une hiérarchie dans les lois morales comme dans
les lois physiques, hiérarchie qui veut que chacune d'elles
apparaisse à son heure, lorsque le travail antérieur indispensable

aura préparé sa venue? Au siècle dernier, l'idée de
transmettre une pensée en quelques secondes de Londres à New-



250 E. ROBERT

York ou de faire en un petit nombre d'heures le trajet de

Paris à Bordeaux eût été une folie. La découverte de forces,
jusqu'alors inconnues, a transformé les conditions économiques
et les relations entre peuples. Bien d'impossible à ce que, à

un moment donné de l'histoire, soit apparue une force morale
supérieure, propre à changer de même les conditions
religieuses de l'humanité et à l'élever à ses hautes destinées.

Quant à la réalité du surnaturel, c'est une question qu'on
devrait traiter, non dans les préliminaires mais à la fin d'une
biographie de J.-C. Si nous osions exprimer un vœu, ce serait
celui de trouver dans les conclusions des « Vie de Jésus, »

composées par nos éminents écrivains, un chapitre résumant
les principaux traits de la carrière du Sauveur et mettant en
relief surtout sa parfaite sainteté. Cette sainteté découle avec
tant d'évidence d'une étude approfondie de cette vie, unique
entre toutes, qu'elle devient pour nous, chrétiens, l'arme la
plus sûre, le principal bastion de notre forteresse. L'établir
nettement comme un fait, c'est prouver et démontrer le

surnaturel.

II

Un second travail préalable, nous l'avons vu, c'est l'étude
des sources où nous puisons les matériaux d'une biographie
du Seigneur, en d'autres termes, l'étude de nos quatre évangiles

canoniques, car les quelques allusions à la carrière même
de J.-C. qu'on trouve dans les autres écrits du Nouveau Testament,

chez l'historien Josephe et chez divers auteurs profanes
du premier siècle, ne fournissent aucun renseignement
supplémentaire.

Qui croirait à première vue que nos évangiles, si candides,
si pleins de fraîcheur, où la personnalité de l'auteur s'efface si

entièrement derrière la peinture objective des faits, présentent
le problème le plus ardu que la critique ait eu à élucider? On

créerait toute une bibliothèque de la masse d'ouvrages entrepris

pour expliquer leur origine et les particularités de leur
composition. Le problème est-il entièrement résolu? Nous ne
saurions le dire ; plusieurs éléments sans doute manqueront



DEUX NOUVELLES « VIE DE JÉSUS » 251

toujours. Cependant des recherches étendues et consciencieuses

comme celles de Bernard Weiss, recherches poussées

jusqu'à l'examen le plus minutieux des textes, jusqu'à l'analyse

comparative mot pour mot de tous les passages analogues,
ont fait faire un grand pas à la question ; sur la plupart des

points principaux, on est arrivé maintenant à des conclusions

qu'on peut envisager comme certaines.

Occupons-nous d'abord des synoptiques qui forment un

groupe à part bien caractérisé.
Personne ne conteste plus sérieusement que nos trois

premiers récits canoniques ne remontent même assez avant dans
le siècle apostolique. Les preuves externes et internes sont

trop irrécusables. Eusèbe, Origene, Clément d'Alexandrie,
Tertullien, Irénée sont unanimes dans leur témoignage. Justin martyr,

dont la conversion peut être placée vers l'an 132, nous
apprend que de son temps la lecture des « Mémoires des Apôtres »

faisait déjà partie intégrante du culte. Papias, l'un des Pères

apostoliques, parle des «Discours de Matthieu » et de l'évangile
de Marc. L'épître de Barnabas, découverte récemment dans le

couvent du Sinai et rédigée vers l'an 110 ou 114, cite un texte
de Matthieu avec cette formule : il est écrit ; d'où il résulte que
dès les premières années du second siècle nos évangiles
canoniques passaient déjà pour des écrits authentiques et inspirés.
Nous voici bien près de la date de leur composition.

D'autre part les preuves internes ne sont pas moins
décisives. Le style des synoptiques est chargé de locutions et de

tournures araméennes. C'est la langue que devaient parler
des habitants de la Galilée transportés dans des milieux grecs.
Un tel idiome aurait été tout aussi impossible au second siècle

qu'il ne le serait de nos jours de parler exactement le langage
des contemporains de Louis XIV. La fraîcheur des récits, la

vivacité merveilleuse du coloris trahit aussi d'une manière
indubitable des souvenirs récents, l'impression toute chaude

encore des événements. A la distance de deux ou trois
générations, l'histoire prend un ton didactique et se plaît dans les

généralités. Se figure-t-on un auteur du second siècle dépeignant

Jésus endormi dans la barque, la tête appuyée sur un



252 E. ROBERT

oreiller, ou rappelant le geste de l'aveugle de Jéricho qui jette
son manteau afin d'accourir avec plus d'empressement à l'appel
du Seigneur? Ces traits, nombreux dans les évangiles, révèlent
l'émotion naïve du témoin oculaire ou du disciple qui a

recueilli immédiatement ce témoignage.
La critique indépendante est donc tombée d'accord pour

placer la composition des synoptiques entre l'an 65 et l'an 80.

Cette date définitivement fixée, les difficultés que fait surgir
l'étude comparative des trois premiers évangiles ne sont pas

pour cela résolues. Us ont entre eux des ressemblances
frappantes : même plan général, même conception fondamentale
de l'activité du Messie, et dans plusieurs récits, une analogie
qui va jusqu'à la reproduction mot pour mot des mêmes

expressions. D'autre part, les divergences ne sont pas moins
étonnantes. Tel évangile renferme un long fragment absolument

étranger aux deux autres, et quand le même fait est

rapporté, il y a parfois entre les diverses relations des différences

presque inconciliables. D'où viennent ces analogies et ces

divergences? jusqu'à quel point les auteurs ont-ils connu
réciproquement leurs écrits et pu profiter les uns des autres?

Un examen attentif montre clairement que, contrairement à

l'opinion des Pères de l'Eglise qui plaçaient l'apparition des

évangiles dans l'ordre indiqué par le canon, c'est Marc qui a

débuté dans la carrière. Sa narration, riche en détails

pittoresques, porte au plus haut degré le cachet d'un œuvre originale,

de première main. On ne s'expliquerait pas non plus
qu'ayant eu sous les yeux les deux autres synoptiques, il eût
laissé entièrement de côté des fragments aussi importants que
ceux relatifs à la naissance du Christ. Il est facile ensuite d'établir

que le premier et le troisième évangéliste ont utilisé l'écrit
de Marc et lui sont par conséquent postérieurs. Matthieu le

reproduit presque entièrement ; il n'omet que deux fragments
sans portée et pour le reste, modifie, abrège, fait porter l'accent

sur les paroles du Seigneur plutôt que sur le détail des faits.
Luc s'est aussi approprié dans son ensemble le cadre de Marc.
D'un autre côté, il n'est pas moins certain que Matthieu et Luc
ne se sont pas connus réciproquement. Les modifications ap-



DEUX NOUVELLES J VIE DE JÉSUS • 253

portées par Matthieu à Marc ne sont pas les mêmes que celles

de Luc ; chacun d'eux a les siennes propres, et dans les récits
de la naissance de Jésus et des apparitions du Ressuscité, les

deux narrations marchent parallèlement sans se rencontrer.
Enfin, fait intéressant et qui a donné lieu à une découverte

d'une grande valeur : Matthieu et Luc ont eu à leur
disposition, outre l'évangile de Marc, une autre source commune et

primitive dont chacun a fait usage à sa manière. Matthieu la

donne presque complète, mais change souvent l'ordre des

matières ; dans Luc elle apparaît avec moins d'étendue, mais les

indications de temps et de lieu y sont plus exactement observées.

Cette source primitive, la plus ancienne de toutes,
renfermait surtout des discours ; c'est à elle qu'ont été empruntés

par exemple le sermon sur la montagne, l'allocution aux apôtres

(Math. X) et plusieurs paraboles. Chose très remarquable
aussi, cette découverte de la critique se trouve pleinement
confirmée par le fameux texte de Papias qui déclare avoir
appris de Jean le presbytre, contemporain des apôtres, que
Matthieu avait recueilli en hébreu les oracles évangéliques et que
chacun les interprétait comme il pouvait.

En tenant compte de ces faits et d'autres indices que nous
ne pouvons énumérer ici, les choses se seraient passées à peu
près de la manière suivante :

Pendant bien des années, il ne fut en aucune manière question

de rédiger des documents relatifs à la vie du Seigneur.
k Enivrée de la première effusion de l'Esprit-Saint, dit M. de

Pressensé, vivant dans une attente pleine d'ardeur du retour
prochain du Christ, se demandant chaque jour s'il ne va pas
reparaître sur la nuée pour juger le monde, la jeune église
semble avoir dressé sa tente sur le mont des visions
glorieuses ; elle est prête à la replier au premier signal. Dans une
telle situation d'esprit, nulle idée ne se conçoit moins que
celle d'écrire un livre sacré. » Outre les appels pressants au

peuple juif, les apôtres avaient à pourvoir à l'édification des

membres convertis de l'Eglise. Dans les assemblées plus
intimes tenues à cet effet, ils rapportaient les faits et les paroles
du Maître, au fur et à mesure que les circonstances le récla-



254 E. ROBERT

maient. Souvent un événement leur rappelait une déclaration
du Seigneur. En voyant l'Esprit-Saint descendre sur Corneille,
Pierre se souvint que Jésus avait dit : Jean a baptisé d'eau, mais

vous serez baptisés du Saint-Esprit. Les douze témoins vivant
côte à côte, leurs souvenirs se complétaient, se rectifiaient les

uns les autres. Leur parole chaleureuse mit en relief d'abord
les principaux traits de la carrière de Jésus ; puis le cycle des

récits alla en s'agrandissant, sous le bénéfice de cette promesse
du Maître : « le Consolateur vous remettra en mémoire toutes
les choses que je vous ai dites. »

Il se forma ainsi un enseignement apostolique, non pas

vague, mais précis, arrêté clans ses contours, qui fut recueilli
puis transmis avec une très grande exactitude de bouche en

bouche par les auditeurs et les disciples immédiats. Cette fidélité

dans la tradition orale est un phénomène très fréquent
chez les peuples où un petit nombre de personnes savent lire
et écrire. Les personnes pieuses apprennent alors par cœur
les récits sacrés et les font répéter mot pour mot à leurs
enfants. Marie, nous est-il dit, conservait ces choses et les repassait

dans son cœur. Elle rappelait à son souvenir les paroles
et les faits afin de les reproduire sans erreur. Qui sait si ce

n'est pas en premier lieu par son témoignage que les merveilleuses

histoires de la naissance de Jésus sont parvenues jusqu'à
nous? — Et pour ce qui regarde l'enseignement des apôtres,
la pauvreté de la langue araméenne, dépourvue de synonymes,
peu abondante en flexions et en tournures, forçait la pensée à

se fixer dans un moule déterminé et en facilitait encore la
transmission authentique. Cette tradition orale s'est maintenue

pendant longtemps du reste dans l'église primitive ; on en

trouve des traces jusque dans les premières années du second

siècle.
Tant que les fidèles demeurèrent groupés à Jérusalem, ce

témoignage apostolique recueilli avec soin par les auditeurs

répondait à tous les besoins. Mais lorsque la persécution
contraignit les croyants à se disperser en Samarie, en Galilée et

jusque dans les contrées païennes, c'est-à-dire loin du centre
où l'on pouvait toujours contrôler la doctrine, on sentit la



DEUX NOUVELLES « VIE DE JÉSUS » 2o5

nécessité de mettre par écrit certains récits ou cycles de récits.
Alors apparurent des fragments plus ou moins longs relatant
tel discours ou de préférence tel incident de la carrière du
Sauveur. Luc y fait positivement allusion dans son préambule.
Paul cite plusieurs fois des paroles de Jésus qui semblent
empruntés à de semblables fragments. Mais nous en avons surtout

un exemple frappant dans le récit de la femme adultère,
récit incontestablement authentique, marqué à un degré eminent

de l'empreinte de la tradition primitive et qui est allé

s'égarer, on ne sait comment, au beau milieu de l'évangile de

Jean.

L'attente du prochain retour de Christ était, comme on

sait, vive et ardente au sein de l'Eglise apostolique. Jésus allait

apparaître dans la gloire ; il suffisait en attendant d'alimenter
la vie religieuse des fidèles rassemblés en tout lieu. Mais bientôt

l'horizon s'assombrit ; la Judée s'agite, les armées romaines,
posant le pied sur le sol sacré, font pressentir le sort réservé
à la nation rebelle. Les apôtres vont quitter la Palestine,
théâtre premier de leur activité. Avant d'adresser un dernier
adieu à son peuple, Matthieu rassemble en un recueil les

principaux discours, les sentences, les paraboles du Seigneur,
recueil primitif d'une valeur inappréciable qui constitue l'un
des éléments essentiels de notre Matthieu actuel. Enfin la ruine
de Jérusalem réduit à néant l'espoir d'une restauration même

spirituelle de la théocratie ; la parousie est indéfiniment reculée.

L'Eglise éprouve alors le besoin d'avoir une vue
d'ensemble, un tableau complet de la carrière de son fondateur;
et l'on voit apparaître spontanément, sans entente préalable, à

intervalles peu éloignés, diverses biographies de Jésus. Marc
écrit pour l'Eglise si importante de Borne, le premier évangé-
liste pour les judéo-chrétiens de la diaspora, et Luc pour les

nombreuses communautés grecques fondées par saint Paul. Ces

évangiles présentèrent une telle supériorité qu'ils firent dis-

parailre les fragments isolés rédigés auparavant, comme l'édifice

achevé rend inutile l'échafaudage qui a servi à sa
construction.

L'évangile de Marc, le plus ancien de nos récits canoniques,



256 E. ROBERT

est appelé par Justin martyr les «Mémoires de Pierre».
Aucune expression n'en saurait mieux rendre le caractère. Marc,

pendant un certain temps l'un des compagnons d'œuvre de

saint Paul, a été, de même que les membres de sa famille, un
fils spirituel de saint Pierre et plus tard son disciple fidèle.
(Act. XII ; 1 Pier. V, 13.) Il a recueilli avec un soin pieux les
récits et les enseignements de l'apôtre. Son évangile commence
au moment où Jésus invite Pierre à le suivre. Le premier
paragraphe raconte la visite du Seigneur dans la ville et dans la

demeure du fils de Jona. La confession de Pierre forme le point
culminant du tableau et c'est encore par un message à Pierre

que se termine la narration. Les récits offrent d'ailleurs une
telle précision dans les détails, une telle netleté de coloris
qu'ils ne pouvaient provenir que d'un témoin oculaire, et
particulièrement de celui dont la nature mobile, l'imagination
impressionnable et vive est bien connue.

Si nous n'avons pas dans le second évangile un écrit directement

apostolique, nous possédons néanmoins en lui une source
primitive de la plus haute importance présentant les garanties
d'une entière exactitude. Divers indices font voir qu'il a été

écrit à Rome pour des Romains. Les coutumes juives sont
expliquées, les localités en Palestine déterminées avec soin;
certains mots latins (Z-nvipun, xz-jxmpia-j, xoS^ôv-nj?) reviennent
assez fréquemment. Le but, non exprimé par des réflexions

formelles, est de fortifier la foi à la messianité de Jésus ; l'ordre
chronologique n'est pas rigoureusement observé, souvent les
faits sont groupés par analogie, comme lorsque les prêtres,
les pharisiens, les sadducéens et les scribes viennent tour à

tour poser des questions captieuses à Jésus; et l'impression qui
se dégage de cet admirable évangile, est celle de l'activité
puissante de Jésus-Christ, d'un ministère d'amour dévorant,
infatigable, ne connaissant ni trêve ni repos, voué sans
relâche au soulagement de lasouffranceetausalutde l'humanité.

MM. de Pressensé et Weiss sont d'accord pour établir que
le premier évangile ne saurait être attribué, sous sa forme
actuelle, à l'apôtre Matthieu, et les raisons qu'ils allèguent
paraissent concluantes. Il en coûte assurément de renoncer à une



DEUX NOUVELLES « VIE DE JÉSUS » 257

tradition à laquelle on est habitué dès l'enfance ; devant des

faits dûment constatés, il n'y a pas autre chose à faire qu'à
s'incliner. L'étude minutieuse et comparative du texte révèle
nettement dans notre premier livre canonique deux mains
différentes : l'une qui a écrit les \oyl« ou discours primitifs, l'autre
qui, après avoir compulsé les matériaux empruntés à diverses

sources, les a définitivement élaborés. La méthode des deux
écrivains est très distincte. Tandis que le premier est sobre,
concis, relève surtout les mots topiques, les paroles
sentencieuses, le second s'en réfère constamment à l'alliance
mosaïque et répète la formule bien connue : Ceci arriva afin que
s'accomplît ce qui avait été dit par les prophètes. De plus,
quand des passages de l'Ancien Testament se présentent, l'un
les cite d'après la traduction des Septante, l'autre d'après l'original

hébreu dont il paraît avoir eu une connaissance approfondie.

Or Matthieu n'a certainement pas écrit à deux reprises
différentes, se reproduisant lui-même et changeant entièrement

de méthode. Notre évangile actuel n'a pas non plus été

traduit d'un texte original araméen; le style en est de première
main, et trahit des finesses d'intention inconciliables avec l'idée
d'une traduction. Il est donc l'ouvrage d'un auteur à nous

inconnu, disciple de la seconde génération.
La crédibilité de ses récits n'en est en rien atténuée, car il

a puisé à des sources primitives, certaines et authentiques.
Avant tout les loyL« de Matthieu qu'il donne, nous l'avons déjà

vu, d'une manière très vraisemblablement intégrale; et c'est là
la part de vérité renfermée clans la tradition des Pères de

l'Eglise qui attribuent le premier évangile à l'ancien péager de

Capernaum. L'auteur a également utilisé Marc qu'il reproduit
en l'abrégeant; il a possédé enfin des sources particulières,
orales ou écrites, relatives à l'enfance de Jésus, à l'impôt du

temple, à la mort de Judas, aux gardiens du sépulcre et autres

fragments semblables.

Il est difficile de rien préciser sur la personnalité de l'écrivain

anonyme. Bernard Weiss pense que c'était l'un des

croyants,'d'origine juive, dispersés après le siège de Jérusalem.
La ruine totale des espérances nationales qu'un grand nombre

THÉOL. ET PHIL. 1885. 17



258 E. ROBERT

de chrétiens palestiniens rattachaient encore à la messianité
de Jésus fut pour eux une épreuve douloureuse, une véritable
crise de la foi. Il fallait leur montrer que Jésus était bien sans
conteste le libérateur annoncé par l'ancienne alliance et justifier
le châtiment sévère infligé à la nation élue, devenue incrédule
et rebelle. C'est là le but que paraît s'être proposé l'auteur. Il
insiste avec une intention marquée sur la réalisation dans là

personne de Christ de toutes les prédictions annoncées autrefois

par les prophètes; il fait voir l'endurcissement du peuple
se manifestant dès la naissance même du Messie; Hérode et les
chefs sont hostiles, tandis quedes mages viennent d'orientadorer
l'enfant divin. Il relève enfin le caractère spirituel et universel
de la restauration accomplie par Jésus; l'évangile se termine

par le tableau grandiosedu Christ glorifié, affirmant en présence
de ses disciples la toute-puissance qui lui a été donnée au ciel
et sur la terre et leur conférant la mission d'instruire en son

nom et de baptiser toutes les nations du monde.

Quant au troisième de nos récits canoniques, la tradition
depuis Irénée désigne unanimement comme son auteur Luc,
médecin grec, devenu après sa conversion l'un des plus fidèles
collaborateurs de l'apôtre des gentils. Tous les indices internes
confirment ce témoignage. L'écrivain était sans contredit un
homme cultivé, d'origine hellénique. Son introduction, d'un

grec si pur, présente une période d'une classique beauté. Il
traite son sujet dans l'esprit d'un véritable historien, décrit les
circonstances de la Palestine à l'époque de la venue du Christ
etrattacfie ce grand fait, base de sa foi, à l'histoire générale du

monde.

Disciple de Paul, il a subi à un haut degré la légitime
influence de cet eminent apôtre. L'apparition à Pierre mentionnée

1 Cor. XI, 5 ne se retrouve que dans Luc XXIV, 34. Le
récit de l'institution de la Cène dans le troisième évangile
concorde avec celui de 1 Cor. XL Les idées générales, les vues
d'ensemble sur le salut et sur la grâce sont aussi les mêmes.

Cependant la substance du livre ne vient point de Paul, celui-
ci n'ayant pas été l'un des témoins de la carrière du Sauveur.



DEUX NOUVELLES • VIE DE JÉSUS » 259

Outre les deux sources connues aussi du premier évangéliste,
savoir les Xoyîa de Matthieu et l'ouvrage de Marc, Luc a réuni

plusieurs documents nouveaux de la plus haute importance,
tels que ceux relatant les événements qui ont précédé et
accompagné la naissance de Jésus. Tradition orale, ou fragments
écrits compulsés et classés dans leur ordre chronologique, on

ne saurait le dire. L'introduction ferait pencher plutôt vers
cette dernière supposition. Luc a accompagné Paul en Palestine;

il a pu profiter de cette occasion pour recueillir avec le
soin et la méthode sûre qui le caractérisent, les matériaux dont
il avait besoin. En tout cas, il cite ses documents avec une
scrupuleuse fidélité, car dès le début de la narration le style
prend une teinte hébraïque prononcée qui fait contraste avec

l'élégante grecite du préambule.
Son plan n'est pas le même que celui de Marc. Les récits ne

sont plus groupés selon l'analogie de leur contenu, mais reproduits

autant que possible dans leur suite chronologique. Entre
le ministère en Galilée et le drame de la passion qui lui sont
communs avec les deux autres synoptiques, il intercale un
long fragment entièrement original, relation d'un lent voyage
que Jésus fit à Jérusalem dans les contrées, peu fréquentées
des pharisiens, qui s'étendent au midi de la Galilée et au nord
de la Samarie. Ce remarquable document renferme quelques-
unes des plus belles paraboles. Placé au point de vue de l'uni-
versalisme chrétien, Luc a pour but de confirmer l'enseignement

de Paul par un exposé de la vie du Seigneur. Le salut
est destiné à tous les peuples : sa généalogie de Jésus remonte
jusqu'à Adam. Ce salut est gratuit : il raconte de préférence
les traits qui mettent en relief l'amour de Dieu envers les

pécheurs, la conversion du brigand repentant, le pardon accordé
à la femme coupable, la parabole de l'enfant prodigue. Il
insiste aussi beaucoup sur l'importance de la prière et relève

avec soin les nombreux exemples donnés à cet égard par Jésus

lui-même. La tradition ne fournit aucun élément qui puisse
déterminer l'époque précise où il composa son livre. La ruine
de Jérusalem étant annoncée avec une grande netteté de dé-



260 E. ROBERT

tails, on est amené à conclure que cet événement était alors
déjà accompli et à fixer la date de la composition dans les
premières années qui suivirent, de l'an 72 à l'an 75.

Dans cette troisième biographie de Jésus nous possédons
l'évangile des gentils, contre-partie du premier qui est l'évangile

des chrétiens sortis du judaïsme.

III

Quand on passe des synoptiques au quatrième évangile, on
croirait d'abord être transporté dans un monde différent. Dès

le début, des paroles profondes sur la nature éternelle du Christ,
au lieu de généalogies; pas un mot sur l'activité populaire du

précurseur, mais des témoignages importants rendus devant
des prêtres et des lévites; les premiers disciples appelés au
bord du Jourdain, une noce à Cana, de nouvelles localités, de

nouveaux personnages. Jésus commence sa carrière publique.
Le cadre est tout différent de celui auquel nous sommes habitués.

A peine un trait relatif au ministère du Seigneur en
Galilée; nous le voyons à Jérusalem, dans le temple, à l'époque
des grandes fêtes. Le dernier repas dans la chambre haute ne

semble plus être la Pâque, mais une agape chrétienne; au lieu
de l'institution de la Cène, l'ablution des pieds; au lieu de
prédictions sur les destinées de Jérusalem, des discours d'adieux,
d'intimes entretiens. Pas un mot sur l'agonie morale en Gethsé-

mané; devant les sacrificateurs, devant Pilate, des scènes
nouvelles ; du haut de la croix, d'autres paroles, et c'est encore par
des apparitions non mentionnées jusqu'alors que se termine le

livre.
Le langage de Jésus apparaît aussi comme transformé. Plus

de ces paroles gnomiques, de ces images vives et populaires,
de ces paraboles attrayantes que rapportent les synoptiques ;

mais de longs discours à signification profonde, des entretiens
où demandes et réponses semblent donner lieu parfois à des

malentendus, et des allégories. Le contraste n'est pas moins
grand en ce qui regarde le contenu de l'enseignement. Dans

les premiers évangiles, c'est le royaume de Dieu, la justice de



DEUX NOUVELLES « VIE DE JÉSUS » 261

ce royaume, des exhortations à la repentance, à l'humilité, au

renoncement; les discours reproduits par Jean roulent tous au
contraire sur la personne même de Jésus et sur le salut éternel

qu'il apporte.
Cette originalité si tranchée, ce contraste et surtout la notion

du Christ présentée ici à la foi des fidèles, constituent au fond
le nœud du grand débat engagé depuis la fameuse attaque de

Bretschneider sur l'évangile de Jean. A s'en tenir aux
témoignages historiques et aux indices internes, la question de

l'authenticité de cet évangile ne se poserait même pas. Polycarpe
cite un mot de 1 Jean, épître qui est incontestablement de la
même époque et du même auteur que le quatrième récit
canonique. Justin Martyr fait une allusion très claire à l'entretien
de Jésus avec Nicodème. Tatien, son disciple, a composé une
harmonie des quatre évangiles et reproduit en partie le

prologue comme écrit inspiré. A la fin du second siècle, notre
évangile est reconnu dans toutes les églises comme l'œuvre de

l'apôtre Jean. Irénée, originaire de l'Asie Mineure, a fréquenté
plusieurs des Pères apostoliques qui ayant vu Jean ont pu le

renseigner avec exactitude sur le disciple et sur ses écrits; son

témoignage formel acquiert donc une valeur décisive, puisqu'il

n'y a eu qu'une seule génération intermédiaire entre lui et

l'apôtre. D'aulre part, le quatrième évangile se donne lui-même
comme étant l'œuvre du fils de Zébédée. L'auteur prétend être
de ceux qui ont vu sa gloire et se désigne clairement par cette
expression : celui que Jésus aimait. D'ailleurs, quelle affinité
profonde entre l'œuvre et l'ouvrier, entre la conception de

l'évangile et la nature bien connue du disciple de prédilection
Lequel d'entre les Douze était capable de dépeindre cette image
sublime du Christ, sinon Jean, l'apôtre à l'âme ardente et
contemplative, peu porté à l'action, à la lutte, mais concentrant
toutes ses forces morales par une méditation intense sur un
objet unique et aimé

Pour dissiper toute prévention il suffirait donc de démontrer
que les différences avec les synoptiques sont des données
nouvelles qui élargissent l'horizon, complètent et enrichissent le
sujet, et non des contradictions. L'espace nous manque pour



262 E. ROBERT

donner à cette preuve les développements nécessaires, nous
ne pouvons qu'en indiquer les éléments.

Jean a eu incontestablement sous les yeux les synoptiques,
car il fait allusion à bien des traits de l'histoire évangélique
qu'il suppose connus de ses lecteurs sans les avoir racontés.
S'il passe sous silence la presque totalité des événements
rapportés par ses devanciers, c'est donc avec intention qu'il le
fait. A quoi bon redire ce qui a déjà été exposé? Sa mission
est précisément de relater à son point de vue original ce qui
avait été omis. Ses données cadrent aisément du reste avec
celles des autres évangiles et se rencontrent parfois avec elles
d'une manière frappante, comme dans le récit de la première
multiplication des pains. L'image de Christ qui se dégage de

son livre est plus élevée, plus spirituelle, disons le mot, plus
divine que celle de ses devanciers. Cela tient à deux causes :

à sa personnalité religieuse avant tout qui le mettait à même
de comprendre la nature intime de Jésus, de discerner à

travers l'infirmité de la chair la gloire du Fils de Dieu ; et
ensuite à l'époque même où son évangile fut composé. A la fin
du premier siècle, trente ans après la destruction de
Jérusalem Ephèse est devenue le centre de l'Eglise ; la lutte
contre la tendance judaïsante a cessé; le christianisme,
entièrement émancipé des traditions mosaïques, est reconnu
par tous ses adhérents comme religion universelle. C'est le

moment de creuser plus profondément la donnée chrétienne
elle-même. Rien d'étonnant à ce que l'idée du Christ qui ressort

de cette élaboration morale ait plus d'ampleur et de

majesté que celle d'une époque antérieure. L'Eglise s'est approprié

plus pleinement le contenu de sa foi. Cette idée n'est du
reste en rien en opposition avec celle des premiers évangiles ;

car déjà Matthieu parle des relations entre le Père et le Fils
en des termes qu'on croirait empruntés au langage johannique.

On objecte encore à l'ouvrage du disciple bien-aimé la pureté
du style grec, qui s'explique par un long séjour en Asie

Mineure. On prétend aussi que le même écrivain n'a pu rédiger
l'Apocalypse et le quatrième évangile, comme si des temps,
des circontances, un sujet et un but entièrement autres ne



DEUX NOUVELLES « VIE DE JÉSUS » 263

justifiaient pas suffisamment une manière decomposition
différente. D'autres contestent l'historicité des récits clans lesquels
ils ne veulent voir que des conceptions fictives destinées à

servir de cadre à des thèses dogmatiques préconçues. Mais il
faut être bien peu doué du sens historique pour ne pas découvrir
à chaque page les traces irrécusables de souvenirs personnels,

pour ne pas sentir sous ses pieds le terrain ferme et solide des

faits. M. Renan lui-même l'a démontré à la critique allemande,
tout en attribuant, selon sa coutume, l'origine de notre évangile

à de mesquines questions de rivalité et de jalousie. Pour

épuiser enfin la série des objections, on s'est élevé contre
l'authenticité des discours de Jésus, dont la forme et la couleur
ressembleraient trop au style propre de l'apôtre. Il est possible

qu'il faille faire dans la reproduction de ces discours quelque

part à la personnalité de Jean; mais il est plus simple de

supposer que le disciple, dont la nature était si éminemment

réceptive, ait moulé peu à peu sa pensée sur celle de son Maître.
La bataille peut être considérée comme gagnée. Le

quatrième évangile sort triomphant des attaques nombreuses et

passionnées dont il a été l'objet. Etendard glorieux de la
majesté divine du Christ qu'il expose avec une profondeur et

une clarté admirables, il a de bonne heure conquis le cœur
des croyants. Planant au-dessus des conflits intérieurs de la

conscience que trahissent encore par exemple les écrits de

saint Paul, il s'élève dans une région sereine et idéale, dans le

domaine de l'éternel, de l'immuable. Les révélations sublimes

qu'il renferme, la connaissance intime qu'il donne du caractère
et de la personne du Sauveur, lui assigneront toujours une
place à part dans le recueil sacré ; jusqu'à la fin l'Eglise le
considérera, selon l'expression des Pères alexandrins, comme
l'évangile spirituel par excellence.

IV

A titre de conclusion à cette analyse incomplète et pourtant
trop longue des sources, nous ferons une seule remarque.
Ainsi que le lecteur l'aura sans doute déjà constaté, l'idée, non
pas de l'inspiration, mais de la théopneustie au sens de l'école



264 E. ROBERT

supranaturaliste, se trouve, du point de vue où se placent les
deux auteurs que nous étudions, entièrement écartée. Elle
est incompatible en effet avec tout examen critique des textes..

L'Esprit-Saint ayant dicté mot pour mot par une sorte d'action
magique le contenu des évangiles, peu importent d'après ce

principe les questions de dates, de documents utilisés,
d'originalité même dans la personne des écrivains sacrés. Il n'y a

qu'une chose à entreprendre : compulser les récits, les

coordonner, les classer si possible dans leur suite chronologique,
en faisant cadrer ensemble tous les traits variés empruntés
aux quatre sources, de manière à ne pas perdre un seul des

termes du texte inspiré. Les tentatives d'établir une «

harmonie des évangiles » ont été nombreuses ; elles échouent
inévitablement contre les divergences que présente souvent
dans nos écrits canoniques la relation d'un même fait. Pour
se tirer d'affaire, on est obligé de multiplier les combinaisons

ingénieuses, on suppose qu'un même miracle s'est répété
plusieurs fois dans des circonstances identiques, qu'un même
discours a été prononcé à diverses reprises. Il y aurait eu, par
exemple, lors du dernier voyage de Jésus à Jérusalem, trois
aveugles guéris à Jéricho, l'un à l'entrée de la ville, les deux
autres à la sortie, et tous trois auraient eu avec le Seigneur
exactement le même entretien. D'après Osiander qui le
premier publia, à l'époque de la réformation, une « Harmonie des

évangiles, » la belle-mère de Pierre aurait été jusqu'à trois fois
délivrée de la fièvre.

De semblables tours deforce, dont le résultat est de compromettre

le sérieux des miracles accomplis par le Seigneur, ont
jeté un complet discrédit sur ce doctrinarisme abstrait, opinion
préconçue qui ne tient aucun compte de la réalité et des faits.
On peut dire que le dogme de la théopneustie verbale a vécu.
Mais si la plupart des théologiens évangéliques en sont affranchis,

un grand nombre reculent encore devant les conséquences
et craignent, en abandonnant ouvertement l'ancien point de

vue, d'affaiblir la crédibilité, l'autorité normative des écrits
sacrés. Crainte infiniment naturelle et légitime du reste, et qui
serait justifiée si cette autorité devait reposer sur un semblable

échafaudage dogmatique. Mais qu'est-ce qu'une dictée magique



DEUX NOUVELLES « VIE DE JÉSUS » 265

de l'Esprit, notion grossière qui répugne au sens intime aussi

bien qu'à la raison, comparée àia puissante et libre inspiration
religieuse et morale que l'étude scrupuleuse des sources nous
fait constater Selon la promesse du Maître, le Saint-Esprit,
répandu avec abondance sur les croyants de la primitive Eglise,
les a conduits en toute vérité. Eclairant d'abord les apôtres,
les témoins immédiats sur qui repose tout l'édifice de la foi, il
leur a rappelé, selon les besoins qui surgissaient, les paroles,
les miracles, les divers incidents de la carrière de Jésus, leur
faisant comprendre ce qui auparavant leur était demeuré caché.
Jean dit expressément que les disciples n'entendirent point
d'abord ce que signifiait l'entrée triomphale du Seigneur à

Jérusalem ; ce ne fut qu'après sa glorification « qu'ils se

souvinrent que ces choses étaient écrites de lui et qu'ils les lui
avaient faites. » Bien des déclarations dont l'importance leur
avait échappé se révélèrent à eux sous cette action intérieure
de l'Esprit, leur apparurent lumineuses dans le style concis et

lapidaire qu'elles revêtent habituellement. Les disciples de la

seconde génération s'approprièrent à leur tour les enseignements

des apôtres. Il y eut une assimilation graduelle par
laquelle la conscience de l'Eglise acquérait, non pas seulement
la notion idéale de son Chef, mais la connaissance et l'intelligence

des principaux faits de sa vie, travail à la fois collectif et
individuel d'où sont sortis les évangiles. Si toute possibilité
d'erreur matérielle ou d'inexactitude de détail n'est pas exclue,
si le champ reste ouvert à la critique impartiale et respectueuse,

nous n'en avons pas moins, dans cette présence tout
exceptionnelle de l'Esprit au sein de l'Eglise primitive comme
aussi dans la foi en la Providence divine, la certitude que la
sainte figure du Christ nous a été fidèlement retracée. Les évangiles

sont l'un des fruits, peut-être le plus précieux, de cette
puissante époque créatrice où le christianisme naissant a

déployé sa sève et sa vigueur incomparables et qui demeure
jusqu'à la fin des temps l'époque normative. Le Saint-Esprit,
rendant témoignage à Jésus-Christ, le révélait à la conscience des

fidèles par l'intuition profonde de la vie morale. Cette notion
de l'inspiration en vaut certes bien une autre. E. Robert.


	Deux nouvelles "Vie de Jésus"

