
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1885)

Artikel: Du rôle de la métaphysique en théologie [suite]

Autor: Astié, J.-F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379358

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379358
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DU
ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE1

m
LA DIVINITÉ DE JÉSUS-CHRIST

La confusion de la mission de la théologie et de celle de la

métaphysique nous semble avoir produit en christologie des

effets beaucoup plus funestes encore que ceux que nous venons
d'indiquer à propos de la liberté. Si, à l'occasion du problème
précédent, on a cherché à se mettre d'accord avec les attributs
métaphysiques de Dieu, on parle ici d'une unité métaphysique
de Christ avec Dieu. Il ne serait pas aisé de saisir le sens de

cette étrange expression si nous n'avions, pour venir à notre
aide, la théologie grecque, qui, par ses formules, a justement
rattaché à cette idée la formation dogmatique des conceptions
chrétiennes de l'univers dirigées dans une tout autre direction.
Au commencement de son troisième discours contre les ariens,
Athanase soutient l'idée que Christ doit être conçu comme un
avec Dieu, yuan. C'est au moyen des assertions des adversaires

combattus par lui qu'il faut se rendre compte de ce

qu'il entend par là. Les ariens voyaient cette unité dans

l'accord des discours et des actions de Christ, produits par
le Saint-Esprit, avec les pensées et les prescriptions de Dieu.

Or les deux partis ne songeaient nullement à faire rentrer
ces manifestations de la vie de Christ dans le but qu'il
avait en commun avec Dieu; ils évitaient au contraire
toujours de les voir sous leur caractère spécial par lequel elles

1 Suite et fin de l'analyse de l'ouvrage de Hermann. Voir les numéros

de septembre et novembre 1884 et janvier 1885.



196 J.-F. ASTIÉ

se distinguaient de cette harmonie avec les commandements

particuliers de Dieu prescrits à tous les hommes. Il en résultait
qu'Athanase pouvait signaler dans ce principe des ariens la
faute qui consistait à présenter Christ simplement comme
principe moral. S'il n'avait été question que d'une rédemption
du péché, il se serait sans doute accordé avec eux sur cette
importance de Christ. Mais cette rédemption du péché n'est

pas l'essentiel, comme le montre l'exemple de plusieurs
individus sans péché avant Christ. Il s'agit plutôt avant tout d'une
délivrance de la puissance de la mort par un changement
substantiel de la nature humaine. Les perspectives de la vie
éternelle s'ouvrent, grâce à la communication qui par ce

changement a été faite à la nature humaine, d'une essence

impérissable. Pour mettre cette espérance à l'abri de toute
incertitude, il ne suffit pas que Christ soit un avec Dieu dans

l'accomplissement de ses commandements, comme nous devons
tous l'être. Il faut, pour atteindre ce but, que Christ unisse en

lui la nature divine immuable avec la nature humaine sujette
au changement et partant à la mort. C'est alors seulement, àia
suite de ce fait, que, par la prédominance du facteur divin, les

conséquences de cette union peuvent se répandre sur la race
entière.

Les ariens, de leur côté, admettaient pour l'essentiel le but
qu'Athanase assignait à l'œuvre rédemptrice de Christ; de sorte

que, en face de cette simple union morale, il était pleinement
légitime, de la part d'Athanase, d'insister sur une unité
physique, et ce point de vue était destiné à l'emporter par suite
de sa vérité interne. Ainsi, pour Athanase, cette idée d'unité de

nature désigne le fait de la rédemption définitive de la nature
humaine entière accomplie en Christ. Il a raison de lui attribuer
une importance particulière, parce que la pure assistance parle
secours de l'exemple de Christ ne lui suffit pas. De l'opposition
contre cette dernière idée il résulte déjà que dans la vie de Christ
son union physique avec Dieu ne se montre pas d'une manière
physique. Par conséquent pour les fidèles celte conviction de

l'union physique de Christ avec Dieu est plutôt un postulat du
besoin de rédemption et non un fruit de la contemplation de



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 197

la vie et de l'activité de Christ. Cette manière de concevoir
l'œuvre rédemptrice de Christ n'est nullement défectueuse dès

qu'on se place au point de vue de l'époque. Elle correspond
à l'idée de la rédemption qui veut que celle-ci, s'accomplissant
en dehors de la conscience du fidèle, crée les conditions
physiques générales dans lesquelles le fidèle accomplissement de

la loi peut entraîner la récompense de la vie éternelle. Il ne
s'agit donc nullement, en exposant l'œuvre du salut, de

procurer à l'individu la certitude de sa rédemption. Par conséquent

on n'éprouve nullement le besoin de montrer que la
cause de la rédemption peut être contemplée en Christ. On se

contente plutôt, la faisant rentrer parmi d'autres connaissances

intellectuelles, non sensibles, d'affirmer qu'elle peut exister
comme vérité générale à côté d'autres. Mais comme c'est seulement

en vertu de son unité secrète avec Dieu que Christ a fait
quelque chose de définitif pour la nature humaine, il en résulte

que la conviction chrétienne place surtout l'accent sur cette
assertion qu'on ne peut prouver que par l'autorité de passages
bibliques et qui ne peut être mise à l'abri de toute contradiction

que par ses preuves dogmatiques. L'idée de l'unité de

Christ avec Dieu a donc eu sa valeur pour cette époque comme
base d'une action salutaire définitive. Mais elle est présentée
comme quelque chose qui ne saurait être connu, parce que la
conséquence qui en résulte n'est pas partie intégrante de

l'expérience chrétienne et parce que la certitude du salut, pour
chaque individu, n'est pas prise en considération par la théorie
dogmatique. Voilà pourquoi l'expression « unité de nature avec
Dieu » est la formule adéquate de la conscience chrétienne de

cette époque. C'est une preuve de l'unité de conception des pères

grecs chez lesquels on ne croit que trop souvent devoir vénérer

le mélange confus des éléments les plus divers.
La théologie du moyen âge ne fut pas appelée à modifier

cette manière de voir. Aussi longtemps que le fidèle croyait
pouvoir assurer son salut par ce qu'il souffrait malgré lui,
et par les œuvres qu'il produisait lui-même, quoique comme

organe d'une force divine secrète, il suffisait de donner,
dans l'établissement de l'Eglise visible, une expression concrète



ll<8 J.-F. ASTIÉ

de l'action rédemptrice universelle de Christ ; on n'était pas
amené à la chercher dans l'intuition d'une unité visible de Christ
avec Dieu.

A la Réformation, au contraire, la certitude du salut chez les
fidèles fut présentée comme le corrélatif de la liberté dont on
avait fait l'expérience par Christ dans la réconciliation avec
Dieu. Alors on posa aussitôt d'autres exigences àia christologie.
Aussi peut-on constater chez Luther le besoin de répondre à

ces exigences. Il a beau revenir arbitrairement aux idées pa-
tristiques, on sent poindre partout chez lui le sentiment que
l'ancienne christologie, reliant extérieurement les deux natures
intérieurement séparées, est en contradiction avec la foi évangélique.

Il est vrai, il ne réussit pas à formuler théoriquement le
besoin que, conformément à sa cerlitude du salut, il éprouvait
de contempler le Dieu éternel en Christ d'une façon immédiate.
C'est qu'il était, lui aussi, demeuré embarrassé dans les formules
de la doctrine des deux natures, nées sous l'influence d'intérêts
tout opposés. La théologie luthérienne subséquente est tombée
dans la même faute. Mais on doit reconnaître que, elle aussi,
a été fidèle à la tendance religieuse de la Réformation dans sa

doctrine de l'union des natures et de la communicatio idioma-
tum. La doctrine luthérienne était la seule forme que le germe
nouveau, déposé par la doctrine évangélique de la certitude du

salut, pût prendre pour transformer une christologie née dans
le milieu des idées grecques. Comme la ténacité avec laquelle
elle conservait les inutiles matériaux du passé l'empêchait de

montrer comment la foi justifiante a compris Dieu en Jésus-

Christ, la christologie luthérienne, en affirmant l'union des

deux natures, ne perdit pas de vue du moins le but de la

Reformation. Au point de vue scientifique le procédé est des plus
défectueux. Car dans la doctrine de la xptyi; ou dans celle

presque usitée couramment de la kénose, le luthéranisme affaiblit

de nouveau, autant qu'il était en lui, l'assertion de laquelle
tout dépendait. Mais la preuve qu'elle chercha à présenter en
faveur de sa thèse — et c'est le mode de cette démonstration
qui nous importe surtout ici — va directement à rencontre de

l'intention de la réformation. Le fait qu'elle portele joug de la tra-



DO ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 199

dition dogmatique l'oblige à envelopper son assertion sous cette
forme-ci que, dans ce cas particulier, la nature divine et la nature
humaine sont unies de la façon la plus intime. Les luthériens
étaient dans l'impossibilité de donner une preuve directe du

fait par les formules particulières et très caractérisées qui
exprimaient la doctrine des deux natures. En effet le propre
de ces formules, provenant du caractère transcendantal de la

doctrine du salut dans l'ancienne église catholique, excluait une
union du genre de celle qu'entrevoyait la doctrine luthérienne.
La doctrine de la kénose est un compromis entre leurs intentions

et les anciennes formules. Cette doctrine de la kénose

leur servait à expliquer l'impossibilité, qui leur avait été imposée

par l'acceptation de l'héritage grec, de mettre d'accord,
d'une façon quelque peu claire, la divinité de Christ avec son

apparition historique. La seule preuve qui leur restât ne pouvait

consister qu'à montrer sous quelle forme l'union cessait
d'être contradictoire. Et cette démonstration devait sous main

toujours revenir à établir la possibilité d'une union des natures,
bien que celle-ci ne dût être affirmée que pour ce seul cas

particulier. De sorte qu'on laisse de côté la preuve théologique,
absolument indispensable, du fait que, pour la foi, Jésus est un
avec le Père et qu'on lui substitue une démonstration non pas
théologique, mais métaphysique.

Nous ne nous préoccuperons pas ici de la question de savoir
si cette preuve pourra jamais aboutir, vu que les préjugés de la

dogmatique métaphysique participent de la ténacité des

convictions religieuses ; mais voici un fait sur lequel nous devons
attirer l'attention : plus on insiste sur la haute valeur de cette

preuve métaphysique, plus elle a pour effet de diminuer
l'impression du fait en vue duquel elle a été entreprise. Plus il
devient clair que l'union en général est possible, plus il diminue

en valeur le fait dans lequel elle doit s'être effectuée, sans

que cependant il soit possible de le constater d'une manière
quelconque. L'ancienne Eglise catholique avait au fond fait
usage du même genre de démonstration, mais toutefois sans
avoir été pour cela le moins du monde troublée dans ses
intentions. Pour elle il ne s'agissait nullement d'avoir une con-



200 J.-F. ASTIÉ

naissance directe de l'union des natures accomplie en Christ.
Mais comme base commune de la formation dogmatique, soit
chez les orthodoxes, soit chez les hérétiques, se trouvait celte
certitude-ci : grâce à Christ, il s'est effectué un changement
incontestable dans les relations extérieures de l'humanité, changement

qui garantit finalement comme conséquence la vie éternelle

dans le monde avenir à l'Eglise chrétienne sachant adorer
Dieu convenablement et aspirant à la moralité. Dès que ce

changement, comme cela eut lieu chez les orthodoxes, fut mis
en rapport avec la nature humaine, voici ce qui en résulta. De

la certitude inébranlable que la nature humaine avait été élevée

à l'immutabilité divine, naquit le besoin d'une christologie

expliquant ce fait. Comme la doctrine des deux natures
répondait complètement à ces exigences, les preuves dont on

l'accompagna n'eurent pour unique but que de la prendre
sous leur protection contre les prétentions d'autres connaissances

et d'établir qu'elle était à l'abri de toute contradiction.
Tout se passa autrement dans l'Eglise luthérienne. Ici il ne

s'agissait pas, dans la doctrine de la personne de Christ, d'établir

avec certitude que cette personne impliquait la garantie
générale du salut à venir : on devait démontrer qu'elle était la

source du salut dont on pouvait faire l'expérience vivante dans

l'Eglise. La liaison entre Christ et l'effet partant de lui ne
devait plus par conséquent être soustraite à l'expérience
chrétienne, de façon que l'individu ne vînt jamais à la certitude de

son salut. Mais, dans cette connaissance accessible à la foi,
devait être manifestée cette vie intérieure du salut que le fidèle

porte déjà en lui-même, comme quelque chose de suprater-
restre, garant de sa perfection future. A cette mission imposée
à la théologie évangélique se rattache étroitement l'assertion
de l'union des deux natures en Christ ; celle-ci, en effet,
nous permet de juger du mode d'agir de Dieu en nous par son
mode d'agir en Christ. Mais la preuve administrée contraste de

la façon la plus choquante avec le but qu'on se propose.
Sans doute, quand on a montré d'une manière concrète,
empirique, en Christ, sous quelle forme l'union de la nature divine
et de la nature humaine peut s'effectuer, la possibilité d'un



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 201

pareil fait, d'une pareille union, en général, éclate dans toute
sa clarté. Mais d'autre part la circonstance qu'il est impossible
de connaître comment cette union a pu s'effectuer en Christ
n'en devient que plus choquante: en effet Jésus, plutôt que de

le manifester, cache Dieu aux fidèles, tandis qu'il est toujours
présupposé que Dieu est manifesté par Christ, comme principe
de la foi justifiante. La théologie grecque devait croire que,
en affirmant une unité physique cachée, hao-tç yvo-tx-h, de Christ

avec Dieu elle avait bien exprimé le sens qu'elle a pour nous,
mais c'était impossible pour la théologie évangélique. Comme,

malgré cela, elle devait renaître encore, cette conception
grecque, elle souleva par cela même un problème qui pouvait
être intéressant pour toutes les raisons possibles, mais non
certes pas parce qu'il se trouvait en rapport étroit avec la foi

évangélique au salut. On obtint ainsi seulement un problème
métaphysique, dont la solution, si par aventure elle réussissait,
devait laisser la communauté religieuse non satisfaite. Qu'est-
ce qui intéresse en effet l'Eglise? nullement le fait de savoir si
et comment on peut se représenter une unité cachée, mais
elle a besoin uniquement qu'on lui montre que le Dieu
miséricordieux s'est manifesté à nous d'une manière accessible

dans la personne de Jésus.

Mais elle a beau être restée en dessous de sa tâche, l'ancienne
christologie luthérienne, on doit le reconnaître, malgré toutes
les difficultés, a maintenu la communicatio idiomatum en
rapport avec le Christ terrestre, et en le faisant elle a maintenu
cette doctrine en étroite union avec le fait vivant de la piété
évangélique. C'est là un éloge qu'à première vue l'on semble
devoir refuser entièrement aux théologiens qui, dans les temps
modernes, ont entrepris d'améliorer celte doctrine. Toutes ces

tentatives font sentir combien elle était défectueuse l'ancienne

preuve métaphysique devant établir la possibilité d'une union
de Dieu et de l'homme en Christ. Mais tout en cherchant à

faire disparaître les défauts de l'ancien point de vue, les
modernes sont obligés de répudier justement cette partie de

l'ancien dogme luthérien qui portait encore les traces de la

conception primitivement religieuse, savoir la communicatio



202 J.-F. ASTIÉ

idiomaium, déjà applicable à l'homme terrestre Jésus. C'est

pourquoi on pourrait être disposé à reprocher à ces docteurs
modernes qui se sont occupés de christologie que, d'après
leur point de vue, il est encore beaucoup plus difficile de

comprendre que d'après l'ancien comment l'Eglise a pu arriver à

croire à la divinité de Christ. En effet si, pour réussir à établir
la preuve métaphysique, il faut admettre l'idée d'une unité se

développant et n'atteignant son point culminant qu'à l'ascension
ou celle d'une kénose de la nature divine, on a l'air de refuser

expressément à la foi ce qu'il lui importe uniquement
de reconnaître, savoir Dieu en Jésus. Quand on apprécie ces
tentatives de ce point de vue-là, elles ne peuvent que produire
l'effet d'une scolastique dépourvue de tout intérêt religieux.

Toutefois n'oublions pas que, même d'après ces modernes
docteurs, les signes de la divinité de Christ rayonnent également

de la vie terrestre de Jésus. Et justement quand on
observe, qu'on voit ces signes dans la perfection morale et

religieuse de Jésus, et dans une activité intellectuelle correspondante,

on se rend mieux compte de la tendance de ces essais

métaphysiques. Ils font sentir vivement en effet combien il est

impossible d'expliquer la foi de l'Eglise en la divinité de Christ
en supposant qu'elle a débuté par reconnaître ces prédicats
métaphysiques. Il est vrai, cela paraît remettre en question

de nouveau la révélation de Dieu en Christ. Mais il serait
encore possible que l'essence révélée de Jésus indiquât une

dignité cachée et supérieure de sa personne dont la preuve
métaphysique aurait alors à démontrer la possibilité.

Quelle est la conviction qui sert de point de départ à toutes
ces tentatives et qui les anime? c'est la pensée qu'il nous faut
« plus qu'un envoyé de Dieu au courant de la volonté divine,
pouvant nous servir de modèle par ses vertus extraordinairesi. »

Or ce plus qui doit nous élever plus haut que la simple
appréciation rationaliste de Christ, c'est, dit-on, cette unité métaphysique

ou ontologique de Christ avec Dieu, de laquelle nous
venons justement de parler. Nous avons vu la valeur de l'idée

1 Dorner, Zur cJiristologisclien Frage der Gegenwart, Jahrbücher für die
Theologie, 1874, S. 592.



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 203

d'une unité physique de Jésus avec Dieu opposée par Athanase

aux ariens, en la comparant à la représentation que se faisait
l'ancienne Eglise catholique du salut acquis par Christ. En partant
de cette base commune les ariens avaient tout à fait tort contre
les docteurs de Nicée. Les expressions mises en avant par les
docteurs contemporains, qui se sont occupés de christologie,
se présentent à leur tour sous un jour favorable par le fait
qu'elles sont dirigées contre une christologie ne correspondant

pas à la notion évangélique du salut. Comme exemple
d'une semblable conception de Christ en dehors de l'Eglise
évangélique, nous pouvons mettre à profit celle qui a été

proposée par Pfleiderer. Elle montre clairement combien la faute

déplorable commise par Schleiermacher agit encore puissamment

et c'est pourquoi, par le simple fait de son existence, elle

justifie les tentatives contemporaines de christologie.
Pfleiclerer fait mention de Christ à l'occasion de la

description qu'il donne du procès de rédemption auquel l'humanité
est soumise par la grâce de Dieu. Ce procès a son point de

départ en ceci : l'homme sent douloureusement le désaccord

entre ses besoins religieux et moraux et le fait qu'il s'abandonne

en réalité à ses tendances terrestres. La conversion doit
donc consister naturellement en ceci : les dernières doivent
être enchaînées pour faire place aux premiers. « Le procès de

la rédemption consiste donc en un mouvement en deux sens

opposés : on s'éloigne de l'état actuel de péché et on se
laisse attirer par la loi du bien : dans la première direction,
nous avons la repentance, dans la seconde, la foi. » Pour que
la repentance réussisse, il faut que dès le début elle soit
provoquée par une force d'attraction plus accusée du pôle opposé,

par suite de laquelle le moi pressent que sa vraie essence
réside dans la loi du bien. Ce désir d'un salut non encore réalisé
est le point saillant de toute l'œuvre de la rédemption ; « dès

qu'il a atteint son point culminant, la répulsion du mal, l'union au
bien se trouvent en principe accomplies, la transformation ou
la conversion est réalisée sous ses deux aspects, la repentance
et la foi. » Avec cela « la volonté actuelle, remontée à son

principe et ayant admis celui-ci en elle, est élevée à l'état



204 J.-F. ASTIÉ

d'actualité. » A cette transformation (rédemption) se rattache
immédiatement le sentiment-correspondant de plaisir. C'est

justement cet événement, en tant qu'il rétablit le bonheur, qui
constitue la réconciliation. La joie de la réconciliation est le
reflet de la sainteté de la volonté rétablie en principe dans le
sentiment. En tant que la première est encore interrompue par
le péché, la seconde se trouve tout naturellement détruite de

nouveau. Or qu' est-ce qui constitue proprement la révélation
de Dieu? c'est justement ce procès de rédemption et de
réconciliation se répétant dans chaque individu, et non pas le même
fait qui s'est accompli une seule fois en Jésus. « En effet, du
moment où l'œuvre rédemptrice historique de Christ est suffisante

pour le salut, tout ce qu'on peut encore réclamer des

hommes, c'est la foi, c'est-à-dire un assentiment théorique
à ce moyen de salut établi par Dieu et exécuté en dehors des

hommes. Par conséquent toute qualité morale résidant dans la

foi, toute action morale réclamée par la foi ne devient pas
seulement superflue, il faut y voir une adjonction dangereuse,
car elle mettrait en danger la complète suffisance de la cause

historique et objective du salut, de l'œuvre de Christ. » Pfleiderer

estime que la dogmatique n'est jamais sortie de cette
difficulté par suite de sa funeste disposition à rattacher des

événements purement intérieurs à quelque chose d'extérieur,
tombant sous les sens. Lui, au contraire, pénétré de la pensée

qu'un événement extérieur et historique et le changement
intérieur de la volonté propre sont des choses trop disparates

pour pouvoir être coordonnées comme causes du salut, place
l'essence de la révélation, la cause du salut individuel dans le

procès intérieur, moral, de rédemption et de réconciliation,
clans lequel se réalise l'achèvement du monde voulu par Dieu.
Mais d'autre part, comme d'un autre côté cette rédemption et
cette réconciliation parfaites ne se trouvent que dans l'Eglise
chrétienne, il en résulte que finalement nous en sommes
toujours redevables au fondateur du christianisme. Tout cela, du

reste, n'établit entre lui et nous aucune différence spécifique,
mais simplement graduelle, ou mieux encore une différence
seulement d'origine et nullement d'essence.



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 205

Par cette conclusion, l'exposition de Pfleiderer paraît faire le

plus grand contraste avec la théologie de Nicée. Et toutefois,
dès qu'on ne se laisse pas tromper par l'emploi dominant des

formules de Schleiermacher, il est aisé de reconnaître qu'elle
est dans la plus étroite analogie avec la doctrine du concile.
Dans les deux cas, la rédemption est un procès qui s'accomplit
en vertu delà nécessité divine. Dans un cas comme dans l'autre,
l'humanité en est l'objet : tout ce qu'on peut affirmer de l'Eglise
c'est qu'elle est le moyen pour gagner les individus. Que celle-ci
puisse passer comme la base de l'assurance du salut, que cette
idée se présente sous une forme différente chez Augustin et
chez les réformateurs ces faits existent aussi peu pour le

théologien moderne que pour les pères grecs. Naturellement
chez Pfleiderer, qui vit des résultats des travaux du rationalisme

allemand, la rédemption se rapporte exclusivement au
terrain moral. Mais cet avantage accordé à la vie morale est

en réalité un préjudice, un inconvénient en comparaison de la
manière de faire des théologiens grecs. Ceux-ci sentaient trop
profondément que la volonté libre est un àlhmxov, quelque
chose d'ingouvernable, pour la faire entrer dans le procès
physique de transformation. Pfleiderer au contraire, en opposition
au grand rôle que le christianisme accorde aux faits historiques
du salut, accentue àia vérité le caractère incommensurable du

changement moral de la volonté ; il n'éprouve aucun scrupule
d'en faire servir le résultat à l'explication métaphysique de

l'univers. Il est manifeste qu'ici la pénétration critique, le
sentiment d'une différence ineffaçable se trouvent plulôt chez les

anciens que chez l'écrivain moderne.
Par contre, quand il s'agit de la personne de Christ, ils se

trouvent dans la même situation. Dans une école comme dans

l'autre, la cause du salut se confond immédiatement avec la
cause du monde. L'idée dominante chez les Grecs c'est que
Dieu, qui a créé l'humanité pour lui-même, ne peut abandonner
sa propriété à la mort. Ce qui chez Pfleiderer constitue la base
de l'assurance du salut c'est que Dieu achèvera la création par
la perfection de l'humanité, et l'histoire est le droit chemin

pour arriver à ce but. Malgré ces hypothèses qui diffèrent fort



200 J.-F. ASTIÉ

peu, ils portent un jugement opposé sur la personne du Christ.
Les Grecs étaient enchaînés à la personne de Christ par les

dispositions religieuses de l'Eglise chrétienne : grâce à leur
vénération, ils la placèrent dans la cause éternelle du monde.
Christ a pour eux la plus grande valeur comme créateur du
monde, parce que c'est seulement en cette qualité qu'il peut
accomplir ce qui passait pour le résultat de la rédemption : la

restauration permanente de ce qui avait été primitivement
placé dans la création. 11 est évident que chez Pfleiderer le
sentiment, non encore complètement éteint dans l'Eglise,
d'une valeur spécifique de Christ, n'exerce pas la même
contrainte ; aussi quand il entreprend une appréciation religieuse
de la chose qu'il appelle rédemption, la personne de Christ
n'est-elle pas prise en considération. A la vérité, ce qui
précède montre assez dans son ensemble qu'il ne se propose
pas en général une pareille appréciation religieuse. Mais quand
il le fait, il ne lui reste plus qu'à dire : l'individu devient assuré
de son salut quand il combine l'observation de la conversion
accomplie en lui-même, avec la conviction que cette conversion
est plus ou moins une phase de la révélation de Dieu dans le

procès de la création. Mais pourquoi chez les Grecs la dignité
de Christ est-elle rattachée d'une manière si lâche à la cause

propre du salut, et pourquoi chez Pfleiderer toute connexion
disparaît-elle entièrement? Cela tient à ce que, dans les
deux cas, la conséquence de la rédemption consiste dans

une conversion qui a pour objet immédiat l'humanité entière.
Une pareille supposition est à l'avance opposée aux intérêts
d'une religion réelle et active. L'essence de celle-ci consiste en
effet en ceci qu'elle rapporte les bénédictions de Dieu à la

congrégation religieuse déterminée qui se forme en reconnaissant

ensemble une révélation particulière de Dieu. Mais si

malgré cela le caractère d'une nécessité divine doit être attaché
à ce fait de la rédemption, il ne reste plus qu'un seul expédient

: il faut la faire dériver de la cause éternelle du monde,,

ou il faut l'expliquer métaphysiquement, comme une forme
nécessaire de ce qui arrive dans le monde. Quand Pfleiderer
s'engage dans cette voie de la métaphysique, les choses prennent



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 207

une étrange tournure, car il en résulte que les expressions

qu'il emprunte à Schleiermacher font l'effet d'être les formules
d'un solide dogmatisme, tandis que chez le père de la théologie
moderne, élevé à l'école critique, on doit y voir les fonctions
de l'Eglise déterminée par certaines conditions morales.

Malgré cela, il faut reconnaître qu'en christologie Pfleiderer
s'est en fait borné à tirer les conséquences qui, comme l'a
clairement montré Biedermann, étaient aussi nécessaires pour
Schleiermacher. En effet, comment celui-ci prétend-il établir
la dignité de Christ Il le présente comme la cause de la
transformation de la volonté qui s'accomplit dans l'Eglise. Il va sans
dire que les motifs, vrais d'une manière indépendante, qui
déterminent ce procès, doivent faire remonter plus haut que
l'auteur historique, c'est-à-dire jusqu'à la loi éternelle dominant
l'humanité entière, loi qui se serait pour la première fois
manifestée en lui comme historiquement agissante. Dès l'instant
où l'on veut déterminer la valeur de Christ en constatant
simplement les effets historiques de son activité, on ne trouvera
rien d'autre que la simple réalisation, à un moment donné,
du principe qui a seul de la valeur en lui-même.

Si l'on veut repousser avec succès le jugement définitif de

Pfleiderer sur la dignité de Christ, opinion qui rend tout à fait
la pensée d'une tendance théologique très répandue, il faut
tenir compte de tout ce qui se rattache à cette manière de voir.
On a beau être tenté de repousser la rude protestation contre
l'idée d'une différence spécifique entre Christ et nous, en lui
opposant « l'unité métaphysique ou ontologique de Christ avec
Dieu. » En le faisant on renonce à l'avance aux avantages
qu'offrent à un haut degré la clarté et la franchise de ces
manifestations de Pfleiderer. Avant tout nous voilerions de nouveau
la dignité de Christ beaucoup plus étendue pour nous, au moyen
d'une formule qui ne permet aucune distinction claire entre la

conception évangélique du Sauveur et celle de l'ancienne église

catholique, qui le faisait identique avec la cause cachée du

monde. Nous verrons plus tard si nous aurons encore l'occasion

de faire l'application de ces expressions. Pour le moment
il nous importe de montrer clairement pourquoi nous réclamons



208 J.-F. ASTIÉ

une plus haute dignité pour Christ. Voici la seule réponse que
nous puissions faire : parce que nous apprécions ce qu'il a

accompli pour nous autrement que ne le fait Pfleiderer et tous

ceux qui, se bornant à mentionner pour mémoire la personne
historique de Christ, se contentent du principe chrétien qu'ils
trouvent ailleurs. Comme chrétiens évangéliques nous ne
pouvons accorder que la pacification d'un cœur humain, possible
dans le christianisme, revienne à ceci : puiser le bonheur dans
le sentiment qu'on s'est soi-même uni en principe avec la loi
du bien. Aussitôt qu'on essaie de dépeindre cet état moral des

individus comme le salut garanti dans le christianisme, que doit

accompagner la félicité en qualité de son reflet naturel dans la

sphère du sentiment, on n'arrivera pas plus loin qu'à décrire
une tâche à remplir. Celte conversion ne peut en effet s'effectuer

que sous la forme de libres résolutions de la volonté. 11

est vrai, la violente fantaisie des métaphysiciens peut fusionner
ces résolutions libres de la volonté avec ce qui arrive nécessairement,

et préparer ainsi l'achèvement de la création. Mais

dans l'âme particulière qui soupire après son salut, le fait que
le bien moral qu'on poursuit n'est jamais atteint que relativement,

prépare des difficultés qui résistent à cette formule
magique. Que peut signifier la prétention de faire disparaître le

dur contraste entre ce qui doit être et ce qui est, en faisant

appel à l'union, en principe, avec le bien? Au fond cela revient
seulement à considérer le même fait, à cause du bien qu'il
renferme, sous un rapport comme motif de félicité et sous l'autre
comme motif de malheur. On répondra que dans le premier cas
le fait identique est complété par la circonstance qu'on a en

même temps le sentiment de sa relation avec l'univers. Mais

cela ne suffit pas pour écarter les hésitations sans but de la vie
du cœur qui rendent illusoire la prétendue satisfaction de

celui-ci. En effet ce christianisme mutilé se trouve désarmé

contre le plus simple doute comme celui-ci : le sentiment de

son insuffisance devenu toujours plus vif, par la connaissance
croissante du bien, peut conduire l'homme à soupçonner qu'il
pourrait bien n'être lui-même qu'un moyen passager pour
l'admirable apparition finale du monde. C'est en vain au con-



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 209

traire qu'on en appellerait au fait parfois possible qu'on apprend
à saluer avec bonheur sa propre essence éternelle dans ce bien
qui plane encore comme quelque chose qui doit être. En effet des

expériences opposées font contrepoids à celles-là. Ces
expériences fâcheuses ont-elles le dessus? alors les premières, les

bonnes, perdent leur mérite, car on peut se dire qu'on les éprouve
parce qu'on participe au caractère générique de l'humanité ;

qu'elles peuvent être au contraire pour d'autres, qui réussissent
mieux, mais nullement pour nous, des messagères de la vie
éternelle. Ainsi pendant que Pfleiderer annonce la religion de l'univers

— nous avons le droit de nommer une forme de religion
d'après l'objet dans lequel le sujet religieux se renferme — il
renonce en même temps à cette assurance, remise au jour par la

Réformation, qui est de force à résistera tout et que le chrétien
possède dans la réconciliation avec son Dieu. Cette idée fausse,

empruntée à Schleiermacher : l'effet delà rédemption se confond
avec le reflet dans le sentiment d'une perfection morale en
principe, dispense Pfleiderer dedonner place, dans sa conception
religieuse du monde, à une appréciation religieuse de Jésus-Christ.
Par contre, une telle appréciation nous est nécessaire si nous
cherchons à sauvegarder la plus précieuse conquête de la
Réformation, l'inébranlable certitude du salut de l'Eglise de Christ.

Comment obtenir une certitude du salut à l'abri des hauts et
des bas résultant des jugements que nous portons sur nous-
mêmes? Il faut pouvoir considérer un fait indépendant des

résultats de nos efforts de volonté, comme une révélation directe
de l'amour de Dieu à notre égard. Quand un pareil fait devient

pour un certain nombre d'hommes l'occasion d'une pareille
confiance, il se forme une communauté religieuse. Pour nous,
chrétiens, cette révélation particulière de Dieu constituant notre
communauté a été donnée dans la personne de Christ. Nous en
connaissons le contenu dans les évangiles, d'après son impression

sur la première communauté. Par le fait que nous
reconnaissons que les actes de cette personne, compris du point de

vue de l'unité de leur but, sont des actions de Dieu, nous nous
reconnaissons comme membres de l'Eglise chrétienne. Mais

nous ne sommes vraiment en possession du salut accordé à

THÉOL. ET PHIL. 1885. 14



210 J.-F. ASTIÉ

cette église, que lorsque à ce jugement nous ajoutons la certitude

que, dans la connaissance qu'il désigne, l'intention
miséricordieuse deDieu à notre égard s'est réalisée. Mais ici il s'agit de
se rendre compte de ce fait, que nous pouvons expliquer notre
connaissance de Dieu en Christ par l'amour de Dieu pour nous.
Pourquoi notre foi en Christ s'attache-t-elle immédiatement à

cette explication, c'est-à-dire à la certitude du pardon de nos

péchés c'est que l'Eglise, dans le sein de laquelle nous naissons
à la foi, est l'œuvre de Christ et qu'il a accompli cette œuvre dans

l'intention expresse de mettre par son moyen l'humanité en
communion avec Dieu comme notre père. Il est vrai, ce but de
la vie de Christ ne peut être saisi que comme fait extérieur,
historique. Mais nous nous assurons de son irrésistible
valeur, comme de toute autorité, personnelle, par l'appréciation
morale du contenu de sa personne agissant en vue de ce

but. A lui seul, il est vrai, ce grand cas que nous ferions
de l'essence morale de Christ ne suffirait pas pour nous donner
la certitude que nous sommes nous-mêmes objets de

l'amour de Dieu. En effet si nous nous contentions de dire qu'en
Christ a été manifestée la destinée éternelle de l'humanité,
condition de l'amour de Dieu pour l'homme, le problème du

péché et du mal serait beaucoup plutôt compliqué que résolu.

Lorsque nous sommes également convaincus que le bien manifesté

en Christ est ce qui doit être absolument, cela ne sert qu'à
nous faire sentir d'abord la grande distance qui nous sépare de

Lui. Mais lorsque nous faisons rentrer le contenu ainsi apprécié
de sa personne, conformément à la marche qu'il a suivie, dans

le but de son activité terrestre, il nous devient possible de voir,
dans notre foi en lui comme révélateur de Dieu, une

conséquence manifeste du but miséricordieux de sa vie. C'est ainsi
seulement que le chrétien s'approprie le salut proprement dit
de sa religion, la confiance en Dieu dans la réconciliation avec

lui. Et il est évident que notre confiance en Dieu, ainsi notre
possession des biens de la religion, doit s'affermir en nous dans

la mesure où les actes de la vie de Christ, compris du point de

vue de leur but général, nous révèlentl'actiondirecte de Dieu sur
nous comme membres de l'Eglise. La confession, couronnant la



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 211

conception religieuse que le chrétien a du monde, savoir que
pour lui Christ a la dignité de la divinité, n'est pas l'assentiment
à un principe métaphysique, mais une assertion religieuse, parce
qu'elle est en relation étroite avec l'expérience qu'il a faite de
la valeur des biens religieux. Voilà pourquoi cette confession se

comprend fort bien dans le sein de l'Eglise de la nouvelle alliance
fondée par Christ, tandis que hors de son sein elle ne peut être
en aucune façon comprise.

On pourrait croire que le plus pressant serait d'établir
scientifiquement l'exacte valeur morale de Christ, en donnant une
explication d'ensemble de son activité telle que les évangiles nous la
font connaître. De cette manière, il serait possible d'expliquer
et de justifier le sens et la valeur de l'assertion : par Christ
nous sommes réconciliés avec Dieu ou pour nous Christ est
Dieu. C'est aussi là l'unique manière efficace de s'opposer à

une théologie qui n'admet nullement la possibilité d'apprécier
religieusement Jésus et qui s'en tient à un point de vue
exclusivement historique. Cette théologie insiste seulement sur le

souvenir historique que Jésus a mis en circulation de nouvelles
idées religieuses et morales se justifiant par leur propre vérité
intérieure, mais elle renonce à apprécier la valeur religieuse
de ce fait. Elle montre par cela même qu'elle ne comprend
nullement la vie d'une société religieuse et qu'elle n'est point
appelée à la servir. Il va sans dire que cette théologie est
nécessairement forcée de contester la valeur spécifique, permanente

de la personne de Jésus pour l'Eglise chrétienne. Comme

nous l'avons fait voir plus haut à l'occasion de Pfleiderer, ce
n'est là que la conséquence naturelle de sa manière d'agir. On

ne peut donc combattre celle-ci qu'en montrant que cette
méthode est théologiquement fausse parce qu'elle ne sert pas à

expliquer ni à justifier l'existence de l'Eglise chrétienne. Ce

but ne peut être atteint, du moins pour l'Eglise chrétienne,
déjà par le simple fait de fixer certains événements ou de les

expliquer scientifiquement au moyen de leur cause. Il faut

en outre montrer qu'une disposition spirituelle déterminée est

tenue de soumettre les dits faits en question à une appréciation
qui constitue la communauté religieuse. La théologie doit pou-



212 J.-F. ASTIÉ

voir montrer que les hommes qui ont saisi le royaume de

Dieu comme leur bien suprême, quand ils ont connu Christ
comme leur Rédempteur, ne se sont pas seulement élevés à

l'indépendance morale et religieuse, mais qu'ils ont été émancipés

pour arriver à une unité systématique de pensée. Si l'on
est hors d'état de le faire, il n'existe pas de théologie chrétienne
en général avec une mission spéciale et justifiée.

Mais si l'on s'attend à ce que les théologiens, qui, par leur
position dans les partis ecclésiastiques, manifestent leur opposition

contre les résultats du ralionalisme, aient pris cette

méthode, on se trompe malheureusement beaucoup. Voici ce

qui semble leur être arrivé : leur piété blessée les a portés à

s'opposer directement à ces résultats, tandis que la méthode

par laquelle on y est arrivé a échappé à leur zèle.

Voici le résultat du rationalisme lorsque, comme chez
Pfleiderer, il se pose comme la seule tendance légitime en théologie.
Il fait l'impression, autant qu'il est en lui, de mettre en question

la vie de la religion chrétienne en l'ignorant. Il est manifeste

que l'affirmation d'une unité métaphysique de Christ avec Dieu
doit son origine à la crainte de ce danger, comme aussi cette
expression a été employée d'abord en opposition à la conception

rationaliste de Jésus qui n'en faisait plus qu'un réformateur
religieux et moral. Et cependant il est impossible que, pour la

théologie évangélique, l'unité métaphysique ait le même sens

que l'ëvwai; 'fjo-ixr, pour les défenseurs du symbole de Nicée.

Quand Dorner emploie cette expression, il ne peut pas vouloir
faire consister la valeur de Christ pour nous dans le fait qu'il
nous ait garanti la possibilité physique de la vie éternelle
comme récompense du fidèle accomplissement de la loi. Au

contraire, la manière dont il conçoit l'unité métaphysique de

Christ avec Dieu et la fait valoir s'explique très bien par le
sentiment de ce danger et par l'émotion de la piété blessée.

Dorner dit fort justement: « La nécessité de la réconciliation est
la première cause pour laquelle Jésus est indispensable à la foi
chrétienne et fournit pour la conscience du salut un facteur
constitutif et non accidentel '. » Malgré cela, nous lisons d'abord

1 Article cité, p. 597.



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 213

après : « Mais on pourrait dire : A quoi sert-il de montrer que
déjà sur la terre Jésus devait être Christ, que pour l'œuvre
du salut et pour la foi il est d'une valeur constitutive, puisque
cependant les limites terrestres empêchent qu'il ne soit Dieu-
homme dans le sens de l'Eglise? » D'après la première phrase,
Dorner devrait être d'accord avec nous pour déclarer que, en
insistant sur la valeur religieuse de Christ, nous entendons

exprimer l'importance qu'il a d'une façon permanente pour
rendre possible dans son Eglise la communion avec Dieu. On

est alors en droit de croire qu'il justifiera toute expression
servant à rendre la dignité de Christ qu'il reconnaît, en montrant

que dans cette formule se rencontrent et notre certitude
de la réconciliation et l'exacte appréciation de sa personne,
d'après les motifs et les fins de son activité. Au lieu de cela,
dans la seconde phrase, l'expression « Dieu-homme dans le

sens de l'Eglise, » apparaît comme représentant un contenu
tout à fait compréhensible, contre lequel il est supposé que,
nous théologiens, nous n'aurons aucun scrupule métaphysique.

Or il est parfaitement certain que Dorner n'admet

plus un Dieu-homme dans le sens de l'Eglise grecque. En

effet, la réconciliation, dont cette formule exprime la certitude,

comme chez les Grecs, est dans les deux cas quelque
chose de tout à fait différent : pour les théologiens évangéliques,

cette formule exprime le salut dont on peut faire
l'expérience dans la communauté religieuse ; pour les Grecs elle
désigne un événement de nature physique caché à la perception

humaine. Dorner n'accentuant pas le contenu particulier
que doit avoir pour lui cette formule, comme partie constitutive,
importante de sa conception religieuse de l'univers, alors elle
ne peut plus avoir qu'un sens, le seul qu'à la vérité elle a eu

dans toutes les époques, une signification exclusivement formelle

pour rendre la certitude chrétienne que la rédemption est

accomplie. Il est hors de doute que l'affirmation d'une pareille
formule, toute prête pour rendre le contenu fort divers de la

certitude de la foi, a incontestablement une haute valeur comme
manifestation et protestation de la piété blessée par le jugement

que le rationalisme porte sur Jésus. Mais la théologie,



214 J.-F. ASTIÉ

en tant que science, n'est pas appelée à confesser, mais à

prouver. Or nous ne pouvons prouver notre assertion de la

divinité de Jésus qu'en nous rendant bien compte du sens que
nous attachons aux mots employés pour l'exprimer. Dorner, il
est vrai, administre une preuve. Mais ce n'est pas la preuve
théologique portant sur l'assertion religieuse que Jésus est Dieu

pour nous, mais la preuve métaphysique s'adressant au jugement

non chrétien. Dorner montre ceci : du point de vue des

principes les plus généraux que la sagacité humaine a réussi
à découvrir sur la nature de l'être, il n'y a rien à objecter
contre la possibilité en général d'une union du Logos divin
avec une personne humaine. — Nous disons que c'est là une
appréciation, une assertion non chrétienne, parce qu'en aucune
façon elle ne saurait être admise comme partie intégrante de

la conception religieuse du monde que donne le christianisme.
Les jugements faisant partie de cette conception chrétienne ne

sont pas nécessaires parce qu'ils se subordonnent volontiers
aux principes généraux sur l'être; ils sont nécessaires parce
qu'on peut les dériver d'une représentation du plus haul prix
qui tire sa valeur de fait de la puissance qu'elle exerce sur
notre sentiment. Il nous importe donc peu de savoir si l'assertion,

formulée comme on voudra, que Dieu en Christ a réconcilié

le monde avec soi, pourra se légitimer en face de certaines
relations métaphysiques hasardées sur l'idée de Dieu. L'idée de

Dieu sert, dans ces relations-là, pour expliquer le monde, en

tant que celui-ci est l'objet d'une expérience se désintéressant
des questions morales. Supposé qu'on fasse une pareille
application de l'idée de Dieu, on n'a du moins nul droit, comme
chrétien, de conclure de l'accord avec l'expérience dépréoccupée,

désintéressée de la morale, à une preuve en faveur de

l'exactitude d'une assertion religieuse. Quand on procède ainsi

on ne fait que se mettre en contradiction avec la méthode par
laquelle, dans la vie pratique, la foi en Christ se justifie. Aucun
chrétien ne fait la moindre expérience que les événements de

la nature et du monde des hommes, explicables scientifiquement,

se prêtent aux fins du royaume de Dieu. Mais nous
expérimentons tous que notre foi nous élève à une liberté, à une



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 215

indépendance qui transforme d'une manière spirituelle, en son

contraire, notre rapport naturel de dépendance à l'égard du

monde. —Dorner prétend administrer la preuve métaphysique
en faveur de la possibilité du Dieu-homme en restreignant le

le problème à ceci : il s'agit de l'union d'une subsistance ou

d'une manière particulière d'exister de la divinité (Dieu comme
Logos) avec l'humanité en Jésus, de sorte que la première
forme la puissance intérieure, ou le trésor le plus intime de la

dernière1. J'ai donné plus haut la raison pour laquelle je renonce
à juger les notions métaphysiques employées comme telles.
Mais la preuve métaphysique fût-elle admise, resterait
toujours l'objection qui portait déjà contre l'ancienne théologie : la

preuve en faveur de la possibilité générale d'une union de Dieu

et de l'homme peut aussi peu servir à inquiéter qu'à satisfaire

l'Eglise chrétienne, qui croit à l'unité en fait de Dieu avec

l'homme Jésus. Si le premier cas est plus rare, cela ne tient
qu'à la faiblesse de la preuve. C'est que dans la règle la certitude

qui accompagne cette preuve n'en provient pas ; cette
certitude est un fruit de la foi.

Mais voici la plus grave objection qui s'élève contre cette

christologie. Elle brise l'unité de la conception chrétienne de

l'univers, en faisant appel à une preuve métaphysique pour
établir la divinité de Christ. Toutes ces preuves partent de l'idée

que l'unité de Christ avec Dieu diffère de sa liaison avec
l'humanité. Cette unité doit désigner tout un côté caché de sa

personne, la profondeur insondable de son essence. Par contre
il est une liaison de Christ avec l'humanité qui nous est manifeste,

en tant qu'il est l'auteur d'un état religieux et moral
nouveau. Si faible que soit encore le mouvement provoqué en

nous par Jésus, nous ne pouvons nous empêcher d'y voir une
augmentation dans la possession du bien suprême ; de sorte
que la complète appropriation de ce dernier ne diffère en rien
de ce mouvement et n'en est que l'achèvement. Sans nul doute,
cette appréciation de l'œuvre accomplie par Christ est une
activité de l'Eglise chrétienne, sans laquelle on ne peut concevoir

cette dernière. On ne conçoit pasque l'Eglise chrétienne
1 Article cité, p. 603.



2 IG J.-F. ASTIÉ

ne se rendît pas compte de ce qui constitue l'essence de

l'œuvre accomplie par Christ. Du moment où il est impossible

— comme c'est le cas dans la christologie ecclésiastique
— de voir dans celte façon de concevoir Christ une manifestation

de l'essence de son œuvre, cette façon de le concevoir
rentre dans la catégorie des choses les plus précieuses qu'on
ne saurait apprécier. Quand on considère ainsi les choses,
le dogme ecclésiastique de la divinité de Christ doit être considéré

comme un élément perturbateur. Mais cela peut être
aussi l'occasion de formuler autrement pour l'Eglise la
signification religieuse de la personne de Christ. Toutefois comme
la doctrine de l'Eglise se contente d'affirmer toujours cette
importance et ne l'a jamais prouvée, la négation qu'en font les
rationalistes est un progrès naturel historiquement justifié et
vraisemblable. Maintenant que le développement a eu lieu, il faut
se mettre au clair sur les motifs qui l'ont provoqué, si l'on veut
revenir à l'ancienne détermination de la divinité de Christ. La
nouvelle christologie ecclésiastique, qui, dans sa manière de

concevoir les rapports de la divinité de Christ avec ce qu'il a

fait, est entièrement une répétition de l'ancienne, implique la
supposition que cette conséquence tirée par le rationalisme
était fausse. La conséquence rationaliste résulte nécessairement
de l'impression que ce qui est produit par Christ se justifie par
sa dignité intérieure, par sa valeur intrinsèque, comme ce que
l'on peut imaginer de plus précieux. Sous la puissance de cette
impression, on est forcément conduit à repousser commeintolé-
rable tout autre côté de la personne de Christ qu'on prétend
désigner par l'attribut de sa divinité. Du moment donc où l'on
cède à la conviction que le rationalisme est faux en retombant
dans la faute fondamentale de l'ancienne christologie, il faut
répudier les motifs qui ont amené la christologie ecclésiastique

et son développement historique, le rationalisme. Il faut
déclarer hautement que les conséquences de ce que Christ
avait en vue dans sa vie, conséquences dont on peut faire
l'expérience, ne sont pas ce qu'on peut concevoir de supérieur.
En effet l'attribut de la divinité du Christ ne s'applique pas à

ce par quoi et en quoi il s'est révélé à nous, au contenu moral



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 217

de sa personne, mais à son unité cachée avec le Père, appendice

obscur et insondable s'ajoutant à tout le reste pour prêter
à celui-ci, à proprement parler, sa valeur. Alors le royaume de

Dieu, le souverain bien de l'Eglise chrétienne, n'est plus ce qu'il
y a de vraiment réel, comme la puissance sur toute réalité. A
sa place nous avons l'idée d'un certain quelque chose impénétrable

à l'esprit moral, qui, comme essence commune de Christ
et de Dieu, est la source de tous les biens. Or nous sommes
organisés de telle façon que nous ne connaissons qu'une seule
chose qu'il faille distinguer d'une manière absolue de l'idée
morale embrassant tout, une seule chose réelle étrangère à

l'esprit moral, savoir, la nature. La position qui est d'ailleurs
faite à la nature dans la conception religieuse du christianisme
nous garantit complètement qu'ici la plus haute mission morale

et l'idée religieuse la plus élevée coïncident: on ne conçoit

la volonté du Dieu révélé par Christ dirigée vers rien
d'autre que vers ce qui nous élève au-dessus de la nature : le

bien moral qui doit être réalisé par la libre activité de l'homme.
Mais au point décisif où il s'agit d'apprécier la personne de

Christ, on fait intervenir des notions métaphysiques nées dans

un milieu étranger au christianisme ; en lieu et place de la
volonté de Dieu manifestée en Christ, on introduit, comme principe

de notre certitude, le lien mystérieux d'une nature identique

entre lui et Dieu. Cette théorie court ainsi le danger de

défigurer par une adoration quiétiste de la nature la religion
qui nous enseigne à voir la rédemption du pécheur dans
l'affermissement de la puissance de la volonté sur le monde. Il s'en
faut de beaucoup que l'ancienne Eglise fût aussi exposée à ce

danger que l'Eglise évangélique, quand celle-ci est enchaînée

aux vieilles formules christologiques. Autrefois, à côté de la

métamorphose de la nature humaine, effectuée sur la base de

l'unité physique de Christ avec Dieu, on plaçait, avec une
pleine et entière conscience, une puissance de la volonté

propre qui nous paraît aujourd'hui fort étrange. Anciennement,
au contraire, cette notion de la volonté était le complément
nécessaire de la conception du monde, lorsqu'on ne voulait
pas abandonner le terrain du christianisme, en partant de la



218 J.-F. ASTIÉ

présupposition de cette notion de la rédemption. Dans notre
Eglise la rédemption signifie en principe la délivrance
intérieure de l'esprit moral. Lors donc qu'ici aussi on affirme une
liaison naturelle cachée comme base de la rédemption, alors
l'idée que le bien est la puissance régnant sur le monde
entier n'entre en aucune façon en possession de tous ses droits.
Or ce qui rend les assertions chrétiennes nécessaires, c'est
justement celte portée du bien manifesté en Christ. En outre, si
l'on accentue le caractère moral de la rédemption, ce n'est que
parce qu'on se laisse guider par cette impression. Par conséquent

la nouvelle christologie ecclésiastique se met en
contradiction avec son propre point de départ, quand elle fait
consister la valeur de Christ dans une liaison naturelle qui ne
se conçoit pas, avec la portée décisive de son activité
morale. L'unité et la certitude de la conception chrétienne de

l'univers sont ainsi troublées. En effet la certitude qui se nourrit

de l'impression reçue d'une grandeur morale n'est ni
complétée, ni augmentée, mais renversée par la confiance qu'elle
doit mettre en un événement naturel impénétrable.

Quant à moi, il me semble que c'est se faire illusion sur cette
conséquence inévitable, lorsque, avec Dorner — tout en
reconnaissant, comme il le fait, que l'élément moral domine toutes
les réalités — on met cette idée en rapport avec cette christologie

au moyen de la pensée prétendue plus profonde qui veut

que l'élément moral ait aussi une signification « ontologique
et métaphysique. » Il estime même que ce n'est que de ce point
de vue que l'élément moral peut être conçu dans sa vraie abso-

luité. (Christol. II, 1011 et 1211.) Je pense aussi que la conviction
de la valeur indépendante du bien ne prend consistance en

nous qu'au moment où, dans la conception religieuse du monde,
elle devient la clef de notre position à l'égard du monde. Ce

n'est qu'alors en effet qu'elle est élevée au-dessus de la contradiction

avec notre position empirique dont la saisissante réalité
menace autrement de l'étouffer. Mais cela n'établit aucune
signification métaphysique du bien. Voici seulement ce que
l'on pourrait se représenter par cette signification. Il faudrait
admettre qu'au moyen de l'idée du bien nous sommes en nie-



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 219

sure d'expliquer scientifiquement la condition empirique du

monde, abstraction faite de son rapport avec notre mission
morale. Et cela doit nous fournir une idée qui ne s'affirme
comme la puissance formatrice de notre volonté, en face de la
condition empirique du monde, qu'en se complétant, en devenant

une conception religieuse de l'univers.
Voilà comment, grâce aux prémisses métaphysiques de cette

christologie, nous nous trouverions placés à ce point de vue que
Mélanchton estimait insuffisant chez les stoïciens. La domination

de la volonté bonne sur le monde passe pour une donnée
de la connaissance naturelle du monde. Cette idée se trouvant
fort répandue, justement dans les milieux où l'on affirme la
divinité de Christ contre le rationalisme, ce fait montre combien

peu elle a été surmontée en principe. D'où vient en effet la

thèse rationaliste qui veut que les vérités religieuses tirent
leur valeur de leur accord avec nos autres connaissances qui
n'ont du reste rien de moral Elle plonge d'abord ses racines
dans l'erreur entretenue par la théologie ecclésiastique, erreur
qui consiste à voir, dans les portions pratiquement les plus
importantes de la conception religieuse du monde, la possession

commune de l'humanité, en dehors de la révélation. Comme

l'exemple cité plus haut l'a montré, du moins dans "'ouvrage cité,
Dorner n'a nullement abandonné le terrain du rationalisme.
Pour preuve je renvoie encore à la façon dont il établit le caractère

moral de notre foi. Il le fait en prouvant que Christ,
« dans l'unité et la totalité de sa personne, par conséquent aussi

comme homme, est cet être qui possède une signification
universelle et métaphysique pour tous les hommes, et même pour
tous les esprits. » Ce n'est qu'ainsi que l'on comprend que «la
loi de la nature s'harmonise intérieurement avec le vàpo; ninxeiaç

et que l'acte de la foi sous ce dernier rapport ne demeure pas un
acte arbitraire ou légal, mais qu'il puisse être un acte libre. »

(Ouvragecité,pag.1256.) « Pourlarédemptiondéjàilnes'agitpas
seulement de croire au Logos mais aussi à Christ, ce qui serait
de l'idolâtrie si l'humanité de Christ n'était pas impliquée dans la

signification métaphysique de cette personne. »Mais voici ce que
Dorner entend par la signification métaphysique de Christ pour



220 J.-F. ASTIÉ

nous : « notre nature, telle que Dieu l'a voulue, déjà par son

essence, est faite pour Christ et attirée vers lui. » L'assertion
« métaphysique » que Christ dans ce sens est le principe de notre
existence pourrait donc bien être une des plus fortes expressions

de la foi de l'Eglise chrétienne, laquelle explique sa propre

position à l'égard du monde et sa condition par le dessein
de Dieu à l'égard du monde révélé en Christ. En tant que par
conséquent on ne peut voir dans l'Eglise que la fondation positive

de Christ, je ne comprends pas non plus comment on veut,
ainsi que Dorner se le propose, enlever quelque chose de
positif à la foi de l'Eglise pour ce qui tient à cette connaissance.
La chose n'est possible pour Dorner qu'en ignorant le caractère
religieux de cette assertion et en la traitant comme si nous
l'avions obtenue d'une manière tout à fait empirique. D'après lui,
le moyen naturel de connaître le monde, la raison se serait rendu

compte et de la destinée assignée par Dieu à l'humanité et
de l'unité du plan divin du monde. (P. 1257.) Ainsi que cela est

constaté, il ne peut plus y avoir aucune difficulté à satisfaire le
besoin historiquement motivé de s'élever au-dessus du supra-
naturalisme: il n'y a qu'à prouver que dans ces points importants

ce que Christ nous a apporté s'accorde avec ce que nous
possédions déjà naturellement.

Voilà comment les principes les plus originaux de la foi de

l'église chrétienne seraient généreusement attribués à la raison
naturelle. Mais du moment où l'on convient qu'il nous est
possible d'expliquer ainsi pratiquement le monde par notre
destination, abstraction faite de Jésus-Christ, quel peut bien encore
être le contenu de cette assertion qui veut qu'il soit pour nous
égal à Dieu? On objectera que, par suite du péché, il nous est
interdit de voir la preuve de notre propre salut dans cette
explication du monde qui peut être prouvée par des raisons plus
générales. Pour que les pécheurs puisent leur consolation dans
ce fait, il faut qu'ils acquièrent la confiance que les conséquences

du péché ont été abolies par Christ. Et, d'après l'Eglise
chrétienne, c'est par suite de son unité métaphysique avec
Dieu que Christ peut abolir ces conséquences du péché. —
Mais cette explication a un défaut capital : elle méconnaît la



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 221

force de conviction inhérente à toutes les explications pratiques
de l'univers. La portée de cette explication va justement
jusqu'à mettre l'homme en état de considérer le monde comme

moyen en vue de réaliser ce que l'individu considère comme
la chose la plus précieuse. Si cette explication ne nous procure
pas ce résultat, si elle ne nous abrite pas sous sa protection,
nous et nos biens les plus précieux, il n'existe plus aucune
raison qui puisse nous en garantir la vérité. Mais pourquoi
tenons-nous pour la bonne l'explication que le christianisme
nous donne de l'univers, bien que nos péchés nous empêchent
d'en tirer le bonheur qu'elle garantit? Ce n'est pas que cette
explication soit d'une valeur générale et humaine, mais c'est

parce que nous appartenons à l'Eglise chrétienne. La puissance
educatrice de l'Eglise a gravé assez profondément dans nos

cœurs son souverain bien pour éveiller en nous le sentiment
du péché et en même temps pour nous enchaîner aux intuitions
exposant celte formule du monde qui correspond à ce but
suprême. Dans l'église chrétienne, ces intuitions, que nous ne
devons pas nous hâter de mettre sur le compte de la raison
humaine en général, se maintiennent fermement parce que la
réconciliation avec Dieu, au moyen de son fondateur, permet
à la société chrétienne de tendre à son souverain bien avec la
certitude du succès présent et à venir.

Il est donc faux d'affirmer la vérité de la conception religieuse
de l'univers d'une manière générale, et de prétendre ensuite,
dans les détails, la dériver de la rédemption. Mais au
contraire c'est l'Eglise chrétienne réconciliée avec Dieu qui la
première est certaine que le monde doit être pratiquement expliqué

dans ce sens. C'est de ce point de vue seulement que
l'Eglise est en position de légitimer sa tendance à se répandre
dans l'humanité entière, en invoquant comme preuve la
signification universelle de la religion. Mais naturellement cette
démonstration n'a de force probante que pour ses propres membres

et pour ceux qui ne sont pas seulement sous l'influence de

raisons, mais aussi sous celle de l'activité educatrice de l'Eglise.
Il faut d'abord éprouver l'impression de ce souverain bien

surpassant tout en valeur, poursuivi dans le sein de l'Eglise



222 J.-F. ASTIÉ

chrétienne. Si le germe, déposé dans cette impression, d'une
conception religieuse de l'univers, se développe, il ne peut le
faire d'une manière normale que sous la forme de la foi à la
réconciliation avec Dieu par Christ. Cette foi ne vient pas
s'ajouter extérieurement aux connaissances religieuses chrétiennes

pour permettre à celles-ci d'acquérir une valeur religieuse
générale à l'usage pratique des individus. Mais tout en étant la
base de cet usage, la foi est en même temps le cadre général,
dans lequel peuvent faire leur apparition ces connaissances

qui ne sauraient exister sans importance pratique. Dès qu'on
méconnaît ce fait on arrive inévitablement à mettre en question
la valeur de la réconciliation par Christ. Si l'explication
chrétienne du monde est possible sans en appeler à l'autorité de Christ
et si cette explication implique évidemment la conscience de la

réconciliation avec Dieu, on ne saurait reprocher au rationalisme

de déduire de la valeur générale et humaine de cette
explication de l'univers une réconciliation sans Christ. Aussi

longtemps qu'on ne trouble pas dans son dogmatisme une théologie

comme celle de Pfleiderer, on ne saurait empêcher qu'au
trésor de connaissances dont elle enrichit l'explication scientifique

de l'univers, elle n'ajoute aussi une réconciliation sans
réconciliateur. Il est vrai, c'est alors que se trouve terminée la

traduction de la conception religieuse de l'univers en une
conception non religieuse. Mais elle est aussi complètement
usée cette anse que le système ecclésiastique lui-même offre
à la disposition relâchée, qui porte à placer les vérités de la

religion chrétienne sur le même plan que les résultats de

l'explication scientifique de l'univers.
Mais pour les théologiens qui, comme Dorner, défendent la

divinité de Jésus, les choses prennent un autre aspect. En

isolant la réconciliation de son contenu défaits, pour la déduire
des prémisses métaphysiques de la christologie, on parait plutôt

vouloir impliquer celle-ci. On maintient fermement la
réconciliation uniquement par Christ et on affirme qu'on ne saurait

y croire sans croire en même temps à la divinité de Jésus.

Mais il se trouve qu'on a dépouillé l'idée de la réconciliation
de son contenu positif, tel qu'il se trouve dans l'expérience re-



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 223

ligieuse ; que peut-on donc entendre encore par la divinité de

Christ? C'est que, au moyen de son essence transcendantale
cachée, il aurait prêté à sa mort la faculté d'effacer pour nous
les conséquences du péché. Comment légitime-t-on l'événement
caché d'une réconciliation avec Dieu? On ne s'adresse pas à

une connaissance de la personne morale de Christ : on a

recours à l'hypothèse d'une unité avec Dieu, qu'on renonce
à définir plus exactement, qui avant tout est hors de la visée
d'une science quelconque, qui enfin pour ces raisons mérite
fort bien le titre de métaphysique. La réconciliation est nécessaire,

par conséquent cette unité métaphysique est aussi nécessaire.

La divinité de Christ est fermement établie comme le

postulat d'un postulat et la preuve est tenue d'établir que le
fait réclamé n'est pas en contradiction avec les principes les

plus généraux de la connaissance humaine.
Nous avons constaté plus haut les dangers que cette manière

de voir entraîne avec elle. Du moment où réellement on

rapporte la divinité de Christ au fait caché qui vient s'ajouter,

pour lui communiquer de la valeur, au contenu moral révélé
de sa personne, il est à craindre que l'on n'ait pas en vue
l'intuition chrétienne de l'univers, telle qu'elle a découlé du

point de vue du royaume de Dieu, comme ayant le plus haut
prix. En tout cas en agissant ainsi on remet en possession de

ses droits le rationalisme qui en appelle à la dignité indépendante

de l'idéal moral. On comprend que l'on n'en devienne

pas maître, que l'on ne puisse plus en triompher. Le fait a sa

cause générale en ceci: on ne lui conteste pas d'une manière
suffisamment approfondie son hypothèse qui veut que les

fonctions les plus importantes de la religion soient présentées

comme des résultats de la connaissance naturelle du
monde. C'est pourquoi, tout en s'efforçant de s'élever au-dessus

du rationalisme, on n'aboutit pas à établir cette dignité
supérieure de Christ, conforme au christianisme, à laquelle on

aspire. Mais nous devons montrer également que les tentatives
modernes de renouveler la christologie ecclésiastique, dans leur
manière d'établir la dignité de Christ, ne s'élèvent pas plus haut

que les faux procédés du rationalisme, ce qui les conduit à



224 J.-F. ASTIE

substituer un problème métaphysique au problème théologique.
Pfleiderer s'est contenté de renvoyer au fait historique de la

personnalité moralement excellente du premier porteur du

principe chrétien. Dorner, Thomasius, Gess ajoutent à cela le

fait transcendantal d'une unité de Christ avec Dieu s'élevant

plus haut. Le rationalisme, du moins dans la forme que nous
lui avons vu revêtir chez Pfleiderer. ne songe nullement à

l'intérêt que la société religieuse particulière prend à Christ,
vu que, pour lui, l'univers est la révélation proprement dite de

Dieu. Les théologiens obéissent à cet intérêt en ce qu'ils
affirment l'unité de Christ avec Dieu. Mais eux, aussi bien que leurs
adversaires, méconnaissent, de quelle manière on en vient à

cette affirmation dans l'Eglise chrétienne. Les deux méconnaissent

que, comme partie de la conception religieuse de l'univers,
cette affirmation ne peut être comprise que comme principe
religieux. On conçoit fort bien que le rationalisme méconnaisse

ce fait, vu que, comme tel, il est en général désintéressé

en religion. Cette méprise ne s'explique chez les théologiens
ecclésiastiques que par l'antipathie contre le rationalisme qui
conduit à une conception défectueuse de la mission de la
théologie.

Le caractère spécial de l'Eglise chrétienne est empreint dans

sa conception religieuse de l'univers ; ses titres à ses destinées
universelles sont contenus dans ses idées morales. Lors donc

que nous parlons de la manière particulière dont une église
entend la personne de Christ, cette opinion doit être comprise
comme faisant partie de la conception religieuse de l'univers.
Or celle-ci justifie son titre en se présentant comme l'explication

du monde qui répond seule à l'unique réalité présupposée
du bien suprême. Ce caractère général doit également se

retrouver dans les assertions particulières. Par conséquent le

jugement particulier sur Christ, dans l'Eglise chrétienne, doit
être expliqué par le rapport qui existe entre le fondateur de

l'Eglise chrétienne et ce que celle-ci considère comme son
souverain bien. En outre, la valeur de Christ pour nous n'est

pas quelque chose qui soit accidentel à l'Eglise chrétienne,
mais ce fait par lequel seulement l'Eglise arrive à l'existence



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 225

comme sujet d'une conception religieuse particulière du monde.
Sa manière de comprendre Christ ne repose donc pas sur des

convictions religieuses fermement établies, au contraire elle
les porte toutes. Mais alors la matière qui, dans cette appréciation

de Christ, est expliquée religieusement, ne peut être
empruntée qu'à l'activité de Jésus en vue de la fondation de

l'Eglise, ou à la personne du fondateur telle qu'on peut la
connaître dans l'unité de son activité historique. Par conséquent
le jugement religieux sur la personne de Christ exprime la
valeur de la position qu'il occupe à l'égard du souverain bien
de l'Eglise, lequel est le sujet de l'activité de son ministère.
D'après cela, comment devrait-on procéder quand il s'agit de

prouver théologiquement la divinité de Christ ou la justesse du

jugement religieux en vertu duquel Jésus est pour nous égal à

Dieu? Il semble que la démonstration ne pourrait être faite

qu'en s'appuyant sur la relation particulière entre l'activité de

Jésus et le royaume de Dieu. Nous donnons une explication
religieuse à tous les événements dans lesquels nous reconnaissons

l'action de Dieu, comme celui qui réalise pour nous le
souverain bien. Lors donc que nous ne contemplons pas en
Christ une seule action de Dieu isolée, mais la somme detoules
celles qu'on peut penser ; dès qu'il est pour nous égal à Dieu,
cette foi doit être théologiquement motivée par l'ensemble de

l'importance qu'a son activité pour la réalisation du royaume
de Dieu. Interprété religieusement, comme manifestation de

l'amour de Dieu à notre égard, le fait de Christ nous oblige
nécessairement à conclure que la plénitude de la divinité a été
manifestée en lui. Qu'est-ce qui confère cette signification,
cette portée à ce fait? C'est qu'il est manifestement la cause de

notre confiance : grâce à lui nous sommes assurés que le
souverain bien n'est pas le rêve de nos désirs ni un postulat moral,
mais une complète réalité, en dépit de toutes les contradictions
de la culpabilité et du mal.

Pourquoi donc aucun des modernes restaurateurs delà
christologie ecclésiastique n'a-t-il administré cette preuve théologique
directe en faveur de la divinité de Christ? Au lieu de mettre
dans tout son jour la certitude intérieure du jugement religieux

THÉOL. ET PHtL. 1885. 15



226 J.-F. ASTIÉ

qui s'oriente sur le Christ historique, pourquoi ont-ils préféré
rendre la conception religieuse de l'univers solidaire d'une
métaphysique, qui, dans tous les cas, demeure en butte aux
doutes les plus divers? D'accord avec l'impression que m'a
produite plus haut l'expression « unité métaphysique avec
Dieu, » je ne puis m'expliquer la chose que d'une manière :

cédant à une répulsion justifiée contre le rationalisme, on s'est
laissé aller à tenir une conception morale de Christ pour
insuffisante. Il en est de même certainement quand il s'agit de
l'intérêt qui attache la société religieuse à Jésus. Mais elle n'en
est pas moins, cette conception morale, l'inévitable présupposition

du jugement religieux qu'on porte sur Christ. Elle fixe
la grandeur qui, interprétée religieusement, permet d'arriver
à la connaissance de sa divinité. Mais, il est vrai, pour atteindre
ce but, on ne peut se contenter de la connaissance imparfaite
de la personnalité de Jésus à laquelle le rationalisme s'en tient
d'habitude. Voici à quoi il aboutit ordinairement. Pour toutes
les perfections de la volonté morale, comme nous devons tous

l'être, il est d'accord avec Dieu d'une façon distinguée ou
parfaite. Tout ce à quoi peut alors aboutir une appréciation
religieuse, si elle est enlreprise d'une manière générale, c'est
à nous donner la foi à un messager modèle envoyé par Dieu.
C'est avec raison que cette conception est repoussée comme
insuffisante. Il aurait donc fallu corriger la faute scientifique
commise par le rationalisme; et, comme il s'agit de l'importance

particulière de Jésus, il aurait fallu le saisir du côté par
lequel s'accuse, d'une façon complète, toute personnalité
spirituelle, par sa vocation particulière poursuivie d'une
manière consciente. Que fait-on au contraire? On néglige entièrement

d'expliquer la valeur religieuse de Jésus par la valeur
morale de sa personne. A la notion religieuse du rationalisme,
qui n'a en elle-même rien de religieux, pour établir la portée
universelle de la personne du Sauveur, on ajoute une assertion

qui n'a en elle-même aucune importance religieuse ou même

chrétienne: Christ, dit-on, comme moyen métaphysique pour
expliquer l'univers, ou l'humanité, ne doit pas être distingué
de Dieu. Cela veut dire qu'on se laisse guider par le juge-



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 227

ment religieux porté sur Jésus, mais qu'on néglige le travail
scientifique; on ne reproduit pas ce jugement en le motivant,
on ne le justifie pas en faisant appel au bien suprême qui sert
surtout de base à la conception religieuse de l'univers. On peut
pourtant reconnaître dans l'expression unité métaphysique de

Christ avec Dieu, qu'on est guidé par la préoccupation
religieuse en cherchant à comprendre Jésus. En effet l'unité du

Rédempteur avec la cause du monde doit être une garantie
que le monde, bien qu'il offre en apparence de la résistance à

la réalisation de nos fins, est néanmoins appelé à les favoriser.
Mais, abstraction faite de cette forme très générale de l'assurance

chrétienne, on doit dire que ce qui importe le plus à ce

contenu particulier de nos fins, et ce qui chez Christ y
correspond, est laissé de côté. En effet on distingue cette unité
avec Dieu de la valeur morale de Jésus qui nous est révélée.
Grâce à cette séparation l'assurance fondée sur la divinité de

Christ est tellement isolée qu'elle perd son caractère chrétien.
La perspective d'une victoire sur le monde, motivée par les
relations métaphysiques de Christ, n'a rien à faire avec la
confiance religieuse en sa mission si précieuse, dans laquelle nous
nous trouvons compris. Il peut être toujours exact que, en
réfléchissant à ce qui nous est garanti dans la foi, en ayant
conscience d'être pris dans le mécanisme de la nature, nous

soyons nécessairement conduits à admettre une pareille
domination extérieure de Christ sur le monde et sur son Eglise.
Mais, si c'est là une raison de laisser à la piété l'usage de cette
idée, on doit d'autant plus, dans la théologie, tenir compte de

l'origine de la valeur subordonnée de cette idée, s'il est vrai
que cette science soit appelée à maintenir l'harmonie intérieure
et la pureté des pensées religieuses. L'unité de la conception
chrétienne de l'univers, qui est sauvegardée par la pensée d'un
souverain bien, le royaume de Dieu, nous oblige à reconnaître
une chose : ces images qui n'expriment jamais d'une manière

complète et pure la confiance en Dieu révélée en Christ,
n'exposent pas l'élément spécifiquement chrétien et doivent
toujours être employées en vue de lui. On peut dire la même
chose de l'idée d'une unité métaphysique de Christ avec Dieu :



228 J.-F. ASTIÉ

elle ne peut se rattacher légitimement au christianisme qu'en
montrant qu'elle est un auxiliaire pour établir la valeur de ces

images. Quand on en exagère l'importance au point de

l'adjoindre au contenu moral de la vie de Jésus, comme ce qui
donne la valeur à ce contenu, en en faisant ainsi le centre de

la conception du monde, on se trouve en bonne voie de

confondre le naturisme et le christianisme. Cette tendance s'excuse

peut-être en en appelant à la nature à la fois spirituelle et

corporelle de l'homme, mais bien certainement elle ne se légitime
pas comme chrétienne. Nous au contraire, en séparant la

métaphysique de la religion et aussi de la théologie systématique,
nous nous sentons d'accord avec les présuppositions
fondamentales du christianisme. Celles-ci ne réclament pas un

rapport de continuité entre la réalité fermement établie dans

la foi religieuse et ce monde scientifiquement explicable, mais

une subordination du second à la première. Nous devons aussi

rendre attentif au fait que c'est là l'unique moyen d'atteindre
complètement cette science vers laquelle Mélanchton avait
étendu les mains en sentant tout ce qu'avait d'insuffisant la

théologie stoïcienne.
On a contracté l'habitude d'appeler dualisme la séparation,

la distinction enire une pareille explication scientifique du

monde, et la conception du monde du point de vue de l'esprit
moral : et cela, comme c'est notre cas, lorsqu'on reconnaît le
droit des deux activités intellectuelles. Qu'on continue seulement

à le faire, qu'on se flatte de l'idée d'avoir découvert
l'unité du mouvement spirituel — dans lequel on a goûté la

valeur de ce qui est moralement bon d'une part,— et d'un
procès purement naturel d'autre part. L'unité découverte
demeurera aussi étrange et peu sûre pour le sens chrétien en
éveil que le mouvement matériel demeure lui-même fermé à

toute impression. (Als die dem Nachempfinden verschlossene
materielle Bewegung selbst.) Aussi longtemps que la conception

du monde dominée par ces notions ne sert qu'à une faculté
contemplative, elle peut satisfaire par l'impression que produit
l'harmonie de ses parties. Mais aussitôt que, dans la vie
pratique, on prétend lui faire jouer le rôle de la religion
chrétienne, on doit voir éclater dans tout son jour la contradiction



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 229

entre les intuitions chrétiennes employées et la notion suprême
qui a pour mission de les maintenir ensemble. Cette notion
métaphysique présente l'esprit moral et le monde de la nature
indépendant du premier, comme des grandeurs subordonnées.

Le christianisme au contraire nie que les deux, l'esprit
et la nature, puissent être coordonnés et traités sur un pied
d'égalité. Il ne voit dans cette coordination qu'une illusion
accompagnant l'imperfection humaine et le péché ; on doit

dissiper cette illusion en reconnaissant que le monde de la

nature est subordonné comme moyen à la volonté morale qui
embrasse tout et que ce n'est qu'à titre de moyen qu'il apart
à cette réalité qui aux yeux du chrétien est la vraie. Or comme
les problèmes pratiques qui nous agitent ne trouvent leur
solution qu'en partant de cetle présupposition fondamentale,
voici ce qui arrive inévitablement. Une conception théologique
du monde motivée tout autrement provoque dans le sein de

l'Eglise chrétienne des sentiments religieux fort respectables, à

se répandre contre elle en attaques désordonnées. Il doit alors
devenir manifeste à tous les yeux qu'en fusionnant la science

ayant pour objet l'état de fait, actuel, du monde avec la science
de la foi, on ne saurait produire un tout viable. C'est ainsi par
exemple que, faisant cette confusion, on conclut du fait de la

sainteté de Christ à sa divinité. On essaie de prouver un fait

religieux avec les arguments qui servent à expliquer
scientifiquement le monde. Mais d'un côté ce raisonnement jugé
scientifiquement est une monstruosité ; d'autre part l'intuition
religieuse de l'univers procède tout autrement, d'après une
méthode directement opposée, quand elle se complète en
disant que pour nous Jésus est égal à Dieu. Dans le premier
cas d'un signalement formol de la conduite de Jésus, comme
d'un fait fermement établi, indépendamment de nous, on
conclut à sa divinité comme cause cachée. Dans le second cas

(au point de vue religieux) d'abord on ne conclut pas d'un
phénomène à sa cause, mais, après avoir senti le prix du

contenu de la vie de Jésus, on estime qu'il est la manifestation
de la volonté miséricordieuse de Dieu à notre égard. C'est là

un fait qui peut aussi peu être imposé par des moyens logiques
que le sentiment de la reconnaissance envers un bienfaiteur.



230 J.-F. ASTIÉ

En second lieu, ce n'est pas au moyen de formules qu'on
réussit à exprimer, à rendre dans sa plénitude la valeur de la

personne de Christ, mais elle est prouvée, cette valeur, par les
efforts concrets de sa volonté pour fonder le royaume de Dieu.
En troisième lieu, il ne s'agit pas d'un fait se trouvant en
dehors de tout rapport avec nous, mais de la mission de Jésus
dans laquelle nous sommes nous-mêmes compris ; et elle ne
nous est révélée comme telle que lorsque nous nous élevons
moralement jusqu'au royaume de Dieu, constituant le souverain

bien. En quatrième lieu, au moyen de cette appréciation
religieuse nous n'obtenons pas la divinité de Christ comme la
cause cachée de sa vie historique. C'est cette vie historique au

contraire, demeurant pour nous permanente, par la foi au

Seigneur glorifié, qui est l'expression nous faisant connaître sa

divinité manifeste. Dans l'essence de l'homme Jésus, accessible

sous certaines conditions morales, le jugement religieux nous
fait voir cette infinité que l'ancienne christologie a cherchée
dans la nuit d'une unité physique ou métaphysique de Christ
avec Dieu. —Mais sur tous les recoins du système, comme sur
ce point-ci, l'explication non morale de l'univers et l'explication

religieuse doivent réagir contre leur union si peu naturelle.

On en a fini alors avec cette unité de la conception du
monde à laquelle il a été tant sacrifié. Mais pour nous elle
demeure un fait incontestable, et voici en quoi : c'est que nous

apprenons à voir dans les puissances de ce monde des moyens
passagers pour réaliser notre destinée éternelle, grâce à la

pensée du Dieu surnaturel, volonté constamment vivante, ayant
pour objectif le royaume de Dieu. Pour conclure du fait de

cette unité que nous sommes en position d'expliquer
l'ensemble des moyens, sous leur forme particulière, il faut avoir
perdu de vue la manière d'entendre cette unité dans le
christianisme. Comment, dans l'Eglise chrétienne, pouvons-nous
arriver à légitimer cette conception religieuse du monde? Cette

question soulève un nombre infini de problèmes théologiques
parfaitement légitimes. Si nous voulons travailler, nous n'avons
nul besoin de faire invasion dans le champ de la métaphysique.

J.-F. Astié.


	Du rôle de la métaphysique en théologie [suite]

