Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1885)

Artikel: Du r6le de la métaphysique en théologie [suite]
Autor: Astié, J.-F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379358

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379358
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DU
ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE®

11
LA DIVINITE DE JESUS-CHRIST

La confusion de la mission de la théologie et de celle de la
metaphysique nous semble avoir produit en christologie des
effets beaucoup plus funestes encore que ceux que nous venons
d'indiqquer a propos de la liberté. Si, & 'occasion du probléme
précédent, on a cherché & se mettre d’accord avec les attributs
meétaphysiques de Dieu, on parle ici d’'une unité métaphysique
de Christ avec Dieu. Il ne serait pas aisé de saisir le sens de
cette étrange expression sl nous n’avions, pour venir a notre
aide, la théologie grecque, qui, par ses formules, a justement
rattaché a cette idée la formation dogmatique des conceptions
chrétiennes de l'univers dirigées dans une tout autre direction.
Aucommencement de son troisieme discours contre les ariens,
Athanase soutient I'idée que Christ doit étre congu comme un
avec Dieu, gigz. (’est au moyven des assertions des adver-
saires combattus par lui qu’il faut se rendre compte de ce
gqu'il entend par la. Les ariens voyaient cette unité dans
I'accord des discours et des actions de Christ, produits par
le Saint-Esprit, avec les pensces et les prescriptions de Dieu.
Or les deux partis ne songeaient nullement & faire rentrer
ces manifestations de la vie de Christ dans le but qu'il
avait en commun avec Dieu; ils évitaient au contraire tou-
jours de les voir sous leur caractére spécial par lequel elles

| Suite et fin de I'analyse de I'ouvrage de Hermann. Voir les numéros
de septembre ct novembre 1884 et janvier 1385.



196 J.-F. ASTIE

se distinguaient de cette harmonie avec les commandements
particuliers de Dieu prescrits & tous les hommes. Il en résultait
gu’Athanase pouvait signaler dans ce principe des ariens la
faute qui consistait & présenter Christ simplement comme
principe moral. $’il n’avait été question que d’une rédemption
du péché, il se serait sans doute accordé avec eux sur cette
importance de Christ. Mais cette rédemption du péché n’est
pas 'essentiel, comme le montre ’exemple de plusieurs indi-
vidus sans péché avant Christ. Il s’agit plutot avant tout d’une
délivrance de la puissance de la mort par un changement
substantiel de la nature humaine. Les perspectives de la vie
éternelle s’ouvrent, grice & la communication qui par ce
changement a été faite & la nature humaine, d’'une essence im-
périssable. Pour mettre cette espérance & l'abri de toute
incertitude, il ne suffit pas que Christ soit un avec Dieu dans
I’'accomplissement de ses commandements, comrne nous devons
tous I’étre. Il faut, pour atteindre ce but, que Christ unisse en
lui la nature divine immuable avec la nature humaine sujette
au changement et partant & la mort. C’est alors seulement, i la
suite de ce fait, que, par la prédominance du facteur divin, les
conséquences de cette union peuvent se répandre sur la race
entiére.

Les ariens, de leur cote, admettaient pour 'essentiel le but
gu’Athanase assignait a 'ceuvre rédemptrice de Christ; de sorte
ue, en face de cette simple union morale, il était pleinement
légitime, de la part d’Athanase, d’insister sur une unité phy-
sique, et ce point de vue était destiné & I'emporter par suite
de sa vérité interne. Ainsi, pour Athanase, cette idée d’unité de
nature désigne le fait de la rédemption définitive de la nature
humaine entiére accomplie en Christ. Il a raison de lui attribuer
une 1mportance particuliére, parce que la pure assistance par le
secours de 'exemple de Christ ne lul suffit pas. De 'opposition
contre cette derniereidée il résulte déja que dans la vie de Christ
son union physique avec Dieu ne se montre pas d’une maniére
physique. Par conséquent pour les fidéles celte conviction de
I'union physique de Christ avec Dieu est plutdt un postulat du
besoin de rédemption et non un fruit de la contemplation de



DU ROLE DE LA MEITAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 197

la vie et de l'activité de Christ. Cette maniére de concevoir
I'ceuvre rédemptrice de Christ n’est nullement défectueuse dés
gu'on se place au point de vue de I'époque. Elle correspond
a 'idée de la rédemption qui veut que celle-ci, s’accomplissant
en dehors de la conscience du fidéle, crée les conditions phy-
sicques générales dans lesquelles le fidele accomplissement de
la loi peut entrainer la récompense de la vie éternelle. 1l ne
s’agit donc nullement, en exposant I'ceuvre du salut, de pro-
curer a l'individu la certitude de sa rédemption. Par conseé-
quent on n’éprouve nullement le besoin de montrer que la
cause de la rédemption peut étre contemplée en Christ. On se
contente plutot, la faisant rentrer parmi d’autres connaissances
intellectuelles, non sensibles, d’affirmer qu’elle peut exister
comme vérité générale a coté d’autres. Mais comme c’est seule-
ment en vertu de son unité secréte avec Dieu que Christ a fait
quelque chose de définitif pour la nature humaine, il en résulte
que la conviction chrétienne place surtout 'accent sur cette
assertion qu’on ne peut prouver que par 'autorité de passages
bibliques et qui ne peut étre mise & I'abri de toute contradic-
tion que par ses preuves dogmatiques. L'idée de l'unité de
Christ avec Dieu a donc eu sa valeur pour cette époque comme
base d’une action salutaire définitive. Mais elle est présentée
comme quelque chose qui ne saurait étre connu, parce que la
conséquence qui en résulte n’est pas partie intégrante de I'ex-
périence chrétienne et parce que la certitude du salut, pour
chaque individu, n’est pas prise en considération par la théorie
dogmatique. Voila pourquoi ’expression « unité de nature avec
Dieu » est la formule adéquate de la conscience chrétienne de
cette époque. C’est une preuve de I'unité de conception des péres
grecs chez lesquels on ne croit que trop souvent devoir véné-
rer le mélange confus des éléments les plus divers.

La théologie du moyen age ne fut pas appelée i modifier
cette maniére de voir. Aussi longtemps que le fidéle croyait
pouvoir assurer son salut par ce qu’il souffrait malgré lui,
et par les ceuvres qu’il produisait lui-méme, quoique comme
organe d’une force divine secréle, il suffisait de donner,
dans I’établissement de I'Eglise visible, une expression concréte



148 J.-F. ASTIE

de l'action rédemptrice universelle de Christ; on n’était pas
amené & la chercher dans I'intuition d’une unité visible de Christ
avec Dieu.

A la Réformation, au contraire, la certitude du salut chez les
fideles fut présentée comme le corrélatif de la liberté dont on
avait fait I'expérience par Christ dans la réconciliation avec
Dieu. Alors on posa aussitot d’autres exigences ala christologie.
Aussi peut-on constater chez Luther le besoin de répondre &
ces exigences. Il a beau revenir arbitrairement aux idées pa-
tristiques, on sent poindre partout chez lui le sentiment que
I’ancienne christologie, reliant extérieurement les deux natures
intérieurement séparées, est en contradiction avec la foi évangé-
lique. Il est vrai, il ne réussit pas a formuler théoriquement le
besoin que, conformément a sa certitude du salut, il éprouvait
de contempler le Dieu éternel en Christ d’une fagcon immédiate.
C’est qu’il était, lui aussi, demeuré embarrassé dans les formules
de la doctrine des deux natures, nées sous 'influence d’intéréts
tout opposés. La théologie luthérienne subsécuente est tombée
dans la méme faute. Mais on doit reconnaitre que, elle aussi,
a été fidele a la tendance religieuse de la Réformation dans sa
doclrine de 'union des natures et de la cecmmunicatio idioma-
tum. La doctrine luthérienne était la seuie forme que le germe
nouveau, depose par la doctrine évangelique de la certitude du
salut, pit prendre pour transformer une christologie née dans
le milieu des idées grecques. Comme la ténacité avec laquelle
elle conservait les inutiles matériaux du passé ’empéchait de
montrer comment la foi justifiante a compris Dieu en Jésus-
Christ, la christologie luthérienne, cn affirmant I'union des
deux natures, ne perdit pas de vue du moinsle but de la Réfor-
mation. Au point de vue scientifique le procédé est des plus
défectueux. Car dans la doctrine de la xpidic ou dans celle
presque usitée couramment de la kénose, le luthéranisme affai-
blit de nouveau, autant qu’il était en lui, I'assertion de laquelle
tout dépendait. Mais la preuve qu'elle chercha a présenter en
faveur de sa thése — et c'est le mode de cette démonstration
qui nous importe surtout ici — va directement & 'encontre de
I'intention de la réformation. Le fait qu’elle porte le joug de la tra-



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOQOLOGIE 199

dition dogmatique 1'oblige & envelopper son assertion sous cette
forme-ci que, dans ce cas particulier, la nature divine et la nature
humaine sont unies de la facon la plus intime. Les luthériens
étaient dans l'impossibilité de donner une preuve directe du
fait par les formules particulieres et tres caractérisées qui
exprimaient la doctrine des deux natures. En effet le propre
de ces formules, provenant du caractére transcendantal de la
doctrine du salut dans I’ancienne église catholique, excluait une
union du genre de celle qu’entrevoyait la doctrine luthérienne,
La doctrine de la kénose est un compromis entre leurs inten-
tions et les anciennes formules. Cette doctrine de la kénose
leur servait a expliquer I'impossibilité, qui leur avait été impo-
sée par l'acceptation de I'héritage grec, de mettre d’accord,
d’une facon quelque peu claire, la divinité de Christ avec son
apparition historique. La seule preuve qui leur restit ne pou-
vait consister qu’a montrer sous quelle forme I'union cessait
d’étre contradictoire. Et cette démonstration devait sous main
toujours revenir & établir la possibilité d’'une union des natures,
bien que celle-ci ne dt étre affirmée que pour ce seul cas
particulier. De sorte qu’on laisse de coté la preuve théologique,
absolument indispensable, du fait que, pour la foi, Jésus est un
avec le Pere et qu’on lui substitue une démonstration non pas
théologique, mais métaphysique.

Nous ne nous préoccuperons pas ici de la question de savoir
si cette preuve pourra jamais aboutir, vu que les préjugés de la
dogmatique métaphysique participent de la ténacité des con-
victions religieuses; mais voici un fait sur lequel nous devons
attirer 'attention : plus on insiste sur la haute valeur de cette
preuve métaphysique, plus elle a pour effet de diminuer I'im-
pression du fait en vue duquel elle a été entreprise. Plus il
devient clair que 'union en général est possible, plus il dimi-
nue en valeur le fait dans lequel elle doit s’étre effectuée, sans
que cependant il soit possible de le constater d’une maniére
quelconque. L’ancienne Eglise catholique avait au fond fait
usage du méme genre de démonstration, mais toutefois sans
avoilr été pour cela le moins du monde troublée dans ses in-
tentions. Pour elle il ne s’agissait nullement d’avoir une con-



200 J.-F. ASTIE

naissance directe de 'union des natures accomplie en Christ,
Mais comme base commune de la formation dogmatique, soit
chez les orthodoxes, soit chez les hérétiques, se trouvait celte
certitude-ci: grace a Christ, il s’est effectué un changementin-
contestable dans les relations extérieures de ’humanité, change-
ment qui garantit finalement comme conséquence la vie éter-
nelle dans le monde 4 venir a I’Eglise chrétienne sachant adorer
Dieu convenablement et aspirant & la moralité. Dés que ce
changement, comme cela eut lieu chez les orthodoxes, fut mis
en rapport avec la nature humaine, voici ce qui en résulta. De
la certitude inébranlable que la nature humaine avait été éle-
vée 4 'immutabilité divine, naquit le besoin d’une christo-
logie expliquant ce fait. Comme la doctrine des deux natures
répondait complétement & ces exigences, les preuves dont on
I’accompagna n’eurent pour unique but que de la prendre
sous leur protection contre les prétentions d’autres connais-
sances et d’établir qu’elle était & I'abri de toute contradiction.

Tout se passa autrement dans I’Eglise luthérienne. Ici il ne
s’agissait pas, dans la doctrine de la personne de Christ, d’éta-
blir avec certitude que cette personne impliquait la garantie
générale du salut & venir: on devait démontrer qu’elle était la
source du salut dont on pouvait faire ’expérience vivante dans
I’Eglise. La liaison entre Christ et l'effet partant de lui ne
devait plus par conséquent étre soustraite & ’expérience chré-
tienne, de facon que l'individu ne vint jamais a la certitude de
son salut. Mais, dans cette connaissance accessible & la foi,
devait étre manifestée cette vie intérieure du salut que le fidele
porte déja en lui-méme, comme quelque chose de suprater-
restre, garant de sa perfection future. A cette mission imposée
a la théologie évangélique se rattache étroitement l’assertion
de I'union des deux natures en Christ; celle-ci, en effet,
nous permet de juger du mode d’agir de Dieu en nous par son
mode d’agir en Christ. Mais la preuve administrée contraste de
la fagon la plus choquante avec le but qu'on se propose.
Sans doute, quand on a montré d’une maniére concréte, empi-
rique, en Christ, sous quelle forme I'union de la nature divine
et de la nature humaine peut s’effectuer, la possibilité d’un



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 201

pareil fait, d’'une pareille union, en général, éclate dans toute
sa clarté. Mais d’autre part la circonstance qu’il est impossible
de connaitre comment cette union a pu s’effectuer en Christ
n’'en devient que plus choquante: en effet Jésus, plutot que de
le manitester, cache Dieu aux fidéles, tandis qu’il est toujours
présupposé que Dieu est manifesté par Christ comme principe
de la foi justifiante. La théologie grecque devait croire que,
en aftirmant une unité physique cachée, #wm: guza, de Christ
avec Dieu elle avait bien exprimé le sens qu’elle a pour nous,
mais c’était impossible pour la théologie évangélique. Comme,
malgré cela, elle devait renaitre encore, cette conception
grecque, elle souleva par cela méme un probléme qui pouvait
étre intéressant pour toutes les raisons possibles, mais non
certes pas parce qu'il se trouvait en rapport étroit avec la foi
évangélique au salut. On obtint ainsi seulement un probléme
metaphysique, dont la solution, si par aventure elle réussissait,
devait laisser la communauté religieuse non satisfaite. Qu’est-
ce (ui intéresse en effet 'Eglise ? nullement le fait de savoir si
et comment on peut se représenter une unité cachée, mais
elle a besoin uniquement qu’on lui montre que le Dieu mi-
séricordieux s’est manifesté & nous d’une maniére accessible
dans la personne de Jésus.

Mais elle a beau étre restée en dessous de sa tache, ’ancienne
christologie luthérienne, on doit le reconnaitre, malgré toutes
les difficultés, a maintenu la communicatio idiomatum en rap-
port avec le Christ terrestre, et en le faisant elle a maintenu
cette doctrine en étroite union avec le fait vivant de la piété
évangélique. C’est 14 un éloge qu’a premiéere vue 'on semble
devoir refuser entierement aux théologiens qui, dans les temps
modernes, ont entrepris d’améliorer cette doctrine. Toutes ces
tentatives font sentir combien elle était défectueuse I'ancienne
preuve métaphysique devant établir la possibilité d’'une union
de Dieu et de I'homme en Christ. Mais tout en cherchant &
faire disparaitre les défauts de 'ancien point de vue, les mo-
dernes sont obligés de répudier justement cette partie de
I’ancien dogme luthérien qui portait encore les traces de la
conception primitivement religieuse, savoir la communicatio



202 J.-F. ASTIE

idiomatu:, déja applicable & ’homme terrestre Jésus. C'est
pourquoi on pourrait étre disposé a reprocher & ces docteurs
modernes qui se sont occupés de christologie que, d’apres
leur point de vue, il est encore beaucoup plus difficile de com-
prendre que d’aprés 'ancien comment I’Eglise a pu arriver a
croire a la divinité de Christ. En effet si, pour réussir a établir
la preuve métaphysique, il faut admettre I'idée d’'une unité se
développant et n’atteignant son point culminant ¢u’a ’ascension
ou celle d’'une kénose de la nature divine, on a l'air de refu-
ser expressément a la foi ce qu’il lul importe uniquement
de reconnaitre, savoir Dieu en Jésus. Quand on apprécie ces
tentatives de ce point de vue-la, elles ne peuvent que produire
I'effet d’une scolastique dépourvue de tout intérét religieux.

Toutefois n'oublions pas que, méme d’aprés ces modernes
docteurs, les signes de la divinité de Christ rayonnent égale-
ment de la vie terresire de Jésus. Et justement quand on ob-
serve, qu’'on voit ces signes dans la perfeclion morale et re-
ligieuse de Jésus, et dans une activité intellectuelle correspon-
dante, on se rend mieux compte de la tendance de ces essais
métaphysiques. Ils font sentir vivernent en effet combien il est
impossible d’expliquer la foi de I'Eglise en la divinité de Christ
en supposant qu'elle a débuté par reconnaitre ces prédicats
métaphysiques. Il est vrai, cela parait remettre en ques-
tion de nouveau la révélation de Dieu en Christ. Mais il serait
encore possible que l’essence révélée de Jésus indiquat une
dignité cachée et supérieure de sa personne dont la preuve
métaphysique aurait alors & démontrer la possibilité.

Quelle est la conviction qui sert de point de départ & toutes
ces tentatives et qui les anime ? c’est la pensée qu’il nous faut
« plus qu'un envoyé de Dieu au courant de la volonté divine,
pouvant nous servir de modéle par ses vertus extraordinairest. »
Or ce plus qui doit nous élever plus haut que la simple appré-
ciation rationaliste de Christ, c’est, dit-on, cette unité métaphy-
sique ou ontologique de Christ avec Dieu, de laquelle nous ve-
nons justement de parler. Nous avons vu la valeur de 'idée

t Dorner, Zur christologischen Frage der Gegenwart, Jahrbiicher fiir die
Theologie, 1874, S. 592.



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 203

d’une unité physique de Jésus avec Dieu opposée par Athanase
aux ariens, en la comparant i la représentation que se faisait ’an-
cienne Eglise catholique du salut acquis par Christ. En partant
de cette base commune les ariens avaient touta fait tort contre
les docteurs de Nicée. Les expressions mises en avant par les
docteurs contemporains, qui se sont occupés de christologie,
se présentent a leur tour sous un jour favorable par le fait
qu’elles sont dirigées contre une christologie ne correspon-
dant pas & la notion évangélique du salut. Comme exemple
d’une semblable conception de Christ en dehors de I'Eglise
évangélique, nous pouvons mettre a profit celle qui a élé pro-
posée par Pfleiderer. Elle montre clairement combien la faute
déplorable commise par Schleiermacher agit encore puissam-
ment et ¢c’est pourquoi, par le simple fait de son existence, elle
justifie les tentatives contemporaines de christologie.
Pfleiderer fait mention de Christ a 'occasion de la des-
cription qu’il donne du procés de rédemption auquel '’humanité
est soumise par la grice de Dieu. Ce proces a son point de
départ en ceci: 'homme sent douloureusement le désaccord
entre ses besoins religieux et moraux et le fait qu’il s’aban-
donne en réalité & ses tendances terrestres. La conversion doit
donc consister naturellement en ceci: les derniéres doivent
étre enchainées pour faire place aux premiers. « Le proces de
la rédemption consiste donc en un mouvement en deux sens
opposés : on s’éloigne de l'état actuel de péché et on se
laisse attirer par la loi du bien: dans la premiére direction,
nous avons la repentance, dans la seconde, la foi. » Pour que
la repentance réussisse, il faut que des le début elle soit pro-
voquée par une force d’attraction plus accusée du pole opposé,
par suite de laquelle le moi pressent que sa vraie essence
réside dansla loi du bien. Ce désir d’un salut non encore réalisé
est le point saillant de toute I'ceuvre de la rédemption ; « dés
gu’il aatteint son point culminant, la répulsion dumal,’union au
bien se trouvent en principe accomplies, la transformation ou
la conversion est réalisée sous ses deux aspects, la repentance
et la foi. » Avec cela « la volonté actuelle, remontée a son
principe et ayant admis celui-ci en elle, est élevée & l'état



204 J.-F. ASTIE

d’actualité. » A cette transformation (rédemption) se rattache
immédiatement le sentiment- correspondant de plaisir. Clest
justement cet événement, en tant qu’il rétablit le bonheur, qui
constitue la réconciliation. La joie de la réconciliation est le
reflet de la sainteté de la volonté rétablie en principe dans le
sentiment. En tant que la premiére estencore interrompue par
le péché, la seconde se trouve tout naturellement détruite de
nouveau. Or qu’ est-ce qui constitue proprement la révélation
de Dieu? c’est justement ce proces de rédemption et de récon-
ciliation se répétant dans chaque individu, et non pas le méme
fait qui s’est accompli une seule fois en Jésus. « En effet, du
moment ou 'ceuvre rédemptrice historique de Christ est suffi-
sante pour le salut, tout ce qu'on peut encore réclamer des
hommes, c’est la foi, c’est-a-dire un assentiment théorique
a ce moyen de salut établi par Dieu et exécuté en dehors des
hommes. Par conséquent toute qualité morale résidant dans la
foi, toute action morale réclameée par la foi ne devient pas seu-
lement superflue, il faut y voir une adjonction dangereuse,
car elle mettrait en danger la compléte suffisance de la cause
historique et objective du salut, de I'ceuvre de Christ. » Pflei-
derer estime que la dogmatique n’est jamais sortie de cette
difficulté par suite de sa funeste disposition & rattacher des
événements purement intérieurs & quelque chose d’extérieur,
tombant sous les sens. Lui, au contraire, pénétré de la pensée
qu'un événement extérieur et historique et le changement
intérieur de la volonté propre sont des choses trop disparates
pour pouvoir étre coordonnees comme causes du salut, place
I’essence de la révélation, la cause du salut individuel dans le
proces intérieur, moral, de rédemption et de réconciliation,
dans lequel se réalise 'achevement du monde voulu par Dieu.
Mais d’autre part, comme d’un autre coté cette rédemption et
cette réconciliation parfaites (!) ne se trouvent que dans I’Eglise
chrétienne, il en résulte que finalement nous en sommes tou-
jours redevables au fondateur du christianisme. Tout cela, du
reste, n’établit entre lui et nous aucune différence spécifique,
mais simplement graduelle, ou mieux encore une différence
seulement d’origine et nullement d’essence.



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 205

Par cette conclusion, 'exposition de Pfleiderer parait faire le
plus grand contraste avec la théologie de Nicée. Et toutefois,
dés qu’on ne se laisse pas tromper par 'emploi dominant des
formules de Schleiermacher, il est aisé de reconnaitre qu’elle
est dans la plus étroite analogie avec la doctrine du concile.
Dans les deux cas, la rédemption est un proces qui s’accomplit
en vertu de la nécessité divine. Dans un cas comme dans 'autre,
I’humanité en est I’objet : tout ce qu’on peut affirmer de I'Eglise
c’est qu’elle est le moyen pour gagner les individus. Que celle-ci
puisse passer comme la base de 'assurance du salut, que cette
idée se présente sous une forme différente chez Augustin et
chez les réformateurs , ces faits existent aussi peu pour le
théologien moderne que pour les péres grecs. Naturellement
chez Pfleiderer, qui vit des résultats des travaux du rationa-
iisme allemand, la rédemption se rapporte exclusivement au
terrain moral. Mais cet avantage accordé & la vie morale est
en réalité un préjudice, un inconvénient en comparaison de la
maniére de faire des théologiens grecs. Ceux-ci sentaient trop
profondément que la volonté libre est un 4dészotov, quelque
chose d’ingouvernable, pour la faire entrer dans le proces phy-
sicque de transformation. Pfleiderer au contraire, en opposition
au grand role que le christianisme accorde aux faits historiques
du salut, accentue a la vérité le caractére incomrmensurable du
changement moral de la volonté ; il n’éprouve aucun scrupule
d’en faire servir le résultat a l'explication métaphysique de
P'univers. Il est manifeste qu’ici la pénétration critique, le sen-
timent d’une différence ineffagable se trouvent plutot chez les
anciens que chez U'écrivain moderne.

Par contre, quand 1l s’agit de la personne de Christ, ils se
trouvent dans la méme situation. Dans une école comme dans
Pautre, la cause du salut se confond immédiatement avec la
cause du monde. L’idée dominante chez les Grecs c'est que
Dieu, qui a créé humanité pour lui-méme, ne peutabandonner
sa propriété & la mort. Ce qui chez Pfleiderer constitue la base
de I'assurance du salut c’est que Dieu achévera la créalion par
la perfection de 'humanité, et I’histoire est le droit chemin
pour arriver a ce but. Malgré ces hvpothéses qui difféerent fort



200 J.-F. ASTIE

p2u, ils porlent un jugement opposé sur la personne du Christ.
Les Grecs étaient enchainés a la personne de Christ par les
dispositions religieuses de I'Eglise chrétienne : grace a leur
vénération, ils la placérent dans la cause éternelle du monde.
Christ a pour eux la plus grande valeur comme créateur du
monde, parce que c’est seulement en cette qualité qu’il peut
accomplir ce qui passait pour le résultat de la rédemption : la
restauration permanente de ce qul avait été primitivement
placé dans la création. il est évident que chez Pfleiderer le
sentiment, non encore compléetement éteint dans I'Eglise,
d’'une valeur spécifique de Christ, n’exerce pas la méme con-
trainte ; aussi quand il entreprend une appréciation religieuse
de la chose quil appelle rédemption, la personne de Christ
n’est-elle pas prise en considération. A la vérité, ce qui pré-
céde montre assez dans son ensemble qu’il ne se propose
pas en genéral une pareille appréciation religieuse. Mais quand
il le fait, il ne lui reste plus qu’a dire : I'individu devient assuré
de son salut quand il combine I'observation de la conversion
accomplie en lui-méme, avec laconviction que cette conversion
est plus ou moins une phase de la révélation de Dieu dans le
proces de la création. Mais pourquoi chez les Grecs la dignité
de Christ est-elle rattachée d’'une maniére si liche a la cause
propre du salut, et pourquoi chez Pfleiderer toute conuexion
disparait-elle entierement? Cela tient & ce que, dans les
deux cas, la conséquence de la rédemption consiste dans
une conversion (ui a pour objet immeédiat ’humanité entiére.
Une pareille supposition est & 'avance opposée aux intéréts
d’une religion réelle et active. L’essence de celle-ci consiste en
effet en ceci qu’elle rapporte les bénédictions de Dieu & la
congrégation religieuse déterminée qui se forme en reconnais-
sant ensemble une révélation particuliecre de Dieu. Mais si
malgré cela le caractére d’une nécessilé divine doit étre attaché
a ce fait de la rédemplion, il ne reste plus qu'un seul expe-
dient : il faut la faire dériver de la cause éternelle du monde,
ou il faut 'expliquer métaphysiquement, comme une forme
nécessaire de ce qui arrive dans le monde. Quand Pfleidever
s’engage dans cette voie de la métaphysique, les choses prennent



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 207

une étrange tournure, car il en résulte que les expressions
(qu’il emprunte & Schleiermacher font 'effet d’étre les formules
d’un solide dogmatisme, tandis que chez le pére de la théologie
moderne, élevé & 1’école critique, on doit y voir les fonctions
de I'Eglise déterminée par certaines conditions morales.

Malgré cela, il faut reconnaitlre qu’en christologie Plleiderer
s'est en fait borné a tirer les conséquences qui, comme l'a clai-
rement montré Biedermann, étaient aussi nécessaires pour
Schleiermacher. En effet, comment celui-ci prétend-il établir
la dignité de Christ ? Il le présente comme la cause de la trans-
formation de la volonté qui s’accomplit dans ’Eglise. Il va sans
dire que les motifs, vrais d’une maniére indépendante, qui
déterminent ce proceés, doivent faire remonter plus haut que
I'auteur historique, c’est-a-dire jusqu’a laloi éternelle dominant
I’humanité entiere, loi qui se serait pour la premiére fois ma-
nifestée en lui comme historiquement agissante. Dés l'instant
ou 'on veutdéterminer la valeur de Christ en constatant sim-
plement les effels historiques de son activité, on ne trouvera
rien d’autre que la simple réalisation, 8 un moment donné,
du principe qui a seul de la valeur en lui-méme.

Si l'on veut repousser avec succés le jugement définitif de
Pfleiderer sur la dignité de Christ, opinion qui rend tout a fait
la pensée d’'une tendance théologique tres répandue, il faut
tenir compte de tout ce qui se rattache & cette maniére de voir.
On a beau étre tenlé de repousser la rude protestation contre
I'idée d’une différence spécifique entre Christ et nous, en lul
opposant « I'unité métaphysique ou ontologique de Christ avec
Dieu.» En le faisant on renonce a l'avance aux avantages
quoffrent & un haut degré la clarté et la franchise de ces mani-
fzstations de Pfleiderer. Avant tout nous voilerions de nouveau
la dignité de Christ beaucoup plus étendue pour nous, au moyen
d’une formule qui ne permel aucune distinction claire entre la
conception évangélique du Sauveur et celle del’ancienne église
catholique, qui le faisait identique avec la cause cachée du
monde. Nous verrons plus tard si nous aurons encore l'occa-
sion de faire l'application de ces expressions. Pour le moment
il nous importe de montrer clairernent pourquoi nous réclamons



203 J.~F. ASTIE

une plus haute dignité pour Christ. Voici la seule réponse que
nous puissions faire: parce que nous apprécions ce qu’il a
accompli pour nous autrement que ne le fait Pfleiderer et tous
ceux qui, se bornant & mentionner pour mémoire la personne
historique de (ihrist, se contentent du principe chrétien qu’ils
trouvent ailleurs. Comme chrétiens évangéliques nous ne pou-
vons accorder que la pacification d’un cceur humain, possible
dans le christianisme, revienne a ceci: puiser le bonheur dans
le sentiment qu’on s’est soi-méme uni en principe avec la loi
du bien. Aussitdt qu’'on essaie de dépeindre cet état moral des
mdividus comme le salut garanti dans le christianisme, que doit
accompagner la félicité en qualité de son reflet naturel dans la
sphére du sentiment, on n’arrivera pas plus loin qu’a décrire
une tiche & remplir. Cette conversion ne peut en eflet s’effec-
tuer que sous la forme de libres résolutions de la volonté. 1l
est vrai, la violente fantaisie des métaphysiciens peut fusionner
ces résolutions libres de la volonté avec ce qui arrive nécessal-
rement, et préparer ainsi 'achévement de la création. Mais
dans I’ame particuliére qui soupire apres son salut, le fait que
le bien moral qu’on poursuit n’est jamais atteint que relative-
ment, prépare des difficultés qui résistent a cette formule
magique. Que peut signifier la prétention de faire disparaitre le
dur contraste entre ce qui doit élre et ce qui est, en faisant
appel a I'union, en principe, avec le bien? Au fond cela revient
seulement a considérer le meéme fait, a cause du bien qu’il ren-
ferme, sous un rapport comme motif de félicité et sous l'autre
comme tnotif de malheur. On répondra que dans le premier cas
le fait 1dentique est complété par la circonstance qu’on a en
méme temps le sentiment de sa relation avec l'univers. Mais
cela ne suffit pas pour écarter les hésilations sans but de lavie
du cceur qui rendent illusoire la prétendue satisfaction de
celui-ci. En effet ce christianisme mutilé se trouve désarmé
contre le plus simple doute comme celui-c1: le sentiment de
son insuffisance devenu toujours plus vif, par la connaissance
croissante du bien, peut conduire 'homme & soupconner qu’il
pourrait bien n’étre lui-méme qu’un moven passager pour
I'admirable apparition finale du monde. C’est en vain au con-



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 209

traire qu'on en appellerait au fait parfois possible qu’on apprend
4 saluer avec bonheur sa propre essence éternelle dans ce bien
qui plane encore comme quelque chose qui doit étre. En effet des
expériences opposées font contrepoids a celles-1a. Ces expé-
riences ficheuses ont-elles le dessus? alors les premieres, les
bonnes, perdentleur mérite, car on peutse dire qu’on les éprouve
parce qu’on participe au caractére générique de I'humanité ;
qu’elles peuvent étre au contraire pour d’autres, qui réussissent
mieux, mais nullement pour nous, des messageéres de la vie éter-
nelle. Ainsi pendant que Pfleiderer annonce la religion de I'uni-
vers — nous avons le droit de nommer une forme de religion
d’aprés 'objet dans lequel le sujet religieux se renferme — il
renonce en méme temps a cette assurance, remise au jour parla
Réformation, qui est de force & résister & tout et que le chrétien
possede dans la réconciliation avec son Dieu. Cette idée fausse,
empruntée a Schleiermacher: I'effet delarédemption se confond
avec le reflet dans le sentiment d’une perfection morale en prin-
cipe, dispense Pfleiderer dedonner place, dans sa conceplion reli-
gieuse du monde, & une appréciation religieuse de Jésus-Christ.
Par contre, une telle appréciation nous est nécessaire si nous
cherchons & sauvegarder la plus précieuse conquéte de la Réfor-
mation, I'inébranlable certitude du salut de I'Eglise de Christ.
Comment obtenir une certitude du salut a I’abri des hauts et
des bas résultant des jugements que nous portons sur nous-
mémes ? Il faut pouvoir considérer un fait indépendant des
résultats de nos efforts de volonté, comme une révélation directe
de 'amour de Dieu & notre égard. Quand un pareil fait devient
pour un certain nombre d’hommes l'occasion d’une pareille
coniiance, 1l se forme une communauté religieuse. Pour nous,
chrétiens, cette révélation particuliere de Dieu conslituant notre
communauté a été donnée dans la personne de Christ. Nous en
connaissons le contenu dans les évangiles, d’aprés son impres-
sion sur la premiére communauté. Par le fait que nous recon-
naissons que les actes de cette personne, compris du point de
vue de I'unité de leur but, sont des actions de Dieu, nous nous
reconnaissons comme membres de I'’Eglise chrétienne. Mais
nous ne sommes vraiment en possession du salut accordé a
THEOL. ET PHIL. 1335, 14



210 J.-F. ASTIE

cette église, que lorsque & ce jugement nous ajoutons la certi-
tude que, dans la connaissance qu’il désigne, 'intention miséri-
cordieuse de Dieu & notre égard s’est réalisée. Mais ici il s’agit de
se rendre compte de ce fait, que nous pouvons expliquer notre
connaissance de Dieu en Christ par I'amour de Dieu pour nous.
Pourquoi notre fol en Christ s’attache-t-elle immédiatement a
cette explication, c’est-a-dire a la certitude du pardon de nos
péchés? c’est que I’Eglise, dans le sein de laquelle nous naissons
a la foi, estl’ceuvre de Christ et quil a accompli cette ceuvre dans
'intention expresse de mettre par son moyen 'humanité en
communion avec Dieu comme notre pere. Il est vrai, ce but de
la vie de Christ ne peut élre saisi que comme fait extérieur,
historique. Mais nous nous assurons de son irrésistible va-
leur, comme de toute autorité personnelle, par 'appréciation
morale du contenu de sa personne agissant en vue de ce
but. A lui seul, il est vrai, ce grand cas que nous ferions
de I'essence morale de Christ ne suffirait pas pour nous donner
la certitude que nous sommes nous-mémes objets de la-
mour de Dieu. En effet si nous nous contentions de dire qu’en
Christ a été manifestée la destinée éternelle de I’humanité,
condition de l'amour de Dieu pour I'homme, le probleme du
péché et du mal serait beavcoup pluldt compliqué que résolu.
Lorsque nous sommes également convaincus que le bien mani-
festé en Christ est ce qui doit étre absolument, cela ne sert qu’a
nous faire sentir d’abord la grande distance qui nous sépare de
Lui. Mais lorsque nous faisons rentrer le contenu ainsi apprécié
de sa personne, conformément & la marche qu’il a suivie, dans
le but de son activité terrestre, il nous devient possible de voir,
dans notre foi en lui comme révélateur de Dieu, une consé-
quence manifeste du but miséricordieux de sa vie. C’est ainsi
seulement que le chrétien s’approprie le salut proprement dit
de sa religion, la confiance en Dieu dans la réconciliation avec
lui. Et il est évident que notre confiance en Dieu, ainsi notre
possession des bieus de la religion, doit s’affermir en nous dans
la mesure ou les actes de la vie de Christ, compris du point de
vue de leur but général, nous révelentl’actiondirecte de Dieu sur
nous comme membres de 'Eglise. La confession, couronnantla



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 211

conception religieuse que le chrétien a du monde, savoir que
pour lui Christ a la dignité de la divinité, n’est pas I’assentiment
a unprincipe métaphysique, mais une assertion religieuse, parce
qu’elle est en relation étroite avec 'expérience qu’il a faite de
la valeur des biens religieux. Voila pourquoi cette confession se
comprend fort bien dans lesein de I’Eglise de lanouvelle alliance
fondée par Christ, tandis que hors de son sein elle ne peut étre
en aucune fagon comprise.

On pourrait croire que le plus pressant serait d’établir scienti-
fiquement ’exacte valeur morale de Christ, en donnantune expli-
cation d’ensemble de son activité telle que les évangiles nous la
font connaitre. De cette maniére, il serait possible d’expliquer
et de justifier le sens et la valeur de l'assertion: par Christ
nous sommes réconciliés avec Dieu ou pour nous Christ est
Dieu. C’est aussi 1 Uunique maniére efficace de s’opposer a
une théologie qui n’admet nullement la possibilité d’apprécier
religieusement Jésus et qui s’en tient & un point de vue exclu-
sivement historique. Cette théologie insiste seulement sur le
souvenir historique que Jésus a mis en circulation de nouvelles
idées religieuses et morales se justifiant par leur propre vérilé
intérieure, mais elle renonce a apprécier la valeur religieuse
de ce fait. Elle montre par cela méme qu’elle ne comprend
nullement la vie d’une société religieuse et qu’elle n’est point
appelée a la servir. Il va sans dire que cette théologie est né-
cessairement forcée de contester la valeur spécifique, perma-
nente de la personne de Jésus pour I'Eglise chrétienne. Comme
nous 'avons fait voir plus haut & l'occasion de Pfleiderer, ce
n'est 14 que la conséquence naturelle de sa maniére d’agir. On
ne peut donc combattre celle-ci qu’en montrant que cette me-
thode est théologiquement fausse parce (u’elle ne sert pas a
expliquer ni i justifier lexistence de U'Eglise chrétienne. Ce
but ne peut étre atteint, du moins pour I’Eglise chrétienne,
déja par le simple fait de fixer certains événements ou de les
expliquer scientifiquement au moyen de leur cause. Il faut
en outre montrer qu'une disposition spirituelle déterminee est
tenue de soumettre les dits faits en cuestion a4 une appreéciation
qui constitue la communauté religieuse. La théologie doit pou-



212 J.-F. ASTIE

voir montrer que les hommes qui ont saisi le royaume de
Dieu comme leur bien supréme, quand ils ont connu Christ
comme leur Rédempteur, ne se sont pas seulement élevés a
I'indépendance morale et religieuse, mais qu’ils ont été éman-
cipés pour arriver a une unité systématique de pensée. Si 'on
est hors d’état de le faire, il n’existe pas de théologie chrétienne
en général avec une mission spéciale et justifiée.

Mais si 'on s’attend & ce que les théologiens, qui, par leur
position dans les partis ecclésiastiques, manifestent leur oppo-
sition contre les résultats du rationalisme, alent pris cette
méthode, on se trompe malheureusement beaucoup. Voici ce
qui semble leur étre arrivé: leur piété blessée les a portés &
s’opposer directement & ces résultats, tandis que la méthode
par laquelle on y est arrivé a échappé a leur zéle.

Voici le résultat du rationalisme lorsque, comme chez Pflei-
derer, il se pose comme la seule tendance légitime en théologie.
Il fait Pimpression, autant qu’il est en lui, de mettre en ques-
tion la vie de la religion chrétienne en 'ignorant. Il est manifeste
que Paffirmation d’une unité métaphysique de Christ avec Dieu
doit son origine a la crainte de ce danger, comme aussi cette
expression a été employée d’abord en opposition & la concep-
tion rationaliste de Jésus qui n’en faisait plus qu’un réformateur
religieux et moral. Et cependant il est impossible que, pour la
théologie évangélique, I'unité métaphysique ait le méme sens
que Vévwsi guow pour les défenseurs du symbole de Nicée.
Quand Dorner emploie cette expression, il ne peut pas vouloir
faire consister la valeur de Christ pour nous dans le fait qu'il
nous ait garanti la possibilité physique de la vie éternelle
comme récompense du fidéle accomplissement de la loi. Au
contraire, la maniere dont il concoit I'unité métaphysique de
Christ avec Dieu et la fait valoir s’explique trés bien par le
sentiment de ce danger et par I'émotion de la piété blessée.
Dorner dit fort justement: « La nécessité de la réconciliation est
la premicre cause pour laquelle Jésus est indispensable a la foi
chrétienne et fournit pour la conscience du salut un facteur
constitutif et non accidentel 1. » Malgré cela. nous lisons d’abord

! Article cité, p. 597.



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 213

aprés : « Mais on pourrait dire: A quol sert-il de montrer que
déja sur la terre Jésus devait étre Christ, que pour I'ccuvre
du salut et pour la foi il est d’'une valeur constitutive, puisque
cependant les limites terrestres empéchent qu’il ne soit Dieu-
homme dans le sens de I’Eglise ?2 » D’aprés la premiére phrase,
Dorner devrait étre d’accord avec nous pour déclarer que, en
insistant sur la valeur religieuse de Christ, nous entendons
exprimer l'importance qu’il a d’une fagon permanente pour
rendre possible dans son Eglise la communion avec Dieu. On
est alors en droit de croire qu’il justifiera toute expression
servant & rendre la dignité de Christ qu’il reconnait, en mon-
trant que dans cette formule se rencontrent et notre certitude
de la réconciliation et I'exacte appréciation de sa personne,
d’aprés les motifs et les fins de son activité. Au lieu de cela,
dans la seconde phrase, I’expression « Dieu-homme dans le
sens de I'Eglise, » apparait comme représentant un contenu
tout & fait compréhensible, contre lequel il est supposé que,
nous théologiens, nous n’aurons aucun scrupule métaphy-
sique. Or 1l est parfaitement certain que Dorner n’admet
plus un Dieu-homme dans le sens de I'liglise grecque. En
effet, la réconciliation, dont cette formule exprime la certi-
tude, comme chez les Grecs, est dans les deux cas quelque
chose de tout & fait différent: pour les théologiens évangé-
liques, cette formule exprime le salut dont on peut faire l'ex-
périence dans la communauté religieuse; pour les Grecs elle
désigne un événement de nature physique caché a la percep-
tion humaine. Dorner n’accentuant pas le contenu particulier
que doit avoir pour lui cette formule, comme partie constitutive,
importante de sa conception religieuse de I'univers, alors elle
ne peut plus avoir qu'un sens, le seul qu’a la vérité elle a eu
dans toutes les époques, unesignification exclusivementformelle
pour rendre la certitude chrétienne que la rédemption est
accomplie. Il est hors de doute que l'affirmation d’une pareille
formule, toute préte pour rendre le contenu fort divers de la
certitude de la foi, a incontestablement une haute valeur comme
manifestation et protestation de la piété blessée par le juge-
ment que le rationalisme porte sur Jésus. Mais la théologie,



214 J.-F. ASTIE

en lant que science, n'est pas appelée a confesser, mais &
prouver. Or nous ne pouvons prouver notre assertion de la
divinité de Jésus gqu’en nous rendant bien compte du sens que
nous attachons aux mots employés pour ’exprimer. Dorner, il
est vrai, administre une preuve. Mais ce n’est pasla preuve théo-
logique portant sur l'assertion religieuse que Jésus est Dieu
pour nous, mais la preuve métaphysique s’adressant au juge-
ment non chrétien. Dorner montre ceci : du point de vue des
principes les plus généraux que la sagacité humaine a réussi
a découvrir sur la nature de létre, il n’y a rien a objecter
contre la possibilité en général d’'une union du Logos divin
avec une personne humaine. — Nous disons que c’est la une
appréciation, une assertion non chrétienne, parce qu’en aucune
facon elle ne saurait étre admise comme partie intégrante de
la conception religieuse du monde que donne le christianisme.
Les jugements faisant partie de cette conception chrétienne ne
sont pas nécessaires parce (u’ils se subordonnent volontiers
aux principes généraux sur l'étre; ils sont nécessaires parce
qu’on peut les dériver d’une représentation du plus haut prix
qui ‘tire sa valeur de fait de la puissance qu’elle exerce sur
notre sentiment. Il nous importe donc peu de savoir si 'asser-
tion, formulée comme on voudra, que Dieu en Christ a récon-
cilié le monde avec soi, pourra se légitimer en face de certaines
relations métaphysiques hasardées sur I'idée de Dieu. L’idée de
Dieu sert, dans ces relations-la, pour expliquer le monde, en
tant que celui-ci est 'objet d’une expérience se désintéressant
des questions morales. Supposé qu’on fasse une pareille appli-
cation de l'idée de Dieu, on n’a du moins nul droit, comme
chrétien, de conclure de I'accord avec I’expérience dépréoccu-
pée, désintéressée de la morale, & une preuve en faveur de
P’exactitude d’une assertion religieuse. Quand on procede ainsi
on ne fait que se mettre en contradiction avec la méthode par
laquelle, dans la vie pratique, la foi en Christ se justifie. Aucun
chrétien ne fait la moindre expérience que les événements de
la nature et du monde des hommes, explicables scientifique-
ment, se prétent aux fins du royaume de Dieu. Mais nous expé-

5

rimentons tous que notre foi nous éléve & une liberté, a4 une



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 215

indépendance qui transforme d’une maniere spiriluelle, en son
contraire, notre rapport naturel de dépendance a I’égard du
monde. — Dorner prétend administrer la preuve métaphysique
en faveur de la possibilité du Dieu-homme en restreignant le
le probleme 4 ceci: il s’agit de 'union d’une subsistance ou
d’une maniére particuliére d’exister de la divinité (Dieu comme
Logos) avec I'humanilé en Jésus, de sorte que la premiére
forme la puissance intérieure, ou le trésor le plus intime de la
derniere!. J’ai donné plus haut la raison pour laguelle je renonce
a juger les notions métaphysiques employées comme telles.
Mais la preuve métaphysique fut-elle admise, resterait tou-
jours l'objection qui portait déja contre’ancienne théologie: la
preuve en faveur de la possibihité générale d’'une union de Dieu
et de ’homme peut aussi peu servir & inquiéter qu’a satisfaire
I’Eglise chrétienne, qui croit & l'unité en fait de Dieu avec
I’homme Jésus. Si le premier cas est plus rare, cela ne tient
qu'a la faiblesse de la preuve. C’est que dans la regle la certi-
tude qui accompagne cette preuve n’en provient pas; cette
certitude est un fruit de la fol.

Mais voici la plus grave objeclion qui s’éleve contre cette
christologie. Elle brise I'unité de la conception chrétienne de
I'univers, en faisant appel & une preuve métaphysique pour éta-
blir la divinité de Christ. Toutes ces preuves partent de l'idée
que l'unité de Christ avec Dieu difféere de sa liaison avec
’humanité. Cette unité doit désigner tout un coté caché de sa
personne, la profondeur insondable de son essence. Par contre
il est une liaison de Christ avec 'humanité qui nous est mani-
feste, en tant qu’il est 'auteur d’un état religieux et moral nou-
veau. Si faible que soit encore le mouvement provoqué en
nous par Jésus, nous ne pouvons nous empécher d'y voir une
augmentation dans la possession du bien supréme ; de sorte
que la complete appropriation de ce dernier ne différe en rien
de ce mouvement et n’en est que 'achévement. Sans nul doute,
cette appréciation de I'ceuvre accomplie par Christ est une ac-
tivité de ’Eglise chrétienne, sans laquelle on ne peut conce-
voir cette derniere. On ne cougoit pas que I'Eglise chrétienne

! Article cité, p. 603.



210 J-F. ASTIE

ne se rendit pas compte de ce qui constitue l'essence de
Peeuvre accomplie par Christ. Du moment ol il est impos-
sible — comme c'est le cas dans la christologie ecclésiastique
— de voir dans cette facon de concevoir Christ une manifes-
tation de ’essence de son ceuvre, cette facon de le concevoir
rentre dans la catégorie des choses les plus précieuses qu’on
ne saurait apprécier. Quand on considére ainsi les choses,
le dogme ecclésiastique de la divinité de Christ doit étre consi-
déré comme un élément perturbateur. Mais cela peut étre
aussi ’occasion de formuler autrement pour 1'Eglise la signi-
fication religieuse de la personne de Christ. Toutefois comme
la doctrine de I’Eglise se contente d’affirmer toujours cette im-
portance et ne 'a jamais prouvée, la négation qu’en font lesra-
tionalistes est un progrés naturel historiquement justifié et vrai-
semblable. Maintenant que le développement a eu lieu. il faut
se mettre au clair sur les motifs qui 'ont provoqué, sil’'on veut
revenir & 'ancienne détermination de la divinité de Christ. La
nouvelle christologie ecclésiastique, qui, dans sa maniere de
concevoir les rapports de la divinité de Christ avec ce qu’il a
fait, est entierement une répétition de 'ancienne, implique la
supposition que cette conséquence tirée par le rationalisme
était fausse. La conséquence rationaliste résulte nécessairement
de I'impression que ce qui est produit par Christ se justifie par
sa dignité intérieure, par sa valeur intrinseque, comme ce que
I’on peut imaginer de plus précieux. Sous la puissance de cette
impression, on est forcément conduit & repousser comme intolé-
rable tout autre coté de la personne de Christ qu’'on prétend
désigner par I’attribut de sa divinité. Du moment donc ol 'on
céde a la conviction que le rationalisme est faux en retombant
dans la faute fondamentale de l'ancienne christologie, il faut
répudier les motifs qui ont amené la christologie ecclésias-
tique et son développement historique, le rationalisme. Il faut
déclarer hautement que les conséquences de ce que Christ
avait en vue dans sa vie, conséquences dont on peut faire I'ex-
périence, ne sont pas ce qu'on peut concevoir de supérieur.
En effet I'attribut de la divinité du Christ ne s’applique pas a
ce par quoi et en quoi il s’est révélé a nous, au contenu moral



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 217

de sa personne, mais & son unité cachée avec le Pére, appen-
dice obscur et insondable s’ajoutant & tout le reste pour préter
a celui-ci, & proprement parler, sa valeur. Alors le royaume de
Dieu, le souverain bien de I’Eglise chrétienne, n”’est plus ce qu’il
v a de vraiment réel, comme la puissance sur toute réalité. A
sa place nous avons 'idée d’un certain quelque chose impéné-
trable a I’esprit moral, qui, comme essence commune de Christ
et de Dieu, est la source de tous les biens. Or nous sommes or-
canisés de telle facon que nous ne connaissons qu'une seule
chose qu’il faille distinguer d’une maniére absolue de l'idée
morale embrassant tout, une seule chose réelle étrangere a
I'esprit moral, savoir, la nature. La position qui est d’ailleurs
faite a la nature dans la conception religieuse du christianisme
nous garantit complétement qu’ict la plus haute mission mo-
rale et I'idée religieuse la plus élevée coincident: on ne con-
coit la volonté du Dieu révélé par Christ dirigée vers rien
d’autre que vers ce qui nous éléve au-dessus de la nature: le
bien moral qui doit étre réalisé par la libre activité de 'homme.
Mais au point décisif ol il s’agit d’apprécier la personne de
Christ, on fait intervenir des notions métaphysiques nées dans
un milieu étranger au christianisme ; en lieu et place de la vo-
lonté de Dieu manifestée en Christ, on introduit, comme prin-
cipe de notre certitude, le lien mystérieux d’une nature iden-
tique entre lui et Dieu. Cette théorie court ainsi le danger de
défigurer par une adoration quiétiste de la nature la religion
qui nous enseigne a voir la rédemption du pécheur dans ’affer-
missement de la puissance de la volonté sur le monde. Il s’en
faut de beaucoup que I'ancienne Eglise fut aussi exposée a ce
danger que I’Eglise évangélique, quand celle-ci est enchainée
aux vieilles formules christologiques. Autrefois, & coté de la
métamorphose de la nature humaine, effectuée sur la base de
I'unité physique de Christ avec Dien, on placait, avec une
pleine et entiére conscience, une puissance de la volonté
propre qui nous parait aujourd’huifort étrange. Anciennement,
au contraire, cette notion de la volonté était le complément
nécessaire de la conception du monde, lorsqu’on ne voulait
pas abandonner le terrain du christianisme, en partant de la



218 J.-F. ASTIE

présupposition de cette notion de la rédemption. Dans notre
Eglise la rédemption signifie en principe la délivrance inté-
rieure de 'esprit moral. Lors donc qu’ici aussi on affirme une
liaison naturelle cachée comme base de la rédemption, alors
I'idée que le bien est la puissance régnant sur le monde en-
tier n’entre en aucune facon en possession de tous ses droits.
Or ce qui rend les assertions chrétiennes nécessaires, c’est jus-
tement cette portée du bien manifesté en Christ. En outre, si
I'on accentue le caractére moral de la réedemption, ce n’est que
parce qu’on se laisse guider par cette impression. Par consé-
quent la nouvelle christologie ecclésiastique se met en con-
tradiction avec son propre point de départ, quand elle fait
consister la valeur de Christ dans une liaison naturelle qui ne
se congoit pas, avec la portée décisive de son activité mo-
rale. L'unité et la certitude de la conception chrétienne de
I'univers sont ainsi troublées. En effet la certitude qui se nour-
rt de 'impression re¢gue d’une grandeur morale n’est ni com-
plétée, ni augmentée, mais renversée par la confiance qu’elle
doit mettre en un événement naturel impénétrable.

Quant & moi, il me semble que c’est se faire illusion sur cette
conséquence inévitable, lorsque, avec Dorner — tout en recon-
naissant, comme il le fait, que I'’élément moral domine toutes
les réalités — on met cette idée en rapport avec cette christo-
logie au moyen de la pensée prétendue plus profonde qui veut
que I’élément moral ait aussi une signification « ontologique
et métaphysique. » Il estime méme que ce n’est que de ce point
de vue que I’élément moral peut étre concudans sa vraie abso-
luité. (Christol. 11, 1011 et 1211.) Je pense aussi que la conviction
de la valeur indépendante du bien ne prend consistance en
nous qu’au moment o, dang la conception religieuse du monde,
elle devient la clef de notre position & ’égard du monde. Ce
n’est qu’alors en effet qu’elle est élevée au-dessus de la contra-
diction avec notre position empirique dont la saisissante réalité
menace autrement de létouffer. Mais cela n’établit aucune
signification métaphysique du bien. Voici seulement ce que
I'on pourrait se représenter par cette signification. Il faudrait
admettre qu’au moyen de l'idée du bien nous sommes en me-



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 219

sure d'expliquer scientifiquement la condition empirique du
monde, abstraction faite de son rapport avec notre mission
morale. Et cela doit nous fournir une idée qui ne s’affirme
comme la puissance formatrice de notre volonté, en face de la
condition empirique du monde, qu'en se complétant, en deve-
nant une conception religieuse de 'univers.

Voila comment, griace aux prémisses métaphysiques de cette
christologie, nous nous trouverions placés ace point de vue que
Mélanchton estimait insuffisant chez les stoiciens. La domina-
tion de la volonté bonne sur le monde passe pour une donnée
de la connaissance naturelle du monde. Cette idée se trouvant
fort répandue, justement dans les milieux ou 'on affirme la di-
vinité de Christ contre le rationalisme, ce fait montre combien
peu elle a été surmontée en principe. Dol vient en effet la
thése rationaliste qui veut que les vérités religieuses tirent
leur valeur de leur accord avec nos aulres connaissances qui
n’ont du reste rien de moral ? Elle plonge d’abord ses racines
dans I'erreur entretenue par la théologie ecclésiastique, erreur
qui consiste & voir, dans les portions pratiquement les plus
importantes de la conception religieuse du monde, la possession
commune de ’humanité, en dehors de la révélation. Comine
I’exemple cité plus haut 'a montré, du moinsdans ’ouvrage cité,
Porner n’a nullement abandonné le terrain du rationalisme.
Pour preuve je renvoie encore a la facon dont il établit le carac-
tere moral de notre foi. Il le fait en prouvant que Christ,
«dans 'unité et la totalité de sa personne, par conséquent aussi
comme homme, est cet étre qui posséde une signification uni-
verselle et métaphysique pour tous les hommes. et méme pour
tous les esprits. » Ce n’est qu’ainsi que I’on comprend que «la
loi de la nature s’harmonise intérieurement avec le véuo; mizrzag
et que 'acte delafoi sousce dernier rapport ne demeure pas un
acte arbitraire ou légal, mais qu’il puisse étre un acte libre. »
(Ouvragecité, pag.1256.) « Pourlarédemptiondéjail ne s'agit pas
seulement de croire au Logos mais aussi & Christ, ce qui serait
del'idolatrie si I’humanité de Christ n’était pas impliquée dans la
signification métaphysique de cette personne. » Mais voici ce que
Dorner entend par la signification métaphysique de Christ pour



220 J.-F. ASTIE

nous: « notre nature, telle que Dieu I’a voulue, déja par son
essence, est faite pour Christ et attirée vers lui. » L’assertion
« métaphysique » que Christ danscesens est le principe de notre
existence pourrait donc bien étre une des plus fortes expres-
sions de la foi de 'Eglise chrétienne, laquelle explique sa pro-
pre position a ’égard du monde et sa condition par le dessein
de Dieu & I’égard du monde révélé en Christ. En tant que par
conséquent on ne peut voir dans I'Eglise que la fondation posi-
tive de Christ, je ne comprends pas non plus comment on veut,
ainsi que Dorner se le propose, enlever quelque chose de po-
sitif & la foi de ’Eglise pour ce qui tient & cette connaissance.
La chose n’est possible pour Dorner qu’en ignorant le caractére
religieux de cette assertion et en la traitant comme si nousl’a-
vions obtenue d’une maniére tout a fait empirique. D’apreés lui,
le moyen naturel de connailre le monde, la raison se serait ren-
du compte et de la destinée assignée par Dieu & 'humanité et
de I'unité du plan divin du monde. (P. 1257.) Ainsi que cela est
constaté, il ne peut plus y avoir aucune difficulté a satisfaire le
besoin historiquement motivé de s’élever au-dessus du supra-
naturalisme: il n’y a qu’ad prouver que dans ces points impor-
tants ce que Christ nous a apporté s’accorde avec ce que nous
possédions déja naturellement.

Voila comment les principes les plus originaux de la foi de
I'église chrétienne seraient généreusement attribués a la raison
naturelle. Mais du moment ot ’on convient qu’il nous est pos-
sible d’expliquer ainsi pratiquement le monde par notre desti-
nation, abstraction faite de Jésus-Christ, quel peut bien encore
étre le contenu de cette assertion qui veut qu’il soit pour nous
égal & Dieu? On objectera que, par suite du péché, il nous est
interdit de voir la preuve de notre propre salut dans cette ex-
plication du monde qui peut étre prouvée par des raisons plus
générales. Pour que les pécheurs puisent leur consolation dans
ce fait, il faut qu’ils acquiérent la confiance que les conséquen-
ces du péché ont été abolies par Christ. Et, d’aprés I'Eglise
chrétienne, c’est par suite de son unité métaphysique avec
Dieu que Christ peut abolir ces conséquences du péché. —
Mais cette explication a un défaut capital : elle méconnait la



DU HOLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 221

force de conviction inhérente & toutes les explications pratiques
de l'univers. La portée de cette explication va justement jus-
gu’a mettre 'homme en état de considérer le monde comme
moyen en vue de réaliser ce que lindividu considere cornme
la chose la plus précieuse. Si celte explication ne nous procure
pas ce résultat, si elle ne nous abrite pas sous sa protection,
nous et nos biens les plus précieux, il n’existe plus aucune
raison qui puisse nous en garantir la vérité. Mais pourquoi
tenons-nous pour la bonne 'explication que le christianisme
nous donne de 'univers, bien que nos péchés nous empéchent
d’en tirer le bonheur qu’elle garantit? Ce n’est pas que cette
explication soit d’une valeur générale et humaine, mais c’est
parce que nous appartenons a ’Eglise chrétienne. La puissance
éducatrice de I'Eglise a gravé assez profondément dans nos
cceurs son souverain bien pour éveiller en nous le sentiment
du péché et en méme temps pour nous enchainer aux intuitions
exposant cette formule du monde qui correspond & ce but su-
préme. Dans I'église chrétienne, ces intuitions, que nous ne
devons pas nous hiter de mettre sur le compte de la raison
humaine en général, se maintiennent ferrnement parce que la
réconciliation avec Dieu, au moyen de son fondateur, permet
A la société chrétienne de tendre & son souverain bien avec la
certitude du succes présent et 4 venir.

Il est donc faux d’affirmerla vérité dela conception religieuse
de l'univers d’'une maniére générale, et de prétendre ensuite,
dans les détails, la dériver de la rédemption. Mais au con-
traire c’est I'lglise chrétienne réconciliée avec Dieu qui la pre-
miére est certaine que le monde doit étre pratiquement expli-
qué dans ce sens. (C'est de ce point de vue seulement que
I'Eglise est en position de légitimer sa tendance & se répandre
dans I’humanité entiére, en invoquant comme preuve la signi-
fication universelle de la religion. Mais naturellement cette
démonstration n’a de force probante que pour ses propres mem-
bres et pour ceux qui ne sont pas seulement sous l'influence de
raisons, mais aussi sous celle de 'activité éducatrice de 'Eglise.
Il faut d’abord éprouver I'impression de ce souverain bien
surpassant tout en valeur, poursuivi dans le sein de I'Eglise



29292 J.-F. ASTIE

chrétienne. Si le germe, déposé dans cette impression, d’une
conception religieuse de 'univers, se développe, il ne peut le
faire d’une maniére normale que sous la forme de la foi a la
réconciliation avec Dieu par Christ. Cette foi ne vient pas s’a-
jouter extérieurement aux connaissancesreligieuses chrétiennes
pour permettre a celles-ci d’acquérir une valeur religieuse gé-
nérale & 'usage pratique des individus. Mais tout en étant la
base de cet usage, la foi est en méme temps le cadre général,
dans lequel peuvent faire leur apparition ces connaissances
qui ne sauraient exister sans importance pratique. Dés qu’on
méconnait ce fait onarrive inévitablementad mettre en question
la valeur de la réconciliation par Christ. Si 'explication chré-
tiennedumonde est possible sans en appelera l’autorité de Christ
et si cette explication implique évidemment la conscience de la
réconciliation avec Dieu, on ne saurait reprocher au rationa-
lisme de déduire de la valeur générale et humaine de cette
explication de l'univers une réconciliation sans Christ. Aussi
longtemps qu’on ne trouble pas dans son dogmatisme une théo-
logie comme celle de Pfleiderer, on ne saurait empécher qu’au
trésor de connaissances dont elle enrichit I'explication scienti-
fique de l'univers, elle n’ajoute aussi une réconciliation sans
réconciliateur. Il est vrai, c’est alors que se trouve terminée la
traduction de la conception religieuse de lunivers en une
conception non religieuse. Mais elle est aussi complétement
usée cette anse que le systeme ecclésiastique lui-méme offre
a la disposition relachée, qui porte & placer les vérités de la
religion chrétienne sur le méme plan que les résultats de ’ex-
plication scientifique de I'univers.

Mais pour les théologiens qui, comme Dorner, défendent la
divinité de Jésus, les choses prennent un autre aspect. En
isolant la réconciliation de son contenu de faits, pour la déduire
des prémisses métaphysiques de la christologie, on parait plu-
tot vouloir impliquer celle-ci. On maintient fermement larécon-
ciliation unicquement par Christ et on affirme qu’on ne saurait
y croire sans croire en méme temps a la divinité de Jésus.
Mais il se trouve qu’'on a dépouillé I'idée de laréconciliation
de son contenu positif, tel qu’il se trouve dans I'expérience re-



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE LN THEOLOGIE 223

ligieuse ; que peut-on donc entendre encore par la divinité de
Christ? C’est que, au moyen de son essence transcendantale
cachée, 1l aurait prété a sa mort la faculté d’effacer pour nous
les conséquences du péché. Comment légitime-t-on I’événement
caché d’une réconciliation avec Dieu? On ne s’adresse pas a
une connalssance de la personne morale de Christ : on a
recours a 'hypothése d’une unité avec Dieu, qu’'on renonce
a définir plus exactement, qui avant tout est hors de la visée
d’une science quelconque, qui enfin pour ces raisons mérite
fort bien le titre de métaphysique. La réconciliation est néces-
saire, par conséquent cette unité métaphysique est aussi néces-
saire. La divinité de Christ est fermement établie comme le
postulat d’un postulat et la preuve est tenue d’établir que le
tait réclamé n’est pas en contradiction avec les principes les
plus généraux de la connaissance humaine.

Nous avons constaté plus haut les dangers que cette maniére
de voir entraine avec elle. Du moment ou réellement on rap-
porte la divinité de Christ au fait caché qui vient s’ajouter,
pour lui communiquer de la valeur, au contenu moral révélé
de sa personne, il est & craindre que I'on n’ait pas en vue
Pintuition chrétienne de 'univers, telle qu’elle a découlé du
point de vue du royaume de Dieu, comme ayant le plus haut
prix. En tout cas en agissant ainsi on remet en possession de
ses droits le rationalisme qui en appelle a la dignité indépen-
dante de I'idéal moral. On comprend que l'on n’en devienne
pas maitre, ue ’on ne puisse plus en triompher. Le fait a sa
cause générale en ceci: on ne lui conteste pas d’une maniere
suffisammment approfondie son hypothése qui veut que les
fonctions les plus importantes de la religion solent présen-
tées comme des résultats de la connaissance naturelle du
monde. C'est pourquoi, touten s’efforgant de s’élever au-dessus
du rationalisme, on n’aboutit pas & établir cette dignité supé-
rieure de Christ, conforme au christianisme, a laquelle on
aspira. Mais nous devons montrer également cue les tentatives
modernes de renouveler la christologie ecclésiastique, dans leur
maniere d’établir 1a dignité de Christ, ne s’élevent pas plus haut
que les faux procédés du rationalisme, ce qui les conduit &



224 J.-F. ASTIE

substituer un probléme métaphysique au probléme théologique.
Pfleiderer s’est contenté de renvoyer au fait historique de la
personnalité moralement excellente du premier porteur du
principe chrétien. Dorner, Thomasius, Gess ajoutent & cela le
fait transcendantal d'une unité de Christ avec Dieu s’élevant
plus haut. Le rationalisme, du moins dans la forme que nous
lui avons vu revétir chez Pfleiderer, ne songe nullement &
I'intérét que la société religieuse particuliére prend a Christ,
vu que, pour lui, 'univers est la révélation proprement dite de
Dieu. Les théologiens obéissent & cet intérét en ce qu’ils affir-
ment 'unité de Christ avec Dieu. Mais eux, aussi bien que leurs
adversaires, méconnaissent de quelle maniere on en vient i
cette affirmation dans I’Eglise chrétienne. Les deux méconnais-
sent que, comme partie de la conception religieuse de 'univers,
cette affirmation ne peut élre comprise que comme principe
religieux. On congoit fort bien que le rationalisme mécon-
naisse ce fait, vu que, comme tel, il est en général désintéressé
en religion. Cette méprise ne s’explique chez les théologiens
ecclésiastiques que par l'antipathie contre le rationalisme qui
conduit & une conception défectueuse de la mission de la théo-
logie.

Le caractére spécial de 'Eglise chrétienne est empreint dans
sa conception religieuse de 'univers ; ses titres & ses destinées
universelles sont contenus dans ses idées morales. Lors donc
que nous parlons de la maniére particulicre dont une église
entend la personne de Christ, cette opinion doit étre comprise
comme faisant partie de la conception religieuse de 'univers.
Or celle-ci justifie son titre en se présentant comme l'explica-
tion du monde qui répond seule a 'unique réalité présupposée
du bien supréme. Ce caractere général doit également se re-
trouver dans les assertions particulieres. Par conséquent le
jugement particulier sur Christ, dans I'Eglise chrétienne, doit
étre expliqué par le rapport qui existe entre le fondateur de
I'Eglise chrétienne et ce que celle-ci considére comme son
souverain bien. En outre, la valeur de Christ pour nous n’est
pas quelque chose qui soit accidentel a I'Eglise chrétienne,
mais ce fait par lequel seulement I'Eglise arrive a l'existence



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 225

comme sujet d’une conceplion religieuse particuliere du monde.
Sa maniere de comprendre Christ ne repose donc pas sur des
convictions religieuses fermement établies, au contraire elle
les porte toutes. Mais alors la matiére qui, dans cette apprécia-
tion de Christ, est expliquée religieusement, ne peut étre em-
pruntée qu’a lactivité de Jésus en vue de la fondation de
I’Eglise, ou & la personne du fondateur telle qu’on peut la con-
naitre dans 'unité de son activité historique. Par conséquent
le jugement religieux sur la personne de Christ exprime la
valeur de la position qu’il occupe & I'égard du souverain bien
de I'Eglise, lequel est le sujet de lactivité de son ministere.
D’aprés cela, comment devrait-on procéder quand il s’agit de
prouver théologiquement la divinité de Christ ou la justesse du
jugement religieux en vertu duquel Jésus est pour nous égal a
Dieu? Il semble que la démonstration ne pourrait étre faite
qu’en s’appuyant sur la relation particuliére entre I'activité de
Jésus et le royaume de Dieu. Nous donnons une explication
religieuse a tous les événements dans lesquels nous reconnais-
sons ’action de Dieu, comme celui qui réalise pour nous le
souverain bien. Lors donc que nous ne contemplons pas en
Christ une seule action de Dieu 1solée, maisla somme de toules
celles qu’on peut penser; dés qu’il est pour nous égal a Dieu,
cette foi doit étre théologiquement motivée par 'ensemble de
I'importance qu’a son activité pour la réalisation du rovaume
de Dieu. Interprété religieusement, comme manifestation de
I'amour de Dieu & notre égard, le fait de Christ nous oblige
neécessairement a conclure que la plénitude de la divinité a été
manifestée en lui. Qu’est-ce qui confere cetle signification,
cette portée a ce fait? C'est qu’il est manifestement la cause de
notre contiance : grice a lul nous sommes assurés que le sou-
verain bien n’est pas le réve de nos désirs ni un postulat moral,
mais une compléte réalité, en dépit de toutes les contradictions
de la culpabilité et du mal.

Pourquoi donc aucun des modernes restaurateurs de la chris-
tologie ecclésiastique n’a-t-1l administré cette preuve théologique
directe en faveur de la divinité de Christ ? Au lieu de mettre
dans tout son jour la certitude intérieure du jugement religieux

THEOL. ET PHIL. 138D, 15



220 J.-F. ASTIE

qui s’oriente sur le Christ historique, pourquoi ont-ils préféré
rendre la conception religieuse de 'univers solidaire d’une
métaphysique, qui, dans tous les cas, demeure en butte aux
doutes les plus divers? D’accord avec 'impression que m’a
produite plus haut Pexpression « unité métaphysique avec
Dieu, » je ne puis m’expliquer la chose que d’une maniére :
cédant & une répulsion justifiée contre le rationalisme, on s’est
laissé aller & tenir une conception morale de Christ pour insuf-
fisante. Il en est de méme certainement quand il s’agit de I’in-
térét qui attache la société religieuse a Jésus. Mais elle n’en
est pas moins, cetle conception morale, I'inévitable présuppo-
sition du jugement religieux qu'on porte sur Christ. Elle fixe
la grandeur qui, Interprétée religieusement, permet d’arriver
a la connaissance de sa divinité. Mais, il est vrai, pour atteindre
ce but, on ne peut se contenter de la connaissance imparfaite
de la personnalité de Jésus & laquelle le rationalisme 3’en tient
d’habitude. Voici & quoi il aboutit ordinairement. Pour toutes
les perfections de la volonté morale, commme nous devons tous
Pétre, il est d’accord avec Dieu d'une fagon distinguée ou
parfaite. Tout ce & quoi peut alors aboutir une appréciation
religieuse, si elle est enlreprise d’une maniére générale, c’est
a nous donner la foi & un messager modéle envoyé par Dieu.
C’est avec raison que cette conception est repoussée comme
insuffisante. Il aurait donc fallu corriger la faute scientifique
commise par le rationalisme; et, comme il s’agit de I'impor-
tance particuliere de Jésus, il aurait fallu le saisir du coté par
lequel s’accuse, d'une fagon compléte, toute personnalité
spirituelle, par sa vocation particuliere poursuivie d’une ma-
niére consciente, Que fait-on au contraire ? On néglige entiere-
ment d’expliquer la valeur religieuse de Jésus par la valeur
morale de sa personne. A la notion religieuse du ralionalisme,
quin’a en elle-méme rien de religieux, pour établir la pertée
universelle de la personne du Sauveur, on ajoute une assertion
qui n’a en elle-méme aucune importance religieuse ou méme
chrétienne : Christ, dit-on, comme moyen métaphysique pour
expliquer l'univers, ou ’humanité, ne doit pas étre distingué
de Dieu. Cela veut dire qu'on se laisse guider par le juge-



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 227

ment religieux porté sur Jésus, mais qu’on néglige le travail
scientifique; on ne reproduit pas ce jugement en le motivant,
on ne le justifie pas en faisant appel au bien supréme qui sert
surtout de base & la conception religieuse de 'univers. On peut
pourtant reconnaitre dans ’expression unité métaphysique de
Christ avec Dieu, qu'on est guidé par la préoccupation reli-
gieuse en cherchant & comprendre Jésus. En effet 'unité du
Rédempteur avec la cause du monde doit étre une garantie
que le monde, bien qu’il offre en apparence de la résistance a
la réalisation de nos flns, est néanmoins appelé a les favoriser.
Mais, abstraction faite de cette forme tres générale de I’assu-
rance chrétienne, on doit dire que ce qui importe le plus a ce
contenu particulier de nos fins, et ce qui chez Christ y cor-
respond, est laissé de coté. En effet on distingue cette unité
avec Dieu de la valeur morale de Jésus qui nous est révélée.
Gréace a cette séparation ’assurance fondée sur la divinité de
Christ est tellement isolée qu’elle perd son caractere chrétien.
La perspective d’une victoire sur le monde, motivée par les
relations métaphysiques de Christ, n’a rien a faire avec la con-
fiance religieuse en sa mission si précieuse, dans laquelle nous
nous trouvons comnpris. Il peut étre toujours exact que, en ré-
fléchissant & ce qui nous est garanti dans la foi, en ayant
conscience d'étre pris dans le mécanisme de la nature, nous
soyons nécessairement conduits & admettre une pareille domi-
nation extérieure de Christ sur le monde et sur son Eglise.
Mais, si c’est 1a une raison de laisser & la piété l'usage de cette
idée, on doit d’autant plus, dans la théologie, tenir compte de
lorigine de la valeur subordonnée de cette idée, s’il est vrai
que cette science soit appelée & maintenir ’harmonie intérieure
et la pureté des pensées religieuses. L’unité de la conception
chrétienne de I'univers, qui est sauvegardée par la pensée d’'un
souverain bien, le royaume de Dieu, nous oblige & reconnaitre
une chose : ces images qui n’expriment jamais d’une maniere
compléte et pure la confiance en Dieu révélée en Christ, n’ex-
posent pas I’élément spécifiquement chrétien et doivent tou-
Jours étre employées en vue de lui. On peut dire la méme
chose de ’idée d’une unité métaphysique de Christ avec Dieu:



228 J.-F. ASTIE

elle ne peut se rattacher légitimement au christianisme qu’en
montrant qu’elle est un auxiliaire pour établir la valeur de ces
images. Quand on en exagere l'importance au point de l'ad-
joindre au contenu moral de la vie de Jésus, comme ce qui
donne la valeur & ce contenu, en en faisant ainsi le centre de
la conception du monde, on se trouve en bonne voie de con-
fondre le naturisme et le christianisme. Cette tendance s’excuse
peut-étre en en appelant & la nature a la fois spirituelle et cor-
porelle de I'homme, mais bien certainement elle ne se légitime
pas comme chrétienne. Nous au contraire, en séparant la mé-
taphysique de la religion et aussi de la théologie systématique,
nous nous sentons d’accord avec les présuppositions fonda-
mentales du christianisme. Celles-ci ne réclament pas un
rapport de continuité entre la réalité fermement établie dans
la foi religieuse et ce monde scientifiquement explicable, mais
une subordination du second & la premiére. Nous devons aussi
rendre attentif au fait que c’est 14 'unique moyen d’atteindre
completement cette science vers laquelle Mélanchton avait
étendu les mains en sentant tout ce qu’avait d’insuffisant la
théologie stoicienne.

On a contracté I'’habitude d’appeler dualisme la séparation,
la distinction emwre une pareille explication scientifique du
monde, et la conception du monde du point de vue de I'esprit
moral : et cela, comme c’est notre cas, lorsqu’on reconnait le
droit des deux activités intellectuelles. Qu’on continue seule-
ment & le faire, qu'on se flatte de l'idée d’avoir découvert
I'unité du mouvement spirituel — dans lequel on a golte la
valeur de ce qui est moralement bon d’une part,— et d’un
proces purement naturel d’autre part. L’unilé découverte de-
meurera aussl étrange et peu sure pour le sens chrétien en
éveil que le mouvement matériel demeure lui-méme fermé a
toute impression. (Als die dem Nachempfinden verschlossene
materielle Bewegung selbst.) Aussi longtemps que la concep-
tion dumonde dominée par ces notions ne sert qu’a une faculté
contemplative, elle peut satisfaire par I'impression que produit
I'harmonie de ses parties. Mais aussitdt que, dans la vie pra-
tique, on prétend lui faire jouer le role de la religion chré-
tienne, on doit voir ¢éclater dans tout son jour la contradiction



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 229

entre lesintuitions chrétiennes employées et la notion supréme
qui a pour mission de les maintenir ensemble. Cette notion
métaphysique présente I'esprit moral et le monde de la nature
indépendant du premier, comme des grandeurs subordon-
nées. Le christianisme au contraire nie que les deux, I'esprit
etla nature, puissent étre coordonnés et traités sur un pied
d’égalité. II ne voit dans cette coordination qu’'une illusion
accompagnant I'imperfection humaine et le péché; on doit
dissiper cette illusion en reconnaissant que le monde de la
nature est subordonné comme moyen a la volonté morale qui
embrasse tout et que ce n’est qu’a titre de moyen qu’il a part
3 cette réalité qui aux yeux du chrétien est la vraie. Or comme
les problémes pratiques qui nous agitent ne trouvent leur
solution qu’en partant de cette présupposition fondamentale,
voici ce qui arrive inévitablement. Une conception théologique
du monde motivée tout autrement provoque dans le sein de
I’Eglise chrétienne des sentiments religieux fort respectables, &
se répandré contreelle en attaques désordonnées. Il doit alors
devenir manifeste & tous les veux qu’en fusionnant la science
ayant pour objet I’état de fait, actuel, du monde avec la science
de la foi, on ne saurait produire un tout viable. C’est ainsi par
exemple que, faisant cette confusion, on conclut du fait de la
sainteté de Christ & sa divinité. On essaie de prouver un fait
religieux avec les arguments qui servent & expliquer scientifi-
quement le monde. Mais d’un co6té ce raisonnement jugé scien-
tifiqguement est une monstruosité ; d’autre part lintuition
religieuse de 'univers procede tout autrement, d’apres une
méthode directement opposée, quand elle se compléete en
disant que pour nous Jésus est égal a Dieu. Dans le premier
cas d’un signalement formel de la conduite de Jésus, comme
d’un fait fermement établi, indépendamment de nous, on
conclut & sa divinité comme cause cachée. Dans le second cas
(au point de vue religieux) d’abord on ne conclut pas d’'un
phénomene & sa cause, mais, aprés avoir senti le prix du
contenu de la vie de Jésus, on estime qu’il est la manifestation
de la volonté miséricordieuse de Dieu & notre égard. C'est la
un fait qui peut aussi peu étre imposé par des moyens logiques
que le sentiment de la reconnaissance envers un bienfaiteur.



230 J-F. ASTIE

En second lieu, ce n’est pas au moyen de formules qu'on
réussit a exprimer, a rendre dans sa plénitude la valeur de la
personne de Christ, mais elle est prouvée, cette valeur, par les
efforts concrets de sa-volonté pour fonder le royaume de Dieu.
En troisiéeme lieu, il ne s'agit pas d'un fait se trouvant en
dehors de tout rapport avec nous, mais de la mission de Jésus
dans laquelle nous sommes nous-mémes compris; et elle ne
nous est révélée comme telle que lorsque nous nous élevons
moralement jusqu’au royaume de Dieu, constituant le souve-
rain bien. En quatriéme lieu, au moyen de cette appréciation
religieuse nous n’obtenons pas la divinité de Christ comme la
cause cachée de sa vie historirue. C’est cette vie historique au
contraire, demeurant pour nous permanente, par la foi au Sei-
gneur glorifié, qui est 'expression nous faisant connaitre sa
divinité manifeste. Dans I'essence de I’homme Jésus, accessible
sous certaines conditions morales, le jugement religieux nous
fait voir cette infinité que l’ancienne christologie a cherchée
dans la nuit d’une unité physique ou métaphysique de Christ
avec Dieu. — Mais sur tous les recoins du systéme, comme sur
ce point-ci, ’explication non morale de 'univers et I'explica-
tion religieuse doivent réagir contre leur union si peu natu-
relle. On en a fini alors avec cette unité de la conception du
monde & laquelle il a été tant sacrifié. Mais pour nous elle
demeure un fait incontestable, et voici en quoi: c’est que nous
apprenons & voir dans les puissances de ce monde des moyens
passagers pour réaliser notre destinée éternelle, grace & la
pensée du Dieu surnaturel, volonté constamment vivante, ayant
pour objectif le royaume de Dieu. Pour conclure du fait de
cette unité que nous sommes en position d’expliquer I’en-
semble des moyens, sous leur forme particuliére, il faut avoir
perdu de vue la maniére d’entendre cette unité dans le chris-
tianisme. Comment, dans 1'Eglise chrétienne, pouvons-nous
arriver a légitimer cette conception religieuse du monde? Cette
question souléve un nombre infini de problémes théologiques
parfaitement légitimes. Si nous voulons travailler, nous n’avons
nul besoin de faire invasion dans le champ de la métaphysique.
J.-F. ASTIE.




	Du rôle de la métaphysique en théologie [suite]

