
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1885)

Artikel: Le dogme traditionnel de l'écriture

Autor: Goens, F.-C.-J. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379357

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379357
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE

PAR

F.-C.-J. VAN GOENS1

3° L'emploi de l'Ancien Testament dans le Nouveau.

On sait que les écrivains du Nouveau Testament regardaient
les saints écrits de leur nation comme revêtus d'une autorité

irréfragable. Quand il est dit : Jean X, 35, que l'Ecriture
où SüvotTKi )jMvou, nous avons devant, nous un argument d'un
consentement unanime. Aussi peut-on dire que l'Ancien Testament

est cité dans presque tous les livres du Nouveau ; il est

une espèce d'arsenal où l'on puise non seulement des illustrations

et des exemples, mais encore des preuves authentiques
en faveur de la vérité chrétienne. Quelques auteurs, comme
celui du premier évangile et celui de l'épître aux Hébreux, vont
même jusqu'à se faire un devoir de montrer l'accomplissement
rigoureux de l'Ecriture en Christ. La dialectique de Paul représente

le christianisme comme un produit organique du sol de

l'Ancien Testament, de sa loi, de ses promesses. Il justifie entre

autres la notion de la foi par l'altitude idéalisée d'Abraham
à l'égard de la promesse ; il fait jaillir la grâce des rapports de

la loi et de la promesse. La prophétie du Nouveau Testament

repose principalement sur celle de l'Ancien. L'Apocalypse est

pour la forme, et en partie, même pour le fond, un écho d'Ezéchiel

et de Daniel. Disons cependant que si l'Ancien Testament

était pour les évangélistes et les apôtres l'autorité par laquelle
ils prouvaient la divinité de l'Evangile2, il n'en résulte pas que

1 Pour le premier article, voy. la livraison de janvier.
'- Par exemple : Luc XXII, 37 ; XXIV, 25, 45 sq.; Jean V, 39.



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 155

tous se sentissent également liés par elle ; l'attitude des uns est

plus libre que celle des autres. Il ne sera donc pas permis
d'interroger en bloc le Nouveau Testament sur l'Ancien ; il faudra

entendre un à un les témoins.

I
Nous commençons par Jésus. Or quelle est, selon les évangiles

qui nous racontent son histoire, l'attitude que Jésus prend
à l'égard de l'Ancien Testament? Celui-ci est à ses yeux une
autorité irréfragable. Il n'est pas venu pour abolir la loi et les

prophètes, mais pour les accomplir. (Math. V, 17.) Il est plus
aisé que le ciel et la terre passent, qu'il ne l'est qu'une seule

lettre de la loi reste inexécutée. (Luc XVI, 17.) L'Ecriture ne

peut être abolie. (Jean X, 34 L)
D'autre part, on s'étonne combien l'interprétation que Jésus

donne de la loi (Math. V) s'inquiète peu du iota et du trait de

lettre (v. 18) et va même jusqu'à s'élever bien au delà

de la lettre. Ajoutons qu'il s'occupe peu de la loi cérémonielle
et fait du commandement de l'amour de Dieu et de celui du

prochain l'essence de la loi. (Math. XXII, 40.) Ici il est tout à

fait au-dessus de la lettre et habite la sphère de l'Esprit. Il faudra

donc bien lire Math. V, 18 des yeux de l'Esprit2.
Jésus ne fait qu'un emploi purement religieux de l'Ancien

Testament. Contrairement à l'esprit des docteurs juifs, il ne se

soucie pas d'y chercher les prétentions de son peuple ni les

preuves qui les établissent. Fils de l'homme, il représente ici
le point de vue universellement religieux et contraste aVec le

point de vue national. S'il déclare ses disciples heureux devoir
et d'entendre ce que beaucoup de prophètes et de justes ont
souhaité en vain de voir et d'entendre (Math. XIII, 16, 17), on

songe involontairement au voile, qui, selon Paul, est étendu

sur le cœur d'Israël. (2 Cor. Ill, 14, 15.) Jésus est loin de

1 On s'étonne que l'auteur, tout en reconnaissant le caractère peu
historique des discours du quatrième évangile (pag. 134-136), les cite à l'égal
de ceux des synoptiques. V. G.

- Mieux vaudrait dire, ce me semble, que les versets 18 et 19 sont des

gloses du judéo-chrétien Matthieu. Evidemment ils détonnent. V. G.



156 F.-C.-J. VAN GOENS

reconnaître dans l'Ancien Testament la parfaite lumière qui
éclaire tout homme. L'application qu'il fait de l'Ancien Testament

consiste au fond à le dépouiller de ses enveloppes
nationales, temporaires et locales et à donner un caractère absolu à

la valeur relative des « faibles et pauvres rudiments1. » Les

scribes faisaient dériver avec une apparente justesse la haine
de l'ennemi du passage Lév. XIX, 18 : « tu aimeras ton
prochain, » puisqu'il y était question des « enfants de ton peuple. »

Mais Jésus en tire une conséquence diamétralement opposée,
à savoir l'amour des ennemis (Math. V, 43, 44), dont la parabole

du Samaritain est le commentaire. Les premiers considéraient

les rapports juifs ; Jésus au contraire se plaçait au point
de vue purement humain. C'est ce qui lui fait dire que le scribe

qui met l'amour au-dessus des sacrifices n'est pas loin du

royaume des cieux. (Marc XII, 29 sq.) Il en est de même du
sabbat : l'Ancien Testament l'appuie sur une considération
extérieure : Souviens-toi que tu as été esclave en Egypte et

que l'Eternel t'en a tiré (Deut. V, 15) ; Jésus l'établit par une

preuve universellement humaine, fondée dans la nature même
des choses : le sabbat a été fait pour l'homme. (Marc II, 27.)
Le moral l'emporte absolument sur la pratique extérieure :

obéissance vaut mieux que sacrifice. (Cf. Math. XV, 3 sq.) Jésus

fait la distinction la plus profonde entre l'extérieur et l'intérieur,
entre l'opus operatum et le monde caché des motifs moraux.
S'il avait ici les prophètes pour précurseurs, il faut convenir
cependant que ceux-ci se renfermaient dans les limites théocra-

tiques qui n'existent plus pour lui. C'est ce qui résulte d'une

analyse de la notion du royaume de Dieu qui est le centre de

sa doctrine et explique le plus heureusement son œuvre. On

trouve des analogies, des racines de cette idée dans l'Ancien
Testament : la fondation du royaume (objectivement par la

parole, subjectivement par l'appropriation de cette parole par

1 Le yzypuTzxat de Math. IV, 4, 6, 10 ne dit pas le contraire. Le point de

vue spirituel peut aujourd'hui encore en appeler d'une manière semblable

à l'Ancien Testament. Il n'y a que celui qui se cramponne servilement

à la lettre qui n'en a pas le droit. On voit au reste combien l'application

est spirituelle en comparant Math. IV, 4 a Deut. VIII, 3.



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 157

la foi), sa conservation et sa direction (par les rapports personnels

du berger avec son troupeau (Ps. XXIII ; Ezéch. XXXIV,
15), sa manifestation (par la confiance, la patience, la douceur,
la clémence, l'amour) et enfin sa consommation glorieuse. Mais

les différences sont considérables. Au lieu du pacte extérieur
de Jahveh avec Israël, nous trouvons ici un rapport intime avec

le Père qui est aux cieux. (Cf. Luc XVII, 20 sq.) Le royaume
de Dieu se présente comme l'assemblée des fidèles, c'est-à-dire

du monde entier, sous son chef, le Fils de l'homme. C'est ce

qui éclate surtout Jean XVII. Ici aussi s'applique la règle

johannique : la chair ne sert de rien. (VI, 63.) C'est ce dont il
importe de se souvenir pour porter un jugement équitable et

sain sur l'interprétation que Jésus et ses apôtres ont donnée
de l'Ancien Testament. Elle n'est rien moins que scientifique1.
Personne, par exemple, ne trouvera une prophétie directement

applicable au Christ au Ps. CXVIII, 22. Cependant Jésus applique

ce passage à sa personne (Math. XXI, 42) ; car là où l'esprit

vivifiant est le principe de la contemplation, il s'élève au-
dessus des temps, des lieux, des individus ; le relatif est

l'enveloppe de l'absolu. Ainsi plus Israël était, pour la conscience

1 « Si le développement de Jésus est vraiment humain, le savoir du
domaine éthico-religieux, notamment celui que suppose l'interprétation,
n'a pu lui parvenir que dans la mesure de son temps, de son éducation,
de son milieu. 11 y a des exemples d'un coup d'œil original qui, sans être
formé par l'école, peut deviner le vrai, même dans les savantes questions
d'exégèse, sens historique d'un passage, auteur et époque d'un livre- Or

on peut attribuer éminemment ce coup d'œil divinatoire au Sauveur.
Mais jamais ce coup d'œil ne peut remplacer l'étude scientifique. Jésus

est apparu au monde, non pour lui révéler la science, celle des théologiens

pas plus qu'aucune autre, mais pour manifester à l'humanité la
vérité religieuse et morale par la parole et par la vie- S'il ne se trouve
pas dans ses discours une erreur d'herméneutique formelle, on ne saurait
pourtant en affirmer à priori l'impossibilité, pas plus celle d'une faute
grammaticale ou d'une erreur chronologique. Ne nous laissons pas ravir
le grand profit que la période du rationalisme critique nous a apporté et

qui consiste dans la conscience de la différence qui existe entre le savoir
du chrétien religieux qui appartient a l'humanité et le savoir du théologien

chrétien qui appartient à l'école. >-¦ A. Tholuck, Das Alte Testament

im Neuen Testament, 1861, 5. Aufl., pag. 59, 60- V. G.



158 F.-C.-J. VAN GOENS

populaire, le fils de Dieu, plus il était naturel que le véritable

Fils de Dieu se mît à la place d'Israël. Il se passe ici un fait

analogue à celui du chrétien qui lit l'Ancien Testament pour
son édification. Cet emploi ne devient reprehensible que lorsqu'il

n'en admet pas un autre plus rationnel. Au reste, Jésus

lui-même nous prouve par son exemple que, tout en cherchant
le Nouveau Testament dans l'Ancien, on peut rendre justice
aux droits de l'histoire et combiner le point de vue concret
avec le point de vue spirituel.

Sans doute, aux yeux de Jésus, l'Ecriture a une fin et cette
fin c'est lui-même. Luc XXII, 37 : « Je vous dis que cette
parole des Ecritures : il a été mis au nombre des criminels,
doit encore s'accomplir en ma personne1. » Luc XXIV, 44 :

« Je vous disais qu'il fallait que s'accomplît tout ce qui est écrit
de moi dans la loi de Moïse, dans les prophètes et dans les

Psaumes. » Mais comment Jésus envisage-t-il ce témoignage
scripturaire? le cherche-t-il, à l'instar des scribes, dans tel ou
tel passage, ou bien dans l'ensemble scripturaire? Placé à ce

dernier point de vue, Jésus considère l'Ancien Testament
comme une phase du développement du salut, mais subordonnée

à une phase nouvelle destinée à la remplacer. Tous les

prophètes et la loi ont prophétisé jusqu'à Jean (Math. XI, 13),
et plus clairement : la loi et les prophètes vont jusqu'à Jean ;

dès lors le royaume de Dieu est annoncé et l'on y entre de vive
force. (Luc XVI, 16.) Remarquez bien ces paroles : jusqu'à
Jean : il ne s'agit pas du volume sacré comme tel, car il ne va

pas jusqu'à Jean ; mais il s'agit de la période préparatoire qui
va jusqu'à Jean et à laquelle le livre rend témoignage. S'il
appelle cette période la loi et les prophètes, c'est que le livre la

représente à ses yeux. Nous trouvons ici les temps nouveaux
opposés aux temps anciens, comme la pièce de drap neuf au
vieil habit et le vin nouveau aux vieilles outres.

1 Le texte ajoute : xai yàp xà nzpi ipov xûo; zyzi, c'est-a-dire : car ce qui
me concerne touche aussi à sa fin. A entendre Meyer ad h. L, Jésus s'est

représenté ici, comme sujet du passage dans son sens historique, un autre

personnage dont il est l'antitype. Si cette interprétation est juste, la
portée de ces paroles est d'une haute importance pour caractériser la
manière dont Jésus envisageait la prophétie. V. G.



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 159

Ainsi, aux yeux de Jésus, l'Ecriture est le document d'un
passé qui anticipe et annonce les temps nouveaux. Nous ne
sommes donc pas surpris que ses discours soient remplis
d'exemples bibliques. Il rappelle comment les prêtres au
sanctuaire violent le sabbat et comment David entra dans la maison

de Dieu et mangea les pains de proposition. Il confond
l'incrédulité de ses contemporains par le prophète Jonas et la
reine du Midi. Il évoque le témoignage de Sodome et Gomorrhe,
de Tyr et de Sidon contre sa génération. Il humilie l'orgueil
juif par l'exemple de Naaman le Syrien et de la veuve de Sarepta.
Les jours de Noé et de Lot sont pour lui le type de ceux qui
précéderont son retour. Ls serpent que Moïse a dressé au
désert, le pain que les pères y ont mangé sont la prophétie de ses

destinées et de l'efficacité de son œuvre. Ainsi tout le passé se

dresse devant lui ; il le dégage de la lettre traditionnelle et le
fait revivre devant ses auditeurs. Il place la circoncision dans

son jour historique, en faisant remarquer que, loin d être une
nouveauté pour Moïse, elle remonte aux patriarches. Il signale
la joie d'Abraham lorsqu'il vil le jour du Christ. Et quant à la vie

future, il rappelle que Dieu, près du buisson, se nomma le Dieu
des patriarches, qui, quoique morts, vivaient pourtant en Dieu1.

En se transportant ainsi dans les faits pour remonter à l'origine

des choses, Jésus se livre, s'il le faut, à la critique. Après
avoir montré (Math. XIX, 4 sq.) la pensée de Dieu à l'occasion
de la création de l'homme, il signale les maximes relâchées des

temps mosaïques : « C'est à cause de la dureté de votre cœur

que Moïse vous a autorisés à répudier vos femmes; mais à

l'origine, il n'en fut pas ainsi. » On le voit, Jésus était loin de re-

1 Math. XXII. 32 : « Dieu s'est dit le Dieu d'Abraham, d'Isaac et de

Jacob ; or il est le Dieu non des morts, mats des vivants. » On a expliqué
la pensée de Jésus en disant : Dieu ne pouvait pas s'appeler le Dieu des

patriarches, s'ils n'étaient que des phénomènes passagers (Neander); que
le rapport dans lequel l'homme se sait temporairement avec Dieu détermine

la conscience qu'il a de son rapport éternel avec Lui (Tholuck). Mais

il faut convenir que Dieu est appelé le Dieu des patriarches (Ex. VIII, 6),

tant qu'ils vivraient et qu'il serait favorable a Israël pour l'amour d'eux.

Il importe peu à la qualification nationale de Jahveh, que les patriarches
jouissent maintenant encore d'une existence supérieure. (Hase.) V. G.



160 F.-C.-J. VAN GOENS

garder un commandement comme une norme absolue, par la
seule raison qu' « il était écrit. » Pour juger la loi mosaïque

sur le mariage, il se place au point de vue de la création qui
veut la plus étroite union entre l'homme et la femme. Le moins
doit céder au plus : la législation mosaïque ne permet pas de

réaliser la haute idée du Créateur ; il faut donc voir ici une
concession temporaire et d'une valeur relative. Il en est de

même de l'attitude que Jésus prend à l'égard de la loi du talion

(Math. V, 38 sq.) : il affirme quelque chose de meilleur qui
imprime à la loi un caractère relatif. Nous sommes ici bien loin
d'une appréciation mécanique de la Bible.

En effet, loin de suivre ici les sentiers battus, Jésus se montre

indépendant. Nous en voyons une preuve frappante dans la
manière dont il cite l'Ecriture. Tandis que les évangélistes, et
notamment Matthieu, ont l'habitude de ne citer l'auteur biblique

que comme organe de Dieu par la formule : tò pyBb òtto to-j

mpio-j Stà xo'j npow-hxou, Jésus cite simplement avec la formule :

comme il est écrit ; comme dit l'Ecriture ; ou bien il nomme
l'auteur. En voici des exemples: Math. VIII, 14 : l'offrande que
Moïse a prescrite; XI, 10 : c'est celui dont il est écrit; XII, 5 :

n'avez-vous pas lu dans la loi? XIII, 14 : pour eux s'accomplit

la prophétie d'Esaïe ; Marc VII, 10 : Moïse a dit : Honore
ton père et ta mère1; Math. XV, 7 : Esaïe a bien prophétisé
sur votre compte ; Math. XIX, 8 : Moïse vous a autorisés ; XXf,
42 : N'avez-vous jamais lu dans les Ecritures? Marc XII. 26 :

N'avez-vous pas lu dans le livre de Moïse, dans le passage où

il est parlé du buisson, comment Dieu s'exprima; Math. XXII,
43 : Comment David en esprit l'appelle-t-il Seigneur? Luc IV,
21 : Aujourd'hui cette écriture est accomplie ; X, 26 : Qu'est-
ce qui est écrit dans la loi? XXIV, 44 : tout ce qui est écrit
dans la loi île Moïse et dans les prophètes, et dans les Psaumes

; Jean V, 46 : Moïse a écrit de moi ; si vous ne croyez pas
à ses écrits... VI, 45 : Il est écrit dans les prophètes ; VII, 19 :

Moïse ne vous a-t-il pas donné la loi? 22 : Moïse vous a donné
la circoncision; 38 : comme dit l'Ecriture. Notons combien

1 Math. XV, 4 a dans le passage parallèle : Dieu a donné ce commandement.



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 161

chez Jean Jésus se place au-dessus ou à côté de la loi : VIII, 17 :

il est écrit dans votre loi ; XV, 25 : la parole écrite dans leur
loi L II n'y a qu'un passage où Jésus aurait suivi la méthode

usitée si la leçon était certaine. C'est Math. XXIV, 15. Quand

donc vous verrez l'abomination, cause de la désolation, tò pvj9«-v

Stà AotwX xoï npofhxo-j. Notons que ces dernières paroles ne se

trouvent pas dans le passage parallèle Marc XIII, 14, à entendre

Tischendorf, et y ont été apparemment insérées d'après le

texte de Matthieu, selon Meyer.
Les auteurs des écrits sacrés sont donc aux yeux de Jésus

des auteurs réels et non apparents. Il est plus difficile de dire

ce qu'il pensait de l'inspiration. Il n'y a qu'un passage qui nous

fournisse quelque lumière : mû; oîv AauùS h mizvpotxt^ v.iipwj «ùtò-j

xclsi ; (Math. XXII, 43.) Il est certain que le h ìmpari marque
une qualité que l'homme comme tel ne possède pas. On n'a

pour s'en convaincre qu'à comparer Luc II, 27, où il est dit que
Siméon entra b Tnzitp'/.xi au temple, après qu'il eut été averti ùnò

xotj mzvpctxo; toO à.yio-j qu'il ne verrait point la mort avant d'avoir
vu le Christ du Seigneur, (v. 26.) Jésus aura donc admis des

conditions extraordinaires de l'Esprit chez les auteurs de l'Ancien

Testament. Mais il n'en résulte pas qu'en reconnaissant
une opération de l'Esprit dans un psaume messianique, il ait
étendu ce phénomène jusqu'à l'appliquer également à toute
autre parole de l'Ecriture. Qu'on se rappelle qu'il n'a vu qu'une
concession humaine dans la loi du mariage. (Deut. XXIV, 1.)
On ne saurait admettre qu'il eût affirmé qu'une pareille parole
fut prononcée h» miety«™3.

1 Dans ce votre et ce leur on reconnaît l'antipathie que le quatrième
évangile a pour les Juifs, esclaves de la loi, ne connaissant pas Dieu (VIL
2^), le haïssant (XV, 24); ils sont enfants du diable (VIII, 44). Jésus
condamne donc la loi telle que les Juifs l'entendaient, selon l'auteur du
quatrième évangile. V. G.

- Marc XII, 36 : èv -nvziipcixt xû àyio>. Luc XX, 42 supprime l'un et l'autre

et y substitue : zv 3i0.o> xi'où.pû-j.
3 Jésus donne David pour auteur du Ps. CX. (Cf. Math. XXII, 43.) Olii

est évident que le poète appelle le Roi auquel il s'adresse (v. 1) son
Seigneur et s'adresse a lui a la seconde personne, (v. 2, 3, 5.) David ne
saurait donc être l'auteur du psaume, comme le veut la suscription
traditionnelle. (Ledavid). V. G.

THÉOL. ET PHIL. 1885. U



162 F.-C.-J. VAN GOENS

Jésus admet donc des degrés, des différences. Il traite à peu
près les lois rituelles et civiles de la loi mosaïque, pour parler
avec Paul, de « lettre qui tue » ou « de la partie qui sans

manquer d'éclat, ne laisse pas que de passer. » (2 Cor. 111,11.)
Il est probable qu'en parlant de plantes que le Père Céleste n'a

pas plantées et qui seront arrachées (Math. XV, 13) Jésus a

eu en vue les préceptes lévitiques relatifs aux aliments. Il
s'énonce dans le même sens sur le sabbat (Math. XII, 1 ss.),
sur le jeûne (Math. IX, 14 ss.), sur le mariage (Math. V, 27 ss.),
sur le serment (Math. V, 33 ss.) Il n'a pu voir ainsi dans le mo-
saïsme, lequel embrasse plus que la législation mosaïque, que
« la vieille outre » qui ne saurait supporter le nouveau vin. En
affirmant que le Fils de l'homme est plus que le temple (Math.
XII, 6), Jésus n'a-t-il pas dépouillé le service sacré de l'autorité
absolue dont il jouissait auprès des juifs

Il est donc évident que lésus prend en face de l'Ancien
Testament une autre position que ses contemporains. Absolue

pour eux, cette autorité n'est que relative pour lui, en tant

que le code sacré lui rend témoignage (Jean V, 39, 45) et
trouve en lui l'accomplissement qu'il ne pouvait que préfigurer.
(Luc XXII, 37; XXIV, 25; Math. V, 17.) Il importe donc de

connaître l'Ancien Testament et de l'accepter (Jean 1. 1. Luc
XVI, 29), mais avec la conscience que le royaume de Dieu n'y
est pas prêché. (Luc XVI, 16.)

Quant au témoignage que l'Ancien Testament rend à la

personne de Jésus, celui-ci ne le cherche pas seulement dans quelques

passages prophétiques qui parlent expressément de lui,
comme cela se voit Math. XXII, 43 sq. ; mais la révélation
israélite est en général, à ses yeux, une préparation du salut,
souvent typique et destinée à s'accomplir. (Luc IV, 21 ; XVII,
27 ss.; Math. XII, 39 ss.; XIII, 14; Jean III, 14; VI, 32;
VIII, 56.) Jésus admet une révélation non seulement en paroles,
mais aussi en faits.

Ce n'est pas que nous attribuions à Jésus une parfaite théorie
de la révélation, mais nous lui croyons un sentiment immédiat

qui le dirigeait sûrement à cet égard. C'est ce qui explique
sa méthode d'interprétation: loin de se perdre dans les subii-



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 163

lités rabbiniques, elle reste toujours simple, saine et pratique.
Il n'allégorise pas, il ne joue pas avec la lettre. D'autre part
cependant il franchit les limites de ce qu'on peut appeler
le sens propre commandé par une méthode rigoureusement
scientifique. Ainsi, parlant de Jean-Baptiste, il déclare, en
faisant allusion à Mal. IV, 5: « et si vous voulez l'accepter,
c'est lui qui est l'Elie qui devait venir. » (Math. XI, 13.) Elie
a reparu en Jean, revêtu des marques distinctives de ce
zélateur de la religion. Voilà une libre interprétation du

prophète ; Jésus semble le sentir lui-même, lorsqu'il ajoute:
et eélzxz SiÇatrôat. Nous ne nous étonnons donc pas de le voir
s'appliquer (Math. XXI, 42) la pierre que les constructeurs
avaient rejetée (Ps. CXVIII, 22), quoique le psalmiste évidemment

ne songeât pas au Messie. Mais l'analogie n'accordait-elle

pas à Jésus le droit d'affirmer par rapport à lui-même, le vrai
chef d'Israël, ce que le psalmiste disait du peuple? C'est ainsi

qu'il a pu appliquer encore Ps. XL, 10 à Judas (Jean XIII, 18)
et appliquer à lui-même (Jean XV, 25) ce qui se rapporte à un
fidèle inconnu. (Ps. XXXV, 19; LXIX, 5.) En effet, ces justes
innocents qui souffraient pour l'amour de Jahveh n'étaient-ils
pas autant de préfigurations du Rédempteur en qui la souffrance
de l'innocent s'est réalisée de la manière la plus parfaite Il
n'y a qu'un rationalisme sec qui puisse méconnaître ici une loi
générale. Il en est autrement de « l'abomination de la désolation

» dont Jésus parle Math. XXIV, 15 et qu'il emprunte à

Dan. IX, 26. Nous ne saurions, comme lui, appliquer à la
destruction de Jérusalem des paroles qui appartiennent à la période
des Maccabees. Nous pouvons admettre l'erreur, sans en faire un
reproche à Jésus. Cependant, même en se plaçant à noire point
de vue, n'aurait-il pas pu envisager la profanation du Temple
sous Antiochus comme type précurseur de la profanation par
excellence '

Nous pensons donc que la manière dont Jésus considérait
l'Ecriture offre certains traits fondamentaux qu'une saine

1 La difficulté relevée ici disparaît pour ceux qui ne voient dans les
discours eschatologiques que l'œuvre, soit en partie, soit en totalité, de

l'Eglise primitive. V. G.



164 F.-C.-J. VAN GOENS

interprétation doit encore admettre de nos jours. Les voici :

1° Le salut attesté par l'Ecriture a eu un développement
historique ; c'est un progrès de l'imparfait vers le parfait.

2°' L'Ancien Testament ne saurait être par conséquent une
autorité absolue.

3° L'Ancien Testament renferme des types et des prophéties
qui se sont accomplis en Christ.

4° L'Ecriture doit être expliquée par elle-même, mais selon

l'Esprit.
5° Les livres canoniques seuls entrent en considération L

Il faut dire que le protestantisme du XVIe et du XVIIe siècle
n'a guère pu s'élever à la hauteur de ces principes. On a

mécanisé la révélation; on a confondu l'Ecriture avec elle el on
est tombé dans ces théories de l'inspiration qui étaient
incompatibles avec le caractère relatif de la révélation.

Malheureusement la Bible elle-même se trouve être ici
complice. Plusieurs écrivains du Nouveau Testament ont à peine
soupçonné le développement organique du salut et se sont
montrés partisans de l'inspiration mécanique. Ils se sont montrés

plus fidèles aux traditions juives qu'à la liberté élevée dont
Jésus leur avait donné l'exemple. En raison du respect absolu

que le protestant;sme portait à l'Ecriture, ces précurseurs ont
dû exercer une influence funeste et restreindre cette liberté
évangélique qui s'applique aussi à la lettre.

Il sera donc important d'étudier la manière dont les écrivains
du Nouveau Testament se sont placés en face de l'Ancien.

II

La formule constante par laquelle Matthieu introduit un

passage prophétique, est : -ò p-rfih Stà xoû npoyhxov ou bien o-Jtwç

1 L'auteur ajoute: Jésus ne cite pas de livres apocryphes, pas même
Luc XI, 49: Stà tojto -/.ai r, aofîa xovQzo'j ûnzv. On serait porté au
contraire à y voir le souvenir d'un écrit perdu. Matthieu (XXIII, 34,35) reproduit

la même prophétie avec quelques variantes, en la mettant dans la
bouche de Jésus. Mais le Stà to^to des deux évangélistes marque une
prophétie qui s'accomplit. M. Renan pense que cette citation est
empruntée a un livre d'Hénoch. (XXXVII, 1-4.) Vie de Jésus, 1882, p. 366. V.G.



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 165

yéypanxtu Stà to-j npofrixov, etc. II, 5, 17, 23; III, 3; IV, 14, etc. OU

bien TÒ pYldèv TJ7TÒ XOV Ku.OtOU Stà TO'J TTpOfCXOV, 1, 22.

Les formules de Luc correspondent à celles de Matthieu.
Luc I : 70 Dieu a parlé Stà vxopaxoç xû-j àyiwv twv ait aitôvoç npotfnjÛKt

«OroO. Act. Ill, 18: Stà (TTOfitaToç TravTMv Twv npofTixâv. Ou bien Act. I,
16: to irjzïiux tò -j.yi.o-i -npozir.z-i Sta cxopaxo; AaustS. Act. IV, 25: Dieu a

parlé Sta 0-xòpu.xo; Aa-jstS TratSó; uo-j. XXVIII, 25: za).w; tò Trvejfia tò

dyto-j zj.zXyio-z Stà Htratou tov npoynxo-j.

Paul renferme la même conception dans la formule: Dieu a

annoncé d'avance son Evangile Stà ™v npoycixw-j a-JToû h yputf«u

iyiouç. (Piom. I, 2.) Il vu même (Gal. Ill, 8) jusqu'à prétendre que
l'Ecriture, prévoyant la justification des gentils par la foi, en a

donné la promesse à Abraham en disant: toutes les familles
de la terre seront béniesen toi. (Gen. XII, 3.) L'Ecriture est ici

synonyme de Dieu.
L'auteur de l'épître aux Hébreux va encore plus loin. En

citant Ps. XIV, 7 il dit : x«6wç ).éyu xà mzüp«. tò à-/tov (III, 7) et

affirme que Dieu parle ainsi h âoustS (IV, 7), c'est-à-dire dans

le Psautier.
Il faut dire cependant que d'autres auteurs sont plus réservés

dans leurs citations. C'est surtout le cas de Jean dont les

allégations ont beaucoup de rapport avec celles de Jésus. Jean

I, 23 : comme a parlé le prophète Esaïe ; 46 : celui dont ont écrit
Moïse dans la loi et les prophètes; XII, 38: afin que la parole du

prophète Esaïe fût accomplie. Ou bien simplement : il est écrit
(II, 17) afin que l'Ecriture fût accomplie (XIX, 24.) Notons cependant

que Jean ne saurait se représenter la prophétie ou le

type sans un facteur supérieur. C'est ainsi qu'après avoir cité
une prophétie d'Esaïe, il déclare que ce prophète a parlé ainsi
« parce qu'il voyait la gloire de Christ et parlait de lui. »

(XII, 41.)
Bref, pour tous les écrivains du Nouveau Testament, l'Ancien

est un tout homogène, sans nuances essentielles ; il est pour
eux « l'Ecriture » ou « les Ecritures, » destinées à établir la

vérité et la nécessité de l'Evangile de Jésus-Christ.

Cependant tous ne montrent pas une égale aptitude dans la

manière d'appliquer l'Ecriture à ce but. Matthieu saisit avec em-



166 F.-C.-J. VAN GOENS

pressement la moindre apparence d'une allusion messianique.
Rien de moins judicieux et de moins sévère que sa critique lors
qu'il s'agit d'obtenir une prédiction. (Math. II, 15 et Osée XI, 1 ;

Math. H, 18 et Jér. XXXI, 15; Math. VIII, 17 et Esa. LUI, 4;
Math. XII, 16 sq. et Esa. XIII, 1-4; Math. XXVII, 9 et Zach.

XI, 13.) Le passage le plus étrange est sans doute Math. II, 23.
Jésus alla s'établir dans une ville appelée Nazareth, ônaç nl-npaOri

TÒ prfik-t Stà tûv TTOOçpïirwv oxi NaÇw/raîo; ylrß-hazxo\t '.
Paul, au contraire, est habile à utiliser deg. passages et

l'ensemble de l'Ancien Testament et à grouper la matière biblique
dans l'intérêt d'un point de vue grandiose. Adam est pour lui
l'initiateur du monde pécheur, Jésus au contraire celui d'un
nouveau développement de l'humanité. La loi n'occupe dans
les dispensations divines qu'une place intermédiaire ; elle est

intervenue, napzto-ïiïdzv (Rom. V, 20), ou bien ajoutée à la

promesse, npo;zxz8ri (Gai. III, 19) afin de précipiter le mouvementde
l'humanité vers le Christ. L'époque de la grâce, inaugurée palla

promesse faite à Abraham, a été dès l'origine l'idée
dominante. Ainsi Paul a ramené l'histoire, antérieure au
christianisme, à quelques vues d'ensemble et y a reconnu un
développement successif. Il y a une véritable grandeur à

avoir su ramasser des siècles dans une seule pensée et à tenir
d'une main sûre le fil conducteur à travers le long cours des

âges. Aucun regard de son temps n'a été plus pénétrant que
le sien. Malheureusement pas plus que ses contemporains il
n'a su distinguer entre l'Ecriture et l'histoire, ni reconnaître
dans l'une le document qui rend témoignage à l'autre. C'est
ici que le rabbinisme l'enchaînait. Il confond la révélation qui
va seclaircissant dans son développement historique avec le

témoignage scripluaire qui l'accompagne et il substitue l'une à

l'autre. Voici quelques exemples. Rom. XI, 2 sqq.: comme

1 II serait en effet très embarrassant de montrer les passages des
prophètes qui justifient cette allégation. On dit que le mot nezer, rejeton,
appliqué au Messie par Esaïe, (XI, 1), est aussi la racine du nom de

Nazareth. En résulte-t-il que, d'après le prophète, Jésus devait s'établir
à Nazareth? Le fait est que nous nous trouvons ici devant une allégation
caractéristique du rabbinisme. V.G.



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 167

autrefois du temps d'Elie, il y en avait sept mille qui n'avaient

pas fléchi le genou devant Baal, de même il y a maintenant
aussi un reste qui sera sauvé, selon l'élection de la grâce. Au
lieu de mettre simplement en parallèle le fait du passé et celui
du présent, Paul ne peut pas s'affranchir du rabbinisme et cite

l'exemple en disant : Ne savez-vous pas ce que l'Ecriture dit
dans le passage où il est parlé d'Elie, comment il porte plainte
à Dieu contre Israël : Seigneur, ils ont tué tes prophètes, etc.
Gai. IV, 30: xi léyzi-h ypayh; il aurait fallu dire: que dit Dieu
à Abraham? En revanche, Rom. IX, 7-9, Paul se dépouille
de l'enveloppe scripturaire et traite simplement le fait.

Remarquons encore qu'il est amateur de types. Ainsi les événements

du désert x-'jnot truvlêotvov aùrotç, zypo\^ri Si Trpbç -jovftzo-iotv rip/àv.

(1 Cor. X, 11 ; cf. Rom. XV, 4.) L'intention qui présidait à ces

événements était de les faire servir d'avertissement aux contemporains

de Paul. De même la création de la lumière est le type
de l'illumination spirituelle qui émane du Christ. (2 Cor. IV, 6.)

L'apôtre va même jusqu'à demander si Moïse, en ordonnant
dans la loi de ne pas emmuseler le bœuf qui foule le grain, ne
l'a pas dit certainement de nous, -ô Si' -cpiç nivxo>; )Ayu ; (1 Cor. IX,
9, 10 L) De là à l'allégorie il n'y a qu'un pas et Paul n'hésite

pas à le franchir. La colonne de nuée et le rocher, Sara et

Agar, Isaac et Ismael sont autant d'allégories. (1 Cor. X, 1 sqq. ;

Gal. IV, 22 sqq.) Disons cependant qu'en reconnaissant que
tout cela a un sens allégorique âxtvâ sot« iXk-nyopoùpz-jot (Gal. IV, 24),
il montre avoir la conscience de ne plus se mouvoir sur le sol

ferme des faits.
Nous constatons ainsi chez Paul une étrange confusion de

sens historique et de sympathies traditionnelles. S'il saisit d'une

part la marche historique de l'économie du salut, il ne sait pas,
d'autre part, distinguer entre l'histoire et le livre qui l'atteste ;

pour lui l'Ecriture comme telle est la révélation divine, fixée une
fois pour toutes. Dans le dernier cas, renonçant au point de

vue historique, tout en cherchant un contenu absolu que le

1 II y a des interprètes scandalisés qui, insérant pivov après ßoäv,
traduisent : Est-ce que Dieu ne se met en peine que des bœufs Cf. Riickert
adi. V.G.



168 F.-C.-J. VAN GOENS

sens littéral ne supporte pas, il ne lui reste que la typologie ou

l'allégorie. S'il n'avait été qu'un juif, il aurait dû nécessairement

se perdre dans les extravagances rabbiniques, sans règle
ni boussole, au gré des caprices les plus arbitraires. Mais il
n'en était pas ainsi des auteurs du Nouveau Testament. Toutes
leurs allégories devaient servir Christ ; tous leurs types devaient

préfigurer le salut apporté par Lui au monde. Christ est pour
eux le centre caché de l'Ancien Testament et le premier leur
fournit assez de lumière pour ne pas s'égarer dans le second.
C'est ce qui fait que leurs allégories ne sont jamais des bizarreries

absurdes. Même dans le passage risqué de l'étrange
interprétation du nom d'Agar (Gal., IV, 21 sqq.) l'apôtre ne
demande qu'à exprimer la grande pensée de son système, la

libre grâce. Le Nouveau Testament a donc le grand avantage
de rattacher l'interprétation allégorique de l'Ancien à Christ, de

lui imposer par ce moyen un frein et de la purifier. Ajoutons que,
vu la condition peu scientifique de l'époque, les apôtres n'avaient
d'autre moyen que l'allégorie pour rattacher au service de

l'Evangile les passages que la méthode grammatico-historique
est seule en état d'éclaircir. Ici cependant le procédé simple
de Jésus démontre la supériorité du Maître aux disciples. Ceux-ci
tombaient dans de nombreuses bévues, parce que souvent
même le sens littéral des passages leur échappait; cela se voit
principalement dans le premier évangile et dans les procédés
de l'auteur allégoriste de l'épître aux Hébreux, où la typologie
joue un plus grand rôle que dans toutes les autres épîtres.
D'après ce dernier auteur, la loi n'a pas l'image même des

choses ; elle ne possède que l'ombre des biens à venir. (Hébr.
X, 1.) On sait jusqu'où est allée la typologie dans cet écrit par
la sacrificature de Melchisédec. (VII, 1-3.) D'autre part
n'oublions pas combien le même auteur retrace le caractère relatif et
transitoire de l'Ancien Testament et avec quel bonheur il met
l'histoire au service des intérêts moraux et. pratiques. (XI.) Si

Paul reconnaît plutôt dans l'Ancien Testament la préparation

du Nouveau et dans la loi le n-atSa-pyoç si? xptax™> l'auteur
de l'épître aux Hébreux envisage la théocratie israélite avec

son sanctuaire et ses institutions rituelles comme l'emblème



LE DOGME TRADITIONNEL 0E L'ÉCRITURE 169

de la perfection qui est apparue en Christ. Chez l'un c'est
l'intérêt pratique qui l'emporte, chez l'autre l'intérêt théorique.

Le première épître de Pierre s'explique aussi d'une manière

significative sur les rapports qui existent entre les deux
alliances. (1 Pier. I, 10-12.) N'étant pleinement qu'en Christ, le
salut n'a pas pu être pleinement connu avant son apparition.
N'y a-t-il pas ici d'insondables profondeurs pour les anges1? Si

les prophètes ont fait du salut l'objet de leurs recherches et
de leurs investigations (IxÇvjtsZv, IÇepsuvôv), la révélation qu'ils ont
obtenue était moins destinée à eux qu'à une génération plus
heureuse à qui les témoins du Christ ont prêché l'Evangile par
le Saint-Esprit envoyé du ciel. C'est pour elle que la prophétie
a sa véritable importance. Ainsi Pierre considère la prophétie
comme le parvis, qui he permet pas encore l'entrée dans le

sanctuaire. Cependant les prophètes souhaitaient ardemment

d'y entrer, en vertu de l'esprit de Christ qui habitait en eux
(tò Iv aùToiç miz'jpa -/fiaxoxt, vers. 11). Ils ont dû témoigner de cette
révélation à la postérité. L'auteur reconnaît évidemment dans

la prophétie un élément divin et un élément humain : la
recherche et l'investigation d'une part, le Saint-Esprit habitant
dans les prophètes, de l'autre. Le maître d'un côté, les instruments

de l'autre ; mais les révélations de l'un dépassent
l'horizon des autres et excitent leurs ardents soupirs.

Tous les auteurs du Nouveau Testament s'accordent donc à

reconnaître que si l'Ancien Testament a annoncé la perfection,

il ne l'offre pas. Us reconnaissent des phases, des degrés
dans la révélation de Dieu. La parole de Dieu, adressée en

divers temps et en diverses manières aux pères par les

prophètes (Hébr. I, 1), a préparé les voies au Fils de Dieu et à sa

révélation. Paul s'explique ici d'une manière plus catégorique
encore lorsqu'il dit que le moment venu (Ste Se vjMsv tò nlnpup«.

xoxi x/sóvo-j, Gai. IV, 4) Dieu en Christ a brisé la servitude de la
loi et inauguré la uîoôstrtav.

Si nous possédons dans les deux grandes moitiés de l'Ecriture

un tout organique, un parvis et un sanctuaire, une
préparation et une consommation, on comprend pourquoi le

1 1 Pierre I, 12: ziç à £7rt6ufiO'j<7tv uyyz~).ot xxpax-u-fyut.



170 F.-C.-J. VAN GOENS

Nouveau Testament puise une si grande partie de sa vie dans

l'Ancien et le convertit si bien en sa chair et son sang qu'il est
difficile de démêler l'un d'avec l'autre. Les notions du Nouveau
Testament ont pris naissance dans l'Ancien : foi, vie, justice,
sainteté, vérité, fidélité, miséricorde, grâce, peuple de Dieu,
serviteur de Dieu, service de Dieu, loi, promesse, chair, âme,
esprit. Bref, l'Ancien Testament fournit partout la matière que
le Nouveau doit s'assimiler et pénétrer de son Esprit. Cependant

les rapports réciproques restent si intimes, qu'il est
possible, sur le terrain du Nouveau Testament, de revêtir l'idéal
chrétien de l'avenir d'une forme purement israélite, comme
on le voit dans l'Apocalypse.

Constatons encore que le Nouveau Testament ignore presque
entièrement la littérature extra-canonique. Hébr. XI, 35, il
est vrai, fait évidemment allusion à 2 Macc. VI, 18 ss. ; VII, 7.

Mais Jannès et Jambrès sont des noms dus à la tradition rab-
binique (2 Tim. Ill, 8) et la tradition populaire a pu fournir
à Jude (v. 9) la mention de la contestation de l'archange Michel
avec le diable qui lui disputait le corps de Moïse. Il n'en est

pas cependant de même du v. 14 de Jude, où nous trouvons
une citation du livre d'Hénoch1. Mais ce passage est absolument

isolé et n'empêche pas de dire que les auteurs du Nouveau

Testament ont connu et respecté avec beaucoup de tact
les limites qui séparent les livres canoniques des livres non
canoniques. Quant aux premiers, ils ne citent ni le Cantique,
ni Esther, ni l'Ecclesiaste, ni les Chroniques, ni quelques-uns
des petits prophètes: Faut-il en conclure que les auteurs du
Nouveau Testament aient attaché moins de prix à ces livres?
Ce serait trop risquer que de dire : dum silent condemnant.

En revanche, le silence du Nouveau Testament permet de

conclure que la littérature apocryphe n'était pas considérée

comme appartenant à l'Ecriture. On ne lui emprunte ni
citation, ni type. Tout au plus pourrait-on trouver çà et là quel-

1 Ce livre, commencé sous les Asmonéens, s'est enrichi successivement
de plusieurs sections d'une main chrétienne, mais qu'il ne convient pas de

supposer postérieures au milieu du premier siècle. Dillmann, Bibellexikon
de Schenkel in voce Henoch. V. G.



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 171

ques allusions ; mais ces allusions prouveraient seulement

qu'on connaissait fort bien cette littérature1. Au reste, les

apocryphes eux-mêmes n'engageaient pas à se faire passer pour
un élément du canon. Pour eux le canon est déjà clos. (Jés.

Sir. proœm. Sir. XXIV, 32; XXXVIII, 37 ; XLVIII, 10; XLIX,
5; 1 Macc. I, 56. Cf. II, 59; Vil, 17; 2 Macc. VIII, 23.) lisse
trouvaient eux-mêmes destitués de l'esprit de révélation
(1 Macc. IV, 46 ; IX, 27 ; XIV, 41) et puisaient en conséquence
leur sagesse dans le livre de la loi. C'est pourquoi ils invoquent
l'indulgence de leurs lecteurs. (2 Macc. XV, 38.) Ce qui décide
la question, c'est qu'ils se trouvent en dehors de la continuité
de la révélation. Ce sont tantôt des récits qui ne s'insèrent
nulle part (Judith, Tobie), tantôt une historiographie abrupte
dont les fils ne se rattachent pas au passé, tantôt une sagesse

qui n'est que le pâle reflet de la sagesse biblique (Sirach) ou
bien un legs d'éléments tant profanes que sacrés (Sagesse de

Salomon). Nous devons protester au nom de l'analogie de la
foi contre l'admission de ces livres, fût-ce même comme deu-

térocanoniques. Quoi qu'il en soit, l'Eglise catholique n'a pas

sur ce point le Nouveau Testament pour elle : le concile d'Hippone,

en 393, a décrété la canonicité des apocryphes.
Si les résultats obtenus par M. Walz sont fondés, on pourra,

ce me semble, en tirer quelques conséquences importantes.
On débat toujours encore la question de savoir dans quelle

mesure Jésus nous a été fidèlement rendu, du moins dans

les synoptiques. Il en est qui désespèrent de pouvoir jamais
parvenir à donner de Jésus un portrait approchant de la réalité.

D'autres conseillent de s'en tenir uniquement aux paroles

que les synoptiques lui attribuent et de les accepter au nom de

leur correspondance aux cris les plus profonds de notre âme.

Il me semble que la manière dont les évangélistes nous ont
communiqué l'emploi que Jésus a fait de l'Ancien Testament
rend un témoignage curieux à la fidélité de la tradition
évangélique. Les évangélistes ont rendu un fait dont ils n'avaient
guère conscience. S'ils ont souvent mis leurs idées dans la

1 Des passages tels que 1 Cor. II, 9, Jacques IV, 5 permettent d'avoir
une opinion différente. V. G.



172 F.-C.-J. VAN GOENS

bouche de Jésus, ici au moins ils l'ont reproduit dans son

originalité. Le fait est d'autant plus précieux qu'il est impossible
de l'accepter, comme tant d'autres paroles de Jésus, au nom
de l'assentiment du cœur et de la conscience. Il s'impose palle

simple rapprochement du Maître et de ses disciples immédiats

: ils ont transmis un emploi de l'Ancien Testament qu'ils
se sont montrés incapables de faire eux-mêmes. C'est une
pierre apportée à l'historicité de la tradition évangélique. S'il
ne faut pas en exagérer la valeur, il ne faut pas non plus en

méconnaître le prix. M. Renan a donc eu tort de dire : les

principes d'exégèse de Jésus ressemblaient beaucoup à ceux

qui avaient cours alors et qui font l'esprit des Targumim et
des Midraschim L

Une seconde conséquence concerne la personne de Jésus,

je veux dire sa supériorité à son milieu. On l'a contestée et on

est allé jusqu'à proclamer la supériorité de Paul, en disant que
celui-ci avait été le vrai fondateur du christianisme. On a

invoqué le fait que Jésus n'avait pas, comme Paul, déclaré
catégoriquement l'abrogation de )a loi, qu'il montait selon sa

coutume à la synagogue le jour du sabbat, qu'il fréquentait les

fêtes juives, qu'il disait tant à ses disciples qu'aux troupes de

garder tout ce que les pharisiens et les scribes leur disaient
de garder. (Math. XXIII, 1, 2.) On peut opposer à ces allégations

le respect de Jésus pour l'attachement de son peuple à la

loi de leurs pères ; la crainte du désordre qui naîtrait d'une
abrogation prématurée, comme Luther consentit, avant la

Wartbourg, à l'exercice du culte catholique par les protestants.
On peut signaler aussi la sagesse qui laisse au temps, c'est-à-
dire, au développement providentiel de la parole qu'elle avait

semée, le soin d'abolir ce qui devait l'être. On se rappellera
surtout que, loin d'être le continuateur du judaïsme, ce qui
caractérise l'œuvre de Jésus, c'est la rupture avec l'esprit juif
sur le sabbat, le divorce, les jeûnes, et, s'il est permis
d'adopter les conclusions de M. Walz, la manière dont il considère,

explique et applique l'Ancien Testament, à la différence

1 Vie de Jésus, 1882, p. 32.



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 173

de ses disciples immédiats, sans en excepter Paul. Ce procédé
l'élève visiblement au-dessus de son milieu.

Signalons comme troisième conséquence la manière dont il
nous convient d'envisager l'Ancien Testament. Rien n'est plus
commun que d'entendre appuyer une vérité chrétienne par
un appel à l'Ancien Testament, du moment que cet appel peut
répondre au besoin de la cause qu'on défend. On confond
ainsi les deux alliances, au lieu d'user d'une saine critique.
Eh bien cette critique de l'Ancien Testament est fondée en

principe par le procédé de Jésus lui-même qui nous autorise

par son exemple à condamner les abus que les écrivains du
Nouveau Testament ont fait de l'Ancien età adopter une meilleure

herméneutique que la leur. Ce n'est pas à dire cependant

que celle de Jésus doive déterminer la nôtre et nous

engager à sacrifier la méthode historique, qui replace l'œuvre

dans le milieu où elle s'est produite à la méthode
intuitive de Jésus, qui « avait la clef de l'Ecriture dans son

cœur. » Ce serait immoler une des plus belles conquêtes du
christianisme subséquent au milieu où Jésus naquit et à Jésus

qui, tout en protestant contre son siècle et sa race, était de

son siècle et de sa race. Ce serait renier le travail séculaire
de la réflexion au nom des inspirations essentiellement

religieuses et séparer comme incompatibles des dons qui veulent
être combinés au plus grand profit de l'intelligence de la

vérité de l'Evangile.

4° Le témoignage rendu au Nouveau Testament

par lui-même.

On sait qu'autrefois on se flattait d'établir l'inspiration du

Nouveau Testament en disant que les livres qui le composent
ont pour auteurs soit un apôtre, soit un disciple d'apôtre. Mais

cette assertion est fort contestable pour les Evangiles, les

Actes, et en général pour tous les écrits qui ne portent pas les

noms des auteurs en tête. L'Eglise les attribuait, à l'exception
de l'épître aux Hébreux, soit à des apôtres (le premier et le

quatrième évangile, les épitres de Jean) soit à des disciples



174 F.-G.-J. VAN GOENS

d'apôtres (le second et le troisième évangile, les Actes) et ainsi
indirectement aux apôtres. Marc et Luc étaient censés représenter

Pierre et Paul et ceux-ci étaient les hommes de la
révélation. Mais avons-nous le vrai Matthieu dans le premier évangile

ou bien un inconnu? les autres évangiles et les Actes ont-
ils été composés ou non sous l'influence directe des apôtres?
Il sera bon de ne pas faire dépendre les caractères de la canonicité

de la question des auteurs, mais de les chercher dans

les écrits eux-mêmes. Si un écrit nous fait l'impression de

véracité, il en résultera un préjugé favorable pour l'auteur,
qu'il ait été ou non apôtre ; on accordera que l'esprit de
révélation régnait encore dans le milieu de cet auteur. Ce sera non
la « fides humana » mais la « fides divina » qui nous dirigera
dans nos appréciations. Du moment que le contenu d'un écrit
nous a gagnés, nous pouvons nous passer des appuis extérieurs.

Voyons maintenant ce que le Nouveau Testament nous
apprend sur l'inspiration de ses auteurs.

I

Nous commençons par les Evangiles. Deux d'entre eux
s'expliquent sur leur but. On connaît le prologue de Luc I, 1-4.
Plusieurs, dit-il, avaient de son temps essayé d'écrire l'histoire

de Jésus-Christ d'après les témoins oculaires. Si ces essais

avaient satisfait notre auteur, il les aurait recommandés à

Théophile; mais il a préféré, après de soigneuses recherches,
traiter l'objet d'une manière indépendante et raconter les

événements dans leur ordre (raSsÇ/jç) et exactement (àxptgwç), afin
de fournir à Théophile une connaissance certaine de ce qu'il
ne tenait que de la tradition orale. Nous avons donc ici un

auteur qui a consulté les sources et les a exploitées avec fidélité,

dans la mesure de ses forces.
Le quatrième évangéliste ne prétend pas à l'exactitude de

Luc ; au contraire, il a la conscience de ne pas avoir épuisé la

matière. Mais il a fait un choix de détails « afin que vous

croyiez que Jésus est le Messie, le Fils de Dieu, el qu'en

croyant vous ayez la vie en son nom. » (Jean XX, 31.) Nous

n'avons donc pas affaire ici à un historien calme et circonspect,



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 175

mais à un cœur brûlant de foi et d'amour. C'est ce qui ne
l'empêche pas de rendre un témoignage véritable : il se dit témoin
oculaire (Jean I, 14) et affirme expressément la véracité de

son témoignage à une certaine occasion (Jean XIX, 35).
Les deux autres évangiles ne se sont pas expliqués sur leur

but. Il faudra donc en consulter le contenu. Quant à Matthieu
qui commence par une généalogie laquelle ramène par David
à Abraham et montre jusqu'à soixante-dix fois l'accomplissement

des prophéties en Jésus, il n'est pas difficile de constater

sa tendance. Son évangile est écrit pour Israël et est destiné
à lui recommander Jésus comme Messie. Il est plus difficile de

définir le second évangile. Il s'attache aux faits; il a une
prédilection pour les faits puissants qu'il communique avec
une brièveté piquante ; il ne s'embarrasse pas beaucoup de

l'Ancien Testament; sans accuser une tendance spéciale, il se

distingue par son tableau animé.
Enfin le style de chaque évangéliste se définit aisément :

Matthieu est le plus hébraïsant, Marc n'est pas exempt de

latinismes, Luc écrit un grec plus correct, du moment qu'il est

indépendant de ses documents, et si Jean est grammaticalement
exact sa syntaxe n'est rien moins que conforme au génie de

la langue grecque.
Nous nous trouvons donc placés en face de quatre individualités

dont il faut supposer qu'elles n'ont pas saisi toutes les

faces de leur objet. Chez Matthieu, en effet, c'est la parole qui
prédomine, l'enseignement du prophète par excellence. Marc

déploie devant nous l'activité variée de son héros, qui combat

avec énergie les maux de la terre et manifeste ainsi la
puissance du royaume de Dieu. Pour Luc, l'importance universelle
du Christ domine son évangile : Israël est trop étroit pour lui.
L'œuvre du Rédempteur est essentiellement humaine,
dépouillée de toutes les étroitesses nationales et traditionnelles.
Cette couleur individuelle est d'autant plus remarquable que
les trois premiers évangiles s'accordent souvent mot à mot;
tout en s'attachant scrupuleusement à leurs sources, ils ne
laissent pas de revendiquer chacun son indépendance. Cette

individualité est plus frappante encore dans le quatrième évangé-



176 F.-C.-J. VAN GOENS

liste. Il donne un programme qu'il développe fidèlement. D'un
bout à l'autre éclate la Soja to-j -mû toO povoyevdOç. Il ne s'agit pas
d'une biographie, mais de quelques traits propres à faire
ressortir cette gloire. C'est ce qui fait de cet évangile le plus
subjectif de tous. Tout porte l'empreinte johannique, les discours
de Jésus comme ceux de Jean-Baptiste.

Nous sommes donc bien loin de l'inspiration traditionnelle. On

en appelle à la promesse du Saint-Esprit « qui ferait ressouvenir

les disciples de tout ce que Jésus avait dit >; (Jean XIV, 26) ;

mais cette promesse n'appartiendrait pas à Marc ni à Luc. On

en appelle encore à l'esprit de vérité qui devait ô^oy-rio-tïv les
disciples h Tij àhìQeia. ttìg-c (Jean XVI, 13). Mais on oublie deux
choses: la première, c'est que le terme d'affisi« chez Jean a

une signification morale telle qu'il est question de ixotzi-j xm &\r,-

diîav, ce qui est le synonyme de « marcher dans la lumière. »

(1 Jean I, 6, 7.) Mais supposé que « la vérité » pût être prise
dans le sens d'infaillibilité, il faudrait y renoncer à cause de

toutes les erreurs et de toutes les inexactitudes qui abondent
dans les évangiles. Nous en citerons quelques-unes.

Qu'on compare Marc XIV, 12 à Jean XIII, 1,2; XIX, 31, 42.

D'après le premier il y eut un repas pascal, ce qui n'eut pas
lieu chez le dernier, qui d'ailleurs fixe un jour plus tôt le
crucifiement du Seigneur. En comparant Math. XXVII, 44 à Luc
XXIII, 39 sqq. nous trouvons que selon le premier les deux
crucifiés placés à la droite et à la gauche de Jésus l'insultèrent
et que selon Luc l'un d'entre eux se convertit. Le discours de

la montagne rapporté par Matthieu V, VI et VII se trouve
disséminé chez Luc; l'oraison dominicale est amenée chez l'un
autrement que chez l'autre ; il en est de même d'autres
sentences ou paroles : ce qui constitue des différences notables en
fait de chronologie. Le récit de Judas dans Matthieu offre
plusieurs incorrections : le nom de Jérémie remplace celui de

Zacharie ; le passage prophétique est défiguré et le trésor du

temple (jotsâr) est transformé en potier (jotsêr) ; enfin
Matthieu se trouve ici en contradiction patente avec Act. I, 18 sqq.

Les évangiles portant ainsi les traces de l'humaine imperfection,

nous ne saurions leur donner le nom de Parole de Dieu



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 177

ni leur attribuer une inspiration directe. Les auteurs pouvaient
s'en passer ; ils avaient vu et entendu (Act. IV, 20) ou bien,
comme Luc, ils avaient étudié consciencieusement les sources

(Luc I, 1-4). Prenons-les tels qu'ils sont et appliquons-leur les
mêmes méthodes que celles que nous employons dans l'étude
de l'histoire en général.

On dit : mais ces évangiles ont fait de tout temps une
merveilleuse impression sur les âmes. Sans doute. Mais d'où vient-
elle c'est qu'ils exposent si simplement le grand objet qui les

préoccupe ; ils ne demandent qu'à présenter Jésus à leurs
lecteurs. Il règne, du moins dans les synoptiques, une admirable
abnégation qui ne cherche qu'à glorifier son Seigneur et son
Maître et qui se dit: il faut qu'il croisse et que je diminue.
L'intérêt des récits de la Passion est tel que, pour parler avec

avec Lessing ', « on ne sauraity introduire la tète d'une épingle
sans rencontrer un passage qui n'ait pas occupé une foule des

plus grands artistes. » Et pourtant, chez les auteurs, pas un
mot de malédiction contre les ennemis, pas un cri de pitié, pas
une exclamation de douleur. N'y a-t-il pas là un gage de
fidélité?

Mais c'est surtout la figure qu'ils tracent qui nous inspire de
la confiance. Ce n'est pas ainsi qu'on invente, disait Jean-
Jacques. En effet, cette vie où règne une si parfaite harmonie,
si différente de ce que le monde avait vu. si peu judaïque malgré

son milieu juif, ces paroles merveilleuses que dix-huit
siècles ont méditées et qui sont si inséparables de la civilisation,
tout cela pourrait-il être un produit de l'imagination de la
primitive Eglise? Il s'agira alors d'expliquer cette Eglise. D'où
vient-elle? Elle était là avant la rédaction des évangiles. Nous
avons dans leNouveau Testamentdes documents plus anciens qui
attestent sa présence : ce sont les épitres de Paul. Mais celles-

1 Laocoon, XIV. Man kann kaum den Kopf einer Nadel in die
Leidensgeschichte setzen, ohne auf eine Stelle zu treffen, die nichteine Men"\j
der gtössten Artisten beschäftigt hätte. Die Evangelisten erzählen das
Factum mit aller möglichen trockenen Einfalt, und der Artist nutzt die
mannichfaltigen Theile desselben, ohne das.s sie ihrer Seite den gerino-
sten Funken von malerischem Genie dabei gezeigt haben.

THÉOL. ET PHIL. 1885. 12



178 F.-C.-J. VAN GOENS

ci possèdent déjà la christologie des évangiles. Paul parle de

la descendance davidique de Jésus (Rom. 1, 3), de son abaissement

inspiré par l'amour (2 Cor. VIII, 9), de sa mort pour nos
péchés, de son ensevelissement, de sa résurrection (1 Cor. XV,
3). Il parle de Cephas et des douze. Il connaît le baptême et la

cène. Ses idées eschatologiques ont une grande affinité avec
celles des synoptiques sur la parousie et la fin du monde. Quelques

traits de l'image qu'il trace du Christ rappellent Jean (1 Cor.

VIII, 6 ; Col. I ; Philip. II, 6 ssq.) ; sa morale ne manque pas de

rapports avec le sermon de la montagne (Rom. XIII, 8-10 ; XII,
14,17-21). Enfin, de concert avec tousles auteurs du Nouveau
Testament, Paul confesse Jésus comme le Seigneur, le Fils de

Dieu. Que Jacques soit judéo-chrétien, Pierre ami du milieu,
Paul ethnico-chrétien, Jean universaliste, n'importe, tous
reconnaissent la dignité centrale de la personne de Jésus-Christ.
Nous en concluons que les évangélistes, loin d'avoir imaginé
la figure du Christ, l'ont au contraire empruntée à la foi de la

chrétienté apostolique. D'ailleurs sans cette foi, sans cette
sympathie qui en est la condition, ils n'auraient pas pu nous tracer
cette image. L'esprit de Christ vivait en eux ; ils écrivaient h
7Tjz'jprAXl.

Cette inspiration consistait à réveiller, à ranimer, à fortifier
la vie intime, à diriger l'homme intérieur vers les choses

divines, en sorte que l'homme tout entier : intelligence, cœur,
volonté, entrât au service du Seigneur. C'est un état habituel,
non momentané ; non tombé du ciel sans préambule, mais

préparé. Il revêt quelquefois le caractère de l'imprévu dans

l'extase, dans la vision. Mais alors encore les conditions
morales ne manquent pas, au contraire, la prière est plus vive.

(Act. X, 9 sqq.) Nil est in visione quod non fuerit prius in corde ;
la vision n'a d'autres intuitions que celles auxquelles le cœur
était disposé. L'inspiration ne consiste donc pas clans une
communication de nouvelles vérités surnaturelles ; cela est si vrai

que quelquefois elle est incapable de rendre la réalité. Le
quatrième évangéliste le prouve bien : on ne lui refusera pas
l'inspiration et cependant il est incapable de fournir une histoire

proprement dite. Les synoptiques moins inspirés que lui, nous



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 179

ont transmis des matériaux historiques infiniment plus sûrs.
Leur inspiration à tous consiste en ce qu'ils ont tracé une
image de leur Maître qui permet à tous les siècles de se mettre
en rapport avec lui. Plus cette œuvre est défectueuse, plus ses
effets sont étonnants et confirment la belle parole de Paul :

Ò Sûvaj/t; sv àsSsveta T^.îtrai.

Il
Nous ne nous arrêterons pas longtemps au livre des Actes.

Il retrace la fondation et la propagation de la primitive église :

celle de Jérusalem dirigée par les douze ; l'œuvre de Pierre
qui commence le baptême des gentils ; Paul enfin entreprend
énergiquement la conversion du monde païen. Il y a des
portions du récit à la première personne (XVI, 10-17 ; XX, 5-15 ;

XXI, 1-18; XXVII, 1 -XXVIII, 16); elles sont dues à un témoin
oculaire, compagnon de Paul. La seconde partie du livre écrit
en grec coulant et correct, comparée à la première moitié dont
le style a une couleur hébraïque, donne la certitude que
l'ensemble se compose de différents documents amalgamés. On a

voulu y voir une certaine tendance à concilier les deux partis
de judéo-chrétiens et d'ethnico-chrétiens qui se trouvaient
dans une attitude hostile l'un à l'autre. Nous n'entrons pas
dans cette discussion et nous nous contentons de signaler
l'avantage trop rare que nous avons ici de pouvoir confronter les

récits des Actes avec les données des épîtres de Paul. L'essentiel

pour nous est de pouvoir constater encore ici ce que nous
avons remarqué plus haut sur l'évangile de Luc et sa remarquable

préface, c'est qu'il ne saurait être question de l'inspiration

traditionnelle. Mais notre auteur écrivit encore ici h
n-jzijpa-t, c'est-à-dire à une époque de grande fermentation ; il a

su garder un juste milieu entre le rigorisme légal d'un étroit
particularisme et une liberté antinomiste. Il s'est choisi parmi
les nombreux personnages de l'Eglise primitive les héros les

plus éminents : Pierre, Etienne, Paul ; il a signalé les vrais

progrès du royaume de Dieu et ne s'est pas éloigné de l'unique
fondement qui avait été posé, savoir Jésus-Christ. Pour apprécier

la haute valeur d'une pareille histoire, on n'a qu'à se rap-



180 F.-C.-J. VAN GOENS

peler la dégénération de la littérature apocryphe, par exemple
les Clémentines. C'est alors qu'on estimera le caractère mesuré
et sain des Actes ; le contenu du livre lui rendra témoignage et
sera la mesure de son inspiration.

III
Nous passons maintenant aux épîtres et d'abord à celles de

Paul.

L'épître aux Romains nous offre le développement de l'idée
de la justification par la foi à l'aide de la dialectique et de

l'Ancien Testament. Si grandiose et riche qu'elle soit, cette
épître ne nous présente qu'une seconde assise de la révélation ;

c'est une construction qui repose sur un fondement déjà posé;
ce n'est que l'œuvre de l'apôtre, le processus de sa pensée. Dès
lors l'examen est dans son droit. Et quelle en sera la règle,
le principe? Ce sera l'évangile de Jésus-Christ que l'auteur
professe. Il faudra donc d'abord fixer cet évangile pour se
demander ensuite jusqu'à quel point Paul l'a fidèlement reproduit.

Cela est d'autant plus indispensable que Jacques (II, 24)
tire une tout autre conclusion que Paul (Rom. III, 28) du même

passage de l'Ancien Testament. (Gen. XV, 6.) Il s'agira de constater

lequel des deux a raison et si peut-être chacun d'eux ne

représente pas une face de la vérité qui trouve son unité
supérieure en Jésus-Christ. Nous concluons donc qu'ici on ne peut
parler qu'improprement de révélation. Cette conclusion
s'applique naturellement encore davantage aux épîtres du même

apôtre, où son individualité joue un plus grand rôle. C'est ce

qui nous frappe dans la première épître aux Corinthiens ; les
divisions religieuses avaient provoqué l'intervention de

l'apôtre et il entre dans toutes sortes de détails. On ne saurait
qualifier ces discussions si personnelles, si pauliniennes de

révélations du Christ ou de paroles de Dieu au sens restreint ;

qu'on se rappelle sa joie (1,4) et sa tristesse (1,11), ses défauts
de mémoire (I, 16) et ses aveux d'indignité (XV, 9). Ailleurs il
distingue nettement entre le Seigneur et lui (VII, 12,25) et
déconseille le mariage par des considérations empruntées à la

proximité de la ßarousie et de la fragilité du monde (VII, 29,31)



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 181

et ajoute : Sozi Si zàyù -vrjy.a Sso-j ïyzi-1. Il donne son conseil
précisément parce qu'il possède l'esprit de Dieu ; la possession
de cet esprit ne rend pas son opinion personnelle superflue et

ne le dispense pas de la réflexion ni de la responsabilité que
nous avons à assumer pour tout ce qui part de nous. Cette

possession marque que la pensée de l'apôtre, ses impressions,
sa volonté sont pénétrées de l'esprit de Dieu ; que celui-ci lui
confère un tact ou un instinct justes. Ce n'est pas à dire qu'il
en soit rendu infaillible : il s'est trompé au contraire sur la fin
du monde et en conséquence ses vues sur la préférence à donner

au célibat (VII, 25, 26) manquent de justesse. Il sera permis

aussi de ne pas trouver tout à fait incontestable la discussion

que Paul engage sur la tête couverte et la tête découverte
de l'homme ou de la femme qui prie et qui prophétise. (1 Cor.

XI, 3-16.) Notons enfin que le dialecticien reparait encore vers
la fin de l'épître. (Chap. XII, XIV, XV.) Cette puissante
individualité cependant n'égare pas l'apôtre. En nous dévoilant des

profondeurs cachées, en nous ouvrant de nouveaux horizons,
il nous révèle le h Rvtûpan VAzh. L'évangile de Jésus-Christ est

et reste son objet invariable ; la fidélité à l'Evangile est le
premier devoir de celui qui parle en esprit, car il n'est qu'un
ministre de Christ et qu'un dispensateur des mystères de Dieu.
(1 Cor. IV, 1.) Il est inutile d'insister en développant la seconde

épître aux Corinthiens, lutte violente engagée avec ceux qui
refusent à Paul la dignité apostolique ou l'épître aux Galates,

autre combat livré aux chrétiens judaïsants qui veulent ramener

les fidèles sous le joug de la loi. Toutes les lettres que
nous possédons de Paul sont des productions du moment;
elles sont dues à des causes personnelles ou locales ; loin d'être
une révélation absolue, elles ne nous révèlent l'absolu latent

qu'après avoir été dépouillées de leur enveloppe temporaire
et individuelle et saisies par l'Esprit.

En est-il autrement des épîtres catholiques? Nous y trouvons
non des révélations, mais l'esprit de la révélation ; non
directement une parole de Dieu, mais des pages nourries de la
révélation divine et fondées sur elle. Ce qui en fait des écrits
canoniques, ce n'est pas leur autorité originale, mais leurs rap-



182 F.-C.-J. VAN GOENS

ports avec Jésus-Christ. Il faut donc les apprécier par leur

contenu, et c'est ce que l'Eglise a fait. L'épître de Jude, la
seconde de Pierre, la seconde et la troisième de Jean ne sauraient
être mises sur la même ligne que les autres épîtres, et celle aux
Hébreux sent trop la scolastique et manque trop de simplicité
et d'originalité pour compter parmi les productions les plus
importantes de la littérature du Nouveau Testament. Pas plus

que les autres épîtres catholiques, elle ne présente quelque
chose de nouveau ; le parallèle même de l'Ancien et du Nouveau

Testament n'est qu'une amplification des idées de Paul.

IV

Nous voilà parvenu à l'Apocalypse. Ce livre prétend être non
seulement un témoignage rendu à la révélation donnée en

Jésus-Christ, mais une révélation de l'avenir. « Mets par écrit
les choses que tu viens de voir, soit celles qui sont actuellement,

soit celles qui doivent arriver ensuite. » (Apoc. I, 19.)
La forme est celle de visions. Reste à savoir ce qu'il faut

ici entendre par elles. L'auteur se dit h -vrJuaTt, en ravissement,

en extase, au moment où il les reçut, mais au moment
où il écrit, elles appartiennent au passé (comp, le lyevôpr,* I, 10

et le yptyo-j à tSs;, 19) et les facultés de son esprit reprennent
leurs droits habituels. 11 faut la mémoire, la réflexion, la
rédaction L Quant à la rédaction, elle est d'un bout à l'autre
inspirée par les prophètes de l'Ancien Testament, surtout par
Ezéchiel et Daniel, et l'art y joue un grand rôle. Quant à la

pensée fondamentale, elle n'est pas neuve. Jésus avait
annoncé les grandes luttes et le triomphe final du royaume de

Dieu. Le Maître avait appelé ses disciples à partager sa croix.
L'Apocalypse remplit l'intervalle qui sépare le commencement

1 On y remarque des incorrections grammaticales très graves, des
barbarismes et des solécismes. Ne pouvant les attribuer au Saint-Esprit, on
les nia. Ainsi Quenstedt, Théol. did. polem. I, pag. 82, dit : aliud est

èëpatÇeiv, aliud fixpSxpiÇzi-j et troXonuCetv. Illud de N. T. affirmamus, hoc

negamus. Ad régulas grammaticotum esempla bonorum auctorum et
cum primis 6zoirtz\io-xav non sunt exigenda, sed potius ex exemplis sacris
et profanis ampliandas et perficiendas régulas esse statuimus. V. G.



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 183

du salut de sa consommation. Ici il n'y a de nouveau que la

première parousie du Christ et le millénium, suivi de la
dernière irruption des puissances hostiles et de l'enchaînement
final de Satan. Si le millénium signifie que les siècles de combats

seront suivis de la victoire et que la farine finira par être

pénétrée du levain, nous n'avons aucune objection, mais nous
ajoutons qu'inspirée par Jésus Christ cette pensée nous parait
fort naturelle. Mais quant à la première résurrection (Apoc.
XX, 5) nous remarquons que l'Evangile ne parle que d'une
seule. (Jean V, 28, 29.) Aussi l'Eglise, en n'admettant pas
officiellement une double résurrection, a-t-elle bien senti qu'elle
s'engageait ici dans une matière scabreuse. Ainsi la valeur du

livre ne réside pas dans l'enrichissement matériel que notre
connaissance religieuse y puise, mais dans l'impression grave,
solennelle, saisissante que le cœur chrétien en reçoit ; l'inspiration

encore ici est morale et religieuse.
Toutefois on insiste et on dit que les apôtres étant hommes

du Saint-Esprit, cet Esprit leur a révélé une foule de choses

inconnues, comme aux anciens prophètes. Nous ferons remarquer

1° que tous les croyants reçurent le Saint-Esprit le jour de

Pentecôte (Act. II, 13), puis les samaritains (VIII, 17), Corneille
et sa famille (X, 44-46), et les nombreux passages des épitres.
(Rom. VIII, 9, 14 ; 1 Cor. XIV, 1 sqq. ; 2 Cor. V, 5 ; 1 Jean II,
27.) 2° Le don de prophétie ne s'attachait pas exclusivement au

ministère apostolique ; on pouvait être apôtre sans être
prophète, et prophète sans être apôtre. Ajoutons que le Tspofr,xAu-j

du Nouveau Testament différait à plusieurs égards de celui de

l'Ancien Testament. Qu'on se représente sous l'Ancien Testament

une exhortation adressée à tous les fidèles, comme celle-
ci : aspirez aux dons spirituels, et surtout au don de prophétie.
(1 Cor. XIV, 1.) Sous l'ancienne alliance Dieu choisit ses

instruments ; sous la nouvelle une large porte s'ouvre à la

prophétie. Là on est saisi de l'Esprit, ici on le recherchera. Là

on trouve des esprits qui résistent à l'impulsion supérieure,
ici chacun doit soupirer après elle. Là c'est une vocation à

laquelle tout le reste est sacrifié, ici c'est un don qui se combine
avec toutes les vocations légitimes. Celui qui prophétise édifie,



18'l F -C.-J. VAN GOENS

exhorte, console. (1 Cor. XIV, 3.) Qu'il entre dans l'assemblée

quelque homme qui ne croit pas ou quelque homme du peuple,
il est confondu par tous ceux qui prophétisent, jugé par eux ;

les choses cachées au fond de son cœur sont mises au jour;
et, frappé de ce qu'il entend, il tombe la face contre la terre,
adore Dieu et reconnaît que Dieu est véritablement au milieu
de nous. (1 Cor. XIV, 24,25.) On le voit; le prophète ici n'avait

pas un mandat divin, comme les anciens prophètes ; il ne
faisait qu'obéir au besoin intime d'annoncer les choses magnifiques

que Dieu avait accomplies à son égard. Dans ce sens
Paul et tous les autres apôtres étaient ou pouvaient être
prophètes. Il résulte de l'universalité du charisme prophétique,
sous la nouvelle alliance, qu'on ne saurait le revendiquer en

faveur de l'inspiration traditionnelle du Nouveau Testament.
Aussi Paul reconnaît-il à tout prophète ou homme spirituel
l'aptitude déjuger de ce qu'il écrit. (1 Cor. XIV, 37.)

Mais, dira-t-on, les apôtres n'avaient-ils pas au moins de

temps en temps des communications divines spéciales, des

à.Txov.'A\>$zii, qui n'étaient pas le partage du reste des mortels.
Il me semble que l'évangile de Jean répand du jour sur la

nature de ces révélations. Le Saint-Esprit, dit le Seigneur à ses

apôtres, vous guidera (oSzy^si) en toute la vérité (XVI, 13) ;

c'est une introduction successive, régulière dans la connaissance

religieuse. Cet esprit « ne parlera pas de son chef, mais
il dira tout ce qu'il aura entendu et il vous annoncera ce qui
doit arriver. » (Ibid.) Il est donc lié à la parole du Christ ; c'est
en Lui qu'il puise ses communications, « II me glorifiera, parce
qu'il prendra ce qui est à moi et vous l'annoncerai (v. 14). On

dirait un bouton qui développe successivement les fleurs et les

fruits, sous l'action de la lumière et de la chaleur. C'est dire que
le Saint-Esprit révèle aux croyants beaucoup de choses cachées,
mais rien de spécifiquement nouveau. Le Saint-Esprit se

rattache à ce que les disciples savent de Jésus, il leur enseigne
toutes choses et les fait ressouvenir de tout ce qu'il leur a dit
(3i3iï5t /m ùr.op-Aizi, Jean XIV, 26). Ces promesses s'éclaircissent
après la Pentecôte. Pierre a baptisé Corneille. Mais comment
a-t-il pu s'y résoudre? Il a une vision, mais ce n'est là qu'une



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 185

image qu'il ne comprend pas. Il hésite en lui-même (èv èmxû

Sf/î7ro(5tt, Act. X, 17) sur le sens de la vision qu'il avait eue ; il se

livre à de profondes réflexions (o~iz-iï-jpovp.z-jo;, v. 19) et la
présence des messagers de Corneille ne tarde pas à jeter le jour
définitif sur la vision. — Quant à Paul, la révélation du chemin
de Damas peut nous éclairer sur toutes celles qu'il a eues. Il
nous la décrit en disant : il a plu à Dieu àat*xoù\vtyai tòv ä aùroO h
zum. (Gal. 1,16.) C'est-à-dire que Paul parvint à s'assurer que
Jésus était le Fils de Dieu et le Christ pour le monde entier.
C'était déjà un fait manifesté au monde par la vie et l'œuvre de

Jésus. Il s'agissait de faire adopter ce fait par Paul et de lui
faire sentir sa vocation apostolique. C'est ce qui arriva par la

révélation intérieure (f; ìpoL). Il ne reçut pas une communication
de doctrines, mais une impression ineffaçable. Cette impression
explique, par exemple, sa grande thèse de la justification par
la foi : malgré sa prétendue justice, il n'avait à offrir à Dieu

qu'un déficit moral et cependant Dieu l'avait comblé de sa

grâce, Jésus-Christ lui était apparu (1 Cor. XV, 10.) Dès que
la révélation a imprimé la droite direction au cœur et à la
volonté, l'esprit trouve sa voie et la vraie connaissance en jaillit.
Ailleurs la vision sert à inspirer le courage (Act. XVIII, 9),
à pousser à l'œuvre (XVI, 9), à se tourner vers les gentils.
(XVIII, 11 ; XXII, 17-21 ; Gai. II, 2.) C'est le renouvellement
ou le prolongement de la révélation première.

Mais supposé que cette idée d'une révélation subjective échue
à Paul et fixée une fois pour toutes à l'entrée de son apostolat
fût en contradiction avec Paul lui-même (cf. 2 Cor. XII, 2);
supposé qu'il faille admettre chez lui une intervention réitérée
et surnaturelle du monde supérieur, qu'est-ce que cela prouve
pour ses lettres? Il en résulte que la Providence a revêtu un
de ses organes les plus éminents de la force d'en haut dans les

moments décisifs, mais il n'en résulte pas qu'elle lui ait dicté
les mots et les phrases ou qu'elle ait conçu son système. Ces

expériences spirituelles ne lui ont ni suggéré de nouvelles idées

ni épargné la peine de mettre sa pensée par écrit.
On insiste encore et on demande ce que signifient donc ces

mystères dont Paul parle si fréquemment Le wjo-x-hpto-j ne mar-



18G F.-C.-J. VAN GOENS

que pas des vérités qui dépassent les bornes de la raison
humaine, mais celles que l'homme ne saurait reconnaître avant
qu'elles lui soient révélées. Les mystères sont les choses de

l'Esprit de Dieu, que l'homme qui ne vit que de la vie animale
(ó^-jyixb; xApano;) n'accueille pas, ne comprend pas et traite de

folie ; au contraire l'homme spirituel (ò --jz-'jpc.xiv.i;), qui a reçu
l'esprit qui vient de Dieu, connaît (zBuu.iv) les grâces que Dieu

nous a faites. (1 Cor. II, 12, 14,15.) Il n'y a que les semblables

qui se comprennent. C'est ainsi que s'expliquent les locutions
du mystère de la foi, du mystère de la piété (1 Tim. Ill, 9,16) :

la vérité que possèdent la foi et la piété, mais qui est cachée à

ceux qui manquent de foi et de piété. C'est ce qui est confirmé

par l'importante définition que i'apôtre donne de l'Evangile :

mystère caché de toute éternité et avant tous les âges, mais

manifesté maintenant aux saints, à qui Dieu a voulu faire
connaître combien les gentils sont devenus riches de cette gloire
que ce mystère [de rédemption ] confère, richesse qui consiste
en ce que Christ est parmi eux, Christ en qui ils possèdent
l'espérance de la gloire [céleste|. (Col. 1,26, 27; cp. Rom. XVI, 25.)
Paul est ici d'accord avec Jésus qui déclare qu'il est donné à

ses disciples de connaître (yv&»«t) les mystères du royaume des

cieux, mais pour ceux qui sont en dehors, cela n'est pas donné

(Math. XIII, 11 ; Marc IV, 11) ; qui loue Dieu de ce qu'il a

caché ces mystères du royaume des cieux aux sages et aux
intelligents (aux scribes et aux pharisiens qui passaient pour tels
dans l'opinion publique) et de ce qu'il les a révélés aux
enfants (les disciples peu versés dans la science juive Math. XI,
25), et qui affirme que ce n'est pas la chair et le sang (l'homme
naturel) qui auraient pu inspirer à son disciple la foi qu'il
professe. (Math. XVI, 17.)

Si Paul donne le nom de mystère au royaume de Dieu, à

l'Evangile par excellence, nous ne sommes pas étonnés de le

voir appliquer ce terme à tel ou tel point particulier : la partie
a le caractère de l'ensemble. Ainsi il appelle mystère le rejet
temporaire d'Israël jusqu'à l'entrée de la plénitude des gentils.
(Rom. XI, 25.) Il prouve cette thèse par des passages prophétiques

(26, 27), parties intégrantes du mystère de Dieu, et par



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 187

la considération de la fidélité de Dieu dont il tire les

conséquences. (29-31.) La grande lumière centrale de la foi qu'il
possède lui permet d'éclairer les recoins de l'économie du
salut. Il en est de même du mystère de la parousie et de ses

détails. Voici, dit-il, un mystère que je vous communique :

nous ne mourrons pas tous, mais nous serons tous changés en

un instant, en un clin d'œil, au son de la dernière trompette.
(1 Cor. XV, 51, 52.) Tout cela était donné par la résurrection
du Christ d'une part et par l'attente de la parousie de l'autre.
S'il déclare parler de cet avenir sv Uyo> xvpiou (1 Thés. IV, 15), il
faut songer ici, comme chap. II, 13, à la prédication orale. Or,

comme Paul place sur la même ligne ses instructions orales et

ses instructions écrites (2 Thés. II, 15), il faudra entendre le

y.àyoi K-jpio-j dans un sens large. S'il n'a pas été un instrument
passif de Dieu dans la prédication à Thessalonique, il ne l'a pas

été davantage dans la lettre qu'il lui adresse, et son léyo; Kuoio-j

marque le Seigneur comme auteur, de la même manière qu'un
penseur qui développe le même système dit que c'est la
doctrine du maître qui revit dans le disciple. Au reste, il faut
convenir qu'on peut entendre ici « la parole du Seigneur » dans le

sens d'une révélation spéciale. Cela n'est pas au moins le cas du

passage où Paul affirme avoir appris du Seigneur (èyi> -v.pzhtòo-j

à-ò too x-jpio-j, 1 Cor. XI, 23) le récit de l'institution de la cène. Il
s'agit d'une tradition authentique. A quoi aurait servi ici une
communication directe? D'ailleurs, puisque nous avons les
récits de Paul et de Luc d'un côté, ceux de Matthieu et de Marc
de l'autre, de quel côté sera l'authenticité? Et si l'on se

prononce en faveur des premiers, comment accordera-t-on les

incorrections des derniers avec l'inspiration littérale?
Voici notre conclusion. La révélation chez Paul a deux faces :

elle est objective, et c'est le fait de l'apparition de J.-C. ; elle
est subjective lorsque ce fait est accepté par la foi ; c'est alors

que l'Evangile illumine l'homme de ses splendeurs (2 Cor. IV,
5) et que l'homme a les yeux du cœur illuminés. (Eph. 1,17.)
C'est le domaine delà vie morale et religieuse. En conséquence,
les portions doctrinales des épitres de Paul sont ou le développement

du germe déposé dans l'âme par la révélation sous sa



188 F.-C.-J. VAN GOENS

double face, ou la systématisation de faits révélés, par exemple

: la loi et l'évangile. Les portions morales sont l'application
des principes chrétiens aux divers domaines de la vie. Ce qui
distingue Paul, c'est d'une part le puissant génie qui lui a permis

de plonger des regards si pénétrants dans l'économie du

salut; et de l'autre, sa subordination absolue aux intérêts du

royaume de Dieu. Le premier don est dirigé par le second ; les

conditions morales sont déterminantes. Il n'en résulte pas pourtant

une science absolue des choses divines. L'apôtre lui-même
déclare : nous ne connaissons que partiellement. (1 Cor. XIII,
9.) Et il a bien montré qu'il pouvait se tromper en estimant
devoir assister encore vivant à la parousie (1 Thés. V, 17);
perspective, au reste, qu'il a modifiée plus tard. (I Cor. V, 8;
Philip. I, 23.)

Si les autres apôtres diffèrent de Paul en ce qu'ils n'ont pas
eu de chemin de Damas, mais s'ils ont été, en revanche, les

témoins de la vie de leur Maître (I Pier. V, 1 ; 1 Jean I, 1 sqq.),
ils considèrent, comme lui, la révélation accordée par l'apparition

de J.-C. comme le centre de leur prédication. Semblables

à Paul, ils n'ont pas de révélations essentiellement
nouvelles à communiquer. « C'est de Celui qui est saint (J.-C), dit
Jean aux fidèles, que vous avez reçu l'onction et que vous
savez toules choses. Je vous ai écrit, non que vous ne connussiez

pas la vérité, mais parce que vous la connaissez. » (1 Jean

II, 21.)

Conclusion.

La Bible est la parole de Dieu donnée à l'Eglise : voilà
l'axiome du vieux protestantisme. Or il est inadmissible. Les

livres bibliques ne sont pas écrits pour servir d'oracles à

l'Eglise. L'Ancien Testament ne savait rien de l'Eglise et les

écrits du Nouveau s'adressent à des groupes de chrétiens plus
ou moins restreints. Chaque livre se forma sans avoir égard à

une littérature dont il ferait un jour partie. C'est ce que prouvent

les parallèles, les redites, les doubles qui abondent dans
les deux recueils. Il s'est perdu des livres qui, cités dans les

canoniques et mis sur la même ligne qu'eux, auraient pu trou-



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 189

ver une place convenable dans le canon L Le recueil des livres
de l'Ancien Testament s'est fait à une époque dépourvue de

l'esprit de révélation. On fit un choix et n'admit comme canonique

que ce qui semblait bon et authentique. Il en est de

même do la formation du Nouveau Testament : il fallut trois
siècles de tâtonnements pour fixer le canon. Or faudra-t-il
acquiescer simplement à la décision de la synagogue juive et à

celle de l'Eglise des premiers siècles, si dépourvus de critique?
Ne pouvons-nous pas dire aussi : Sox&s SI xà-/w misûfwt Seoû êyjcj

Ne pouvons-nous pas aussi nous permettre un jugement?
Nous tenons surtout à faire observer que l'identification de

l'Ecriture et de la parole de Dieu est contraire à l'Ecriture
même. Prenez le psaume CXIX, où il est question constamment

de la parole de Dieu (m'Hl ^3"!) ; l'expression est

vague ; elle est synonyme de loi. de témoignages, de voies, de

commandements, de statuts, d'ordonnances, mais certainement
elle n'est pas synonyme d'Ecriture. Chez les prophètes encore
moins. Ici la parole est avant tout une propriété vivante, c'est
un ordre à suivre, une charge à remplir. Quand les prophètes
se taisent, il est dit que la parole de Dieu est rare. (1 Sam. III,
1.) La parole de Dieu n'est pas enfermée dans la lettre écrite ;

elle vit sur les lèvres de celui qui l'annonce. Dans le Nouveau

Testament, la parole de Dieu ne marque pas tel ou tel fait
historique, mais la vérité révélée dans ce fait et rapprochée de la
conscience humaine. Ainsi personne ne prendra « la parole de

Dieu dans la parabole du semeur (Math. XIII, 19-23) pour
synonyme d'Ecriture. C'est la vérité religieuse que Jésus

prêchait. Heureux ceux qui l'écoutent, disait-il, et qui la gardent.
(Luc XI, 28.) La parole de Dieu, pour Paul, c'est la prédication
de Christ. (2 Cor. II, 10.) C'est ne pas falsifier la parole de Dieu

que de manifester la vérité. (2 Cor. IV, 2.) Bref, la parole de

' Les anciens dogmaticiens le niaient : « Providentia non permisit ut
périrent libri i Ili. quos ipsa in usurn canonicum perpetuum totius ecclesia;

s.mei destinavit. » Quenstedt, Theol. did. pol. I, 189. On trouvait
des échappatoires en présence de faits comme ceux qui se constatent
1 Cor. V, 9; Col. IV, 16. V. G.



190 F.-C.-J. VAN GOENS

Dieu marque non la forme écrite ou parlée, mais la force
spirituelle qui agit sur l'esprit L

La Bible n'est donc pas la révélation ou la parole de Dieu ;
elle en est le résultat littéraire. Dans quelques cas nous
constatons ce qu'on a appelé un impulsus ad scribendum, comme
chez quelques prophètes et chez l'apocalypticien ; mais, du
reste, y aurait-il autre chose qu'un besoin purement humain
de transmettre ce qu'on savait ou éprouvait, comme le prouve
le ÊSoÇs zàuot de Luc I, 3? De là, par exemple, les divergences
qui existent dans les discours eschatologiques de Jésus que les
synoptiques nous ont rapportés.

Tirons de la distinction que nous venons de faire quelques
conséquences importantes :

1° Une parole biblique isolée ne saurait plus avoir une autorité

absolue. A priori, le yêypunxca ne suffit point. Il faudra
demander où cela est écrit, quel est le contexte, dans quel rapport

le passage se trouve avec l'ensemble de la révélation ;
bref, nous mettons l'esprit au-dessus de la lettre. Sans cela il
faudra ériger en loi absolue l'instruction de Jacques sur le
devoir envers les malades (V, 14) ou les directions de Paul sur
la tenue des femmes à l'Eglise. (I Cor. XL)

2° La Bible ne sera plus l'oracle dans tous les cas possibles
ni dans tous les domaines. Ainsi le récit de la création dans la
Genèse repose sur le degré de développement de la science à

l'époque où ce récit fut rédigé ; son point de vue est géocen-
trique ; son astronomie est enfantine ; le ciel estime voûte fixe

1 Remarquez combien les prophètes distinguent la parole de Dieu qu'ils
communiquent d'avec les détails historiques qui la précèdent. (Ezéch. 1,

1-3 Jérémie distingue nettement son volume, qu'il appelle « les paroles
de Jérémie, » d'avec « la parole de l'Eternel qui lui fut adressée. » (I, 1-4.)
De même Luc III, 2, l'ordre prophétique confié à Jean-Baptiste est appelé
« la parole de Dieu ; » mais les détails ^chronologiques (v. 1) ne sont pas
la parole de Dieu ; c'est le récit de Luc qui emprunte ses données non a

une révélation divine, mais a ses documents historiques. (1,1-4.) De même

pour les apôtres et notamment pour Paul, la parole de Dieu, la révélation

ne consistait pas a savoir que Jésus avait vécu et souftert, — c'était
de l'histoire, — mais à sentir qu'il était le Fils du Dieu vivant. (Gai. I,
16.) V. G.



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 191

et l'empire des morts est un souterrain dans les profondeurs
delà terre. De même on n'approuvera pas Jaël, quoique la
Bible l'approuve (Jug. IV, 21 ; V, 24; cp. Ps. CXXXVII, 9), ni
le psalmiste qui estime que les morts ne louent point l'Eternel
(Ps. CXV, 17).

Mais, dit l'orthodoxie, nous admettons que la révélation de
l'Ancien Testament n'a été que préliminaire, préparatoire et ne
constitue que le parvis du sanctuaire. Eh bien! dans ce cas
elle renie son principe et reconnaît que l'Ancien Testament
n'était pas un livre donné au monde pour lui apprendre la
volonté de Dieu, ni un système de doctrines morales et religieuses,
mais le document de la religion israélite. Le Nouveau Testament,

à son tour, ne peut prétendre à une autre dignité. Lui
aussi est un document; mais l'objet dont il témoigne est tout
autre chose que le document qui lui rend témoignage. L'un
est le centre, l'autre la périphérie. Or ce centre, quel est-il
C'est Christ, disait Luther. Il était sur le bon chemin, mais on
ne le suivit pas L On identifia la Bible et la révélation et il fallut

à tout prix mettre tout en parfaite harmonie, Jacques et Paul,
les synoptiques et Jean ; il fallait bannir la critique des textes.
Qu'on fasse la distinction indiquée et l'on pourra franchement
reconnaître les imperfections de la Bible. On pourra dire qu'il
y a une foi possible sans Bible, c'est-à-dire sans papier et sans

encre, puisque abstraitement parlant, la prédication du Christ
peut se faire oralement, comme cela s'est vu au premier siècle
de l'Eglise. Aussi Christ n'a-t-il ni écrit une Bible ni enjoint à

ses disciples d'en composer une, mais de prêcher l'Evangile.
C'est ce qui explique le fait que le Nouveau Testament ne trahit

pas la moindre idée de devoir servir un jour de sainte

1 Un connaît le criterium adopté par Luther: « les livres bibliques
respirent-ils le Christ? (ob sie Christum treiben). Ce qui n'a pas Christ pour
objet n'est pas apostolique, quand même Pierre et Paul l'auraient
enseigné. En revanche, prêcher Christ est apostolique lors même que cela
se ferait par Judas, Anne, Pilato, Hérode.» W. W. XIV, 149. Walch.
M. Wal/, appelle cela le bon chemin. Je n'en crois rien. Luther confondait
Christ avec le dogme de la justification par la foi. De lit sa critique
arbitraire et qui lui fit prononcer tant de jugements téméraires. V. G.



102 F.-C.-J. VAN GOENS

Ecriture à la chrétienté. Si la seconde épître de Pierre (III, 15

sq.) parle des épitres de Paul de manière à leur attribuer une

espèce de canonicité, c'est précisément ce trait qui rend
l'authenticité de cette épître si suspecte, pour ne pas parler
d'autres soupçons fondés (2 Pier. Ill, 4). Disons plutôt que
cette épître prouve que lorsque la viva vox des premiers
témoins se fût éteinte, les écrits des apôtres en vinrent compenser

la perte. Leur autorité s'accrut rapidement. Si l'âge
apostolique mettait déjà sur la même ligne les apôtres et les

prophètes (1 Pier. I, 12), il ne faut pas s'étonner qu'on ait

transporté plus tard cette autorité aux écrits des apôtres et à

ceux de leurs disciples.
Paul parle de ses Tra^aSd^t;. (1 Cor. XI, 2 ; 2 Thés. II, 15 ;

III, 8). Faut-il entendre par ce terme, avec l'Eglise romaine,
des choses que le Nouveau Testament ne nous apprend pas?
Ou bien l'Ecriture est-elle, quant au contenu, identique à la

tradition, avec cette seule différence qu'elle est fixée sur le

papier? Le christianisme, selon nous, n'est pas un ensemble
de dogmes, de préceptes, de rites, mais un ensemble de fails

(Jésus-Christ, sa parole, sa vie, sa mort, sa résurrection)
tellement puissants que chacun doit prendre à leur égard une position

de foi ou d'incrédulité, d'amour ou d'hostilité. D'où il
résulte que la tradition ne peut y ajouter rien d'essentiel. C'est

dire qu'elle ne saurait être comparée à l'Ecriture et qu'elle
pourrait tout au plus offrir des choses d'une valeur secondaire,
telles que des directions relatives à la vie conjugale, comme
nous en trouvons 1 Cor. VIL Quant aux traditions dont Paul

parle, elles ne diffèrent pas de la prédication de l'évangile ;

celle-ci est une Tra^àSoTt;, soit de vive voix, soit par écrit. (2 Thés.

II, 15.) Or en confrontant d'une part la parole transmise et

reçue (1 Thés. II, 13; IV, 1) et de l'autre le principe général
adopté par l'apôtre (1 Cor. II, 1, 2), nous parvenons à la
conclusion que les nupuîHmç dont il parle se résument dans la

prédication du Christ et l'exposition des devoirs qui en
résultent.

L'Ecriture porte le cachet de sa vérité, non en ce sens que
les effets que la parole écrite produit sur le lecteur s'appliquent



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITUBE 193

à la leltre de cette parole, ainsi que l'ancienne orthodoxie
Fentendait en avançant le témoignage du Saint-Esprit, mais en

ce sens que Christ, le royaume de Dieu, le monde moral et

religieux de la Bible sont vrais. Le volume sacré n'est que le
serviteur appelé à nous introduire dans ce monde. Il faut se

garder delà confusion du contenant et du contenu. Après avoir
reçu l'impression que la religion du Christ est vraie, nous
nous sentons pénétrés de confiance pour la source à laquelle
nous sommes redevables de cette impression.

C'est ce qui décide de l'autorité de l'Ecriture. Elle dépend
entièrement de la conviction religieuse du lecteur. L'authenticité

de l'Ecriture sera l'effet de la foi en Christ, non pas cependant

de manière à dispenser de l'examen. La circonspection à

l'égard du document n'est pas incompatible avec une foi sincère
en Christ. Les épîlres devront être rapprochées des évangiles
et les évangiles les uns des autres. Le rapport dans lequel on
se trouve avec Christ réagira sur le résultat de ces recherches.
Nous n'admettons pas une absolue objectivité de jugement.
Celui qui, par exemple, estime que le Christ ne surpasse en
rien la nature humaine apportera moins de sympathie au
quatrième évangile que celui qui prend ausérieux le « Fils unique. »

Mais il faut ici se fier à l'esprit de vérité qui guidera l'Eglise et
la science dans toute la vérité.

On dispute au protestantisme le droit d'attribuer la perspi-
cuitas à l'Ecriture. Je la maintiens, en rappelant que la révélation

divine ne consiste pas dans un système doctrinal, mais
dans une série de grands faits en face desquels chaque individu
a à prendre sa position. Il en est de même de la sufficientia de

l'Ecriture ; ce n'est pas qu'elle nous fournisse des lumières sur
tous les domaines de la vie; mais en nous fournissant tout ce

qui est nécessaire pour connaître le fondateur du christianisme
et sa fondation, elle nous permet de faire de Christ en nous la
puissance centrale qui, par sa discipline morale, est appelée à

agir, à l'instar du levain, sur nos sentiments et nos lumières.
Animés de cet esprit, nous pouvons suivre la circulation de

la sève jusque dans les veines les plus délicates de l'organisme
scripturaire et constater la vie commune qui les pénètre. Elle

THÉOL. ET PHIL. 1885. 13



194 F.-C.-J. VAN GOENS

se manifeste par sa terminologie propre. On se rappelle ce
monde de notions où un Platon et un Aristote ne se reconnaîr
traient pas : 7no-xzi>zt-j, yàptÇ, àùàfllM, zkniç, àyanr,, pzxx-mia, {j-xopovc,

uyeaiç ipxpxtùv, à-jcnzoïaBai, DsvQzpix, rntvov 6îo0, loyoç 8zo\i, ypv.fh,

Ttpof/jxzjzfj, vôpoç, ßxo-uzix Sîoj, rrapo-jaix, Çwri. Ici nous respirons cette
atmosphère de la révélation d'où l'Ecriture est sortie. L'absence
d'art et de talent de rédaction, les imperfections humaines
innombrables empêchent si peu l'Ecriture d'être pour le
christianisme la source de la connaissance et le livre d'édification,
qu'on peut lui appliquer ce que Paul affirma de lui-même :

lorsque je suis faible, c'est alors que je suis fort

F.-Ç.-J. van Goens.
Mars 1885.


	Le dogme traditionnel de l'écriture

