Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1885)

Artikel: Le piétisme dans I'église luthérienne des XVlle et XVllle siecles :
d'apres Albrecht Ritschl. Partie 1

Autor: V.R. / Ritschl, Albrecht

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379356

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379356
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE PIETISME

DANS I’EGLISE LUTHERIENNE DES XVII® ET XVIII® SIECLES
D'APRES

ALBRECHT RITSCHL!

Le piétisme est né au sein de I’Eglise luthérienne dans des
conditions tort différentes de celles ol on l'a vu se produire
dans I’Eglise réformée. Cela devait étre, étant donnée la diffé-
rence qui existe entre ces deux églises quant a leur origine,
leur organisation, leur dogmatique officielle, et en particulier,
leur maniére de comprendre le role de la loi dans la vie chré-
tienne.

Le piétisme réformé a pris naissance au sein du calvinisme
néerlandais. Sous quels auspices et dans quelles circonstances ?
Nous l'avons dit en rendant compte, il y a quatre ans, du pre-
mier volume de la magistrale Histoire du piétisme de M. le
professeur Ritschl 2. Mais il ne sera pas inutile de le rappeler
en quelques mots.

Le terrain avait été préparé par ces conventicules, officielle-
ment établis dans I'Eglise des Pays-Bas, dont les membres
s’appliquaient & ce que le trés orthodoxe Gisbert Voetius, « le
pape d’'Utrecht » ( 1676), appelait la recherche précise de la

! Geschichte des Pietismus, von Albrecht Ritschl. Zweiter Band : Der
Pietismus in der lutherischen Kirche des 17. und 18. Jahrhunderts. Erste
Abtheilung. Bonn, Adolph Marcus, 1834. VIII et 590 pages.

2 Le piétisme, ses origines et ses précurseurs, d'aprés A. Ritschl. Revue de
théol. et de phil. 1880, pag. 331 et 1831, pag. 225.

THEOL. ET PHIL. 18%5, 3



114 ALBRECHT RITSCHL

sainteté. Le but de ces réunions était, en inculquant le devoir
du strict accomplissement de la loi de Dieu et en veillant au
maintien rigoureux de la discipline ecclésiastique, d’agir sur
I’ensemble de I'Eglise en vue de continuer et d’achever 'ceuvre
de la réformation dans la vie de tous ses membres.

Ce puritanisme, qui ne voulait étre qu’un calvinisme consé-
quent, se transforma en piétisme sous I'influence d’un pasteur
d’Utrecht, Jodocus van Lodensteyn (+ 1677). Voici comment :
pour atteindre plus stirement & I'idéal de sainteté qui se pour-
sulvait dans les cercles rigoristes, Lodensteyn jugea nécessaire,
d’abord, de donner pour base a la précisité morale, non seu-
lement le renoncement & soi et au monde, mais I’abnégation
absolue de soi-méme; ensuite, de méler a la piété légale I'élé-
ment plus sentimental d’une relation familiere de 'Ame avec le
céleste époux; de prendre enfin, autant que possible, pour
type et pour norme la primitive église. Ce mouvement s’ac-
centua encore ensuite de larrivée dans les Pays-Bas de Jean
de Labadie (+ 1674), avec son quiétisme mystique d’origine
catholique et son utopie d’'une église de régénérés.

A partir de 1672, la tendance dite légale céde le pas a la
tendance dite évangélique. Celle-ci renonce & 'ambition de
réformer directement les mceurs dans 'église établie (elle s’en
remet de ce soin au Seigneur qui rendra son église glorieuse
lors de son prochain avénement), mais elle n’entend pas se
séparer de I'Eglise orthodoxe, comme Pavait fait le labadisme.
Sans négliger la sévérité morale, la précisite inhérente au cal-
vinisme, les piétistes « évangéliques » cultivent de préférence
la méthode mystique et sentimentale consistant & rechercher
la félicité dont 'ame qui areconnu son propre néant jouit dans
la contemplation de l'aimable, du beau, du parfait Seigneur
Jésus. Cette jouissance sensible est considérée maintenant
comme la preuve par excellence de I'état de grace.

Si cette méthode, qui expose l'assurance personnelle du
salut a toutes les fluctuations du sentiment et de I'imagina-
tion, est « évangélique, » & coup sir elle ne l'était pas dans le
sens de la réformation du XVIe siécle. Ce n’est pas dans ces
procédés-la qu’un Calvin aurait chercheé les gages de sa récon-



LE PIETISME DANS L'EGLISE LUTHERIENNE 115

ciliation avec Dieu et la preuve de son adoption. Ce genre de
piété marquait bien plutdot un retour & la dévotion catholique
telle qu’elle se pratiquait, aux XIVe et XVe siecles, parmi les
fréres et sceurs de la vie commune, suivant I’exemple et les di-
rections données par saint Bernard dans ses sermons sur le
Cantique des cantiques. En s’imprégnant de ce levain de catho-
licisme, les conventicules des piétistes « évangéliques » ne de-
vaient pas tarder a désagréger 'Eglise qu’ils avaient eu la pré-
tention de réformer ; cela d’autant plus que, & ’encontre de
I'ordre sagement établi par Voét et respecté par Lodensteyn,
les deux sexes prirent I’habitude de se rencontrer dans ces
assemblées, & 'imitation de ce qui se pratiquait dans les con-
grégations dissidentes des labadistes.

Toujours est-il que le piétisme réformé aeu pour berceau
les conventicules non seulement tolérés, mais reconnus par
I’Eglise calviniste orthodoxe des Pays-Bas; reconnus, disons-
nous, et cuui plus est, recommandés comme des organes propres
a développer la vie chrétienne, & favoriser la pratique de la
piété, a hater la réalisation chez tous les membres de I'Eglise
de l'idéal d’une sainteté conforme & la loi de Dieu. Au sein du
luthéranisme, le piélisme ne trouvait pas les mémes poinls
d’attache dans les cadres de I’Eglise établie.

D’une part, en effet, 'idéal de la vie chrétienne ne consiste
pas, pour le luthéranisme authentique, dans la précisité de
I'accomplissement d’une loi statutaire, c’est-a-dire des divers
commandements de Dieu sanctionnés par des menaces pour
les transgresseurs. Les symboles luthériens posent en principe
que pour I’enfant de Dieu, en vertu du Saint-Esprit, la loi de
Dieu se présente comme un tout, qu'il la saisit dans son en-
semble et 'accomplit en toute liberté. D’un autre coté, I'Eglise
luthérienne, dans les pays ol elle a pris racine, n’a pas eu a
soutenir contre I’hostilité ou lindifférence du pouvoir civil
cette lutte pour l'existence par laquelle le calvinisme a été ap-
pelé & passer presque partout, et qui a eu pour effet de déve-
lopper dans son sein le principe du volontarisme. Elle s’est
établie si généralement, si exclusivement sous forme d’Eglise
nationale, gu’elle n’a pas été amenée, dans l'origine, & ad-



116 ALBRECHT RITSCHL

mettre ces associations privées, ces conventicules basés sur le
principe volontaire. Aussi cette combinaison de la tendance &
la précisité 1égale avec I'institution de petites assemblées par-
ticuliéres, qui caractérise le piétisme, n’a-t-elle surgi dans le
domaine du luthéranisme qu’aprés que l'ordre primitif de la
piété luthérienne eut subi diverses altérations, en bonne partie
sous l'influence d’agents éirangers.

Avant donc de raconter I'histoire du piétisme dans I’Eglise
luthérienne, M. Ritschl a soin de rechercher les traces de ces
modifications apportées aux principesreligieux, moraux, ecclé-
siastiques du luthéranisme primitif. Avec sa sagacité habituelle
et a l'aide d’une érudition peu commune, il suit pour ainsi dire
a la piste les infiltrations d’éléments hétérogeénes qui se sont
produites, dés la fin du XVIe siécle, dans la piété luthérienne
pour autant qu’elle nous est connue par des livres d’édification,
des cantiques et des ouvrages de théologie. Aprés nous avoir
fait assister de la sorte a linsensible genése du mouvement
piétiste en Allemagne, il passe en revue les principaux types
du piétisme proprement dit, & commencer par Spéner, pour
s’occuper ensuite spécialement, dans une troisiéme partie, de
I’école de Halle. L’abondance des matiéres ’a obligé de ren-
vover & un prochain volume le groupe wurtembergeois et celui
de Zinzendorf.

Nous ne répéterons pas ici ce que nous avons dit, a I'occa-
sion du premier volume, des mérites de cette nouvelle histoire
du piétisme. Sile volume que nous annong¢ons ne présente pas,
au méme degré que celui-la, I'atirait de la nouveauté, il n’en
forme pas moins la digne continuation. Le sujet dont il s’agit est
peut-étre plus généralement connu, du moins dans quelques-
unes de ses parties. Et d’autre part, étant donné le point de vue
de l'historien, tel qu’il s’est fait connaitre dans la premiére
partie de son ceuvre, on peut plus ou moins prévoir quelles
seront ses appréciations. Néanmoins 1l y a un réel intérét a le
suivre dans ses analyses si fines et si pénétrantes, & le voir
déméler les éléments souvent si divers, si complexes qui se
sont rencontrés et fondus dans un méme courant, a étudier
sous sa direction les nuances et les ramifications du piétisme



LE PIETISME DANS L’EGLISE LUTHERIENNE 117

allemand, a 'entendre redresser, au sujet de tel ou tel de ses
représentants, des jugements inexacts, acceptés de confiance
par opinion générale, mais fondés sur une connaissance im-
parfaite des hommes et des choses.

De divers coOtés on a fait & M. Ritschl le reproche d’avoir
renouvelé dans son histoire la polémique dogmatisante des
ci-devant adversaires orthodoxes du piétisme naissant. De
toutes les critiques qu’on a faites de son ouvrage, c’est celle
que nous pouvons le moins nous approprier. Nous ne nous
étonnons pas qu'on trouve son langage peu limpide, son
style lourd et enveloppé, sa logique parfois trop rigoureuse ou
trop subtile ; nous comprenons qu’on le juge excessif dans son
antipathie pour tout ce qui sentle mysticisme, comme dans son
opposition & toute immixtion de I'élément métaphysique dans
la théologie chrétienne. Mais lorsque, au lieu de se borner,
comme on le fait habituellement, & ne voir dans le piétisme
que le coté purement praticque, il s’efforce de dégager les prin-
cipes qui sont & sa base, de caractériser les nuances dogma-
tiques, assez subtiles partois, il faut le reconnaitre, qui lul sont
propres et en font une chose & part au sein des Eglises pro-
testantes ; lorsqu’il essaye de découvrir la provenance de ces
doctrines particuliéres et d’expliquer l'influence qu’elles ont du
exercer sur la forme de la piété, sur la vie morale, sur les des-
tinées de I'Eglise établie, etc. ; lorsque, en un mot, il fait de
I'histoire du piétisme un chapitre de l'histoire du dogme,
nous ne savonsy voir qu’un intérét de plus et un véritable pro-
gres. C’est en effet & cette condition seulement qu’il peut étre
question d’une histoire du piétisme au vrail sens, au sens com-
plet du mot. Autrement on perd le {il au milieu de tous ces
groupes, de toutes ces dénominations qui se confondent sous
le titre commode mais vague de « piétisme. »

D’ailleurs’aune & laquelle le théologien de Gottingue mesure
les divers types du piétisme n’est pas celle du luthéranisme
déja plus ou moins altéré, quoique réputé orthodoxe, d'un
Loscher ou de tel autre dogmaticien de son temps. Il remonte,
par dela la scolastique du XVIIe siécle, aux principes du luthé-
ranisme primitif tel qu’il les trouve tormulés entre autres dans



118 ALBRECHT RITSCHL

le grand catéchisme de Luther et dans la confession d’Augs-
bourg. Enfin, est-il besoin de le dire? la polémique qu’on lui
reproche ne I’empéche pas de rendre justice aux bons cotés
du piétisme et de reconnaitre ses droits relatifs. S’il dévoile
sans pitié lesaberrations, cela ne peut plus causer aucune perte
ni dommage aux hommes qui jadis s’y sont lalssé entrainer :
il'y a bien longtemps que ces hommes sont entrés dans leur
repos et se trouvent a I'abri de toutes les tracasseries des gou-
vernements et des clergés. Soit ’Etat, soit les Eglises, dans le
monde protestant tout au moins, ont appris & respecter, un
peu plus que par le passé, la liberté des opinions et des
cultes. C’est fort heureux, et 'on ne peut que désirer de les
voir user & cet egard de toujours plus de largeur. Mais s'en-
suit-i1l que les historiens de I'Eglise doivent renoncer a leur
franc parler, qu’ils doivent s’'interdire d’apprécier, au point de
vue de leur Eglise et au nom de ses principes fondamentaux,
les mouvements religieux qui se sont produits ou se produisent
encore dans son sein? Nous aimons mieux, pour notre part,
des Jugements séveres peut-étre, mais sérieusement motivés,
gue cette indulgence sans discernement avec laquelle 1l est de
mode aujourd’hui d’accueillir toutes les excentricités, doctri-
nales et autres, de certains piétistes anciens et modernes,
pourvu qu’elles soient revétues d’'une forme dévote, présentées
dans un langage réputeé édifiant, et comme enveloppées d’un
nuage d’encens.

Nous nous proposons, dans ce premier article, de montrer
a la suite de M. Ritschl comment les voies furent fravées au
piétisme en Allemagne par certaines déviations qu’a subies
des la fin du XVI¢ siecle la piété luthérienne.

I
La piété luthérienne et la mystique du moyen age.

Il est deux points, essentiellement, sur lesquels a porté
I'altération du type de piété propre au christianisme luthérien :
la notion de la perfection évangélique et la maniére de concevoir
les rapports entre 'individu et la communaulé, le croyant et
IEglise.



LE PIETISME DANS L’EGLISE LUTHERIENNE 119

D’aprés les documents les plus authentiques du luthéra-
nisme, la perfection chrétienne consiste avant tout dans une
parfaile confiance en Dieu ; confiance respectueuse mais filiale,
qui découle de la réconciliation avec Dieu par Jésus-Christ;
confiance qui fait dés ici-bas le bonheur du fidéle et lui permet
de compter en tout temps sur le secours de Dieu pour 'accom-
plissement de la tiche qui lui est échue dans ce monde, et sur
sa protection au milieu des maux de ’existence présente. Dans
’idéal protestant de la vie, il existe une corrélation étroite
entre 'élément religieux de la foi en la providence de Dieu
notre Pere en Jésus-Christ, et I'élément moral de la vertu
chrétienne, en premiere ligne de la charité, se déployant dans
la vie de tous les jours, au milieu de 'exercice de la vocation
terrestre. Une piété pour laquelle la foien la providence divine
ne reposerait pas sur la justification opérée par Jésus-Christ,
ne serait pas plus conforme aux vrais principes de la réforma-
tion que ne le serait une piété qui méconnaitrait la valeur reli-
gieuse et morale des protessions « mondaines, » une piété, en
d’autres termes, (ui ne saurait voir, dans le fidele exercice de
telle ou telle vocation terrestre, une forme normale et suffi-
sante de la vie chrétienne.

D'un autre coteé, la doctrine luthérienne ne concoit pas la
piété individuelle en dehors et indéependamment de la commau-
nton des croyants, a laquelle sont confices la prédication de la
Parole de Dieu et 'administration des sacrements. La commu-
nauté des fideles est la mere de tout chrétien, attendu que
c’est elle, dépositaire de Ja Parole divine, qui enfante et nourrit
les individus. Et le pardon des péchés qu'on a une fois regu
dans le baptéme au moment d’entrer, fut-ce comme enfant,
dans I'Eglise de Christ, demeure valable pour autant qu’on
persévere dans la foi ou que, par larepentance, on la ressaisit.
Les expériences religieuses que le chrétien fait dans sa vie indi-
viduelle, il ne les fait qu'autant qu’il est membre de la commu-
nauté des croyants, sous l'influence plus ou moins directe de
la prédication et du sacrement servant d’organes o la grice
divine. Pas d’inspiration individuelle, par conséquent, qui
puisse prétendre & une valeur propre, a coté de la Parole de



120 ALBRECHT RITSCHL

Dieu publiquement annoncée ou en concurrence avec elle. Si
telle ou telle inspiration, attribuée a4 ’action directe du Saint-
Esprit, est autre chose qu'un effet, lointain peut-étre, de la
prédication, on peut-élre certain, ou bien qu’elle est sans
valeur réelle, ou qu’elle ne sert qu’a troubler la foi et la vie de
la communauté. Pareillement, pas d’expérience du salut, si
extraordinaire soit-elle, qu’on ait le droit de ramener a une
action immédiate du Saint-Esprit ; aucune qul ne puisse et ne
doive étre subordonnée au baptéme et considérée comme une
application spéciale de la grice spirituelle dont ce sacrement
est le moyen ou 'organe par rapport aux individus.

Tels étant les principes de I'Eglise luthérienne, on se de-
mande comment les changements, les déviations doni nous
parlions ont pu se produire. Ils se sont produits d’assez bonne
heure dans la littérature ascétique, et cela sous Uinfluence de
modeles empruntés de préférence & la mystique dumoyen dge.
Les jugements favorables que Luther, dans une certaine phase
de sa vie, avait portés sur la « Théologie germanique » et sur
les sermons de Tauler, semblaient autoriser une exploitation
sans réserve de ces documents de la piété catholique. On n’ou-
bliait qu’une chose, c’est que ces jugements appartiennent au
début de sa carriére de réformateur et que, méme alors, il
avait eu soin d’entourer ses ¢loges de restrictions assez signifi-
catives 1.

Mais indépendamment de cela, la propension des luthériens
pour la mystique du moyen dge s’explique par le fait que le
probleme de 'assurance individuelle du salut est le méme chez
les mystiques et chez le réformateur Luther. Seulement, on a
perdu de vue, alors comme aujourd’hui, que les solutions don-
nées de part et d’aulre ont un sens diamétralement opposé.
La mystique, il est vrai, ne s’appuie pas moins fermement sur
la grice de Dieu (ue ne le fait le luthéranisme, et la négation
de la volonié propre que prescrit la mystique s’accorde, quant
a la lettre, avec la these de Luther sur le serf arbitre. Mais
combien le sens, l'esprit de cette combinaison est différent! Il

! M. Ritschl a réuni dans un appendice & son chap. XXVII quelques-
uns des jugements que Lutber a portés en divers temps sur la mystique.



LE PIETISME DANS L’EGLISE LUTHERIENNE 121

est & remarquer aussi que 'une de ces méthodes comme l'autre
aspire a I'idéal de la liberté chrétienne. Cependant, quiconque
est doué de quelque discernement ne tardera pas 4 se con-
vaincre que cette liberté, attribut essentiel de la vie chrétienue,
est concue d’'une maniére absolument différente,

La liberté, pour Luther, consiste a vaincre le monde et a le
dominer spirituellement; domination qui est fondée sur la
réconciliation avec Dieu ou la justification par Christ et que le
croyant est destiné & exercer par le moyen de sa confiance en
Dieu. La liberté du mystique, au contraire, consiste & s’isoler
du monde, & s’en retirer; retraile qui est pour lul le corré-
latif de son union avec Dieu; car Dieu n’est & proprement
parler que la négation du monde. Or cette liberté, d’apres la
méthode mystique, s’acquiert par des exercices diététiques et
ascétiques quiisolent ’homme des choses de ce monde, sup-
priment sa volonté personnelle et abolissent le sentiment de
son individualité. Sans doute, il ne suffit pas, pour gagner
cette prétendue liberté, de faire des bonnes ceuvres parais-
sant au dehors. Mais il serait difficile de dire ce qui vaut mieux,
de la doctrine catholique vulgaire, qui fait dériver la justice
devant Dieu de la grace divine et de la coopération des croyants,
ou de la méthode monacale qui prétend arriver a l'union avec
Dieu, & I'absorption dans sa grace, par la macération du corps,
Iéchauffement de 'imagination, I’'hébétement voulu de la cons-
cience de soi-méme.

Comment est-il concevable que deux genres de piété si pro-
fondément distincts aient pu étre confondus et qu'une doctrine
renouvelée du moyen 4ge en soit venue & prendre sur ce point
la place de la doctrine de Luther ? Voici, selon M. Ritschl, la
raison de ce fait. La mystique est une anticipation de la béati-
tude & venir. Dans le christianisme catholique, cette béatitude,
qui consiste dans l'union avec Dieu par la connaissance et
I'amour, implique la cessation de tout rapport du bienheureux
avec le monde, attendu que Dieu lui-méme ne doit étre connu
et aimé qu’abstraction faite du monde. Or la réformation, qui
margue une nouvelle époque dans I’histoire au christianisme,
n'aurait pas di seborner & réformer ’idéal catholique de la vie



122 ALBRECHT RITSCHL

en ce qui concerne l’économie présente. Il aurait fallu étendre
cette réforme & la maniére traditionnelle de comprendre la
félicité & venir. Et c’est ce qu'or a négligé de faire. Dominé.
comme on ’était encore tres généralement aI'époque de la ré-
formation, par I'idée néo-platonicienne de Dieu, on a continué
a se représenter le salut accompli, la félicité future, sous la
forme d’une vision béatifique de Dieu, sans songer a compléter
cet 1déal en y ajoutant les deux éléments essentiels de la doini-
nation du monde et de la communion avec tous les bienheu-
reux. Il est résulté de cette regreltable lacune que bientot
expérience du salut actuel, de la félicité présente, a été ra-
menee, elle aussi, par les luthériens au niveau de la mystique
du moyen age.

Il est vral que pour étre conséquent il etit fallu en revenir a
la vie monastique et méme, comme le réformé Tersteegen en
fit 'essal, & la vie érémitique. Cetle conséquence ne fut que
rarement tirée. Aussi 'union avec Dieun, entendued la maniére
des mystiques, ne se présente-t-elle guére chez les luthériens
dans la forme franche et pure qu’on connait par les mystiques
d’avant la réforme. On prétend sans doute que cette mystique
inconséquente et contrefaite est la seule vrale, et on traite de

1alsaine la mystigue pure et compléte du moyen age. Mais on
a bean dire, la mystique authentique, normale, parfaite en son
genre, ne peut fleurir que parmiceux qui menent une vie d’ana-
chorétes. Le gout, si répandu chez les chrétiens évangéliques,
pour ce qu’on appelle la piété mystique, est du dilettantisme
et rien de plus.

11
Etienne Pretorius et Philippe Nicolai.

Aprés ces considérations générales sur la répristination de
la mystique du moyen age au sein du luthéranisme, M. Ritschl
s’applique a étudier ce phénoméne en quelque sorte sur le vif,
en passant enrevue quelques-uns des principaux representants
de la littérature ascétique de la fin du XVIe et de la premieérc
moitié du XVIIe siecle.

Celui qui ouvre la série c’est Etienne Preetorius, mort en



LE PIETISME DANS L’EGLISE LUTHERIENNE 123

1603 comme pasteur 4 Salzwedel, dans la Vieille Marche de
Brandebourg. 1l reste de lui un assez grand nombre de traités,
tant en allemand qu’en latin. A bien des égards, Preatorius est
encore d'un luthéranisme irréprochable. 1l suit fidelement les
traces de Luther en ce qui concerne le connaissance de Dieu,
rejetant la prélendue connaissance naturelle, el affirmant que
nul ne se fait de Dieu et de ses sentiments envers nous des
idées exactes &4 moins d’étre divinement éclairé par I'Ecriture
sainte. 1l est ensuite parfaitement correct et remarquablement
expiicite dans ce qu’il dit du résultat pratique de la justification,
a savoir, qu’elle se manifeste par le sentiment positif et actif
de 'adoption, par la fol vivante et joyeuse en la paternelle pro-
vidence de Dieu. Enfin, & 'exemple de Luther, il insiste sur
I'importance et la valeur du baptéme comme moyen de grice
garantissant 'obtention du pardon des péchés. Il estime que le
prédicateur doit considérer tous les fideles, en tant que bapti-
sés, comme étant régénérés, etil proteste & plus d’'une reprise
contre « cetle nouvelle mode » qui consiste & précher toujours
de nouveau aux chrétiens que et comment ils dowent élre
sauvés. La qualité d’enfants de Dieu, participant &4 itous les
biens de sa maison, est certifiée aux croyants en premiére
ligne par le baptéme et la céne, et ensuite par le témoignace
du Saint-Esprit dans leur cceur. Le salut quileur a été attribué
et garanti dans le baptéme, ils ne le perdent point, alors méme
que leur foi vient & sommeiller et qu’il leur arrive de pécher
contre leur conscience. Car dans la repenlance la foi purifie
I'nomme du péché commis, en s’appuyant sur la grice qui ne
se perd point. S1l en était autrement, 1l faudrait dire, — ce qui
est inadmissible, — (ue celui qui a perdu la grace en péchant,
la mérite ou la gagne de nouveau par sa pénitence. Bien qu’il
semble friser ¢i et la, dans ses développements sur ce sujet,
le dogme réformé de 1’élection, Preaetorius est en somme un
luthérien modele quant aux points de doctrine que nous venons
de signaler.

Mais s’il exprime avec force et clarté le coté religievw de
'idéal luthérien de la vie chrétienne, il n’en est pas de méme
du coté moral. A cet égard il est impossible de méconnaitre



124 ALBRECHT RITSCHL

chez lui une déviation dans le sens de la piété catholique du
moyen age. En effet, il n’a pas une haute idée de la valeur des
professions mondaines ou séculiéres en tant que formes ou
cadres d’'une vie chrétienne. La belle pensée de Luther que
quiconque exerce fidélement sa vocation temporelle est « une
personne religieuse, » cetle pensée ne trouve chez lui que peu
d’écho. Il suffit pour s’en convaincre de lire son traité intitulé:
Instruction touchant la vie chrétienne. En théorie, sans doute,
il mel la vie active au-dessus de la vie contemplative. Mais en
fait, il prend parti pour cette seconde forme de la piété chré-
tienne. Le Lis de la vallée(c’est le titre d’un autre opuscule de
sa facon) lui fournit 'occasion de proner la solitude comme ta-
vorisant la méditation pieuse. La vie publique, les relations
avec le peuple, « cet animal aveugle et entété, » mettent 'ame
en péril. Les peines du cceur, dit-il ailleurs, il ne faut s’en
ouvrir qu’a Dieu seul ; on ne peut sefier a personne au monde,
fat-ce a son frére ou a sa sceur, fut-ce & un homme que vous
auriez comblé de bienfaits. Et quand vient I'heure de quitter
cette vie, répondez avec joie a cet appel ; car cette vie n’est
qu’une mauvaise auberge.

Pareil pessimisme, plus stoique que chrétien, pouvait étre
de mise au moyen dage. Les expressions analogues qul se ren-
contrent chez Luther étaient un reste de son passé, un lambeau
du vieil homme en lui. Mais celte disposition d’esprit, en se
perpétuant chez ses successeurs et en dominant leur maniére
d’envisager les hommes et les choses, menagait de compro-
mettre singuliérement cette conception de la vie que Praetorius
lui-méme, on 1'a vu lout & 'heure, déduit avec tant de force de
la vérité fondamentale de la justification par la foi. Comment
peut-on, a la longue, étre dans sa vie individuelle, devant
Dieu, plein de counfiance, de joie, de contentement, en un mot,
heureux ; et en méme temps, vis-i-vis des hommes et du monde
gouvernés par ce méme Dieu, étre d’une humeur sombre,
désenchanté, presque désespéré, en un mot, malheureux?
Quand le pessimisme prend le dessus, quand il pénétre ainsi
toute la conception des choses d’ici-bas, il est bien a craindre
qu’il ne finisse par absorber cette foi vivante, si bien décrite



LE PIETISME DANS L'EGLISE LUTHERIENNE 125

par Praetorius. Et alors, qu’est-ce qui viendra occuper la place
vacante ? Il est & prévoir que ce sera une piété contemplative
du genre de celle qui régnait avant la réformation.

Et c’est bien vers ce but que Praetorius s’achemine et qu'’il
dirige ses lecteurs. Dans une explication sur le Saint-Esprit, a
propos de Gal. IV, 6, il s’exprime comme suil : « La ol le divin
Esprit est présent, la sont aussi le Peére et le Fils, wterna ista
beatitudo. Car il ne se peut rien imaginer de plus 'grand que
d’étre pénétré et sacré de l'huile céleste. Si ce n’est pas la
avoir part a la divinité et approcher de l'essence méme de
Dieu, je ne sais pas ce que ce pourrait étre. » Ce qu’il y a de
particulier dans la maniére dont cet auteur congoit 'unio mys-
tica c’est que selon lui le croyant y participe grice au baptéme.
Usant et abusant de certains paradoxes lancés accidentellement
par Luther au sujet de ce sacrement, et s’inspirant en outre
de formules employées par le soi-disant Denys l’aréopagite
dans sa Hiérarchie ecclésiastique, Praetorius soutient qu’en
vertu du baptéme nous sommes devenus participants de la
nature divine, gratifiés de la majesté du Pére et de la gloire
du Saint-Esprit, si bien qu’on pourrait & bon droit nous appeler
des dieux !

Et quel est, dans sa pensée, U'effet pratique de cette présence
substantielle de Dieu dans le croyant, de cetle pénétration en
gquelque sorte chimique qui s’opére entre eux ? Est-ce le renou-
vellement de la vie, la sanctification, la force d’accomplir de
bonnes ceuvres ? C’est dans ce sens-la que la notion de l'in-
habitatio totius trinitatis avait été introduite dans l'ordre du
salut par la Formule de concorde, sur la basede Jean XIV, 23,
conformément a 'explication que Mélanchton avait donnée de
ce passage dans sa Postille, et sans doute aussi sous 'influence
des controverses avec André Osiander. Mais telle n’était pas la
pensée de Praetorius. Ce qui découle pour lui de I'union mys-
tique, c’est la joie du salut, c’est la paix du ceceur, méme sous
la croix. Par conséquent, & y regarder de pres, il n'y gagne
rien qui ne fat déja renfermé, selon la doctrine des réforma-
teurs, dans la justification ou I’adoption que cette union mys-
tique présuppose. De sorte que, dans son systéme, 'union



126 ALBRECHT RITSCHL

mystique fait pour ainsi dire concurrence & la justification.

Peu aprés Praetorius, un homme dont le nom est plus connu
s’engagea dans la méme orniére, mais en le dépassant sur plus
d’un point. Nous voulons parler de Philippe Nicolai, I'auteur
du cantique « Wie schon leuchtet der Morgenstern ; » né dans
le comté de Waldeck et mort comme pasteur & Hambourg en
1608. Dans ses deux ouvrages intitulés, I'un ;| Miroir de délices
de la vie éternelle (1599), autre : Theoria vitee ceternce (1606),
il fit subir & la doctrine de I'habitation de la Trinité dans le
croyant une déviation encore plus accentuée et qui devait étre
grosse de conséquences.

L’union mystique était pour ce luthérien le point capital
dans 'ordre du salut. Il rabaisse la justification de maniére &
en faire une simple condilion initiale ; ¢’est & I'union mystique
qu'il rapporte les effets pratiques qui découlent proprement
de la justification. Voici comment il classe, dans son Miroir,
les biens acquis par Christ. Il les divise en groupes qui se
suivent & trois degrés de développement, d’aprés lanalogie
d’un arbre fruitier. La racine se compose de la satisfaction par
Christ, de 'imputation de cette ceuvre en rémission des pécheés
et de la victoire de Christ sur le diable. Le tronc comprend
I’adoption comme enfants de Dieu, les fiancailles spirituelles
avec le céleste époux et I'inhabitation de la Trinité. Les fruits,
enfin, c’est la paix et la joie, I’'amour du prochain, ’adoration
de Dieu, 'espérance et le désir de la patrie céleste.

Quant al'idée centrale de ’habitation de Dieu dans le fidéle,
Nicolai la déduit de sa notion théologique fondamentale, a
savoir que Dieu est amour, et du fait que ’hoinme est appelé
a le payer de retour. S’il est dit que la vie éternelle consiste &
« connaitre Dieu » (Jean XVII, 3), cette connaissance est pour
lui synonyme d’amour réciproque; car il est écrit qu’Adam
(en qui, au dire de Nicolai, la Trinité habitait avant la chute)
« connut » sa femme. Aussi rien ne donne une idée plus adé-
quate de la vie éternelle que l'union conjugale la plus intime
possible. Cependant la vie éternelle ’'emporte encore sur cette
relation entre époux en ce que la réciprocité de 'amour entre
Dieu et 'homme s’éléve jusqu’a la pénétration mutuelle, voire



LE PIETISME DANS L’EGLISE LUTHERIENNE 127

jusqu’a la fusion en une seule masse (Klumpen), ’homme
devenant participant de la naturedivine. La conception morale,
d’ou nous étions parlis, aboutit donc & une représentation toute
physique.

Nicolai attache, lui aussi, une grande importance au baptéme.
Dans la régénération, dit-il, Dieu et ’Eglise operent ensemble,
I'un comme pére, l'autre comme meére. Par le baptéme les
enfants entrent dans le sein maternel de I’Eglise qui les porte
jusqgu’au terme, c’est-a-dire jusqu’a ce qu'ils quittent ce monde
pour entrer dans la vie a venir. Toutefois, et en cela il se dis-
tingue de Praetorius, ce n’est pas & ce sacrement qu’il rattache
I’habitation de Dieu dans le croyant. Ce bien supréme, de
méme que celui qui le précede, 'union spirituelle avec 'époux
Jésus-Christ, ne s’acquierent pas non plus, selon lui, par la
voie de 'ascétisme. La jouissance de ces biens résulle simple-
ment du pardon des péchés, approprié par une foi personnelle;
c’est comme qui dirait adoption élevée a la seconde puis-
sance. Le seul effort que le chrétien ait a faire, tout en jouissant
avec volupté de cette vie de Dieu en lui et de lui en Dieu, c’est
d'aspirer par la contemplation 4 ’état de choses a venir ol ia
vie éternelle arrivera & sa perfection. Nicolai insiste d’autant
plus sur ce point qu’il est absolument pessimiste dans sa ma-
niere d’envisager la position du chrétien en face du monde :
a ses yveux, tout est vanité dans cette vallée de miséres.
L’idée que les vocations terrestres ont une valeur morale,
que vaquer & ses devoirs est une maniere de servir Dieu, lui
est étrangere. L’Evangile, dit-1l, ne se rapporte pas & ces
choses-1a, dont les non-chrétiens sont tout aussi capables de
s'acquitter.

L’autorité sous laquelle Nicolai s’abrite pour précher un
genre de piété qui s’éloigne & ce point de'exemple d’un Luther,
n’est autre que saint Augustin. Seulement il ne se doutait pas,
le digne pasteur, que les écrits dont il s’inspirait et auxquels il
a emprunté de longues citations sur le retour d’amour envers
Dieu, I'absorption en Lui, I'union avec 1'’époux céleste, etc.,
n'ont d’Augustin que le nom ; qu'en réalité ce sont des compi-
lations d’Anselme, de saint Bernard, de Hugues de Saint-Victor



128 ALBRECHT RITSCHL

et d’autres auteurs encore plus récents 1. Par conséquent chez
Nicolai, de méme que chez Praelorius, le prétendu perfection-
nement de la piété luthérienne au moyen de l'union mystique
repose sur des modeles d’origine apocryphe. Tandis que l'ainé
des deux, dans le role qu’il assigne au baptéme, inclinait du
coté de la mystériosophie grecque; l'autre, dans sa maniére
de présenter la régénération par la foi, s’appuie sur la mys-
tique latine, avec cette différence, toutefois, qu'’il fait de I'habi-
tation de Dieu dans ’homme un attribut découlant pour ainsi
dire nécessairement de la régénération, et qu’il épargne ainsi a
ses fideles les peines que moines et nonnes devaient s’infliger
pour s’élever & cet état idéal. En cela il se distingue aussi
trés nettement de Lodensteyn, le premier piétiste hollandais.
Celui-ci, en effet, n’attribue le privilege de l'union mystique
qu'a ceux qu’il appelle les fins, c’est-a-dire a ceux qui dépassent
le niveau des simples baptisés. Aussi ce privilege a-t-il pour
corrélatif, selon lui, le devoir d’une renonciation quiétiste.
Jusqu’a Nicolai on avait entendu par union mystique 'union
de Christ, le chef, avec son Eglise, 'individu ayant part aux bien
faits de la rédemption en tant qu’il est un membre de ce corps.
Cette idée, qui était celle de Luther, se retrouve chez plusieurs
auteurs luthériens du XVI¢ et du XVIi¢ siécle, Joach. Westphal,
Martin Moller, etc., et elle se rencontre encore chez Spener.
Elle ne s’est pas acclimatée dans la dogmatique luthérienne,
tandis que 'innovation introduite par Nicolai, savoir I’applica-
tion de cette notion de 'union mystique & la vie religieuse
individuelle, y a acquis droit de cité. M. Ritschl constate que
c’est bien au pasteur de Hambourg que revient la paternité de
ce nouveau locus de unione mystica, qu’on croyait jusqu’ici
avoir été formulé pour la premiére fois en 1618 par Feuerborn,
professeur & Marbourg, et qui le fut ensuite d’'une maniére
plus compléte et plus intéressante par le théologien Balthasar

U1 s’agit des écrits De spiritu et anima, Manuale, Soliloguia ad Deum,
Meditationes, souvent réimprimés an XVIe et an XVII® siecle et traduits
par des catholiques dans un grand nombre de langues. On les trouve
réunis dans le XVII® volume de la 3° édition vénitienne des bénédictins
de Saint-Maur, 1797.



LE PIETISME DANS L’EGLISE LUTHERIENNE 129

Meisner, & Wittemberg, dans un discours de promotion pro-
noncé en 1622 sous le titre de Christianus. Mais M. Ritschl
établit en méme temps que ce nouvel article était au fond, dans
le systeme des dogmaticiens luthériens, un article de luxe. Ils
n’ont su dire d’une facon claire et précise ni en quoi consiste
positivement cette union mystique de l'individu crovant avec
son Dieu, ni quels en sont pour lui les effets pratiques. Car
ceux que Quenstedt et Calov ont indiqués & I’exemple de Prae-
torius, de Nicolai, de Meisner (la joie spirituelle ou la dignité
de rois et de sacrificateurs) sont déja garantis au fidéle par le
fait de sa justification par la foi, et il est dés lors inutile de
leur assigner une cause ultérieure.

I1I

Le « Vrai Christianisme » de Jean Arndt.

Les ouvrages d’édification dont nous venons de parler avaient
essentiellement pour but de décrire le bonheur que procure la
foi chrétienne. Tel n’était pas, du moins en premiére ligne, le
dessein de Jean Arndt (originaire du duché d’Anhalt, mort en
1621 4 Celle comme surintendant général) en écrivant les
quatre livres Du vrai christianisme, cet ouvrage célébre qui a
valu & son auteur la réputation d’avoir complété ’ceuvre réfor-
matrice de Luther.

Le but poursuivi par Arndt, c’était d’inculquer les régles
d’une vie vraiment chrétienne & une génération qui, dit-il, tout
en se réclamant hautement de Christ et de sa parole, se mon-
trait par ses déréglements et son impénitence indigne du nom
chrétien. Il voulait enseigner aux simples que le christianisme
consiste dans une foi vivante, active, se traduisant par une
réelle piété, par des fruits de justice. C’est ce qu’il atteste dans
ses preéfaces, et plus explicitement encore dans la réponse qu’il
fit, 'année avant sa mort, aux objections de ses adversaires.
Il ne prétendait point, dit-il, traiter de la partie principale du
vrai christianisme, asavoirde la saine doctrine ; mais seulement
de la wvie chrétienne, considérée soit comme changement du
ceeur, soit dans sa manifestation par des actes. Les trois pre-

THEOL. ET PHIL. 1885, 9



130 ALBRECHT RITSCHL

miers livres, en particulier, étaient destinés & représenter trois
degrés de celte vie, savoir : son début par la repentance, 1'dge
moyen se caractérisant par lillumination progressive, enfin
I’age mur qui est celui de la compléete union avec Dieu par
I’amour. Au reste, il ne faudrait pas chercher dans ces traités,
publiés & différentes reprises, un ordre rigoureusement systé-
matique. Les répétitions y abondent. Toutes les parties ne
s’accordent pas exactement entre elles. En particulier, bien
qu’il s’en réfere plus d’une fois aux confessions de foi de son
Eglise, bien qu’il fut vis-a-vis des catholiques et des calvinistes
un luthérien zélé et méme peu tolérant, Arndt n’est rien moins
gue consequent dans son luthéranisme.

S’il est permis de juger de sa culture théologique par ses
ouvrages, il ne parait pas qu’il ait voué une étude particuliére-
ment soigneuse aux livres symboliques, du moins en ce qui
concerne les problémes pratiques. En revanche, il s’était oc-
cupé assidument, et cela dés ses jeunes années, des sermons de
Tauler, de la « Théologie germanique, » et de [I’Imitation de
Thomas & Kempis. Le Vrai christianismeen fournit des preuves
a chaque page. Le troisieme livre, Arndt 'avoue lui-méme, a
été composé tout entier d’apres les idées de Tauler. Dans 'un
des chapitres du livre second il a inséré une communication
manuscrite et anonyme sur la priére, dans laquelle, aprés la
publication des ceuvres de Valentin Weigel en 1612, on n’eut
pas de peine & reconnailre un écrit provenant de ce fameux
sectaire. Toute une série de chapitres, dans ce méme livre
deuxiéme, est empruntée a la « Théologie de la croix de Jésus-
Christ » d’Angele da Foligno, nonne quiétiste du XIII® siecle.
Mais dans le premier livre déja, publié d’abord & part en 1605,
I'influence exercée sur Arndt par ses modeles du moyen age
était si évidente que dés ce moment s’éleverent, & 'endroit
de son orthodoxie, des doutes qui ne firent que s’accentuer
et des récriminations qui le poursuivirent jusqu’a la fin de ses
jours. Ce n’est méme qu’apres sa mort, en 1624, que ces criti-
ques prirent pour ainsi dire corps dans la Consultation théolo-
gique et avertissement chrétien de Luc Osiander le jeune, pro-
fesseur et chancelier & Tubingue. Mais ce qui prouve encore



LE PIETISME DANS L’EGLISE LUTHERIENNE 131

mieux que ne le firent les objections des adversaires 'impor-
tance de l’ceuvre de Jean Arndt, et d quel point elle fit sensation
a son époque, c’est le nombre considérable d’adhérents qu’elle
rencontra et 'empressement que plusieurs d’entre eux mirent
a défendre sa doctrine, comme étant correcte ou du moins
acceptable.

Luc Osiander, il faut bien le dire, n’a pas su éviter un travers
ou donnent volontiers les théologiens, et qui consiste a se
sentir comme 1ésés par tout exposé sortant du cadre habituel
et de la formule dogmatique ordinaire. [l n’a pas su compren-
dre que, dans une esquisse du christianisme pratique, Arndt
pouvait envisager les choses sous un point de vue et par des
cOtés différents de ceux qui sont de régle dans la théologie
théorique. Tout ce qu’Arndt dit de appropriation intérieure
du christianisme lul apparait comme un acheminement aux
hérésies de Schwenkfeld et de Weigel. Bien plus, il voit déja,
avec une sainte horreur, poindre & l'horizon, comme consé-
quence inévitable des principes d’Arndt, une nouvelle édition
des abominations anabaptistes de Munster. Ces exagérations
évidentes ont eu entre autres effets celui de faire croire aux
défenseurs du Vrai christianisme qu’il ne leur serait pas diffi-
cile de soutenir a tous égards l'orthodoxie de leur maitre. Ils
se sont imaginé qu’il suffisait pour cela de pallier par des in-
terprétations ou des restrictions tout ce qui pouvait heurter le
lecteur élevé & I’école du pur luthéranisme. Mais ces atténua-
tions, qui ont méme été ajoutées dans certaines éditions au
texte sous forme de notes, ne se rapportant chaque fois qua
tel ou tel passage isolé, ne sauraient effacer I'impression géné-
rale qui reste de la lecture de I'ouvrage, & savoir que, sous
Pinfluence des auteurs suivis par Arndt, son luthéranisme a
été sur plus d’un point sensiblement modifié. Sur ces points-la
Osiander a vu incontestablement plus clair que ses adversaires.

Les défenseurs d’Arndt n’ont pas eu trop de peine & démon-
trer qu’il était resté en somme fidele & la doctrine luthérienne
en ce qui concerne les rapports entre la Parole de Dieu et
I’action du Saint-Esprit ; que méme dans les cas ou, en vue de
Iapplication pratique, en parlant de la conversion de tel ou tel



132 ALBRECHT RITSCHL

individu, il lui arrive d’opposer la Parole extérieure, préchée
ou écrite, a 'esprit ou & la foil par laquelle cette Parole devient
efficace, cette opposition ne doit pas étre prise au sens absolu ;
que la méme distinction n’est point rare chez Luther et chez
plus d’un luthérien orthodoxe; que par conséquent on aurait
tort de préter & Arndt les théories de Schwenkfeld et de Wei-
gel sur la parole intérieure.

Il n’en est pas de méme de I'autre pole de la doctrine luthé-
rienne, du principe de la justification par la foi. Sans doute,
Arndt sait fort bien dire que la foi, en tant que confiance en la
grace de Dieu, s’approprie en Christ le pardon des péchés;
que la justice, obtenue sans aucun mérite propre, consiste
dans l'obéissance, le mérite, le sang de Christ qui couvre le
péché du croyant. Mais il ne fait guere usage de cette vérité
pour décrire le caractere spécifique de la vie chrétienne. Au
lieu de faire découler de la justification une confiance vivante,
active, en la paternelle providence de Dieu dans toutes les
situations de la vie, il donne aussitot pour contenu & la foi
I'union mystique avec Dieu et le repos en Dieu seul, 4 ’exclu-
sion de toutes les créatures. La vérité du pardon des péchés
en Christ, au lieu d’étre la base d’une activité vraiment reli-
gieuse dans ce monde ou ’homme est appelé & vivre, est pré-
sentée comme étant la présupposition théorique d’'un état
d’ame essentiellement passif. En cela, Arndt s’éloigne de Pree-
torius, dont il a pourtant publié les traités, et se place d’entrée
sur le méme terrain que Nicolai, tout en enchérissant sur lui &
certains égards. Cet ordre d’idées prévaut surtout dans le se-
cond et le troisieme livres, et plus encore dans le traite, origi-
nairement écrit en latin, De unione credentium in Jesu Christo,
qui fut ajouté aprés coup, avec d’autres traités, aux quatre
livres du Vrai christianisme.

Arndt est le premier parmi les luthériens qui ait introduit
dans la pratique de la piété la méthode mystique du moyen
dge latin. Le principal objet, la principale ambition de la foi
individuelle doit étre d’arriver au mariage spirituel avec Christ
qui, en prenant notre humaine nature et en la purifiant en sa
personne, 'aurait par & méme rendue pure aux yeux de Dieu.



LE PIETISME DANS L'EGLISE LUTHERIENNE 133

Et le moyen d’arriver & cet état, ce serait le renoncement a sa
volonté personnelle, la pénitence, la priére intérieure, en
quelque sorte surnaturelle, par laquelle notre esprit créé se
fond dans I'Esprit de Dieu, la jouissance sensible de I’amour
divin, Tous les autres devoirs qu’impose le christianisme sont
subordonnés par Arndt & I'union mystique entendue & la facon
de saint Bernard, c’est-d-dire d’aprés les images du Cantique
des cantiques, comme une relation d’amour avec !’Epoux
céleste.

L’un des défenseurs d’Arndt, H. Varenius, pour justifier ce
mysticisme, a cru pouvoir en appeler aux textes hibliques qui
parlent de I’habitation de Dieu ou de Christ en nous. Ce sont
les mémes passages qui, un demi-siécle plus tard, furent allé-
gués par Poiret et par Gottfriecd Arnold & I'appui de la thése
que la mystique n’est autre chose que le christianisme primitif.
Comme si les écrivains sacrés avaient eu en vue les conceptions
mécaniques ou physiques de la mystique monacale du moyen
adge ! Comme si, pour les bien entendre, pour donner & leurs
paroles leur vrai et plein sens, il fallait y faire entrer cette
notion de 'amour conjugal, des joies nuptiales! Qui ne voit que
c’est [& dénaturer le sens de ces textes ? En réalité, des expres-
sions telles que « Christ en nous, » etc., représentent une
¢lévation morale de I'humaine nature du croyant & une vie
selon Dieu; les formules tirées du Cantique des cantiques, en
revanche, tendent en définitive toujours & rabaisser le facteur
divin. En d’autres termes, et pour appeler les choses par leur
nom, ce jeu d’amour ou domine, non le sentiment de respect
qui est dit au Seigneur, mais I'idée de relations familieres avec
Pami, sur le pied d’une parfaite égalité, revient en fait & une
négation de la divinité de Christ.

Apres cela, il est juste de ne pas méconnaitre la nuance qui
existe entre le mysticisme d’Arndt et celui de saint Bernard.
Pour ce dernier, le jeu d’amour avec I'Epoux est le chemin qui
conduit & 'union mystique, & I'expérience que fait le contem-
platif de son identité avec Dieu; pour Arndt I'union mystique
confére 4 'ame du croyant le droit d’entrer en relation amou-
reuse avec ’Epoux. Comme la plupart des mystiques néerlan-



134 ALBRECHT RITSCHL

dais, Arndt s’arréte sous ce rapport & un niveau inférieur de
dévotion. Malgré certaines expressions empruntées a ses mo-
deles du moyen age, il n’enseigne pas direciement, intention-
nellement, I’absorption en Dieu, I'identitication avec lui. C’est
que, pour s'élever jusqu'a ce dernier degré, il eat fallu en
revenir décidément & la discipline de la vie religieuse, c’est-a-
dire monacale.

Quant au coté pratique du christianisine, qu’Arndt avait sur-
tout & ceeur de faire de nouveau valoir, en d’autres termes,
quant au changement de sentiments et de conduite qui consti-
tue la repentance, il le caractérise trés bien dans I'un des pre-
miers chapitres de son premier livre, en disant que la mortifi-
cation du vieil homme et la vivification de ’homme nouveau
« sont I'une dans 'autre, » qu’elles vont de conserve. Mais il
ne sait pas appliquer ce principe & ses lecteurs en les enga-
geant a4 s’y conformer dans leur vie de chaque jour et & anéan-
tir le mal en eux par l'exercice méme du bien. Au lieu de
cela, il identifie la repentance avec ’abnégation ou plutot avec
la négation de soi-méme, et la transporte dans la sphére de
la contemplation.

L’homme doit se juger lui-méme. Mais l'important pour
Arndt n’est pas tant que chacun se reconnaisse coupable dans
la mesure o, par son péché personnel, il participe au péché
commun. Non, c’est a cause du péché général, héréditaire,
qu’'il veut qu’'on se sente le plus indigne, le plus misérable des
hommes, qu'on méprise le monde et sa gloire, qu'on tienne
pour rien sa sagesse, qu’'on haisse sa propre vie, qu’on meure
a soi1-méme et au monde. Or comme il est moralement impos-
sible de se sentir coupable d’un péché con¢u comme hérédi-
taire, 11 en résulte, par une conséquence logique, qu’Arndt,
contrairement & saint Augustin et & Luther et & I'’exemple des
hommes du moyen dige, ne voit dans le péché originel qu'une
misére, une maladie, une chose hideuse.

Cela étant, de quel droit Arndt prescrit-il & 'homme repen-
lant le devoir de se pénétrer de son néant ? Pareil précepte se
comprendrait de la part d’un calviniste de la seconde généra-
tion, se fondant sur la notion de I’absolue souveraineté de



LE PIETISME DANS L'EGLISE LUTHERIENNE 135

Dieu. Mais Arndt, lui qui avait le calvinisme en horreur, com-
ment a-t-il pu étre amené a cette maniére de voir? C’est en
vain qu’on en appellerait & 'autorité de Luther et de son traité
du serf arbitre. Car cette idée qu’en face du néant de I'nomme
Dieu serait absolument libre d’élire ou de rejeter, n’a pas
trouvé accés dans la dogmatique luthérienne, et Luther lui-
méme a dépassé, dans la suite, cette notion scotiste et nomi-
naliste de la divinité ; il ’a méme officiellement repoussée,
Dieu s’étant révélé en Christ comme amour ct comme grice.
Pour établir la filiation des idées particulieres d’Arndt sur ce
point, il faut remonter de nouveau & Tauler et & Thomas a
Kempis. Eux aussi affirment I’absoluité de Dieu et en dédui-
sent le néant de 'homme. C’est sur leurs traces que, dans le
troisieme livre de son Vrai christianisme, Arndt explique le
sentiment du néant, qui constitue la repentance, dans le sens
d’une renonciation formelle de I’homme & sa volonté propre et
d’une entiere indifiérence a 'égard des créatures en général.
Quand la volonté s’est réduite ainsi & un état de pure passivité,
alors, dit-il, peut s’opérer 'union avec Dieu, qui est activité
pure. Bien plus, Dieu ne peut faire autrement que de s’unir &
P4dme ainsi disposée. Pourquoi ? Par un effet de sa miséricorde,
sans doute, mais aussi « parce que la nature ne supporte pas
de place vide. » On voit percer ici la racine métaphysique ou
panthéiste de tout cet ordre d’idées quiétiste emprunté & Tau-
ler. Dieu seul étant I'étre, il doit nécessairement remplir ’es-
pace devenu vacant par le fait qu’en renoncant a sa volonté
propre la créature s’est anéantie.

Comment s’étonner aprés celaqu’Arndt avertisse le chrétien
de se mettre en garde contre les relations sociales? « Jamais
I’ame ne se trouve mieux que lorsqu’elle est chez soi, c¢’est-a-
dire, qu’elle repose en Dieu. » Dans le monde tout n’est pour
le chrétien que croix, tentation, incitation au mal, poison et
fiel. Il faut donc détacher son intérét des choses de la terre
pour se conserver digne de I'éternelle patrie. Ne dirait-on pas
qu’Arndt s’adresse & une communauté de moines? Au sein de
la société civile un semblable christianisme est tout simple-
ment impraticable. Que nous voila loin de la perfection évan-



136 ALBRECHT RITSCHL

gélique telle que la définit la confession d’Augsbourg! Dans
son premier livre, Arndt voulait encore qu’on goutit, qu’on
sentit, qu’on éprouvit la douceur et la vertu de l'amour de
Christ ; I'union avec Christ devait étre accompagnée de joie. A
mesure qu’il s’est enfoncé dans I'étude des mystiques, il a
perdu l'assurance de cette joie comme attribut nécessaire de
P'union avec Christ et s’est réfugié dans le point de vue quié-
tiste. « Notre ami est toujours prés de nous, mais il ne fait pas
toujours sentir sa présence, sauf quand le cceur est bien tran-
quille. » C’est au dela de la tombe que la vie éternelle est ac-
compagnée de joie ; dans le présent, la possession provisoire
de cette vie est lice au reniement de soi-méme, et dans cet
€tat ’adme se trouvant, hélas! souvent abandonnée, en est ré-
duite « & gémir, a soupirer aprés son aimable Epoux. » Ainsi
s’exprime le luthérien Arndt! Si c’était 1a la perfection chré-
tienne, on aurait pu & la rigueur se passer de la réforme de
Luther.

Mais enfin, & quoi aboutissent tous les efforts d’abnégation et
de contemplation auxquels il voudrait voir ses lecteurs se
livrer ? Le but supréme ot ils doivent tendre, c’est la percep-
tion, la vision de la beauté de Diew. « Si notre Ame pouvait un
instant seulement le voir, ne fit-ce que de loin, elle ne se dé-
tournerait pas de Dieu au prix du monde entier, tant il y a en
lui d’amabilité et de beauté. »

De méme que le péché est envisagé de préférence du coté de
sa laideur, c’est la beauté qui fait plus que tout autre chose la
force d’attraction de Dieu ou de ’Epoux. — Le luthéranisme
lui aussi met I'imagination en jeu quand il demande au chré-
tien, en vue de ’assurance de son salut, de détourner ses re-
gards de lui-méme, de ses mérites ou de ses péchés, pour les
fixer sur Christ, révélation de la volonté salutaire de Dieu,
meédiateur du pardon des péchés. Mais il ne s’agit ici ni de sa-
tisfaire je ne sais quel besoin de jouissance spirituelle, ni de
faire miroiter devant I'esprit du croyant la perspective d’'une
tendre harmonie avec un prototype de beauté. La contempla-
tion de Christ par la foi signifie que vous subordonnez votre
propre volonté & la grace divine personnifiée en Jésus-Christ,



LE PIETISME DANS L’EGLISE LUTHERIENNE 137

I’homme type, Lui qui, tout en garantissant & la société reli-
gieuse, dont vous étes membre en vertu de votre foi méme,
sa réconciliation avec Dieu, lui inculque en méme temps,
comme but social supréme, comme idéal & poursuivre solidai-
rement, le principe et le devoir de réaliser le bien dans ce
monde. Arndt, au contraire, fait prédominer sur ’ceuvre mo-
rale du chrétien, membre actif de I'Eglise, le point de vue
d’une relation esthétique et 1ndividuelle, c’est-4-dire solitaire
et quelque peu égoiste, de I’ame avec le Sauveur. Egoiste,
disons-nous ; car quelle est la flancée dont 'amour soit exempt
de tout égoisme et de toute complaisance en soi-méme.

Un point encore, a I'égard duquel Arndt s’éloigne des bases
du luthéranisme primitif pour se replier vers la conception
catholique : c’est sa maniére de motiver les vertus religieuses
et les devoirs moraux du chrétien. A plus d’une reprise nous
le voyons reproduire avec une remarquable vigueur l'idée
mere de 'un des chefs-d’ceuvre de Luther, son petit livre sur
la liberté chrétienne. « Etre un vrai chrétien, c’est porter un
nom qui est & la fois au-dessus et au-dessous de tout autre
nom qui soit au monde. Autant la foi éléve le chrétien au-
dessus de toutes choses, autant par la charité il s’abaisse au-
dessous de quelque autre créature que ce soit... » « Le chré-
tien exerce une royauté spirituelle sur le monde, puisque tout
doit lui tourner a salut, et concourir a son plus grand bien...
Rien d’extérieur ne peut empécher I’ame d’exercer son sacer-
doce spirituel en déployant les vertus chrétiennes et en prati-
quant a la gloire de Dieu les ceuvres de la miséricorde. » Ce
qui manque a ces déclarations et & d’autres semblables pour
étre tout a fait conformes & la pensée de Luther, c’est une
seule chose, mais qui est caractéristique : la double position
qu’occupe le chrétien, la double dignité qu’il exerce, au lieu
d’étre dérivée de la justification par la foi ou de la réconcilia-
tion avec Dieu, est rattachée une premicre fois au fait que
« les croyants sont en Christ, » dansun autre passage & cetle
idée que « la foi unit I’ame & Christ comme une épouse a son
époux. » En partant de la, le role du chrétien est déterminé
d’apres exemple de Christ. Dans son élévation et sa bassesse,



138 ALBRECHT RITSCHL

pour la royauté comme pour le sacerdoce, le chrétien doit se
rendre conforme & ce modéle. L’exposé des vertus religieuses
qui forme la seconde partie du livre deuxiéme, & partir du
chap. XII, est tout entier dominé par cette regle.

Il est incontestable, et M. Ritschl le reconnait hautement,
que ces chapitres-la sont la partie la plus excellente du Vrai
christianisme. C’est & eux que cet ouvrage doit d’étre encore
aujourd’hui le modele d’un livre d’édification. Il y a la des
pages vraiment classiques sur la patience, ’humilité, I'espé-
rance, la foi en la providence de Dieu, la priére. Une foule de
lecteurs y auront puisé ces consolations, ces stimulants, ces
élévations de 1'ame dont I’évangile est la source inépuisable,
et qu’il offre indiffécremment aux adeptes de toutes les Eglises
particuliéres. La plupart des lecteurs protestants auront passé
sur les réminiscences d’origine catholique que le livre ren-
ferme, sans en étre troublés dans leur édification. Il n’en est
pas moins vrai que 'ouvrage d’Arndt est la meilleure preuve
que I'exemple de Christ, auquel il aime & recourir comme a la
supréme instance, est une norme insuffisante quand il s’agit
de tracer le tableau de la vie morale des croyants. En appeler
a l'autorité de ce modéle pour recommander au chrétien place
dans le monde de seretirer du monde, se prévaloir de 'exemple
de Jésus pour exiger du chrétien qu’il soit comme un étranger,
non seulement & I'égard des choses qui sont de ce monde,
mais de la vocation qui lui incombe ici-bas, n’est-ce pas avouer
implicitement que 'imitation de J¢ésus-Christ est une régle qui
ne cadre pas avec le christianisme évangélique ?

On constate ici une fois de plus que si Arndt a été fort
attentif & ceux des articles des confessions luthériennes qui ont
trait aux controverses ordinaires avec les papistes et les réfor-
meés, 11 n’avait pas prété la méme attention aux autres parties
de ces documents du protestantisme allemand. Autrernent il
n’aurait pas pu ignorer, comme il le fait, les paragraphes de
I’Apologie de la confession d’Augsbourg (art. XIIT de votis mo-
nasticis § 45-50) ol Mélanchton vient a traiter de I'imitation
de Christ et ol il s’éléve trés nettement contre le sens qu’y
attachaient les catholiques.



LE PIETISME DANS L’EGLISE LUTHERIENNE 139

L’exemple de Christ, ¢u sens catholique, qui est aussi celui
d’Arndt, se résume dans ces trois points: I’éloignement pour
les affaires de ce monde en général, la disposition constante a
endurer la souffrance, et une certaine douceur de caractére.
Ce type abstrait et plus ou moins effacé, on le combine avec
Vordre donné par Jésus au jeune homme riche de vendre tout
ce qu’il avait et de le suivre. Et cette régle qui, en premiére
ligne, a la valeur d’un « conseil évangélique » a ladresse des
moines, est appliquée ensuite a la vie chrétienne en général.
En regard de cetle interprétation catholique, Mélanchton fait
valoir le principe que voici, c’est que le renoncement a tous
ses biens constituait pour le jeune homme riche sa vocation
particuliere, tandis que 'appel & suivre Jésus formule la régle
générale de l'obéissance morale. Or les vocations difféerent
selon les individus; mais dans toute vocation, quelle qu’elle
soit, la perfection chrétienne consiste dans l'obéissance. Par
conséquent, d’aprés la doctrine protestante, 'imitation de
Christ consiste dans le fidéle accomplissement de la tache assi-
gnée a chacun. Jésus-Christ ayant eu une vocation a part, vo-
cation sans précédent et qui ne se reproduira pas, celle de
fonder le rovaume de Dieu et de réconcilier les homrnes avec
Lui, toute imitation directe des vertus qu’il y a déployées se
trouve exclue. Vouloir abstraire de certains traits isolés de la
vie terrestre de Jésus un tableau général des vertus & imiter
par le chrétien, ce serait sacrifier ce qui fait précisément la
beauté et la valeur du modéle, savoir 'unité du caractére. Au
point de vue évangélique, vous suivez Jésus, vous imitez Christ
lorsque vous faites de la fidélité qu’il a mise 4 remplir sa voca-
tion, matériellement unique, la mesure formelle de votre obéis-
sance a vous dans la vocation, n'importe laquelle, que vous
etes appelé a exercer pour l'utilité commune. Ainsi seulement
on échappe aux illusions et a la continuelle tension d’esprit que
ne peut manquer d’engendrer la méthode catholique.

Il est instructif de voir comment un homme qui fut un adepte
et Pun des défenseurs d’Arndt essaya de concilier la notion
catholisante de P'imitation de Christ avec le principe protes-
tant de la valeur religieuse et morale des professions civiles.



140 ALBRECHT RITSCHL

Paul Egard, pasteur dans le Holstein, a écrit un traité intitulé :
De la noble vie de Jésus-Christ, sur laguelle tous les amateurs
de Jésus doivent régler leur vie. « Lorsque, dit-il, nous con-
templons et scrutons la vie privée et publique du Seigneur
Jésus, nous le trouvons tour & tour dans tous les états, les
sanctifiant tous. Faisons-le donc passer par tous les états et pla-
cons-le sous les yeux de tous les hommes afin qu’ils apprennent
de lui & pratiquer dans le Seigneur les ceuvres de leur voca-
tion. » Et la-dessus Jésus nous est présenté, dans trois chapi-
tres, d’abord comme prédicateur, interpréte (de I'Ecriture),
professeur, auditeur, écolier ; ensuite comme roi ou prince,
fonctionnaire, conseiller, chancelier, guerrier, gentilhomme,
ambassadeur, juge, sujet; enfin comme peére, fiancé, mari,
pére de famille, enfant, serviteur, jeune homme, fils de vierge,
fils de veuve, enfant dans le sein de sa mére. (Ce qui fournit a
Pauteur I'occasion de donner des instructions touchant « I'of-
fice » des femmes enceintes.)

Voila les insipidités ol Pon arrive lorsque avec les chrétiens
du moyen dge on entend I'imitation de Christ au sens mate-
riel et que, en méme temps, selon l'esprit de la réformation,
on prétend appliquer 'exemple de Christ aux vocations de la
vie civile. On aboutit & une sorte d’enrichissement mytholo-
cgique de la figure de Christ qui ne vaut guere mieux que la
moderne évacuation de la vie de Jésus par le procédé mythi-
que. D’ailleurs, une fois en si bon chemin, pourquol ne pas
constituer encore un quatriéme groupe et nous présenter
Jésus comme agriculteur, mineur, artisan, marchand, marin,
manceuvre, etc. ? Les témoignages bibliques n’auraient pas été
difficiles & trouver, surtout avec le procédé analogique et typo-
logique précédemment employé. D’ou provient cette lacune ?
Comment se fait-il qu'Egard n’ait pas compris la nécessité de
soumettre & la régle chrétienne cette derniere catégorie de
vocations, celle des simples gens du peuple ? Serait-ce peut-
étre que cet apotre du christianisme pratique, tout en blamant
comme Arndt (et avec beaucoup de raison) la théologie acadé-
mique de son temps, eGt conservé lui-méme quelques restes



LE PIETISME DANS L’EGLISE LUTHERIENNE 141

d’orgueil académique ? L’existence humaine digne de ce nom,
et par conséquent l'existence du chrétien, ne commencerait-
elle donc qu’avec le grade de bachelier ? Ce n’était certes pas
Popinion de Luther, qui nous a légué cette parole vraiment
réformatrice qu'« un cordonnier, un forgeron, un simple pay-
san, s"ls savent se rendre utiles les uns aux autres, chacun
dans sa partie, sont tous des prétres consacrés. » D’olt vient
donc & ces hommes du christianisme pratique cette indifférence
aristocratique envers les besoins de la grande masse du peu-
ple? Elle s’explique par la tendance contemplative de leur
piété. La contemplation ne peut prospérer que la o I'on a le
moyen de vivre tranquillement chez soi, loin des soucis et des
bruits du monde. Tout « pratique » qu’il est, ce christianisme-
la suppose donc des conditions de culture ou de fortune qui ne
sont pas a la portée de gens, et ils forment la grande majorité,
qui sont bien obligés de vouer journellement leur attention
et leurs soins aux affaires de ce monde, s’ils ne veulent pas
mettre en péril leur existence et, avec la leur, celle de la
société tout entiére.

Avec tout cela Jean Arndt est resté fidele & la réformation
de Luther. Il n’a pas cessé de respecter les formes extérieures
de son Eglise particuliere. Malgré son faible pour la mystique
(uiétiste, malgré la tendance contemplative et partant aristo-
cratique de sa piété, il a su résister 4 la double tentation &
laquelle ont succombé deux de ses principaux adeptes. L’un,
le professeur en droit Christophe Bésold, de Tubingue, de plus
en plus fasciné par la lecture des mystiques du moyen 4ge, et
désespérant de la réformation du monde dans le siécle présent,
chercha le repos dans le giron de I’église catholique. ( 1638, &
Ingolstadt.) L’autre, le pasteur Christian Hohburg, natit de
Lunebourg, se laissant influencer parles idées de Schwenkfeld,
aboutit & cette idée que le vrai christianisme, le christianisme
intérieur, doit se chercher dans une compléte indifférence a
I’endroit de toute confession particuliére. Successivement pas-
teur luthérien dans les duchés de Lunebourg et de Brunswick,
et ministre réformé dans la Gueldre, il entra en relation ave:



142 ALBRECHT RITSCHL

Labadie et finit par devenir prédicateur chez les mennonites
de Hambourg, sans pourtant accepter les formes organiques
de leur communauté. ({1675.)

Ce serait, dit M. Ritschl, se méprendre entierement sur nos
intentions si I'on voulait conclure de I'analyse critique & la-
quelle nous venons de soumettre le Vrai christianisme, que
nous condamnons 'ceuvre d’Arndt dans son ensemble. Il est
incontestable qu’il a melé & la conception luthérienne de la
vie des éléments de provenance étrangere. Ceux-la seuls peu-
vent essayer de le nier, qui n’ont qu’une connaissance incom-
plete des documents confessionnels de 1'Eglise luthérienne.
Mais s’il a contribué pour sa part a faire dévier la piété luthé-
rienne de ses vrais principes, c’est ia une faute dont il n'est
pas personnelleinent coupable. La faute s’explique historique-
ment par le fait que la maniére évangélique de comprendre la
vie, telle que Luther I'avait concueen principe, a été de bonne
heure entravée dans son développement, qu’elle a été rétrécie
et obscurcie par la prédominance des intéréts dogmatiques.
N’oublions pas que le protestantisme n’est pas sorti du sein
de I’Eglise catholique d’occident armé de toutes piéces et dans
la pleine possession de ses forces, comme Pallas Athéné estnée
de la téte de Zeus. ll ne s’est dégage du catholicisme du moyen
dge qu’en passant par toute une série de controverses portant
sur des points de doctrine détaches. Il ne s’est pas rendu clai-
rement compte dés ’abord du but pratique de la religion et
n’a pas su s’élever & une vue d’ensemble de la vie chrétienne,
a une conception compléte et bien ordonnée des rapports de
I’homme, non seulement avec Dieu, mais avec le monde. A ce
morcellement de la doctrine en une série de dogmes plus ou
moins incohérents, et & cetle compréhension imparfaite de la
portée morale et sociale de son principe religieux, élait venue
s’ajouter la prépondérance croissante d'un intellectualisme
rigide, la préoccupation de donner & la saine doctrine une
expression aussi précise, des contours aussi arrétés que pos-
sible.

Ces imperfections, mises en regard des richesses séculaires
de la théologie du moyen éage et de sa littérature ascétique, ne



LE PIETISME DANS L’EGLISE LUTHERIENNE 143

pouvaient faire paraitre le protestantisme qu’a son désavantage.
Mais au lieu de remédier & ses faiblesses & ses propres frais,
au lieu de combler ces déficits au moyen d’une application
compléte et conséquente des grands principes posés par les
réformateurs, que fit-on? on eut recours a des emprunts. On
crut se fortifier et s’enrichir en enrevenant, pour la théologie,
a 'aristotélisme scolastique, et en s’appropriant, pour la pra-
tique de la piété, les régles et les méthodes de la mystique
monacale.

Dans ces couditions, il faut savoir gré & Jean Arndt de ce que,
tout en cédant & ce courant, il resta du moins invariablement
fidele & I’Eglise issue de la réformation. En dépit de I’état si
défectueux ol il la voyait de son temps, et du peu qu’elle sem-
blait faire pour l'avancement du régne de Dieu au milieu de
son peuple, il ne s’est pas abandonné au pessimisme non plus
qu’a l'indifférentisme ecclésiastique. Il a conservé intacte sa
fol en la légitimité de la réforme de Luther. Tout en déplorant
ses miseéres présenles il n’a pas cessé de croire & son avenir,
et il a subordonné a cette foiinvincible les éléments mystiques
de sa piété personnelle. La constatation de ce fait nous permet
de comprendre et nous autorise a reconnaitre le droit histo-
rique relatif de la combinaison, entreprise dans le Vrai chris-
tianisme, entre deux genres de piété si différents, si peu com-
patibles en principe.

v
L'amour pour Jésus, en vers et en prose.

Tel est, dans le livre de M. Ritschl, le titre du chapitre con-
sacré a I’étude de toute une série de recueils de cantiques et
de livres d’édification qui ont vu le jour pendant le cours et
principalement vers le milieu du XVIIe siécle.

Chacun sait que, dans ce siécle, la poésie allemande essaya
de prendre un nouvel essor. Il y eut, en particulier, une riche
floraison de poésie religieuse. Mais bien qu’'on posséde depuis
assez longtemps, dans le volumineux ouvrage de E. Koch, une
histoire détaillée de cette littérature, personne n’a encore songé
& en tirer parti pour compléter Uhistoire de I’Eglise évangéli-



144 ALBRECHT RITSCHL

que de ces temps-la. On se figure généralement que toutes les
productions de la muse chrétienne qui ont trouvé acces dans
les livres de cantiques en usage dans les églises de langue alle-
mande répondent exactement au type authentique de la doc-
trine luthérienne. C’est 1& une idée préconcue qu’un examen
un peu attentif ne justifie point. Sans doute, il existe bon nom-
bre de cantiques qui expriment d’une maniére correcte les sen-
timents de confiance en Dieu, d’humilité, de patience, qui se
fondent sur la grice de Dieu garantie par Jésus-Christ. A ceux
qui sont quelque peu familiarisés avec I’hymnologie allemande,
il suffit de rappeler des noms tels que Martin Rinkart, Paul
Flemming, Paul Gerhardt, Georges Neumark, Samuel Rodi-
gast ; ou, mieux encore, 1l suffira d’évoquer par la citation de
leur vers initial le souvenir de cantiques tels que : Nun dan-
ket alle Gott; — In allen meinen Thaten ; — Befiehl du deine
Wege ; — Wer nur den lieben Golt lasst walten ; — Was Gott
thut, das ist wohlgethan. — Mais & cOté de ces cantiques qui se
maintiennent dans l'ordre de pensées et de sentiments inau-
guré au XVIe siécle par le choral de Luther, il y a tout un
courant de poésie religieuse ol I’on voit se perpétuer ou se re-
nouveler les motifs propres a la dévotion du moyen age, bien
plus, olt cette espece trés particuliere de dévotion se refléte
avec une netteté croissante. A lire certains auteurs de nos
jours, on dirait que le comte de Zinzendorf, dans ses pieuses
improvisations rimées, eut le monopole de cet amour pas-
sionné pour le Seigneur Jésus, de ce culte assidu des plaies
du Sauveur, qui sont comme un écho des contemplations
amoureuses de saint Bernard. Ils ne paraissent pas se douter,
ces séveres critiques du noble restaurateur de I’ancienne Unité
des Fréres au XVIII® siécle, que ses cantiques n’offrent apres
tout qu’une légére modification d’un genre, d'une maniére re-
présentée déjd au siécle précédent par une longue série de
poétes et d’auteurs ascétiques.

Parmi les cantiques de saint Bernard, il en est un surtout,
le Jubilus rhythmus de nomine Jesu : « Jesu dulcis memoria, »
qui est devenu comme 'enseigne autour de laquelle s’est grou-
pée tcute une pléiade de poétes de I’Eglise luthérienne. Dans



LE PIETISME DANS L'EGLISE LUTHERIENNE 145

I'espace de cent ans, il a été imité ou paraphrasé pour le moins
cing fois en allemand. Or, dans ce cantique se trouvent résu-
més el comme concentrés tous ces traits caractéristiques de
« 'amour de Jésus » qui sont développés longuement dans les
sermons du méme auteur sur le cantique de Salomon et qui,
au moyen age, servaient communément de régle et de modele
a la dévotion contemplative. Deux courtes citations suffiront a
donner une idée de la nature passionnelle, pour ne pas dire
sensuelle, de Pamour qui s’exprime dans les strophes de ce
Jubilus rhythmus :

Jesum queeram in lectulo
Clauso cordis cubiculo,
Privatim et in publico
Queeram amore sedulo...

Quocunque loco fuero,
Mecum Jesum desidero.
Quam leetus, cum invenero!
Quam felix, cum tenuero!

Tunc amplexus, tunc oscula,
Que vincunt mellis pocula,
Tunc felix Christi copula,
Sed in his parva morula.

Le méme type se retrouve dans les sept chants de la Rhyth-
mica oratio ad unumquodlibet membrorum Christi patientis et
a cruce pendentis. Les plaies et les douleurs de Christ y sont
présentées une i une, soit comme preuves palpables de son
amour pour nous et comme motifs de notre compassion pour
lui, soit comme moyens de guérison ou de purification des pé-
chés correspondants, soit enfin comme refuge et consolation a
I'article de la mort pour celui qui répond par I’amour & 'amour
du Sauveur souffrant. Paul Gerhardt (4 1676) a imité ces can-
tiques sans réussir et probablement sans avoir méme songé a
en effacer le type primitif. Seule, la septiéme de ces imitations
est entrée dans le domaine commun et s’est maintenue dans
l'usage ecclésiastique. G’est le cantique bien connu : O Haupt
voll Blut und Wunden (Chef couvert de blessures). Peut-on dire

THEOL. ET PHIL. 1833, 10



146 ALBRECHT RITSCHL

que méme ce cantique, le meilleur de la série, soit une expres
sion vraiment adéquate et suffisante des sentiments qui ani-
ment le chrétien évangélique un jour de vendredi saint? A
notre sens, dit M. Ritschl, il manque & cette peinture des souf-
frances du Sauveur un élément essentiel : elle ne s’éléve pas
jusqu’a l'idée morale de 'obéissance de Christ, et le fait de la
réconciliation générale des hommes avec Dieun’y a pas trouveé
la place qui lui revient.

Les mémes lacunes se retrouvent, avec d’autres défauts non
moins sérieux, dans les productions plus ou moins originales,
tant en vers qu’en prose, qul ont vu le jour vers la méme épo-
que au sein du luthéranisme allemand. C’est ce que notre his-
torien établit par de nombreux échantillons tirés des recueils
de cantiques publiés par une douzaine de poctes des deux
sexes, & commencer par I'Epithalame spirituel composé pour
Pame fidele par Jésus-Christ, son céleste Epoux, d'apres le
XLVe psaume du prophete David, de Philippe Nicolai. Il fait
suivre cette étude sur la poésie sacree du XVIIe siecle de I'é-
numération détaillée des titres de toute une collection de livres
de piété en prose, composes dans le meme esprit et le méme
gout, si tant est qu’on puisse parler de goit quand il s’auit
d’écrits décorés de tilres comme ceux-ci : Buste (Brustbild) de
Uamour de Jésus, sur le modele du disciple couché sur le sein
(Brust) de Jésus ; — Bouquet de myrrhes spirituel ; — Divine

flamme d’'amour ; — Buaiser d’amour céleste ou pratique du
vrai christianisme ; — Pensées amoureuses de ceux qui ne sont
épris que de leur Sauveur ; — La Sulamithe amoureuse ou

Meéditations sacrées en vue de développer Uamour de Jésus cru-
cifié, etc. Il est bon d’ajouter que la plupart de ces livres sont
illustrés. Les gravures en disent méme plus long que les titres
qu’on vient de lire. Difficiles & rendre en paroles, elles sont
plus significatives encore et plus caractéristiques que ne 'est
le ton mielleux da texte qu’elles accompagnent,

Il ne peut étre question pour nous de sutvre M. Ritschl dans
le detail de son étude. Il faudrait citer des textes qui, le plus
souvent, se refusent & une lraduction, méme libre, en prose
francaise, et nous ne voudrions pas visquer de ridiculiser par



LE PIETISME DANS L'EGLISE LUTHERIENNE 147

une imitation rimée de notre facon les monuments d’'une piéte,
défectueuse peut-étre, mais sincére et respectable. Qu’il nous
suffise donc de glaner dans les pages que leur a consacrées
I'historien de Gottingue quelques traits propres & caractériser
plus complétement ce genre particulier d’amour pour le Sei-
gneur Jésus.

Un trait, que nous avons déja eu l'occasion de relever en
parlant du Vrat christianisme, est commun & la plupart de ces
poéetes : 'ame aimante a le droit, elle a méme le devoir de se
placer vis-a-vis de I'époux aimé sur un pied de parfaite éga-
lité, ce qui, en fait, équivaut & une négation de la divinité de
Christ. Il y a plus : dans les « Chants érotiques spirituels » de
Heinrich Miller (né 4 Lubeck 1611, morta Rostock 1675), c’est
habituellement I’dme qui prend Pinitiative, c’est elle qui fait
les avances ; sorte de pélagianisme dont les devanciers de
Miiller, par exemple Joh. Heermann (1585-1647) dans ses Amo-
res et suspiria sacra, avaient su se garder en réservant expres-
sément 'action du Saint-Esprit, qui vient allumer dans I’dme
la flamme de amour. L’un de ces chants érotiques, paraphrase
en quinze strophes de Cant. VII, 11,12 : « Viens, mon bien-aimé,
sortons aux champs, passons la nuit aux villages;... 1a je te
donnerai des preuves de mon amour, » a été intercalé plus
tard par Rambach dans son édition du Vrat christianisme, de
J. Arndt, & qui on I’a souvent attribué a tort.

Dans le groupe littéraire dont nous parlons, les femmes, —
c’est une justice a leur rendre, — se font remarquer par une
retenue, une sorte de pudeur qui contraste d’une facon avan-
tageuse avec le langage de la plupart des poétes du sexe fort.
Ceux-ci abusent décidément du fait que le mot dme est du
genre féminin. Ils ne refusent & leur Ame aucune des émotions,
ils lui attribuent toutes les agitations de I’amante que ses désirs
portent vers I’élu de son cceur. Pour les nobles dames qui ont
chanté l'amour mystique, les comtesses Emilie-Julienne et
Ludémilie-Elisabeth de Schwarzbourg-Rudolstadt, et la land-
grave Anna-Sophie de Hesse, Jésus est avant tout le fidéle ami.
Elles ont eu la délicatesse de s’abstenir des images empruntées
a I'amour conjugal et aux joies nuptiales.



148 ALBRECHT RITSCHL

L’amour de Jésus est sujet a des épreuves dont la plus dou-
loureuse est celle du deélaissement, de 'abandon. C’est 1a un
theme qui revient fréquemment dans les cantiques qui nous
occupent : ’ame se plaint d’étre laissée & elle-méme et soupire
apres le retour du bien-aimé. Le chrétien évangélique, lors-
qu’il sent se troubler ou s’ébranler en son cceur ’assurance du
salut, s’en prend & son propre péché ou bien aux soucis et aux
distractions de la vie mondaine. Au lieu de cela, nos poétes, a
I’exemple de saint Bernard, parlent le plus souvent de ces
délaissements comme d’un accident qui serait ’effet de 1’arbi-
traire. Ainsi, entre autres, le recteur de Zittau, Christian Kei-
mann (| 1662), connu par le beau cantique Meinen Jesum
lass’ ich nicht, et le chancelier de Rudolstadt, Ahasvérus Frisch
(1 1701). Il semble, & les entendre, que le divin ami soit
d’humeur changeante et qu’il s’agisse de le ramener & force de
lamentations et de soupirs.

Ceci tient & une cause plus profonde : la maniére de com-
prendre le péché et la rédemption. L'influence de saint Ber-
nard se combine pour plusieurs avec celle du soi-disant saint
Augustin des Soliloquia, des Meditationes, du Manuale, c’'est-a-
dire avec celle de certaines notabilités du moyen age, telles
que Hugues de Saint-Victor et Anselme de Cantorbéry. Le péché
est congu bien moins comme coulpe que comme misére, fai-
blesse, laideur. On parle couramment de la fange, de la vase
du péché, de vermine pécheresse, de puanteur et d’ordure,
etc. Aussi le sang de Christ est-il présenté de préférence
comme moyen de purification. Une seule goutte de ce sang, —
cette idée se rencontre déja chez Tauler, — et suffit & net-
toyer toute souillure, & guérir les plaies des hommes, & étein-
dre le feu des péchés. Quant a la satisfaction offerte par le Dieu
incarné, elle consiste dans ses souffrances surérogatoires
comme telles. On se plait & dépeindre en détail la passion du
Sauveur, on s’absorbe dans la contemplation de ses cing plaies,
on se représente vivement les douleurs physiques qu’il a endu-
rées. Mais l'obéissance qui se manifeste dans les actes et les
souffrances de Christ, et de laquelle ces derniéres en particu-



LE PIETISME DANS L’EGLISE LUTHERIENNE 149

lier tirent toute leur valeur rédemptrice, c’est & peine s’il en
est question.

Et comment le fidele « rémunérera- » t-il son Sauveur ? que
lui donnera-t-il en retour de son sacrifice sanglant? D’aprés
la doctrine luthérienne, le croyant, affranchi de la coulpe de
son péché griace & la rédemption générale opérée par Christ,
est en paix avec Dieu et, plein de confiance en ce pardon gra-
tuit, fort de sa justification par la foi, il se sent le devoir et le
pouvoir de « faire pénitence » sa vie durant. La piété du moyen
age et de ceux qui se sont inspirés d’elle (par.exemple Joh.
Heermann) concoit les choses autrement : 'amour du Christ
souffrant est pour elle un appel direct & la réciprocité, a 'amour
individuel pour lui. et du méme coup elle y puise la résolu-
tion de participer a ses souffrances en s’imposant a soi-méme
les douleurs de la pénitence. Au lieu de fonder sur les souf-
frances de la croix de Golgotha la certitude que, par 'obéis-
sance de Christ, la rémission des péchés, la paix, le salut nous
sont garantis, le bourgmestre Johann Franck, de Guben,
dans la Lusace (1618-1677), se borne & souhaiter, & demander
que les douleurs et les plaies de Christ puissent servir a guérir
nos blessures, & nous rendre I’honneur, & nous procurer le
repos et la vie!

Qui oserait dire que ce soit 12, en comparaison des principes
proclamés par la réformation, un degré supérieur de piéte
chrétienne? Que s’il fallait encore une preuve pour nous con-
vaincre de la provenance catholique de ce « motif » de la Jesus-
liebe, il n’y aurait qu’a s’adresser 4 Johann Scheffler, dit Ange-
lus Silesius (1624-1677), et & ses Saintes délices de l'ame ou
Bucoliques spirituelles de Psyché amoureuse de son Jésus, en
ayant soin de rapprocher ce recueil de cantiques de I’écrit par
lequel, en 1653, 'auteur a expliqué et justifié sa conversion au
catholicisme. Le chemin par lequel ce docteur en médecine est
allé & Rome ressemble beaucoup & celui qui, environ vingt ans
auparavant, y avait mené le juriste Christophe Bésold. Qu’est-
ce, en effet, qui I'a attiré vers I'Eglise catholique? c’est qu’elle
est la vrale patrie de cette mystique qui le séduisait déja lors-



150 ALBRECHT RITSCHL

gu’il était encore dans les cadres de 'Eglise luthérienne. Selon
ses convictions et ses expériences personnelles, le luthéra-
nisme authentique et la theologia mystica s’excluent mutuelle-
ment. Un des reproches qu’il adresse, dans son acte de conver-
sion, a I’église dont il se séparait, c’est qu’elle repousse comme
entaché de fanatisme « cet art secret de vivre en communion
avec Dieu qui, dit-il, est pourtant la supréme sagesse du chré-
tien. » Pour étre juste, il faut ajouter que, de méme qu’avant
sa conversion extérieure, J. Scheffler s’était déja laissé gagner
par la piété catholique, pareillement, aprés cette démarche, il
conserva a I’égard de certaines doctrines un tact religieux qui
lui venait sans doute de sa premiére éducation luthérienne.
Ailnsi la patience dans les épreuves ne constitue pas & ses yeux
un meérite et il ne la présente pas, & la maniere ordinaire des
livres de dévotion catholiques, comme un sacrifice offert &
Dieu. (est absence de cet élément spécifiquement catholique,
jointe & une sobriété, malheureusement trop rare chez lui,
dans I’expression de son amour pour Jésus, qui nous permet
de goluter encore aujourd’hui quelques-uns de ses cantiques et
qui leur a assuré une place dans les recueils en usage dans les
Eglises protestantes de langue allemande 1.

Il résulte des preuves fournies par la littérature qui fait le
sujet de ce chapitre, que cette forme catholique de la dévotion
pour le Sauveur crucifié a envahi I’Eglise luthérienne bien plus
tot, et dans une plus large mesure, que I'Eglise réformée des
Pays-Bas et de I’Allemagne. Elle s’y est acclimatée a coté de
la théologie de I'école, sans avoir été jamais sérieusement com-
battue par les représentants de cette derniere. Aussi bien n’eus-
sent-ils guére eu le droit de s’y opposer depuis que la dogma-
tique scolastique avait admis dans son systéme le locus de
unione myslica et qu’elle avait rapporté a cet article les effets
pratiques qui revenaient proprement & la justification par la
foi. Il ne faut d’ailleurs pas perdre de vue que les mémes poe-
tes qui chantaient 'amour de Jésus de la maniére qu’on vient

t Nous voulons parler des cantiques : Mir nach ! spricht Christus unser
Held ; — Ich will dich lieben, meine Stirke; — Liebe, die du mich zum Bilde,
etc.



LE PIETISME DANS L’EGLISE LUTHERIENNE 151

2

de voir, ont su, dans l'occasion, donner a leur confiance en
Dieu ’expression la plus saine et, au point de vue luthérien, la
plus correcte 1.

Lorsqu’on tient compte de ce fait et qu’en méme temps on
se souvient que plusieurs de ces poetes, 4 'exemple de Martin
Opitz, le chef de I’école silésiennue, ont composé des piéces
profanes dans lesquelles toute la mythologie grecque est mise
en réquisition ; lorsqu’on apprend, par-dessus le marché, que
tel de ces auteurs ascétiques était membre de « l'ordre des
fleurs » ou de la société des « bergers de la Pégnitz, » qui, tout
en imitant les bergeries des [taliens, essayait de faire revivre
les mystéeres du moyen dge dans les temples protestants; quand,
dis-Je, on tient compte de cet ensemble de faits, on a peine &
se défendre de I'impression que la maniere dont ces hommes
ont chanté les amours de ’dme et du Sauveur et les souffran-
ces physiques du Crucifié n’était effectivement chez eux qu’une
maniere. Ce genre de poésie sacrée ne leur était au fond pas
naturel ; il ne coulait pas de source. C’est un tribut qu’ils ont
payé a cet esprit de dépendance, d'imitation de I’étranger et
du passé, qui caractérise toute la culture allemande au X VII¢ sié-
che.

Pour achever d’expliquer ce penchant & se modeler sur les
types de la dévotion mystique du moyen dge, il faut cependant
recourir & une instance a laquelle nous avons déja dit en appe-
ler pour comprendre le succes du Vrai christianisme de Jean
Arndt. La réforme entreprise par Luther s’était de bonne heure
figee dans une forme scolastique, celle de la « saine doc-
trine. » Phase nécessaire, sans doute, salutaire méme en un
sens, mais qui ne pouvait, qui ne devait étre que passagere 2.
On ne pouvait en rester a cette forme provisoire, & cette réali-

' Voyez, a titre d’exemples, les cantiques : O Gott, du frommer Gott, de
J. Heermann ; — Werde munter, mein Gemiithe, de Jean Rist (1607-1667) ;
— Sei getreu bis an das Ende, de Benjamin Preetorius (1659); — Gott ist
mein Trost und Zuversicht, de Jean Franck.

2 Voir les considérations présentées sur ce sujet par M. Ritschl dans
I'introduction & son Histoire du piétisme (tom. [, pag. 93), que nous avons
résumeées en son temps Revue de théol. et de phil. 1881, pag. 244 et suiv.



152 ALBRECHT RITSCHL

sation 1mparfaite, fragmentaire des principes de la réformation.
Il s’agissait, — et, pour dire le vrai, il s’agit encore aujour-
d’hui, — de s’élever & une conception vraiment protestante de
Punivers. Le besoin devait tot ou tard se faire sentir, non seu-
lement de ramener & une vivante unité la série assez incohé-
rente des dogmes auxquels on s’était arrété, mais de mettre les
principes réformateurs en ceuvre dans le domaine de la vie
morale et dans celui du sentiment religieux. Ce n’était pas la
l'affaire d’'un moment ni méme d’une génération. C’était une
tiche qui exigeait de la patience et a laquelle plusieurs géné-
rations successives devaient consacrer leurs efforts.

Faut-il s’étonner que, dans la période de lassitude, d’épuise-
ment, qui suivit les grandes luttes du XVIe siecle, lorsque le
sentiment religieux revendiqua enfin haulement ses droits,
lorsque le peuple allemand, saturé de subtilités doctrinales,
demanda au protestantisme de satisfaire aussi ses besoins
esthétiques et moraux, faut-il s’étonner que les premiers essais
dans ce sens solent restés au-dessous de ce qu’on aurait pu
désirer ? Parmi les écrivains travaillant en vue de 1’édification
du peuple protestant, les uns, fideles au luthéranisme confes-
sionnel, ne surent pas s’affranchir d’une certaine sécheresse
didactique ; ne parlant pas assez au cceur, ils ne trouverent
que peu d’écho. Les autres firent pour la poésie sacrée ce
qu’'on faisait alors couramment pour la poésie profane : ils
recoururent & des modeles étrangers. Si les poetes profanes,
imitant ’humanisme, empruntaient leurs couleurs a la mytho-
logie grecque, eux, sur les traces de saint Bernard et de ses
pareils, s’emparaient des images du Canlique des cantiques.
Cette tendance a revenir a la piété ascétique et mystique du
moyen age est d’autant moins faite pour nous surprendre que
sous bien d’autres rapports, — culture morale, maniére d’en-
visager la nature, institutions sociales, — le peuple allemand,
au XVIIe siecle, n’avait guere dépassé le niveau du moyen age.

C’est & ce point de vue qu’il faut se placer pour juger équita-
blement cette intrusion d’éléments catholiques dans la piété
luthérienne. Et 'on sera d’autant plus porté & en juger avec
équité que, au premier abord du moins, le luthéranisme n’en



LE PIETISME DANS L’EGLISE LUTHERIENNE 153

a pas été menacé dans son existence ecclésiastique. Mais il ne
faut pas se le dissimuler, la pureté de la doctrine en a positi-
vement souffert. Le dogme de I'union mystique, sous I’égide
duquel la piété pratique a pu se nourrir de ces aliments prépa-
rés a I'usage de la dévotion médiévale, n’est pas d’un luthéra-
nisme pur et authentique. Ainsi que nous le disions plus haut,
il fait directement concurrence a la doctrine de la justification ;
plus que cela, dans son application édifiante, il porte a cette
doctrine un réel préjudice en la privant de ’effet pratique qui
en découle pour le croyant, & savoir le bonheur qui consiste
dans la confiance filiale en Dieu, dans I’humilité et dans la
patience.

Est-il permis, aprés cela, de venir nous représenler 1’état de
I'église en ce temps-la comme 1’état normal, parce que, dit-on,
la saine doctrine y régnait dans sa perfection ? A-t-on le droit
de célébrer, comme on l'a fait, cette église sous I'image de
I’homme riche qui a su emporter, pour le conserver chez soi,
le plus précieux des trésors? La vériteé est, pour rester dans
I'image, que cet homme riche, afin de pourvoir aux besoins de
la vie de tous les jours, allait aux emprunts chez sa partie
adverse, faute de savoir convertir en monnaie courante les lin-
gots d’or pur qu’il avait serrés dans son coffre-fort.

V. Ra




	Le piétisme dans l'église luthérienne des XVIIe et XVIIIe siècles : d'après Albrecht Ritschl. Partie 1

