
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1885)

Artikel: Le piétisme dans l'église luthérienne des XVIIe et XVIIIe siècles :
d'après Albrecht Ritschl. Partie 1

Autor: V.R. / Ritschl, Albrecht

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379356

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379356
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PIETISME

DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE DES XVIP ET XVIIIe SIÈCLES

d'après

ALBREGHÏ RITSCHL1

Le piétisme est né au sein de l'Eglise luthérienne dans des

conditions fort différentes de celles où on l'a vu se produire
clans l'Eglise réformée. Cela devait être, étant donnée la

différence qui existe entre ces deux églises quant à leur origine,
leur organisation, leur dogmatique officielle, et en particulier,
leur manière de comprendre le rôle de la loi dans la vie
chrétienne.

Le piétisme réformé a pris naissance au sein du calvinisme
néerlandais. Sous quels auspices et dans quelles circonstances?
Nous l'avons dit en rendant compte, il y a quatre ans, du
premier volume de la magistrale Histoire du piétisme de M. le

professeur Ritschl 2. Mais il ne sera pas inutile de le rappeler
en quelques mots.

Le terrain avait été préparé par ces conventicules, officiellement

établis dans l'Eglise des Pays-Bas, dont les membres
s'appliquaient à ce que le très orthodoxe Gisbert Voetius, « le

pape d'Utrecht » (j 1676), appelait la recherche précise de la

1 Geschichte des Pietismus, von Albrecht Ritschl. Zweiter Band : Der
Pietismus in der lutherischen Kirche des 17. und 18- Jahrhunderts. Erste
Abtheilung. Bonn, Adolph Marcus, 1884. Vili et 590 pages.

- Le piétisme, ses origines et ses précurseurs, d'après A- Ritschl. Revue de
théol. et de phil. 1880, pag. 381 et 1881, pag. 2?5.

THÉOL. ET PHIL. 1885. 8



414 albbecht ritschl
sainteté. Le but de ces réunions était, en inculquant le devoir
du strict accomplissement de la loi de Dieu et en veillant au
maintien rigoureux de la discipline ecclésiastique, d'agir sur
l'ensemble de l'Eglise en vue de continuer et d'achever l'œuvre
de la réformation dans la vie de tous ses membres.

Ce puritanisme, qui ne voulait être qu'un calvinisme conséquent,

se transforma en piétisme sous l'influence d'un pasteur
d'Utrecht, Jodocus van Lodensteyn (-j-1677). Voici comment :

pour atteindre plus sûrement à l'idéal de sainteté qui se

poursuivait dans les cercles rigoristes, Lodensteyn jugea nécessaire,
d'abord, de donner pour base à la précisité morale, non
seulement le renoncement à soi et au monde, mais l'abnégation
absolue de soi-même; ensuite, de mêler à la piété légale
l'élément plus sentimental d'une relation familière de l'âme avec le
céleste époux ; de prendre enfin, autant que possible, pour
type et pour norme la primitive église. Ce mouvement
s'accentua encore ensuite de l'arrivée dans les Pays-Bas de Jean

de Labadie (-j- 1674), avec son quiétisme mystique d'origine
catholique et son utopie d'une église de régénérés.

A partir de 1672, la tendance dite légale cède le pas à la

tendance dite évangélique. Celle-ci renonce à l'ambition de

réformer directement les mœurs dans l'église établie (elle s'en

remet de ce soin au Seigneur qui rendra son église glorieuse
lors de son prochain avènement), mais elle n'entend pas se

séparer de l'Eglise orthodoxe, comme l'avait fait le labadisme.

Sans négliger la sévérité morale, la précisité inhérente au

calvinisme, les piétistes « évangéliques » cultivent de préférence
la méthode mystique et sentimentale consistant à rechercher

la félicité dont l'âme qui a reconnu son propre néant jouit dans

la contemplation de l'aimable, du beau, du parfait Seigneur
Jésus. Cette jouissance sensible est considérée maintenant

comme la preuve par excellence de l'état de grâce.

Si cette méthode, qui expose l'assurance personnelle du

salut à toutes les fluctuations du sentiment et de l'imagination,

est « évangélique, » à coup sûr elle ne l'était pas dans le

sens de la réformation du XVIe siècle. Ce n'est pas dans ces

procédés-là qu'un Calvin aurait cherché les gages de sa récon-



le piétisme dans l'église luthérienne 115

ciliation avec Dieu et la preuve de son adoption. Ce genre de

piété marquait bien plutôt un retour à la dévotion catholique
telle qu'elle se pratiquait, aux XIVe et XVe siècles, parmi les
frères et sœurs de la vie commune, suivant l'exemple et les
directions données par saint Bernard dans ses sermons sur le
Cantique des cantiques. En s'imprégnant de ce levain de

catholicisme, les conventicules des piétistes « évangéliques » ne
devaient pas tarder à désagréger l'Eglise qu'ils avaient eu la
prétention de réformer ; cela d'autant plus que, à rencontre de

l'ordre sagement établi par Voët et respecté par Lodensteyn,
les deux sexes prirent l'habitude de se rencontrer dans ces

assemblées, à l'imitation de ce qui se pratiquait dans les

congrégations dissidentes des labadistes.

Toujours est-il que le piétisme réformé a eu pour berceau
les conventicules non seulement tolérés, mais reconnus par
l'Eglise calviniste orthodoxe des Pays-Bas; reconnus, disons-

nous, et qui plus est, recommandés comme des organes propres
à développer la vie chrétienne, à favoriser la pratique de la

piété, à hâter la réalisation chez tous les membres de l'Eglise
de l'idéal d'une sainteté conforme à la loi de Dieu. Au sein du

luthéranisme, le piélisme ne trouvait pas les mêmes points
d'attache dans les cadres de l'Eglise établie.

D'une part, en effet, l'idéal de la vie chrétienne ne consiste

pas, pour le luthéranisme authentique, dans la précisité de

l'accomplissement d'une loi statutaire, c'est-à-dire des divers
commandements de Dieu sanctionnés par des menaces pour
les transgresseurs. Les symboles luthériens posent en principe
que pour l'enfant de Dieu, en vertu du Saint-Esprit, la loi de

Dieu se présente comme un tout, qu'il la saisit dans son
ensemble et l'accomplit en toute liberté. D'un autre côté, l'Eglise
luthérienne, dans les pays où elle a pris racine, n'a pas eu à

soutenir contre l'hostilité ou l'indifférence du pouvoir civil
cette lutte pour l'existence par laquelle le calvinisme a été

appelé à passer presque partout, et qui a eu pour effet de

développer dans son sein le principe du volontarisme. Elle s'est

établie si généralement, si exclusivement sous forme d'Eglise
nationale, qu'elle n'a pas été amenée, dans l'origine, à ad-



116 albrecht ritschl

mettre ces associations privées, ces conventicules basés sur le

principe volontaire. Aussi cette combinaison de la tendance à

la précisité légale avec l'institution de petites assemblées

particulières, qui caractérise le piétisme, n'a-t-elle surgi dans le
domaine du luthéranisme qu'après que l'ordre primitif de la

piété luthérienne eut subi diverses altérations, en bonne partie
sous l'influence d'agents étrangers.

Avant donc de raconter l'histoire du piétisme dans l'Eglise
luthérienne, M. Ritschl a soin de rechercher les traces de ces
modifications apportées aux principes religieux, moraux,
ecclésiastiques du luthéranisme primitif. Avec sa sagacité habituelle
et à l'aide d'une érudition peu commune, il suit pour ainsi dire
à la piste les infiltrations d'éléments hétérogènes qui se sont
produites, dès la fin du XVIe siècle, dans la piété luthérienne

pour autant qu'elle nous est connue par des livres d'édification,
des cantiques et des ouvrages de théologie. Après nous avoir
fait assister de la sorte à l'insensible genèse du mouvement
pietiste en Allemagne, il passe en revue les principaux types
du piétisme proprement dit, à commencer par Spener, pour
s'occuper ensuite spécialement, dans une troisième partie, de

l'école de Halle. L'abondance des matières l'a obligé de

renvoyer à un prochain volume le groupe wurtembergeois et celui
de Zinzendorf.

Nous ne répéterons pas ici ce que nous avons dit, à l'occasion

du premier volume, des mérites de cette nouvelle histoire
du piétisme. Si le volume que nous annonçons ne présente pas,
au même degré que celui-là, l'attrait de la nouveauté, il n'en
forme pas moins la digne continuation. Le sujet dont il s'agit est

peut-être plus généralement connu, du moins dans quelques-
unes de ses parties. Et d'autre part, étant donné le point de vue
de l'historien, tel qu'il s'est fait connaître dans la première
partie de son œuvre, on peut plus ou moins prévoir quelles
seront ses appréciations. Néanmoins il y a un réel intérêt à le

suivre dans ses analyses si fines et si pénétrantes, à le voir
démêler les éléments souvent si divers, si complexes qui se

sont rencontrés et fondus dans un même courant, à étudier
sous sa direction les nuances et les ramifications du piétisme



le piétisme dans l'église luthérienne 117

allemand, à l'entendre redresser, au sujet de tel ou tel de ses

représentants, des jugements inexacts, acceptés de confiance

par l'opinion générale, mais fondés sur une connaissance
imparfaite des hommes et des choses.

De divers côtés on a fait à M. Ritschl le reproche d'avoir
renouvelé dans son histoire la polémique dogmatisante des

ci-devant adversaires orthodoxes du piétisme naissant. De

toutes les critiques qu'on a faites de son ouvrage, c'est celle

que nous pouvons le moins nous approprier. Nous ne nous
étonnons pas qu'on trouve son langage peu limpide, son

style lourd et enveloppé, sa logique parfois trop rigoureuse ou

trop subtile ; nous comprenons qu'on le juge excessif dans son

antipathie pour tout ce qui sentie mysticisme, comme dans son

opposition à toute immixtion de l'élément métaphysique dans

la théologie chrétienne. Mais lorsque, au lieu de se borner,
comme on le fait habituellement, à ne voir dans le piétisme

que le côté purement pratique, il s'efforce de dégager les

principes qui sont à sa base, de caractériser les nuances dogmatiques,

assez subtiles partois, il faut le reconnaître, qui lui sont

propres et en font une chose à part au sein des Eglises
protestantes ; lorsqu'il essaye de découvrir la provenance de ces
doctrines particulières et d'expliquer l'influence qu'elles ont dû

exercer sur la forme de la piété, sur la vie morale, sur les
destinées de l'Eglise établie, etc. ; lorsque, en un mot, il fait de

l'histoire du piétisme un chapitre de l'histoire du dogme,
nous ne savons y voir qu'un intérêt de plus et un véritable
progrès. C'est en effet à cette condition seulement qu'il peut être

question d'une histoire du piétisme au vrai sens, au sens complet

du mot. Autrement on perd le fil au milieu de tous ces

groupes, de toutes ces dénominations qui se confondent sous
le titre commode mais vague de « piétisme. »

D'ailleurs l'aune à laquelle le théologien de Göttingue mesure
les divers types du piétisme n'est pas celle du luthéranisme
déjà plus ou moins altéré, quoique réputé orthodoxe, d'un
Löscher ou de tel autre dogmaticien de son temps. Il remonte,
par delà la scolastique du XVIIe siècle, aux principes du
luthéranisme primitif tel qu'il les trouve formulés entre autres dans



118 albrecht ritschl
le grand catéchisme de Luther et dans la confession d'Augsbourg.

Enfin, est-il besoin de le dire? la polémique qu'on lui
reproche ne l'empêche pas de rendre justice aux bons côtés
du piétisme et de reconnaître ses droits relatifs. S'il dévoile
sans pitié les aberrations, cela ne peut plus causer aucune perte
ni dommage aux hommes qui jadis s'y sont laissé entraîner :

il y a bien longtemps que ces hommes sont entrés dans leur
repos et se trouvent à l'abri de toutes les tracasseries des

gouvernements et des clergés. Soit l'Etat, soit les Eglises, dans le
monde protestant tout au moins, ont appris à respecter, un
peu plus que par le passé, la liberté des opinions et des

cultes. C'est fort heureux, et l'on ne peut que désirer de les

voir user à cet égard de toujours plus de largeur. Mais
s'ensuit-il que les historiens de l'Eglise doivent renoncer à leur
franc parler, qu'ils doivent s'interdire d'apprécier, au point de

vue de leur Eglise et au nom de ses principes fondamentaux,
les mouvements religieux qui se sont produits ou se produisent
encore dans son sein? Nous aimons mieux, pour notre part,
des jugements sévères peut-être, mais sérieusement motivés,
que cette indulgence sans discernement avec laquelle il est de

mode aujourd'hui d'accueillir toutes les excentricités, doctrinales

et autres, de certains piétistes anciens et modernes,
pourvu qu'elles soient revêtues d'une forme dévote, présentées
dans un langage réputé édifiant, et comme enveloppées d'un

nuage d'encens.
Nous nous proposons, dans ce premier article, de montrer

à la suite de M. Ritschl comment les voies furent frayées au
piétisme en Allemagne par certaines déviations qu'a subies
dès la fin du XVIe siècle la piété luthérienne.

I
La piété luthérienne et la mystique du moyen âge.

Il est deux points, essentiellement, sur lesquels a porté
l'altération du type de piété propre au christianisme luthérien :

la notion de la perfection évangélique et la manière de concevoir
les rapports entre l'individu et la communauté, le croyant et

l'Eglise.



le piétisme dans l'église luthérienne 119

D'après les documents les plus authentiques du luthéranisme,

la perfection chrétienne consiste avant tout dans une

parfaite confiance en Dieu ; confiance respectueuse mais filiale,
qui découle de la réconciliation avec Dieu par Jésus-Christ;
confiance qui fait dès ici-bas le bonheur du fidèle et lui permet
de compter en tout temps sur le secours de Dieu pour
l'accomplissement de la tâche qui lui est échue dans ce monde, et sur
sa protection au milieu des maux de l'existence présente. Dans

l'idéal protestant de la vie, il existe une corrélation étroite
entre l'élément religieux de la foi en la providence de Dieu

notre Père en Jésus-Christ, et l'élément moral de la vertu
chrétienne, en première ligne de la charité, se déployant dans
la vie de tous les jours, au milieu de l'exercice de la vocation
terrestre. Une piété pour laquelle la foi en la providence divine
ne reposerait pas sur la justification opérée par Jésus-Christ,
ne serait pas plus conforme aux vrais principes de la réformation

que ne le serait une piété qui méconnaîtrait la valeur
religieuse et morale des professions « mondaines, » une piété, en

d'autres termes, qui ne saurait voir, dans le fidèle exercice de

telle ou telle vocation terrestre, une forme normale et
suffisante de la vie chrétienne.

D'un autre côté, la doctrine luthérienne ne conçoit pas la

piété individuelle en dehors et indépendamment de la communion

des croyants, à laquelle sont confiées la prédication de la

Parole de Dieu et l'administration des sacrements. La communauté

des fidèles est la mère de tout chrétien, attendu que
c'est elle, dépositaire de la Parole divine, qui enfante et nourrit
les individus. Et le pardon des péchés qu'on a une fois reçu
dans le baptême au moment d'entrer, fût-ce comme enfant,
dans l'Eglise de Christ, demeure valable pour autant qu'on
persévère dans la foi ou que, par la repentance, on la ressaisit.
Les expériences religieuses que le chrétien fait dans sa vie
individuelle, il ne les fait qu'autant qu'il est membre de la communauté

des croyants, sous l'influence plus ou moins directe de

la prédication et du sacrement servant d'organes à la grâce
divine. Pas d'inspiration individuelle, par conséquent, qui
puisse prétendre à une valeur propre, à côté de la Parole de



ISO albrecht ritschl
Dieu publiquement annoncée ou en concurrence avec elle. Si

telle ou telle inspiration, attribuée à l'action directe du Saint-
Esprit, est autre chose qu'un effet, lointain peut-être, de la

prédication, on peut-être certain, ou bien qu'elle est sans

valeur réelle, ou qu'elle ne sert qu'à troubler la foi et la vie de

la communauté. Pareillement, pas d'expérience du salut, si

extraordinaire soit-elle, qu'on ait le droit de ramener à une
action immédiate du Saint-Esprit ; aucune qui ne puisse et ne
doive être subordonnée au baptême et considérée comme une
application spéciale de la grâce spirituelle dont ce sacrement
est le moyen ou l'organe par rapport aux individus.

Tels étant les principes de l'Eglise luthérienne, on se

demande comment les changements, les déviations dont nous

parlions ont pu se produire. Us se sont produits d'assez bonne
heure dans la littérature ascétique, et cela sous l'influence de

modèles empruntés de préférence à la mystique du moyen âge.
Les jugements favorables que Luther, clans une certaine phase
de sa vie, avait portés sur la « Théologie germanique » el sur
les sermons de Tauler, semblaient autoriser une exploitation
sans réserve de ces documents de la piété catholique. On
n'oubliait qu'une chose, c'est que ces jugements appartiennent au

début de sa carrière de réformateur et que, même alors, il
avait eu soin d'entourer ses éloges de restrictions assez
significatives L

Mais indépendamment de cela, la propension des luthériens

pour la mystique du moyen âge s'explique par le fait que le

problème de l'assurance individuelle du salut est le même chez

les mystiques et chez le réformateur Luther. Seulement, on a

perdu de vue, alors comme aujourd'hui, que les solutions données

de part et d'autre ont un sens diamétralement opposé.
La mystique, il est vrai, ne s'appuie pas moins fermement sur
la grâce de Dieu que ne le fait le luthéranisme, et la négation
de la volonté propre que prescrit la mystique s'accorde, quant
à la lettre, avec la thèse de Luther sur le serf arbitre. Mais

combien le sens, l'esprit de cette combinaison est différent Il
1 M. Ritschl a réuni dans un appendice à son chap. XXVII quelques-

uns des jugements que Luther a portés en divers temps sur la mystique.



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 121

est à remarquer aussi que l'une de ces méthodes comme l'autre
aspire à l'idéal de la liberté chrétienne. Cependant, quiconque
est doué de quelque discernement ne tardera pas à se

convaincre que cette liberté, attribut essentiel de la vie chrétienne,
est conçue d'une manière absolument différente.

La liberté, pour Luther, consiste à vaincre le monde et à le
dominer spirituellement ; domination qui est fondée sur la

réconciliation avec Dieu ou la justification par Christ et que le

croyant est destiné à exercer par le moyen de sa confiance en
Dieu. La liberté du mystique, au contraire, consiste à s'isoler
du monde, à s'en retirer ; retraite qui est pour lui le corrélatif

de son union avec Dieu ; car Dieu n'est à proprement,
parler que la négation du monde. Or cette liberté, d'après la

méthode mystique, s'acquiert par des exercices diététiques et

ascétiques qui isolent l'homme des choses de ce monde,
suppriment sa volonté personnelle et abolissent le sentiment de

son individualité. Sans doute, il ne suffit pas, pour gagner
cette prétendue liberté, de faire des bonnes œuvres paraissant

au dehors. Mais userait difficile de dire ce qui vaut mieux,
de la doctrine catholique vulgaire, qui fait dériver la justice
devant Dieu de la grâce divine et de la coopération des croyants,
ou de la méthode monacale qui prétend arriver à l'union avec
Dieu, à l'absorption dans sa grâce, parla macération du corps,
réchauffement de l'imagination, l'hébétement voulu delà
conscience de soi-même.

Comment est-il concevable que deux genres de piété si

profondément distincts aient pu être confondus et qu'une doctrine
renouvelée du moyen âge en soit venue à prendre sur ce point
la place de la doctrine de Luther Voici, selon M. Ritschl, la
raison de ce fait. La mystique est une anticipation de la béatitude

à venir. Dans le christianisme catholique, cette béatitude,
qui consiste dans l'union avec Dieu par la connaissance et

l'amour, implique la cessation de tout rapport du bienheureux
avec le monde, attendu que Dieu lui-même ne doit être connu
et aimé qu'abstraction faite du monde. Or la réformation, qui

marque une nouvelle époque dans l'histoire du christianisme,
n'aurait pas dû se borner à réformer l'idéal catholique de la vie



122 albrecht ritschl

en ce qui concerne l'économie présente. Il aurait fallu étendre
cette réforme à la manière traditionnelle de comprendre la

félicité à venir. Et c'est ce qu'on a négligé de faire. Dominé,

comme on l'était encore très généralement à l'époque de la

réformation, par l'idée néo-platonicienne de Dieu, on a continué
à se représenter le salut accompli, la félicité future, sous la

forme d'une vision béatifiquedeDieu, sans songer à compléter
cet idéal en y ajoutant les deux éléments essentiels de la
domination du monde et de la communion avec tous les bienheureux.

Il est résulté de cette regrettable lacune que bientôt
l'expérience du salut actuel, de la félicité présente, a été

ramenée, elle aussi, par les luthériens au niveau de la mystique
du moyen âge.

Il est vrai que pour être conséquent il eût fallu en revenir à

la vie monastique et même, comme lo réformé Tersteegen en

fit l'essai, à la vie érémitique. Cette conséquence ne fut que
rarement tirée. Aussi l'union avec Dieu, entendue à la manière
des mystiques, ne se présente-t-elle guère chez les luthériens
dans la forme franche et pure qu'on connaît par les mystiques
d'avant la réforme. On prétend sans doute que cette mystique
inconséquente et contrefaite est la seule vraie, et on traite de

malsaine la mystique pure et complète du moyen âge. Mais on
a beau dire, la mystique authentique, normale, parfaite en son

genre, ne peut fleurir que parmi ceti* qui mènent une vie
d'anachorètes. Le goût, si répandu chez les chrétiens évangéliques,

pour ce qu'on appelle la piété mystique, est du dilettantisme
et rien de plus.

U

Etienne Praetorius et Philippe Nicolai.

Après ces considérations générales sur la répristination de

la mystique du moyen âge au sein du luthéranisme, M. Ritschl

s'applique à étudier ce phénomène en quelque sorte sur le vif,
en passant en revue quelques-uns des principaux représentants
de la littérature ascétique de la fin du XVIe et de la première
moitié du XVIIe siècle.

Celui qui ouvre la série c'est Etienne Prcetorius, mort en



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 123

1603 comme pasteur à Salzwedel, dans la Vieille Marche de

Brandebourg. 11 reste de lui un assez grand nombre de traités,
tant en allemand qu'en latin. A bien des égards, Prsetorius est

encore d'un luthéranisme irréprochable. Il suit fidèlement les

traces de Luther en ce qui concerne la connaissance de Dieu,
rejetant la prétendue connaissance naturelle, et affirmant que
nul ne se fait de Dieu et de ses sentiments envers nous des

idées exactes à moins d'être divinement éclairé par l'Ecriture
sainte. 11 est ensuite parfaitement correct et remarquablement
explicite dans ce qu'il dit du résultat pratique de la justification,
à savoir, qu'elle se manifeste par le sentiment positif et actif
de l'adoption, par la foi vivante et joyeuse en la paternelle
providence de Dieu. Enfin, à l'exemple de Lulher, il insiste sur
l'importance et la valeur du baptême comme moyen de grâce

garantissant l'obtention du pardon des péchés. Il estime que le

prédicateur doit considérer tous les fidèles, en tant que baptisés,

comme étant régénérés, et il proteste à plus d'une reprise
contre « cette nouvelle mode » qui consiste à prêcher toujours
de nouveau aux chrétiens que et comment ils doivent être
sauvés. La qualité d'enfants de Dieu, participant à tous les

biens de sa maison, est certifiée aux croyants en première
ligne par le baptême et la cène, et ensuite par le témoignai, e

du Saint-Esprit dans leur cœur. Le salut qui leur a été attribué
et garanti dans le baptême, ils ne le perdent point, alors même

que leur foi vient à sommeiller et qu'il leur arrive de pécher
contre leur conscience. Car dans la repentance la foi purifie
l'homme du péché commis, en s'appuyant sur la grâce qui ne
se perd point. S'il en était autrement, il faudrait dire, — ce qui
est inadmissible, — que celui qui a perdu la grâce en péchant,
la mérite ou la gagne de nouveau par sa pénitence. Bien qu'il
semble friser çà et là, dans ses développements sur ce sujet,
le dogme réformé de l'élection, Prsetorius est en somme un
luthérien modèle quant aux points de doctrine que nous venons
de signaler.

Mais s'il exprime avec force et clarté le côté religieux de

l'idéal luthérien de la vie chrétienne, il n'en est pas de même
du côté moral. A cet égard il est impossible de méconnaître



124 ALBRECHT RITSCHL

chez lui une déviation dans le sens de la piété catholique du

moyen âge. En effet, il n'a pas une haute idée de la valeur des

professions mondaines ou séculières en tant que formes ou
cadres d'une vie chrétienne. La belle pensée do Luther que
quiconque exerce fidèlement sa vocation temporelle est « une

personne religieuse, » cette pensée ne trouve chez lui que peu
d'écho. Il suffit pour s'en convaincre de lire son traité intitulé:
Instruction touchant la vie chrétienne. En théorie, sans doute,
il met la vie active au-dessus de la vie contemplative. Mais en

fait, il prend parti pour cette seconde forme de la piété
chrétienne. Le Lis de la vallée(c'est le titre d'un autre opuscule de

sa façon) lui fournit l'occasion de prôner la solitude comme
favorisant la méditation pieuse. La vie publique, les relations
avec le peuple, « cet animal aveugle et entêté, » mettent l'âme
en péril. Les peines du cœur, dit-il ailleurs, il ne faut s'en

ouvrir qu'à Dieu seul ; on ne peut se fier à personne au monde,
fût-ce à son frère ou à sa sœur, fût-ce à un homme que vous
auriez comblé de bienfaits. Et quand vient l'heure de quitter
cette vie, répondez avec joie à cet appel ; car cette vie n'est

qu'une mauvaise auberge.
Pareil pessimisme, plus stoi'que que chrétien, pouvait être

de mise au moyen âge. Les expressions analogues qui se
rencontrent chez Luther étaient un reste de son passé, un lambeau
du vieil homme en lui. Mais cette disposition d'esprit, en se

perpétuant chez ses successeurs et en dominant leur manière

d'envisager les hommes et les choses, menaçait de compromettre

singulièrement cette conception de la vie que Praetorius
lui-même, on l'a vu tout à l'heure, déduit avec tant de force de

la vérité fondamentale de la justification par la foi. Comment

peut-on, à la longue, être dans sa vie individuelle, devant

Dieu, plein de confiance, de joie, de contentement, en un mot,
heureux ; et en même temps, vis-à-vis des hommes et du monde

gouvernés par ce même Dieu, être d'une humeur sombre,
désenchanté, presque désespéré, en un mot, malheureux?
Quand le pessimisme prend le dessus, quand il pénètre ainsi

toute la conception des choses d'ici-bas, il est bien à craindre

qu'il ne finisse par absorber cette foi vivante, si bien décrite



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 125

par Praetorius. Et alors, qu'esl-ce qui viendra occuper la place
vacante? Il est à prévoir que ce sera une piété contemplative
du genre de celle qui régnait avant la réformation.

Et c'est bien vers ce but que Praetorius s'achemine et qu'il
dirige ses lecteurs. Dans une explication sur le Saint-Esprit, à

propos de Gai. IV, 6, il s'exprime comme suit : « Là où le divin
Esprit est présent, là sont aussi le Père et le Fils, ceterna ista
beatitudo. Car il ne se peut rien imaginer de plus 'grand que
d'être pénétré et sacré de l'huile céleste. Si ce n'est pas là

avoir part à la divinité et approcher de l'essence même de

Dieu, je ne sais pas ce que ce pourrait être. » Ce qu'il y a de

particulier dans la manière dont cet auteur conçoit l'unio mystica

c'est que selon lui le croyant y participe grâce au baptême.
Usant et abusant de certains paradoxes lancés accidentellement

par Luther au sujet de ce sacrement, et s'inspirant en outre
de formules employées par le soi-disant Denys l'aréopagite
dans sa Hiérarchie ecclésiastique, Praetorius soutient qu'en
vertu du baptême nous sommes devenus participants de la

nature divine, gratifiés de la majesté du Père et de la gloire
du Saint-Esprit, si bien qu'on pourrait à bon droit nous appeler
des dieux

Et quel est, dans sa pensée, l'effet pratique de cette présence
substantielle de Dieu dans le croyant, de cette pénétration en

quelque sorte chimique qui s'opère entre eux? Est-ce le
renouvellement de la vie, la sanctification, la force d'accomplir de

bonnes œuvres C'est dans ce sens-là que la notion de l'in-
habitatio totius trinitatis avait été introduite dans l'ordre du

salut par la Formule de concorde, sur la base de Jean XIV, 23,
conformément à l'explication que Mélanchton avait donnée de

ce passage dans sa Postille, et sans doute aussi sous l'influence
des controverses avec André Osiander. Mais telle n'était pas la

pensée de Praetorius. Ce qui découle pour lui de l'union
mystique, c'est la joie du salut, c'est la paix du cœur, même sous
la croix. Par conséquent, à y regarder de près, il n'y gagne
rien qui ne fût déjà renfermé, selon la doctrine des réformateurs,

dans la justification ou l'adoption que cette union
mystique présuppose. De sorte que, dans son système, l'union



126 ALBRECHT RITSCHL

mystique fait pour ainsi dire concurrence à la justification.
Peu après Praetorius, un homme dont le nom est plus connu

s'engagea dans la même ornière, mais en le dépassant surplus
d'un point. Nous voulons parler de Philippe Nicolai, l'auteur
du cantique « Wie schön leuchtet der Morgenstern ; » né dans
le comté de Waldeck et mort comme pasteur à Hambourg en
1608. Dans ses deux ouvrages intitulés, l'un : Miroir de délices
de la vie éternelle (1599), l'autre : Theoria vitœ œternœ (1606),
il fit subir à la doctrine de l'habitation de la Trinité dans le

croyant une déviation encore plus accentuée et qui devait être

grosse de conséquences.
L'union mystique était pour ce luthérien le point capital

dans l'ordre du saiut. Il rabaisse la justification de manière à

en faire une simple condition initiale ; c'est à l'union mystique
qu'il rapporte les effets pratiques qui découlent proprement
de la justification. Voici comment il classe, dans son Miroir,
les biens acquis par Christ. Il les divise en groupes qui se
suivent à trois degrés de développement, d'après l'analogie
d'un arbre fruitier. La racine se compose de la satisfaction par
Christ, de l'imputation de cette œuvre en rémission des péchés
et de la victoire de Christ sur le diable. Le tronc comprend
l'adoption comme enfants de Dieu, les fiançailles spirituelles
avec le céleste époux et l'inhabitation de la Trinité. Les fruits,
enfin, c'est la paix et la joie, l'amour du prochain, l'adoration
de Dieu, l'espérance et le désir de la patrie céleste.

Quant à l'idée centrale de l'habitation de Dieu dans le fidèle,
Nicolai la déduit de sa notion théologique fondamentale, à

savoir que Dieu est amour, et du fait que l'homme est appelé
à le payer de retour. S'il est dit que la vie éternelle consiste à

« connaître Dieu >> (Jean XVII, 3), cette connaissance est pour
lui synonyme d'amour réciproque ; car il est écrit qu'Adam
(en qui, au dire de Nicolai, la Trinité habitait avant la chute)
« connut » sa femme. Aussi rien ne donne une idée plus
adéquate de la vie éternelle que l'union conjugale la plus intime
possible. Cependant la vie éternelle l'emporte encore sur cette

relation entre époux en ce que la réciprocité de l'amour entre
Dieu et l'homme s'élève jusqu'à la pénétration mutuelle, voire



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 127

jusqu'à la fusion en une seule masse (Klumpen), l'homme
devenant participant de la nature divine. La conception morale,
d'où nous étions partis, aboutit donc à une représentation toute
physique.

Nicolai attache, lui aussi, une grande importance au baptême.
Dans la régénération, dit-il, Dieu et l'Eglise opèrent ensemble,
l'un comme père, l'autre comme mère. Par le baptême les

enfants entrent dans le sein maternel de l'Eglise qui les porte
jusqu'au terme, c'est-à-dire jusqu'à ce qu'ils quittent ce monde

pour entrer dans la vie à venir. Toutefois, et en cela il se

distingue de Praetorius, ce n'est pas à ce sacrement qu'il rattache
l'habilation de Dieu dans le croyant. Ce bien suprême, de

même que celui qui le précède, l'union spirituelle avec l'époux
Jésus-Christ, ne s'acquièrent pas non plus, selon lui, par la
voie de l'ascétisme. La jouissance de ces biens résulte simplement

du pardon des péchés, approprié par une foi personnelle ;

c'est comme qui dirait l'adoption élevée à la seconde
puissance. Le seul effort que le chrétien ait à faire, tout en jouissant
avec volupté de cette vie de Dieu en lui et de lui en Dieu, c'est

d'aspirer par la contemplation à l'état de choses à venir où la

vie éternelle arrivera à sa perfection, Nicolai insiste d'autant
plus sur ce point qu'il est absolument pessimiste dans sa
manière d'envisager la position du chrétien en face du monde :

à ses yeux, tout est vanité dans cette vallée de misères.
L'idée que les vocations terrestres ont une valeur morale,

que vaquer à ses devoirs est une manière de servir Dieu, lui
est étrangère. L'Evangile, dit-il, ne se rapporte pas à ces

choses-là, dont les non-chrétiens sont tout aussi capables de

s'acquitter.
L'autorité sous laquelle Nicolai s'abrite pour prêcher un

genre de piété qui s'éloigne à ce point de l'exemple d'un Luther,
n'est autre que saint Augustin. Seulement il ne se doutait pas,
le digne pasteur, que les écrits dont il s'inspirait et auxquels il
a emprunté de longues citations sur le retour d'amour envers
Dieu, l'absorption en Lui, l'union avec l'époux céleste, etc.,
n'ont d'Augustin que le nom ; qu'en réalité ce sont des compilations

d'Anselme, de saint Bernard, de Hugues de Saint-Victor



128 ALBRECHT RITSCHL

et d'autres auteurs encore plus récents L Par conséquent chez

Nicolai, de même que chez Praelorius, le prétendu perfectionnement

de la piété luthérienne au moyen de l'union mystique

repose sur des modèles d'origine apocryphe. Tandis que l'aîné
des deux, dans le rôle qu'il assigne au baptême, inclinait du
côté de la mystériosophie grecque; l'autre, dans sa manière
de présenter la régénération par la foi, s'appuie sur la
mystique latine, avec cette différence, toutefois, qu'il fait de l'habitation

de Dieu dans l'homme un attribut découlant pour ainsi
dire nécessairement de la régénération, et qu'il épargne ainsi à

ses fidèles les peines que moines et nonnes devaient s'infliger
pour s'élever à cet état idéal. En cela il se distingue aussi

très nettement de Lodensteyn, le premier pietiste hollandais.
Celui-ci, en effet, n'attribue le privilège de l'union mystique
qu'à ceux qu'il appelle les fins, c'est-à-dire à ceux qui dépassent
le niveau des simples baptisés. Aussi ce privilège a-t-il pour
corrélatif, selon lui, le devoir d'une renonciation quiétiste.

Jusqu'à Nicolai on avait entendu par union mystique l'union
de Christ, le chef, avec son Eglise, l'individu ayant part aux bien
faits de la rédemption en tant qu'il est un membre de ce corps.
Cette idée, qui était celle de Luther, se retrouve chez plusieurs
auteurs luthériens du XVIe et du XVIIe siècle, Joach. Westphal,
Martin Moller, etc., et elle se rencontre encore chez Spener.
Elle ne s'est pas acclimatée dans la dogmatique luthérienne,
tandis que l'innovation introduite par Nicolai, savoir l'application

de cette notion de l'union mystique à la vie religieuse
individuelle, y a acquis droit de cité. M. Ritschl constate que
c'est bien au pasteur de Hambourg que revient la paternité de

ce nouveau locus de unione mystica, qu'on croyait jusqu'ici
avoir été formulé pour la première fois en 1618 par Feuerborn,
professeur à Marbourg, et qui le fut ensuite d'une manière

plus complète et plus intéressante par le théologien Balthasar

1 11 s'agit des écrits De spiritu et anima, Manuale, Soliloquia ad Deum,
Medilationes, souvent réimprimés au XVI' et au XVIIe siècle et traduits
par des catholiques dans un graud nombre de langues. On les trouve
réunis dans le XVIIe volume de la 3e édition vénitienne des bénédictins
de Saint-Manr, 1797.



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 129

Meisner, à Wittemberg, dans un discours de promotion
prononcé en 1622 sous le titre de Christianus. Mais M. Ritschl
établit en même temps que ce nouvel article était au fond, dans
le système des dogmaticiens luthériens, un article de luxe. Us

n'ont su dire d'une façon claire et précise ni en quoi consiste

positivement cette union mystique de l'individu croyant avec
son Dieu, ni quels en sont pour lui les effets pratiques. Car

ceux que Quenstedt et Calov ont indiqués à l'exemple de Prœ-

torius, de Nicolai, de Meisner (la joie spirituelle ou la dignité
de rois et de sacrificateurs) sont déjà garantis au fidèle par le
fait de sa justification par la foi, et il est dès lors inutile de

leur assigner une cause ultérieure.

III
Le « Vrai Christianisme » de Jean Arndt.

Les ouvrages d'édification dont nous venons de parler avaient
essentiellement pour but de décrire le bonheur que procure la
foi chrétienne. Tel n'était pas, du moins en première ligne, le
dessein de Jean Arndt (originaire du duché d'Anhalt, mort en
1621 à Celle comme surintendant général) en écrivant les

quatre livres Du vrai christianisme, cet ouvrage célèbre qui a

valu à son auteur la réputation d'avoir complété l'œuvre
réformatrice de Luther.

Le but poursuivi par Arndt, c'était d'inculquer les règles
d'une vie vraiment chrétienne à une génération qui, dit-il, tout
en se réclamant hautement de Christ et de sa parole, se montrait

par ses dérèglements et son impénitence indigne du nom
chrétien. Il voulait enseigner aux simples que le christianisme
consiste dans une foi vivante, active, se traduisant par une
réelle piété, par des fruits de justice. C'est ce qu'il atteste dans

ses préfaces, et plus explicitement encore dans la réponse qu'il
fit, l'année avant sa mort, aux objections de ses adversaires.

Il ne prétendait point, dit-il, traiter de la partie principale du

vrai christianisme, à savoir de la saine doctrine ; mais seulement
de la vie chrétienne, considérée soit comme changement du

cœur, soit dans sa manifestation par des actes. Les trois pre-
THÉOL. ET PHIL. 1885. 9



130 ALBRECHT RITSCHL

miers livres, en particulier, étaient destinés à représenter trois
degrés de celte vie, savoir : son début par la repentance, l'âge
moyen se caractérisant par l'illumination progressive, enfin
l'âge mûr qui est celui de la complète union avec Dieu par
l'amour. Au reste, il ne faudrait pas chercher dans ces traités,
publiés à différentes reprises, un ordre rigoureusement
systématique. Les répétitions y abondent. Toutes les parties ne
s'accordent pas exactement entre elles. En particulier, bien

qu'il s'en réfère plus d'une fois aux confessions de foi de son
Eglise, bien qu'il fût vis-à-vis des catholiques et des calvinistes
un luthérien zélé et même peu tolérant, Arndt n'est rien moins

que conséquent dans son luthéranisme.
S'il est permis de juger de sa culture théologique par ses

ouvrages, il ne paraît pas qu'il ait voué une étude particulièrement

soigneuse aux livres symboliques, du moins en ce qui
concerne les problèmes pratiques. En revanche, il s'était
occupé assidûment, et cela dès ses jeunes années, des sermons de

Tauler, de la « Théologie germanique, » et de l'Imitation de
Thomas à Kempis. Le Vrai christianisme en fournit des preuves
à chaque page. Le troisième livre, Arndt l'avoue lui-même, a

été composé tout entier d'après les idées de Tauler. Dans l'un
des chapitres du livre second il a inséré une communication
manuscrite et anonyme sur la prière, dans laquelle, après la
publication des œuvres de Valentin Weigel en 1612, on n'eut
pas de peine à reconnaître un écrit provenant de ce fameux
sectaire. Toute une série de chapitres, dans ce même livre
deuxième, est empruntée à la « Théologie de la croix de Jésus-

Christ » d'Angele da Foligno, nonne quiétiste du XIIIe siècle.
Mais dans le premier livre déjà, publié d'abord à part en 1605,
l'influence exercée sur Arndt par ses modèles du moyen âge
était si évidente que dès ce moment s'élevèrent, à l'endroit
de son orthodoxie, des doutes qui ne firent que s'accentuer
et des récriminations qui le poursuivirent jusqu'à la fin de ses

jours. Ce n'est même qu'après sa mort, en 1624, que ces critiques

prirent pour ainsi dire corps dans la Consultation théologique

et avertissement chrétien de Luc Osiander le jeune,
professeur et chancelier à Tubingue. Mais ce qui prouve encore



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 131

mieux que ne le firent les objections des adversaires l'importance

de l'œuvre de Jean Arndt, et à quel point elle fit sensation
à son époque, c'est le nombre considérable d'adhérents qu'elle
rencontra et l'empressement que plusieurs d'entre eux mirent
à défendre sa doctrine, comme étant correcte ou du moins

acceptable.
Luc Osiander, il faut bien le dire, n'a pas su éviter un travers

où donnent volontiers les théologiens, et qui consiste à se

sentir comme lésés par tout exposé sortant du cadre habituel
et de la formule dogmatique ordinaire. Il n'a pas su comprendre

que, dans une esquisse du christianisme pratique, Arndt
pouvait envisager les choses sous un point de vue et par des

côtés différents de ceux qui sont de règle dans la théologie
théorique. Tout ce qu'Arndt dit de l'appropriation intérieure
du christianisme lui apparaît comme un acheminement aux
hérésies de Schwenkfeld et de Weigel. Bien plus, il voit déjà,
avec une sainte horreur, poindre à l'horizon, comme
conséquence inévitable des principes d'Arndt, une nouvelle édition
des abominations anabaptistes de Munster. Ces exagérations
évidentes ont eu entre autres effets celui de faire croire aux
défenseurs du Vrai christianisme qu'il ne leur serait pas difficile

de soutenir à tous égards l'orthodoxie de leur maître. Us

se sont imaginé qu'il suffisait pour cela de pallier par des

interprétations ou des restrictions tout ce qui pouvait heurter le

lecteur élevé à l'école du pur luthéranisme. Mais ces atténuations,

qui ont même été ajoutées dans certaines éditions au

texte sous forme de notes, ne se rapportant chaque fois qu'à
tel ou tel passage isolé, ne sauraient effacer l'impression générale

qui reste de la lecture de l'ouvrage, à savoir que, sous

l'influence des auteurs suivis par Arndt, son luthéranisme a

été sur plus d'un point sensiblement modifié. Sur ces points-là
Osiander a vu incontestablement plus clair que ses adversaires.

Les défenseurs d'Arndt n'ont pas eu trop de peine à démontrer

qu'il était resté en somme fidèle à la doctrine luthérienne
en ce qui concerne les rapports entre la Parole de Dieu et

l'action du Saint-Esprit ; que même dans les cas où, en vue de

l'application pratique, en parlant de la conversion de tel ou tel



132 ALBRECHT RITSCHL

individu, il lui arrive d'opposer la Parole extérieure, prêchée
ou écrite, à l'esprit ou à la foi par laquelle cette Parole devient
efficace, cette opposition ne doit pas être prise au sens absolu ;

que la même distinction n'est point rare chez Luther et chez

plus d'un luthérien orthodoxe; que par conséquent on aurait
tort de prêter à Arndt les théories de Schwenkfeld et de Weigel

sur la parole intérieure.
Il n'en est pas de même de l'autre pôle de la doctrine

luthérienne, du principe de la justification par la foi. Sans doute,
Arndt sait fort bien dire que la foi, en tant que confiance en la

grâce de Dieu, s'approprie en Christ le pardon des péchés ;

que la justice, obtenue sans aucun mérite propre, consiste
dans l'obéissance, le mérite, le sang de Christ qui couvre le

péché du croyant. Mais il ne fait guère usage de cette vérité

pour décrire le caractère spécifique de la vie chrétienne. Au
lieu de faire découler de la justification une confiance vivante,
active, en la paternelle providence de Dieu dans toutes les
situations de la vie, il donne aussitôt pour contenu à la foi
l'union mystique avec Dieu et le repos en Dieu seul, à l'exclusion

de toutes les créatures. La vérité du pardon des péchés
en Christ, au lieu d'être la base d'une activité vraiment
religieuse dans ce monde où l'homme est appelé à vivre, est
présentée comme étant la présupposition théorique d'un état
d'âme essentiellement passif. En cela, Arndt s'éloigne de

Praetorius, dont il a pourtant publié les traités, et se place d'entrée
sur le même terrain que Nicolai, tout en enchérissant sur lui à

certains égards. Cet ordre d'idées prévaut surtout dans le
second et le troisième livres, et plus encore dans le traité,
originairement écrit en latin, De unione credentium in Jesu Christo,
qui fut ajouté après coup, avec d'autres traités, aux quatre
livres du Vrai christianisme.

Arndt est le premier parmi les luthériens qui ait introduit
dans la pratique de la piété la méthode mystique du moyen
âge latin. Le principal objet, la principale ambition de la foi
individuelle doit être d'arriver au mariage spirituel avec Christ
qui, en prenant notre humaine nature et en la purifiant en sa

personne, l'aurait par là même rendue pure aux yeux de Dieu.



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 133

Et le moyen d'arriver à cet état, ce serait le renoncement à sa

volonté personnelle, la pénitence, la prière intérieure, en

quelque sorte surnaturelle, par laquelle notre esprit créé se

fond dans l'Esprit de Dieu, la jouissance sensible de l'amour
divin. Tous les autres devoirs qu'impose le christianisme sont
subordonnés par Arndt à l'union mystique entendue à la façon
de saint Bernard, c'est-à-dire d'après les images du Cantique
des cantiques, comme une relation d'amour avec l'Epoux
céleste.

L'un des défenseurs d'Arndt, H. Varenius, pour justifier ce

mysticisme, a cru pouvoir en appeler aux textes bibliques qui
parlent de l'habitalion de Dieu ou de Christ en nous. Ce sont
les mêmes passages qui, un demi-siècle plus tard, furent
allégués par Poiret et par Gottfried Arnold à l'appui de la thèse

que la mystique n'est autre chose que le christianisme primitif.
Comme si les écrivains sacrés avaient eu en vue les conceptions
mécaniques ou physiques de la mystique monacale du moyen
âge Comme si, pour les bien entendre, pour donner à leurs
paroles leur vrai et plein sens, il fallait y faire entrer cette
notion de l'amour conjugal, des joies nupliales Qui ne voit que
c'est là dénaturer le sens de ces textes En réalité, des expressions

telles que « Christ en nous, » etc., représentent une
élévation morale de l'humaine nature du croyant à une vie
selon Dieu ; les formules tirées du Cantique des cantiques, en

revanche, tendent en définitive toujours à rabaisser le facteur
divin. En d'autres termes, et pour appeler les choses par leur
nom, ce jeu d'amour où domine, non le sentiment de respect
qui est dû au Seigneur, mais l'idée de relations familières avec

l'ami, sur le pied d'une parfaite égalité, revient en fait à une
négation de la divinité de Christ.

Après cela, il est juste de ne pas méconnaître la nuance qui
existe entre le mysticisme d'Arndt et celui de saint Bernard.
Pour ce dernier, le jeu d'amour avec l'Epoux est le chemin qui
conduit à l'union mystique, à l'expérience que fait le contemplatif

de son identité avec Dieu ; pour Arndt l'union mystique
confère à l'âme du croyant le droit d'entrer en relation amoureuse

avec l'Epoux. Comme la plupart des mystiques néerlan-



134 ALBRECHT RITSCHL

dais, Arndt s'arrête sous ce rapport à un niveau inférieur de

dévotion. Malgré certaines expressions empruntées à ses
modèles du moyen âge, il n'enseigne pas directement,
intentionnellement, l'absorption en Dieu, l'identification avec lui. C'est

que, pour s'élever jusqu'à ce dernier degré, il eût fallu en

revenir décidément à la discipline de la vie religieuse, c'est-à-
dire monacale.

Quant au côté pratique du christianisme, qu'Arndt avait surtout

à cœur de faire de nouveau valoir, en d'autres termes,
quant au changement de sentiments et de conduite qui constitue

la repentance, il le caractérise très bien dans l'un des

premiers chapitres de son premier livre, en disant que la mortification

du vieil homme et la vivification de l'homme nouveau
« sont l'une dans l'autre, » qu'elles vont de conserve. Mais il
ne sait pas appliquer ce principe à ses lecteurs en les engageant

à s'y conformer dans leur vie de chaque jour et à anéantir

le mal en eux par l'exercice même du bien. Au lieu de

cela, il idenlifie la repentance avec l'abnégation ou plutôt avec
la négation de soi-même, et la transporte dans la sphère de

la contemplation.
L'homme doit se juger lui-même. Mais l'important pour

Arndt n'est pas tant que chacun se reconnaisse coupable dans
la mesure où, par son péché personnel, il participe au péché
commun. Non, c'est à cause du péché général, héréditaire,
qu'il veut qu'on se sente le plus indigne, le plus misérable des

hommes, qu'on méprise le monde et sa gloire, qu'on tienne

pour rien sa sagesse, qu'on haïsse sa propre vie, qu'on meure
à soi-même et au monde. Or comme il est moralement impossible

de se sentir coupable d'un péché conçu comme héréditaire,

il en résulte, par une conséquence logique, qu'Arndt,
contrairement à saint Augustin et à Luther et à l'exemple des

hommes du moyen âge, ne voit dans le péché originel qu'une
misère, une maladie, une chose hideuse.

Cela étant, de quel droit Arndt prescrit-il à l'homme repentant

le devoir de se pénétrer de son néant Pareil précepte se

comprendrait de la part d'un calviniste de la seconde génération,

se fondant sur la notion de l'absolue souveraineté de



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 135

Dieu. Mais Arndt, lui qui avait le calvinisme en horreur, comment

a-t-il pu être amené à cette manière de voir? C'est en

vain qu'on en appellerait à l'autorité de Luther et de son traité
du serf arbitre. Car cette idée qu'en face du néant de l'homme
Dieu serait absolument libre d'élire ou de rejeter, n'a pas
trouvé accès dans la dogmatique luthérienne, et Luther lui-
même a dépassé, dans la suite, cette notion scotiste et nomi-
naliste de la divinité ; il l'a même officiellement repoussée,
Dieu s'étant révélé en Christ comme amour et comme grâce.
Pour établir la filiation des idées particulières d'Arndt sur ce

point, il faut remonter de nouveau à Tauler et à Thomas à

Kempis. Eux aussi affirment l'absoluité de Dieu et en déduisent

le néant de l'homme. C'est sur leurs traces que, dans le
troisième livre de son Vrai christianisme, Arndt explique le

sentiment du néant, qui constitue la repentance, dans le sens

d'une renonciation formelle de l'homme à sa volonté propre et

d'une entière indifférence à l'égard des créatures en général.
Quand la volonté s'est réduite ainsi à un état de pure passivité,
alors, dit-il, peut s'opérer l'union avec Dieu, qui est activité

pure. Bien plus, Dieu ne peut faire autrement que de s'unir à

l'âme ainsi disposée. Pourquoi Par un effet de sa miséricorde,
sans doute, mais aussi « parce que la nature ne supporte pas
de place vide. » On voit percer ici la racine métaphysique ou

panthéiste de tout cet ordre d'idées quiétiste emprunté à Tauler.

Dieu seul étant l'être, il doit nécessairement remplir
l'espace devenu vacant par le fait qu'en renonçant à sa volonté

propre la créature s'est anéantie.
Comment s'étonner après celaqu'Arndt avertisse le chrétien

de se mettre en garde contre les relations sociales? « Jamais
l'âme ne se trouve mieux que lorsqu'elle est chez soi, c'est-à-
dire, qu'elle repose en Dieu. » Dans le monde tout n'est pour
le chrétien que croix, tentation, incitation au mal, poison et
fiel. Il faut donc détacher son intérêt des choses de la terre
pour se conserver digne de l'éternelle patrie. Ne dirait-on pas

qu'Arndt s'adresse aune communauté de moines? Au sein de

la société civile un semblable christianisme est tout simplement

impraticable. Que nous voilà loin de la perfection évan-



136 ALBRECHT RITSCHL

gélique telle que la définit la confession d'Augsbourg Dans

son premier livre, Arndt voulait encore qu'on goûtât, qu'on
sentît, qu'on éprouvât la douceur et la vertu de l'amour de

Christ ; l'union avec Christ devait être accompagnée de joie. A
mesure qu'il s'est enfoncé dans l'étude des mystiques, il a

perdu l'assurance de cette joie comme attribut nécessaire de

l'union avec Christ et s'est réfugié dans le point de vue quié-
tiste. « Notre ami est toujours près de nous, mais il ne fait pas
toujours sentir sa présence, sauf quand le cœur est bien
tranquille. » C'est au delà de la tombe que la vie éternelle est

accompagnée de joie ; dans le présent, la possession provisoire
de cette vie est liée au reniement de soi-même, et dans cet
état l'âme se trouvant, hélas souvent abandonnée, en est
réduite « à gémir, à soupirer après son aimable Epoux. » Ainsi
s'exprime le luthérien Arndt Si c'était là la perfection
chrétienne, on aurait pu à la rigueur se passer de la réforme de

Luther.
Mais enfin, à quoi aboutissent tous les efforts d'abnégation et

de contemplation auxquels il voudrait voir ses lecteurs se

livrer Le but suprême où ils doivent tendre, c'est la perception,

la vision de la beauté de Dieu. « Si notre âme pouvait un
instant seulement le voir, ne fût-ce que de loin, elle ne se

détournerait pas de Dieu au prix du monde entier, tant il y a en

lui d'amabilité et de beauté. »

De même que le péché est envisagé de préférence du côté de

sa laideur, c'est la beauté qui fait plus que tout autre chose la
force d'attraction de Dieu ou de l'Epoux. — Le luthéranisme
lui aussi met l'imagination en jeu quand il demande au chrétien,

en vue de l'assurance de son salut, de détourner ses

regards de lui-même, de ses mérites ou de ses péchés, pour les

fixer sur Christ, révélation de la volonté salutaire de Dieu,
médiateur du pardon des péchés. Mais il ne s'agit ici ni de

satisfaire je ne sais quel besoin de jouissance spirituelle, ni de

faire miroiter devant l'esprit du croyant la perspective d'une
tendre harmonie avec un prototype de beauté. La contemplation

de Christ par la foi signifie que vous subordonnez votre

propre volonté à la grace divine personnifiée en Jésus-Christ,



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 137

l'homme type, Lui qui, tout en garantissant à la société
religieuse, dont vous êtes membre en vertu de votre foi même,
sa réconciliation avec Dieu, lui inculque en même temps,
comme but social suprême, comme idéal à poursuivre
solidairement, le principe et le devoir de réaliser le bien dans ce

monde. Arndt, au contraire, fait prédominer sur l'œuvre morale

du chrétien, membre actif de l'Eglise, le point de vue
d'une relation esthétique et individuelle, c'est-à-dire solitaire
et quelque peu égoïste, de l'âme avec le Sauveur. Egoïste,
disons-nous ; car quelle est la fiancée dont l'amour soit exempt
de tout égoïsme et de toute complaisance en soi-même.

Un point encore, à l'égard duquel Arndt s'éloigne des bases

du luthéranisme primitif pour se replier vers la conception
catholique : c'est sa manière de motiver les vertus religieuses
et les devoirs moraux du chrétien. A plus d'une reprise nous
le voyons reproduire avec une remarquable vigueur l'idée
mère de l'un des chefs-d'œuvre de Luther, son petit livre sur
la liberté chrétienne. « Etre un vrai chrétien, c'est porter un
nom qui est à la fois au-dessus et au-dessous de tout autre
nom qui soit au monde. Autant la foi élève le chrétien au-
dessus de toutes choses, autant par la charité il s'abaisse au-
dessous de quelque autre créature que ce soit... » « Le chrétien

exerce une royauté spirituelle sur le monde, puisque tout
doit lui tourner à salut, et concourir à son plus grand bien...
Rien d'extérieur ne peut empêcher l'âme d'exercer son sacerdoce

spirituel en déployant les vertus chrétiennes et en

pratiquant à la gloire de Dieu les œuvres de la miséricorde. » Ce

qui manque à ces déclarations et à d'autres semblables pour
être tout à fait conformes à la pensée de Luther, c'est une
seule chose, mais qui est caractéristique : la double position
qu'occupe le chrétien, la double dignité qu'il exerce, au lieu
d'être dérivée de la justification par la foi ou de la réconciliation

avec Dieu, est rattachée une première fois au fait que
« les croyants sont en Christ, » dans un autre passage à cette
idée que « la foi unit l'âme à Christ comme une épouse à son

époux. » En partant de là, le rôle du chrétien est déterminé

d'après l'exemple de Christ. Dans son élévation et sa bassesse,



138 ALBRECHT RITSCHL

pour la royauté comme pour le sacerdoce, le chrétien doit se

rendre conforme à ce modèle. L'exposé des vertus religieuses
qui forme la seconde partie du livre deuxième, à partir du

chap. XII, est tout entier dominé par cette règle.
Il est incontestable, et M. Ritschl le reconnaît hautement,

que ces chapitres-là sont la partie la plus excellente du Vrai
christianisme. C'est à eux que cet ouvrage doit d'être encore
aujourd'hui le modèle d'un livre d'édification. Il y a là des

pages vraiment classiques sur la patience, l'humilité, l'espérance,

la foi en la providence de Dieu, la prière. Une foule de

lecteurs y auront puisé ces consolations, ces stimulants, ces

élévations de l'âme dont l'évangile est la source inépuisable,
et qu'il offre indifféremment aux adeptes de toutes les Eglises
particulières. La plupart des lecteurs protestants auront passé

sur les réminiscences d'origine catholique que le livre
renferme, sans en être troublés dans leur édification. Il n'en est

pas moins vrai que l'ouvrage d'Arndt est la meilleure preuve
que l'exemple de Christ, auquel il aime à recourir comme à la

suprême instance, est une norme insuffisante quand il s'agit
de tracer le tableau de la vie morale des croyants. En appeler
à l'autorité de ce modèle pour recommander au chrétien placé
dans le monde de se retirer du monde, se prévaloir de l'exemple
de Jésus pour exiger du chrétien qu'il soit comme un étranger,
non seulement à l'égard des choses qui sont de ce monde,
mais de la vocation qui lui incombe ici-bas, n'est-ce pas avouer
implicitement que l'imitation de Jésus-Christ est une règle qui
ne cadre pas avec le christianisme évangélique

On constate ici une fois de plus que si Arndt a été fort
attentif à ceux des articles des confessions luthériennes qui ont
trait aux controverses ordinaires avec les papistes et les réformés,

il n'avait pas prêté la même attention aux autres parties
de ces documents du protestantisme allemand. Autrement il
n'aurait pas pu ignorer, comme il le fait, les paragraphes de

l'Apologie de la confession d'Augsbourg (art. XIII de vous mo-
nasticis % 45-50) où Mélanchton vient à traiter de l'imitation
de Christ et où il s'élève très nettement contre le sens qu'y
attachaient les catholiques.



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 139

L'exemple de Christ, eu sens catholique, qui est aussi celui
d'Arndt, se résume dans ces trois points : l'éloignement pour
les affaires de ce monde en général, la disposition constante à

endurer la souffrance, et une certaine douceur de caractère.
Ce type abstrait et plus ou moins effacé, on le combine avec
l'ordre donné par Jésus au jeune homme riche de vendre tout
ce qu'il avait et de le suivre. Et cette règle qui, en première
ligne, a la valeur d'un « conseil évangélique » à l'adresse des

moines, est appliquée ensuite à la vie chrétienne en général.
En regard de cette interprétation catholique, Mélanchton fait
valoir le principe que voici, c'est que le renoncement à tous
ses biens constituait pour le jeune homme riche sa vocation

particulière, tandis que l'appel à suivre Jésus formule la règle
générale de l'obéissance morale. Or les vocations diffèrent
selon les individus ; mais dans toute vocation, quelle qu'elle
soit, la perfection chrétienne consiste dans l'obéissance. Par

conséquent, d'après la doctrine protestante, l'imitation de

Christ consiste dans le fidèle accomplissement de la tâche
assignée à chacun. Jésus-Christ ayant eu une vocation à part,
vocation sans précédent et qui ne se reproduira pas, celle de

fonder le royaume de Dieu et de réconcilier les hommes avec

Lui, toute imitation directe des vertus qu'il y a déployées se

trouve exclue. Vouloir abstraire de certains traits isolés de la
vie terrestre de Jésus un tableau général des vertus à imiter
par le chrétien, ce serait sacrifier ce qui fait précisément la
beauté et la valeur du modèle, savoir l'unité du caractère. Au
point de vue évangélique, vous suivez Jésus, vous imitez Christ
lorsque vous faites de la fidélité qu'il a mise à remplir sa vocation,

matériellement unique, la mesure formelle de votre obéissance

à vous dans la vocation, n'importe laquelle, que vous
êtes appelé à exercer pour l'utilité commune. Ainsi seulement
on échappe aux illusions et à la continuelle tension d'esprit que
ne peut manquer d'engendrer la méthode catholique.

Il est instructif de voir comment un homme qui fut un adepte
et l'un des défenseurs d'Arndt essaya de concilier la notion
catholisante de l'imitation de Christ avec le principe protestant

de la valeur religieuse et morale des professions civiles.



140 ALBRECHT RITSCHL

Paul Egard, pasteur dans le Holstein, a écrit un traité intitulé :

De la noble vie de Jésus-Christ, sur laquelle tous les amateurs
de Jésus doivent régler leur vie. « Lorsque, dit-il, nous
contemplons et scrutons la vie privée et publique du Seigneur
Jésus, nous le trouvons tour à tour dans tous les états, les

sanctifiant tous. Faisons-le donc passer par tousles états et
plaçons-le sous les yeux de tous les hommes afin qu'ils apprennent
de lui à pratiquer dans le Seigneur les œuvres de leur vocation.

» Et là-dessus Jésus nous est présenté, dans trois chapitres,

d'abord comme prédicateur, interprète (de l'Ecriture),
professeur, auditeur, écolier ; ensuite comme roi ou prince,
fonctionnaire, conseiller, chancelier, guerrier, gentilhomme,
ambassadeur, juge, sujet; enfin comme père, fiancé, mari,
père de famille, enfant, serviteur, jeune homine, fils de vierge,
fils de veuve, enfant dans le sein de sa mère. (Ce qui fournit à

l'auteur l'occasion de donner des instructions touchant ce l'office

» des femmes enceintes.)
Voilà les insipidités où l'on arrive lorsque avec les chrétiens

du moyen âge on entend l'imitation de Christ au sens matériel

et que, en même temps, selon l'esprit de la réformation,
on prétend appliquer l'exemple de Christ aux vocations de la
vie civile. On aboutit à une sorte d'enrichissement mythologique

de la figure de Christ qui ne vaut guère mieux que la
moderne évacuation de la vie de Jésus par le procédé mythique.

D'ailleurs, une fois en si bon chemin, pourquoi ne pas
constituer encore un quatrième groupe et nous présenter
Jésus comme agriculteur, mineur, artisan, marchand, marin,
manœuvre, etc. Les témoignages bibliques n'auraient pas été
difficiles à trouver, surtout avec le procédé analogique et

typologique précédemment employé. D'où provient cette lacune?
Comment se fait-il qu'Egard n'ait pas compris la nécessité de

soumettre à la règle chrétienne cette dernière catégorie de

vocations, celle des simples gens du peuple? Serait-ce peut-
être que cet apôtre du christianisme pratique, tout en blâmant

comme Arndt (et avec beaucoup de raison) la théologie académique

de son temps, eût conservé lui-même quelques restes



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 141

d'orgueil académique? L'existence humaine digne de ce nom,
et par conséquent l'existence du chrétien, ne commencerait-
elle donc qu'avec le grade de bachelier Ce n'était certes pas

l'opinion de Luther, qui nous a légué cette parole vraiment
réformatrice qu'« un cordonnier, un forgeron, un simple paysan,

s'ils savent se rendre utiles les uns aux autres, chacun
dans sa partie, sont tous des prêtres consacrés. » D'où vient
donc à ces hommes du christianisme pratique cette indifférence

aristocratique envers les besoins de la grande masse du peuple?

Elle s'explique par la tendance contemplative de leur
piété. La contemplation ne peut prospérer que là où l'on a le

moyen de vivre tranquillement chez soi, loin des soucis et des

bruits du monde. Tout « pratique » qu'il est, ce christianisme-
là suppose donc des conditions de culture ou de fortune qui ne

sont pas à la portée de gens, et ils forment la grande majorité,
qui sont bien obligés de vouer journellement leur attention
et leurs soins aux affaires de ce monde, s'ils ne veulent pas
mettre en péril leur existence et, avec la leur, celle de la

société tout entière.
Avec tout cela Jean Arndt est resté fidèle à la réformation

de Luther. Il n'a pas cessé de respecter les formes extérieures
de son Eglise particulière. Malgré son faible pour la mystique
quiétiste, malgré la tendance contemplative et partant
aristocratique de sa piété, il a su résister à la double tentation à

laquelle ont succombé deux de ses principaux adeptes. L'un,
le professeur en droit Christophe Bésold, de Tubingue, de plus
en plus fasciné par la lecture des mystiques du moyen âge, et

désespérant de la réformation du monde dans le siècle présent,
chercha le repos dans le giron de l'église catholique, (f 1638, à

Ingolstadt.) L'autre, le pasteur Christian Hohburg, natif de

Lunebourg, se laissant influencer par les idées de Schwenkfeld,
aboutit à cette idée que le vrai christianisme, le christianisme
intérieur, doit se chercher dans une complète indifférence à

l'endroit de toute confession particulière. Successivement
pasteur luthérien dans les duchés de Lunebourg et de Brunswick,
et ministre réformé dans la Gueldre, il entra en relation ave3



142 ALBRECHT BITSCHL

Labadie et finit par devenir prédicateur chez les mennonites
de Hambourg, sans pourtant accepter les formes organiques
de leur communauté. (fl675.)

Ce serait, dit M. Ritschl, se méprendre entièrement sur nos
intentions si l'on voulait conclure de l'analyse critique à

laquelle nous venons de soumettre le Vrai christianisme, que
nous condamnons l'œuvre d'Arndt dans son ensemble. Il est
incontestable qu'il a mêlé à la conception luthérienne de la
vie des éléments de provenance étrangère. Ceux-là seuls peuvent

essayer de le nier, qui n'ont qu'une connaissance incomplète

des documents confessionnels de l'Eglise luthérienne.
Mais s'il a contribué pour sa part à faire dévier la piété
luthérienne de ses vrais principes, c'est ià une faute dont ii n'est
pas personnellement coupable. La faute s'explique historiquement

par le fait que la manière évangélique de comprendre la
vie, telle que Luther l'avait conçue en principe, a été de bonne
heure entravée dans son développement, qu'elle a été rétrécie
et obscurcie par la prédominance des intérêts dogmatiques.
N'oublions pas que le protestantisme n'est pas sorti du sein
de l'Eglise catholique d'occident armé de toutes pièces et dans
la pleine possession de ses forces, comme Pallas Athene est née

de la tête de Zeus. Il ne s'est dégagé du catholicisme du moyen
âge qu'en passant par toute une série de controverses portant
sur des points de doctrine détachés. Il ne s'est pas rendu
clairement compte dès l'abord du but pratique de la religion et

n'a pas su s'élever à une vue d'ensemble de la vie chrétienne,
à une conception complète et bien ordonnée des rapports de

l'homme, non seulement avec Dieu, mais avec le monde. A ce

morcellement de la doctrine en une série de dogmes plus ou
moins incohérents, et à cette compréhension imparfaite de la

portée morale et sociale de son principe religieux, était venue

s'ajouter la prépondérance croissante d'un intellectualisme

rigide, la préoccupation de donner à la saine doctrine une

expression aussi précise, des contours aussi arrêtés que
possible.

Ces imperfections, mises en regard des richesses séculaires
de la théologie du moyen âge et de sa littérature ascétique, ne



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 143

pouvaient faire paraître le protestantisme qu'à son désavantage.
Mais au lieu de remédier à ses faiblesses à ses propres frais,
au lieu de combler ces déficits au moyen d'une application
complète et conséquente des grands principes posés par les

réformateurs, que fit-on? on eut recours à des emprunts. On

crut se fortifier et s'enrichir en en revenant, pour la théologie,
à l'aristotélisme scolastique, et en s'appropriant, pour la
pratique de la piété, les règles et les méthodes de la mystique
monacale.

Dans ces conditions, il faut savoir gré à Jean Arndt de ce que,
tout en cédant à ce courant, il resta du moins invariablement
fidèle à l'Eglise issue de la réformation. En dépit de l'état si

défectueux où il la voyait de son temps, et du peu qu'elle semblait

faire pour l'avancement du règne de Dieu au milieu de

son peuple, il ne s'est pas abandonné au pessimisme non plus
qu'à l'indifférentisme ecclésiastique. Il a conservé intacte sa

foi en la légitimité de la réforme de Luther. Tout en déplorant
ses misères présentes il n'a pas cessé de croire à son avenir,
et il a subordonné à cette foi invincible les éléments mystiques
de sa piété personnelle. La constatation de ce fait nous permet
de comprendre et nous autorise à reconnaître le droit historique

relatif de la combinaison, entreprise dans le Vrai
christianisme, entre deux genres de piété si différents, si peu
compatibles en principe.

IV

L'amour pour Jésus, en vers et en prose.

Tel est, dans le livre de M. Ritschl, le titre du chapitre
consacré à l'étude de toute une série de recueils de cantiques et
de livres d'édification qui ont vu le jour pendant le cours et
principalement vers le milieu du XVIIe siècle.

Chacun sait que, dans ce siècle, la poésie allemande essaya
de prendre un nouvel essor. 11 y eut, en particulier, une riche
floraison de poésie religieuse. Mais bien qu'on possède depuis
assez longtemps, dans le volumineux ouvrage de E. Koch, une
histoire détaillée de cette littérature, personne n'a encore songé
à en tirer parti pour compléter l'histoire de l'Eglise evangéli-



144 ALBRECHT RITSCHL

que de ces temps-là. On se figure généralement que toutes les

productions de la muse chrétienne qui ont trouvé accès dans

les livres de cantiques en usage dans les églises de langue
allemande répondent exactement au type authentique de la
doctrine luthérienne. C'est là une idée préconçue qu'un examen
un peu attentif ne justifie point. Sans doute, il existe bon nombre

de cantiques qui expriment d'une manière correcte les
sentiments de confiance en Dieu, d'humilité, de patience, qui se

fondent sur la grâce de Dieu garantie par Jésus-Christ. A ceux
qui soni quelque peu familiarisés avec l'hymnologie allemande,
il suffit de rappeler des noms tels que Martin Rinkart, Paul

Flemming, Paul Gerhardt, Georges Neumark, Samuel Rodi-
gast ; ou, mieux encore, il suffira d'évoquer par la citation de

leur vers initial le souvenir de cantiques tels que : Nun danket

alle Gott; — In allen meinen Thalen ; — Befiehl du deine

Wege ; — Wer nur den lieben Gott lässt wallen; — Was Gott

thut, das ist wohlgethan. — Mais à côté de ces cantiques qui se

maintiennent dans l'ordre de pensées et de sentiments inauguré

au XVIe siècle par le choral de Luther, il y a tout un
courant de poésie religieuse où l'on voit se perpétuer ou se

renouveler les motifs propres à la dévotion du moyen âge, bien

plus, où cette espèce très particulière de dévotion se reflète
avec une netteté croissante. A lire certains auteurs de nos

jours, on dirait que le comte de Zinzendorf, dans ses pieuses

improvisations rimées eut le monopole de cet amour
passionné pour le Seigneur Jésus, de ce culte assidu des plaies
du Sauveur, qui sont comme un écho des contemplations
amoureuses de saint Bernard. Us ne paraissent pas se douter,
ces sévères critiques du noble restaurateur de l'ancienne Unité
des Frères au XVIIIe siècle, que ses cantiques n'offrent après
tout qu'une légère modification d'un genre, d'une manière
représentée déjà au siècle précédent par une longue série de

poètes et d'auteurs ascétiques.
Parmi les cantiques de saint Bernard, il en est un surtout,

le Jubilus rhythmus de nomine Jesu : «. Jesu dulcis memoria, »

qui est devenu comme l'enseigne autour de laquelle s'est groupée

toute une pléiade de poètes de l'Eglise luthérienne. Dans



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 145

l'espace de cent ans, il a été imité ou paraphrasé pour le moins
cinq fois en allemand. Or, dans ce cantique se trouvent résumés

et comme concentrés tous ces traits caractéristiques de

« l'amour de Jésus » qui sont développés longuement dans les

sermons du même auteur sur le cantique de Salomon et qui,
au moyen âge, servaient communément de règle et de modèle
à la dévotion contemplative. Deux courtes citations suffiront à

donner une idée de la nature passionnelle, pour ne pas dire
sensuelle, de l'amour qui s'exprime dans les strophes de ce
Jubilus rhythmus :

Jesum quatrain in lectulo
Clauso cordis cubiculo,
Privatim et in publico
Quœram amore sedulo...

Quocunque loco fuero,
Mecum Jesum desidero.

Quam lsetus, cum invenero
Quam felix, cum tenuero

Tunc amplexus, tunc oscula,
Quie vincunt mellis pocula,
Tunc felix Christi copula,
Sed in his parva morula.

Le même type se retrouve dans les sept chants de la Rhyth-
mica oratio ad unumquodlibet membrorum Christi patientis et

a cruce pendentis. Les plaies et les douleurs de Christy sont

présentées une à une, soit comme preuves palpables de son

amour pour nous et comme motifs de notre compassion pour
lui, soit comme moyens de guérison ou de purification des

péchés correspondants, soit enfin comme refuge et consolation à

l'article de la mort pour celui qui répond par l'amour à l'amour
du Sauveur souffrant. Paul Gerhardt (f 1676) a imité ces

cantiques sans réussir et probablement sans avoir même songé à

en effacer le type primitif. Seule, la septième de ces imitations
est entrée dans le domaine commun et s'est maintenue dans

l'usage ecclésiastique. C'est le cantique bien connu : O Haupt
roll Blut und Wunden (Chef couvert de blessures). Peut-on dire

THÉOL. ET PHIL. 1885. 10



146 ALBRECHT RITSCHL

que même ce cantique, le meilleur de la série, soit une exprès
sion vraiment adéquate et suffisante des sentiments qui
animent le chrétien évangélique un jour de vendredi saint? A
notre sens, dit M. Ritschl, il manque à cette peinture des
souffrances du Sauveur un élément essentiel : elle ne s'élève pas

jusqu'à l'idée morale de l'obéissance de Christ, et le fait de la
réconciliation générale des hommes avec Dieu n'y a pas trouvé
la place qui lui revient.

Les mêmes lacunes se retrouvent, avec d'autres défauts non
moins sérieux, dans les productions plus ou moins originales,
tant en vers qu'en prose, qui ont vu le jour vers la même époque

au sein du luthéranisme allemand. C'est ce que notre
historien établit par de nombreux échantillons tirés des recueils
de cantiques publiés par une douzaine de poètes des deux

sexes, à commencer par l'Epithalame spirituel composé pour
l'âme fidèle par Jésus-Christ, son céleste Epoux, d'après le

XLV" psaume du prophète David, de Philippe Nicolai. Il fait
suivre cette étude sur la poésie sacrée du XVIIe siècle de l'é-
numération détaillée des titres de toute une collection de livres
de piété en prose, composés dans le même esprit et le même

goût, si tant est qu'on puisse parler de goût quand il s'agit
d'écrits décorés de titres comme ceux-ci : Buste (Brustbild) de

l'amour de Jésus, sur le modèle du disciple couché sur le sein

(Brust) de Jésus; — Bouquet de myrrhes spirituel; — Divine
flamme d'amour; — Baiser d'amour céleste ou pratique du
vrai christianisme ; — Pensées amoureuses de ceux qui ne sont

épris que de leur Sauveur ; — La Sulamithe amoureuse ou
Méditations sacrées en vue de développer l'amour de Jésus

crucifié, etc. Il est bon d'ajouter que la plupart de ces livres sont
illustrés. Les gravures en disent même plus long que les titres
qu'on vient de lire. Difficiles à rendre en paroles, elles sont

plus significatives encore et plus caractéristiques que ne l'est
le ton mielleux du texte qu'elles accompagnent.

Il ne peut être question pour nous de suivre M. Ritschl dans

le détail de son étude. Il faudrait citer des textes qui, le plus

souvent, se refusent à une traduction, même libre, en prose
française, et nous ne voudrions pas risquer de ridiculiser par



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 147

une imitation rimée de notre façon les monuments d'une piété,
défectueuse peut-être, mais sincère et respectable. Qu'il nous
suffise donc de glaner dans les pages que leur a consacrées

l'historien de Göttingue quelques traits propres à caractériser
plus complètement ce genre particulier d'amour pour le

Seigneur Jésus.

Un trait, que nous avons déjà eu l'occasion de relever en

parlant du Vrai christianisme, est commun à la plupart de ces

poètes : l'âme aimante a le droit, elle a même le devoir de se

placer vis-à-vis de l'époux aimé sur un pied de parfaite égalité,

ce qui, en fait, équivaut à une négation de la divinité de

Christ. Il y a plus : dans les « Chants erotiques spirituels » de

Heinrich Müller (né à Lübeck 1611, morta Rostock 1675), c'est
habituellement l'âme qui prend l'initiative, c'est elle qui fait
les avances ; sorte de pélagianisme dont les devanciers de

Müller, par exemple Joh. Heermann (1585-1647) dans ses Amo-

res et suspiria sacra, avaient su se garder en réservant
expressément l'action du Saint-Esprit, qui vient allumer dans l'âme
la flamme de l'amour. L'un de ces chants erotiques, paraphrase
en quinze strophes de Cant. VII, 11,12 : « Viens, mon bien-aimé,
sortons aux champs, passons la nuit aux villages;... là je te
donnerai des preuves de mon amour, » a été intercalé plus
tard par Rambach dans son édition du Vrai christianisme, de

J. Arndt, à qui on l'a souvent attribué à tort.
Dans le groupe littéraire dont nous parlons, les femmes, —

c'est une justice à leur rendre, — se font remarquer par une

retenue, une sorte de pudeur qui contraste d'une façon
avantageuse avec le langage de la plupart des poètes du sexe fort.
Ceux-ci abusent décidément du fait que le mot âme est du

genre féminin. Ils ne refusent à leur âme aucune des émotions,
ils lui attribuent toutes les agitations de l'amante que ses désirs

portent vers l'élu de son cœur. Pour les nobles dames qui ont
chanté l'amour mystique, les comtesses Emilie-Julienne et

Ludémilie-Elisabeth de Schwarzbourg-Rudolstadt, et la

landgrave Anna-Sophie de Hesse, Jésus est avant tout le fidèle ami.
Elles ont eu la délicatesse de s'abstenir des images empruntées
à l'amour conjugal et aux joies nuptiales.



148 ALBRECHT BITSCHL

L'amour de Jésus est sujet à des épreuves dont la plus
douloureuse est celle du délaissement, de l'abandon. C'est là un
thème qui revient fréquemment dans les cantiques qui nous

occupent : l'âme se plaint d'être laissée à elle-même et soupire
après le retour du bien-aimé. Le chrétien évangélique, lorsqu'il

sent se troubler ou s'ébranler en son cœur l'assurance du

salut, s'en prend à son propre péché ou bien aux soucis et aux
distractions de la vie mondaine. Au lieu de cela, nos poètes, à

l'exemple de saint Bernard, parlent le plus souvent de ces
délaissements comme d'un accident qui serait l'effet de l'arbitraire.

Ainsi, entre autres, le recteur de Zittau, Christian Kei-
mann (f 1662), connu par le beau cantique Meinen Jesum

lass' ich nicht, et le chancelier de Rudolstadt, Ahasvérus Frisch

(f 1701). Il semble, à les entendre, que le divin ami soit
d'humeur changeante et qu'il s'agisse de le ramener à force de

lamentations et de soupirs.
Ceci tient à une cause plus profonde : la manière de

comprendre le péché et la rédemption. L'influence de saint
Bernard se combine pour plusieurs avec celle du soi-disant saint

Augustin des Soliloquia, des Meditationes, du Manuale, c'est-à-
dire avec celle de certaines notabilités du moyen âge, telles

que Hugues de Saint-Victor et Anselme de Cantorbéry. Le péché
est conçu bien moins comme coulpe que comme misère,
faiblesse, laideur. On parle couramment de la fange, de la vase

du péché, de vermine pécheresse, de puanteur et d'ordure,
etc. Aussi le sang de Christ est-il présenté de préférence
comme moyen de purification. Une seule goutte de ce sang, —
cette idée se rencontre déjà chez Tauler, — eût suffit à

nettoyer toute souillure, à guérir les plaies des hommes, à éteindre

le feu des péchés. Quant à la satisfaction offerte par le Dieu

incarné, elle consiste dans ses souffrances surérogatoires
comme telles. On se plaît à dépeindre en détail la passion du

Sauveur, on s'absorbe dans la contemplation de ses cinq plaies,
on se représente vivement les douleurs physiques qu'il a endurées.

Mais l'obéissance qui se manifeste dans les actes et les

souffrances de Christ, et de laquelle ces dernières en particu-



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 149

lier tirent toute leur valeur rédemptrice, c'est à peine s'il en
est question.

Et comment le fidèle « rémunérera- » t-il son Sauveur? que
lui donnera-t-il en retour de son sacrifice sanglant? D'après
la doctrine luthérienne, le croyant, affranchi de la coulpe de

son péché grâce à la rédemption générale opérée par Christ,
est en paix avec Dieu et, plein de confiance en ce pardon gratuit,

fort de sa justification par la foi, il se sent le devoir et le

pouvoir de « faire pénitence » sa vie durant. La piété du moyen
âge et de ceux qui se sont inspirés d'elle (par exemple Joh.

Heermann) conçoit les choses autrement : Tamour du Christ
souffrant est pour elle un appel direct à la réciprocité, à l'amour
individuel pour lui. et du même coup elle y puise la résolution

de participer à ses souffrances en s'imposant à soi-même
les douleurs de la pénitence. Au lieu de fonder sur les
souffrances de la croix de Golgotha la certitude que, par l'obéissance

de Christ, la rémission des péchés, la paix, le salut nous
sont garantis, le bourgmestre Johann Franck, de Guben,
dans la Lusace (1618-1677), se borne à souhaiter, à demander

que les douleurs et les plaies de Christ puissent servir à guérir
nos blessures, à nous rendre l'honneur, à nous procurer le

repos et la vie
Qui oserait dire que ce soit là, en comparaison des principes

proclamés par la réformation, un degré supérieur de piété
chrétienne? Que s'il fallait encore une preuve pour nous
convaincre de la provenance catholique de ce « motif » de la Jesusliebe,

il n'y aurait qu'à s'adresser à Johann Scheffler, dit Angelus

Silesius (1624-1677), et à ses Saintes délices de l'âme ou

Bucoliques spirituelles de Psyché amoureuse de son Jésus, en

ayant soin de rapprocher ce recueil de cantiques de l'écrit par
lequel, en 1653, l'auteur a expliqué et justifié sa conversion au
catholicisme. Le chemin par lequel ce docteur en médecine est

allé à Rome ressemble beaucoup à celui qui, environ vingt ans

auparavant, y avait mené le juriste Christophe Bésold. Qu'est-
ce, en effet, qui l'a attiré vers l'Eglise catholique? c'est qu'elle
est la vraie patrie de cette mystique qui le séduisait déjà lors-



150 ALBRECHT RITSCHL

qu'il était encore dans les cadres de l'Eglise luthérienne. Selon

ses convictions et ses expériences personnelles, le luthéranisme

authentique et la theologia mystica s'excluent mutuellement.

Un des reproches qu'il adresse, dans son acte de conversion,

à l'église dont il se séparait, c'est qu'elle repousse comme
entaché de fanatisme « cet art secret de vivre en communion
avec Dieu qui, dit-il, est pourtant la suprême sagesse du chrétien.

» Pour être juste, il faut ajouter que, de même qu'avant
sa conversion extérieure, J. Scheffler s'était déjà laissé gagner
par la piété catholique, pareillement, après cette démarche, il
conserva à l'égard de certaines doctrines un tact religieux qui
lui venait sans doute de sa première éducation luthérienne.
Ainsi la patience dans les épreuves ne constitue pas à ses yeux
un mérite et il ne la présente pas, à la manière ordinaire des

livres de dévotion catholiques, comme un sacrifice offert à

Dieu. C'est l'absence de cet élément spécifiquement catholique,
jointe à une sobriété, malheureusement trop rare chez lui,
dans l'expression de son amour pour Jésus, qui nous permet
de goûter encore aujourd'hui quelques-uns de ses cantiques et

qui leur a assuré une place dans les recueils en usage dans les

Eglises protestantes de langue allemande L
Il résulte des preuves fournies par la littérature qui fait le

sujet de ce chapitre, que cette forme catholique de la dévotion

pour le Sauveur crucifié a envahi l'Eglise luthérienne bien plus
tôt, et dans une plus large mesure, que l'Eglise réformée des

Pays-Bas et de l'Allemagne. Elle s'y est acclimatée à côté de

la théologie de l'école, sans avoir été jamais sérieusement
combattue par les représentants de cette dernière. Aussi bien
n'eussent-ils guère eu le droit de s'y opposer depuis que la dogmatique

scolastique avait admis dans son système le locus de

unione mystica et qu'elle avait rapporté à cet article les effets

pratiques qui revenaient proprement à la justification par la
foi. Il ne faut d'ailleurs pas perdre de vue que les mêmes poètes

qui chantaient l'amour de Jésus de la manière qu'on vient

1 Nous voulons parler des cantiques : Mir nach spricht Christus unser
Held; — Ich will dich lieben, meine Stärke; — Liebe, die du mich zum Bilde,
etc.



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 151

de voir, ont su, dans l'occasion, donner à leur confiance en
Dieu l'expression la plus saine et, au point de vue luthérien, la

plus correcte1.
Lorsqu'on tient compte de ce fait et qu'en même temps on

se souvient que plusieurs de ces poètes, à l'exemple de Martin
Opitz, le chef de l'école silésienne, ont composé des pièces
profanes dans lesquelles toute la mythologie grecque est mise

en réquisition ; lorsqu'on apprend, par-dessus le marché, que
tel de ces auteurs ascétiques était membre de « l'ordre des

fleurs » ou de la société des « bergers de la Pégnitz, » qui, tout
en imitant les bergeries des Italiens, essayait de faire revivre
les mystères du moyen âge dans les temples protestants; quand,
dis-je, on tient compte de cet ensemble de faits, on a peine à

se défendre de l'impression que la manière dont ces hommes
ont chanté les amours de l'âme et du Sauveur et les souffrances

physiques du Crucifié n'était effectivement chez eux qu'une
manière. Ce genre de poésie sacrée ne leur était au fond pas
naturel ; il ne coulait pas de source. C'est un tribut qu'ils ont
payé à cet esprit de dépendance, d'imitation de l'étranger et
du passé, qui caractérise toute la culture allemande au X VIIe siècle.

Pour achever d'expliquer ce penchant à se modeler sur les

types de la dévotion mystique du moyen âge, il faut cependant
recourir à une instance à laquelle nous avons déjà dû en appeler

pour comprendre le succès du Vrai christianisme de Jean

Arndt. La réforme entreprise par Luther s'était de bonne heure

figée dans une forme scolastique, celle de la « saine
doctrine. » Phase nécessaire, sans doute, salutaire même en un

sens, mais qui ne pouvait, qui ne devait être que passagère 2.

On ne pouvait en rester à cette forme provisoire, à cette réali-

1 Voyez, à titre d'exemples, les cantiques : 0 Gott, du frommer Gott, de

J. Heermann ; — Werde munter, mein Gemüthe, de Jean Rist (1607-1667) ;

— Sei getreu bis an das Ende, de Benjamin Pratorius (1659) ; — Gott ist
mein Trost und Zuversicht, de Jean Franck.

- Voir les considérations présentées sur ce sujet par M. Ritschl dans

l'introduction à son Histoire du piétisme (torn. I, pag. 93), que nous avons
résumées en son temps Revue de théol. et dephil. 1881, pag. 244 et suiv.



152 ALBRECHT RITSCHL

sation imparfaite, fragmentaire des principes de la réformation.
Il s'agissait, — et, pour dire le vrai, il s'agit encore aujourd'hui,

— de s'élever à une conception vraiment protestante de
l'univers. Le besoin devait tôt ou tard se faire sentir, non
seulement de ramener à une vivante unité la série assez incohérente

des dogmes auxquels on s'était arrêté, mais de mettre les

principes réformateurs en œuvre dans le domaine de la vie
morale et dans celui du sentiment religieux. Ce n'était pas là

l'affaire d'un moment ni même d'une génération. C'était une
tâche qui exigeait de la patience et à laquelle plusieurs
générations successives devaient consacrer leurs efforts.

Faut-il s'étonner que, dans la période de lassitude, d'épuisement,

qui suivit les grandes luttes du XVIe siècle, lorsque le
sentiment religieux revendiqua enfin hautement ses droits,
lorsque le peuple allemand, saturé de subtilités doctrinales,
demanda au protestantisme de satisfaire aussi ses besoins

esthétiques et moraux, faut-il s'étonner que les premiers essais

dans ce sens soient restés au-dessous de ce qu'on aurait pu
désirer? Parmi les écrivains travaillant en vue de l'édification
du peuple protestant, les uns, fidèles au luthéranisme
confessionnel, ne surent pas s'affranchir d'une certaine sécheresse

didactique ; ne parlant pas assez au cœur, ils ne trouvèrent
que peu d'écho. Les autres firent pour la poésie sacrée ce

qu'on faisait alors couramment pour la poésie profane : ils
recoururent à des modèles étrangers. Si les poètes profanes,
imitant l'humanisme, empruntaient leurs couleurs à la mythologie

grecque, eux, sur les traces de saint Bernard et de ses

pareils, s'emparaient des images du Cantique des cantiques.
Cette tendance à revenir à la piété ascétique et mystique du

moyen âge est d'autant moins faite pour nous surprendre que
sous bien d'autres rapports, — culture morale, manière
d'envisager la nature, institutions sociales, — le peuple allemand,
au XVIIe siècle, n'avait guère dépassé le niveau du moyen âge.

C'est à ce point de vue qu'il faut se placer pour juger équita-
blement cette intrusion d'éléments catholiques dans la piété
luthérienne. Et l'on sera d'autant plus porté à en juger avec

équité que, au premier abord du moins, le luthéranisme n'en



LE PIÉTISME DANS L'ÉGLISE LUTHÉRIENNE 153

a pas été menacé dans son existence ecclésiastique. Mais il ne
faut pas se le dissimuler, la pureté de la doctrine en a

positivement souffert. Le dogme de l'union mystique, sous l'égide
duquel la piété pratique a pu se nourrir de ces aliments préparés

à l'usage de la dévotion médiévale, n'est pas d'un luthéranisme

pur et authentique. Ainsi que nous le disions plus haut,
il fait directement concurrence à la doctrine de la justification;
plus que cela, dans son application édifiante, il porte à cette
doctrine un réel préjudice en la privant de l'effet pratique qui
en découle pour le croyant, à savoir le bonheur qui consiste
dans la confiance filiale en Dieu, dans l'humilité et dans la

patience.
Est-il permis, après cela, de venir nous représenter l'état de

l'église en ce temps-là comme l'état normal, parce que, dit-on,
la saine doctrine y régnait dans sa perfection? A-t-on le droit
de célébrer, comme on l'a fait, cette église sous l'image de

l'homme riche qui a su emporter, pour le conserver chez soi,
le plus précieux des trésors La vérité est, pour rester dans

l'image, que cet homme riche, afin de pourvoir aux besoins de

la vie de tous les jours, allait aux emprunts chez sa partie
adverse, faute de savoir convertir en monnaie courante les

lingots d'or pur qu'il avait serrés dans son colï're-fort.

V. R.


	Le piétisme dans l'église luthérienne des XVIIe et XVIIIe siècles : d'après Albrecht Ritschl. Partie 1

