Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1885)

Artikel: Du r6le de la métaphysique en théologie [suite]
Autor: Astié, J.-F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379355

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379355
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DU

ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE

II
LA LIBERTE!

D’un autre coté, la dogmatique ne se montre pas moins rava-
gée par la métaphysique quand il s’agit de déterminer la ma-
niére de présenter la conversion. On ne peut se décider a voir
dans ce phénomeéne spirituel un actede laliberté ; ona recours
au contraire aux expédients les plus risqués pour éviter de
faire cet aveu. Cette lacune conduisit tout naturellement a
I'autre erreur dont dut se contenter la conscience de la liberté
qui, sans étre déracinée par ’état de fait du christianisme, alla
au contraire toujours en s’accusant davantage. Voila comment
la doctrine ecclésiastique fut condamnée & se mouvoir dans un
juste milieu intenable, entre des expédients contraires. Elle
avait été entrainée sur ce funeste terrain par desvelléités méta-
physiques superflues. Il n’y a qu’un moyen efficace de sortir
d’embarras. Il faut renoncer franchement & se rendre compte
de la liberté et de la dépendance visées par le christianisme, en
recourant & ’antithése formelle des notions métaphysiques au
moyen desquelles on les désigne. Et voici toujours ce considé-
rant décisif qui doit pousser & prendre cette résolution : il faut
reconnaitre que le souverain bien qui caractérise le christia-

! Les pages qui suivent font partie intégrante du second article publié
dans notre cahier de novembre dernier; mais elles ont été malheureuse-
ment omises. Elles doivent s'intercalex & la page 533, immédiatement
avant les trois lignes de la fin de la page, commenc¢ant par ces mots:
« On ne peut manquer de renverser, » etc.



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 69

nisme est compromis du moment ol 'on ne laisse pas & ces
notions, chacune & leur place, leur entiére portée et tout leur
tranchant. Ce point de vue impliquerait en méme temps pour
conséquence qu'on doit prendre sur soi d’exposer, en deux
séries distinctes de propositions, le souverain bien, comme
contenu de la libre volonté de Dieu et comrme contenu de la
libre volonté des hommes. Que voyons-nous au contraire et
cela méme dans la théologie la plus récente ? C’est que toujours
I'idée de la dépendance, I'idée d’une notion de Dieu étrangére
au christianisme, est associée & une notion de la liberté telle
qu’elle provient de la connaissance naturelle; et puis, avec
les résultats obtenus au moyen de cette conciliation, on se
propose d’arriver & déterminer ce (u’il y a de tout particulié-
rement chrétien dans les rapports entre Dieu et ’homme !

Le livre déja cité de Pfleiderer offre un exemple de ce mode
de faire, particuliérement instructit & cause de sa clarté. Il est
vrai qu’il est peut-&tre un peu téméraire de faire rentrer cet
ouvrage dans la théologie la plus récente. Il donne comme trait
caractéristicque de la représentation dogmaltique une oscillation
incertaine entre 'intérieur et I’extérieur. Il prétend que le droit
et le devoir de la pensée scientifique counsiste au contraire a
s’élever plus haut, pour arriver a la pure et claire conception de
I’essence de la chose. Il se donne ainsi l'air d’adopter un point
de vue beaucoup plus élevé que celui que le christianisme et
la théologie chrétienne doivent se permettre de prendre. Dans
cette derniére il est toujours question d’une extériorité absolue
et la religion chrétienne consiste dans le fait d’avoir su appreé-
cier la valeur religieuse de cette extériorité. Quand l'auteur a
réussi 4 soutirer toute cette mauvaise extériorité parla puis-
sance d’une intériorité qui a fait ’expérience de ce qui a pro-
voqué la premiére, un chrétien pourrait se sentir tenté de
saluer dans ce fait, supposé qu’il puisse étre mis a la portée
d’une congrégation de croyants, cette nouvelle révélation ap-
peléea dissoudrel’ancienne, parce qu’ellereproduit enelle-méme
cette ancienne d’une fagon compléte. Toutefois on devrait étre
encore détourné de faire ce pas par une conviction qui consli-
tue le christianisme, savoir que 'amour de Dieu révélé en



70 J.-F. ASTIE

Christ est une réalilé insondable et que c’est mépriser ce qu’il
yade plus sublime quede vouloir s’éleverau-dessus. Nousaurons
encore 'occasion de parlerde la christologie de Pfleiderer ainsi
que de sa doctrine de la rédemption et de I'expiation. Bien
qu’il se borne a reproduire des formules de Schleiermacher,
dans un milieu un peu différent, elles offrent un tropbel exemple
pour montrer comment on peut se débarrasser du pointde vue
religieux, au moyen d’une explication purement scientifique du
monde, pour qu’il soit possible de ne pas s’y arréter. La méme
considération doit nous pousser & examiner les principes de
Pfleiderer sur lesrapportsde Dieuet de la liberté humaine, sur-
tout quand nous pensons aux prétentions qui sont mises en
avant. En effet, puisqu’'on promet de nous faire pénétrer
librement dans I'essence méme des choses, cela doit, pour le
dire en passant, étre d’un trés grand prix pour le théologien qui
ordinairement ne réussit pas a4 sortir des inconséquences
(Halbheit) qui caractérisent les idées dogmatiques.

Pfleiderer aborde le probléeme quinous occupeici a 'occasion
dece qu’on est convenu d'appeler les attributs métaphysiques
de Dieu. Il arrive aux attributs en général quand il considere
comment ’essence de Dieu doit étre congue, afin de pouvoir
expliquer la réalité tout entiere du monde. Quant aux attri-
buts métaphysiques il les obtient en réfléchissant au rapport
de causalité entre Dieu et le monde dans son ensemble. Il voit
donc en eux les délerminations auxquelles on arrive, quand
nous nous sentons obligés d’expliquer par Dieu la réalité du
monde en son entier, & 'exclusion de ce qui constitue I’élément
spécifique de I’esprit moral. Apres lout, le christianisme nous
promet aussi une explication du monde par Dieu. Malgré cela
il n’y a nullement lieu de penser que la conception chrétienne
de I'univers puisse jamuis arriver a formuler ces déterminations
que Pfleiderer appelle les attributs métaphysiques de Dieu. En
effet, la religion chrétienne ne peut jamais avoir pour mission
de prétendre expliquer le monde en faisant abstraction de la
haute mission de 'homme. Pourquoi a-t-elle fait son entrée
dans le monde ? justement pour répondre aux plus profonds
besoins de ’esprit humain: et partout ol elle devient une



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 71

rcalité subjective, c’est de ce besoin que la religion chrétienne
renait tout de nouveau. Aussi dédaigne-t-elle tout autant de
servir de pature & un besoin de savoir, si élevé soit-il, qu'a une
vulgaire curiosité. La religion chrétienne subordonne le monde
a une volonté déterminée, réglée par le cours de I'histoire et
dirigée vers un souverain bien; et elle fait que le sentiment de
la valeur de ce bien supréme devient une confiance en Dieu
qui fait considérer comme instruments de notre paix les contra-
dictions de notre vie terrestre. Pourquoi le monde est-il en
rapport avec nous comme étres moraux ? c’est par suite du but
que Dieu s’est proposé en créant le monde. Mais la conception
religieuse du christianisme n’est nullement appelée a rendre
compte de la réalité du monde au moyen des causes effectives
qui Pont produit. Il est vrai, le fait de vouloir constamment le
royaume de Dieu passe aux yeux de la religion comme l'idée
toute-puissante dominant le monde. Mais cetlte conviction n’est
nullement pour la religion chrétienne le résultat du fait, qu’elle
aurait entrevu, que la réalité du monde se trouve dans un rap-
port extérieur avec l'esprit moral. C’est si peu le cas que dans
cette conviction se manifeste bien plutdt lintensité de la foi
religieuse dans les réalités d un monde purement suprasensible.
Est-ce a dire que pour cette raison il faillene pas tenirce juge-
ment de la foi (prétendant vivre dans un monde entierement
suprasensible) pour faux? certainement nous le tenons pour
faux. Et nous ne songeons pas & blamer I'homme pratique
quand il place sur la méme ligne cette certitude avec la connais-
sance qui n’est dominée par aucun intérét moral, quand il en
fait le méme cas que de toule autre connaissance n’ayantriena
déméler avec la morale. Mais on doit présumer au contraire
chez le théologien une conscience de cette différence. Lors-
qu’il prend occasion du fait de la subordination du monde &
ses fins, qui ne se congoit qu'au moyen de lafoi, pour prétendre
que la réalité du monde est moralement indifférente aux yeux
de Dieu, il procede sanscritique : il fait naitrelesoupgon que sous
Pinfluence d’'un dogmatisme scientifique il pourrait bien avoir
perdu le sens pour ce que la foi chrétienne présentede particulier.
Il est possible que Pfleiderer échappe au caractéremaladif, défec-



72 J.-F. ASTIE

tueux qu’offrent ses propositions, quand on les apprécie du point
de vue chrétien, en les donnant, lui, comme des propriétés indé-
pendantes du théisme spéculatif. Dans ce cas nous devons au
moins veiller 4 ce que, lorsqu’il prélend pinétrer avec ces
connaissances dans l'essence méme de la chose, savoir du
christianisme, il n’en vienne pas & porter dommage & celui-ci.
C’est 14 ce qui me paraitavoir lieu guand il tente d’accorder la
liberté de lacréature avecla dépendance du monde a’égard de
Dieu. Il comple aussi la toute science parmi les altributs méta-
physiques de Dieu. Quel droit a-t-il de le faire? qu’il s’en-
tende avec d’autres métaphysiciens dogmatiques, la chose est
pour nous indifférente. Il se comprend de soi-méme, que dans
un milieu dans lequel Dieu est considéré comme la causalilé
du monde entier, la pensée de la liberté de la créature ne
puisse intervenir que d’une fagon perturbatrice. Depuis Origéne,
la dogmatique a tenté, sur le terrain de ce probléme, de faire
porter la science illimitée de Dieu sur les aclions libres des
hommes non encore accomplies. Mais toutes ces tentalives
viennent toajours se briser contre le principe fort simple que
Rothe exprime ainsi: « Dieu ne connait, au moyen de sa toule
science, que ce qui est en soi un objet possible de science. »
Si, malgré cela, la force logique de ce principe éminemment
lumineux — que les sociniens possédaient déja pour I'essentiel
— n’a jamais empéché les représentants de la doctrine ecclé-
siastique d’affirmer que les actions libres des créatures sont
les objets éternels de la connaissance divine, nous ne voyons la
que le caractere supramondain de la conception religieuse du
monde, réagissant contrela forme métaphysiquequilui a été im-
posée. Le christianisme est aussi peu intéressé a présenter Dieu
comme lacause absolue pour arriver i expliquer la réalité du
monde que la religion morale en général. Mais du moment o1 on
était une foisarrivé, par I'invasion de la préoccupation métaphy-
sique, a exprimer la certitude de ladépendance de Dieu sous cette
forme défectueuse, alors, aux yeux de lathéologie chrétienne, le
fait de laliberté humaine ne pouvait certes pas devenir une limite
pourl’activité divine. Malheureusementla dogmatique luthérien-
ne n’avait fait que reproduire en cela I’expression hardie de la



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 73

Formule de concorde et laissé subsister la libre décision pour
le bien encore comme simple objet de la prévision divine seu-
lement. Tandis qu’avec ses idées défectueuses elle se mettait
du parti de l'opposition rationnelle contre I’expérience chre-
tienne, elle jetait loin ses meilleures armes en présence des
sociniens. Mais I'affirmation de cette prévision divine était, en
dépit de tout, ce gqu’il y avait de défccltueux au point de vue
logique, le dernier rayon de chaleur religieuse pénétrant dans
ce magasin de formules métaphysiques. Dans cette affirmation
se trouve en effet, se conserve encore la derniére trace de cette
pensée que pour le chrétien c’est justemenl quand il accentue
sa liberté qu’il contemple sa vie comme une ceuvre de 'amour
de Dieu. Les expédients au contraire auxquels les théologiens
Pfleiderer et Rothe ont recours et qui veulent que la grosse
charpente du monde soit I'objet de la science divine, tandis
qgue les libres décisions des hommes enrichissent peu & peu la
science expérimentale de Dieu et lui donnent I'occasion de mo-
difier consltamment le mode d’exécution de ses décrets éternels,
ne conservent plus aucune trace de cetteconsidération et rap-
pellent le socinianisme, en ce que cet expédient aboutit & une
mythologie digne de la sienne. Le chrétien qui sait qu’il appar-
tient & Dieu comme membre du royaume des cieux ne sera
certainement pas disposé a diminuer le sentiment qu’il appar-
tient & Dieu — sentiment qui s’exprime en actions de grices
envers Dieu — par un appel & sa liberté, a lui. Il verra encore
moins un fait correspondant & son expérience religieuse — au
moyen de laquelle il se sent caché en Dieu — dans 'image de
cette grosse charpente du monde, dans les lacunes de laquelle
la volonté divine s’abstient d’intervenir dans la destinée hu-
maine. Cette conception ne sert qu’a sauvegarder 'idée d’une
réalisation des fins du monde contre les atteintes de la liberté
humaine. Mais I'homme pieux ne tient nullement & ce qu’on
lui ouvre une vue sur une ceuvre d’art dont la contemplation
désintéressée puisse le réjouir; c¢’est 4 son propre bonheur
qu’il tient. Cette conception est sans valeur pour la théologie,
en tant qu’elle est étrangere & cette préoccupation du fidele.
On objectera peut-étre qu'il faut qu’il y ait d’abord en



T4 J.-F. ASTIE

général une direction réguliere du monde fermement éta-
blie, avant d’ajouter les conditions particuliéres permettant &
I’homme de comprendre que son salut est garanti par ce cours
du monde. Il y a & répondre que cette fagon de procéder est
tout & fait étrangére & la méthode de la connaissance religieuse
ct que dans la théologie elle entraine nécessairement de fausses
conséquences. En effet, pour que les assertions que Pfleiderer
appelle des attributs métaphysiques de Dieu puissent passer
pour des objets dela foi chrétienne, il faut qu’ils servent & ex-
primer la certitude que la volonté constante du souverain bien
est la reine toute-puissante du monde. Il est hors de doute que
ces attributs sont déja impliqués dans la conviction religieuse
fondamentale que nous sommes élevés par Dieu au-dessus du
monde. Mais lorsqu’ils s’en développent pour devenir des re-
présentations claires, on ne doit pas oublier, quand on est
théologien chrétien, que ces atiributs ne sont que des consé-
quences intellectuelles résultant du contenu essentiel de I'idée
de Dieu, que nous avons acquise en nous élevant librement au
bien. Lorsque, avec Pfleiderer, on méconnait ce point de vue,
pour traiter ces attributs comme résultats d’'une connaissance
de la cause du monde obtenue d’'une maniére indépendante, —
science qu’'on identifie sans autre avec les 1dées religieuses sur
Dieu, — la conséquence est manifeste. En adinettant ces attri-
buts on doit entrer tout naturellement en conflit avec la liberté,
et ce conflit ne peut étre rationnellement apaisé, en tout cas,
quaux dépens de la connaissance primitivement religieuse.
On ne doit donc pas prétendre dominer la sphére de l'esprit
libre au moyen des principes réels empruntés & une explica-
tion du monde qui n’a rien de moral; ou, en d’autres termes,
on ne doit pas croire qu'on puisse accomplir accessoirement
la mission de la théologie, tout en s’acquittant de celle de la
meétaphysique, bien que celle-ci, dans la maniere dont on la
traite, ressemble encore beaucoup & plusieurs productions dé-
fectueuses de la théologie. Ce procédé fort peu critique doit
étre d’autant plus évité ici qu’il entraine avec lui cette fAicheuse
conséquence pratique d’accablerlescceurssous le poids d’un pro-
bléme insoluble qui n’existe pas pour la foi religieuse elle-méme.



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 75

Il est intéressant de faire encore une autre remarque. Ce
méme procédé, injustifiable en théologie, qui consiste a expli-
quer la liberté et le monde de la nature au moyen de notions
supérieures auxquelles elles sont subordonnées, conduit Pflei-
derer & s’éloigner de la conception chrétienne sur un autre
point paraissant étre I’opposé de celui qui vient d’étre touché
ici. Nous venons de voir, dans ce qui précéde, qu’il n’a pu
pousser jusqu’au bout son explication métaphysique de 'u-
nivers et la préserver de la perturbation soudaine apportée par
la liberté, qu’en recourant a la conception mythologique d’une
limitation de Dieu, et cela au point ol cette idée venait affaiblir
I'expérience religieuse des fidéles qui déclare que la volonté
éternellement aimante de Dieu se manifeste dans la libre dé-
cision de l'individu. C’est justement & 'occasion du point sur
lequel nous faisons 'expérience décisive de notre dépendance
de Dieu que l'activité de Dieu est prudemment éludée, en in-
troduisant l'idée qui veut qu’il se soit limité lui-méme. Mais
I'idée directrice de la causalité divine avec son cortege forcé
d’éléments completement disparates, exige que la liberté expie
d’une maniere d’autant plus fonciére la violence qu’elle a
exercce sur cet article. C’est la ce qu’elle fait, & la compléte
satisfaction de tout l'organisme systématique, dans la section
qui traite des rapports de Dieu avec le monde.

Aprés une tres intéressante critique des diverses théories
sur l'origine du mal, dans laquelle on peut seulement mettre
en question la convenance de placer Kant & c6té d’Origéne, de
Schelling et de Julius Miller, Pfleiderer conclut avec Rothe
que, « pour un esprit réfléchi et sobre, il est impossible d’évi-
ter de reconnaitre que le mal est inévitable. » Cette consé-
quence ne saurait nullement résulter avec nécessité de la con-
viclion que toutes les tentatives pour expliquer lorigine
humaine du mal ont échoué ou doivent le faire. Pour le théo-
logien du moins, il n’y a aucune nécessité de lever la contra-
diction résultant du fait que, pour des considérations religieuses
et morales, nous ne pouvons regarder Dieu comme Pauteur du
mal, et du fait que nous ne somrnes pas en état d’expliquer
comment il peut étre provenu de l'esprit humain. Qu’avons-



76 J.-F. ASTIE

nous & nous méler d'un probléeme qui n’est évidemment pas da
nombre de ceux auxquels se rapporte la conception religieuse
du christianisme ? Celui-ci a pour but d’amener les hommes
qui se sont décidés pour la mission morale du royaume de
Dieu, & se savoir mis en sureté dans la foi en Dieu, conformé-
ment aux idées morales fondamentales correspondantes; alors
le christianisme n’est appelé & s’occuper du mal qu’en tant que
les hommes se 'imputent comme leur propre responsabilité.
Le péché du monde qui repousse Christ n’est considéré par les
chrétiens que comme un mal (Uebel). Or voici la conséquence
de laréconciliation expérimentée ou de l’assimilation pratique
par le fidéle de la conception chrétienne de 'univers. L’amour
de Dieu, que la foi considére comme la puissance absolue sur
le monde, atteindra son but, savoir un royaume de 'esprit par-
faitement heureux, par suite de la production du souverain
bien, et cela par la séparation définitive d’avec le monde en-
durci. Dans un pareil milieu, je ne comprends pas ol pour-
rait se placer la question historique d’une premiére apparition
du péché, encore moins la question métaphysique portant sur
la possibilité du mal. L’homme qui, — et c¢’est la ce qu’'on sup-
pose toujours dans la religion morale, — se préoccupe sérieu-
sement du pardon des péchés, ne pense justement qu'au péché
qu’il a lui-méme commis et & celui-la seulement. Des qu'il se
préoccupe d’'une autre cause du péché, sous le joug duquel sa
propre volonté est tenue caplive, il ne g'inquiete plus du par-
don des péchés, mais bien de leur atténuation, ce qui est jus-
tement le contraire, ou d’une connaissance théorique & son
endroit qui n’est dans aucun rapport avec lui. Si I’Eglise n’a
su se mettre en reégle avec les doctrines paiennes sur 'origine
du mal qu’en recourant & une théorie du méme genre sur la
chute du premier homme et du péché originel. Ritschl a
montré que cette maniére de faire recéle le danger de voir
émousser la condamnation du péché réclamée par le christia-
nisme. Nous ne supposons nullement que ce soit 1a le but
poursuivi par Pfleiderer. Raisons de plus pour nous enguérir
du lien qui, chez lui, rattache a la conception religieuse du
monde la tentative de s’¢lever au-dessus de la conscience, qui



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 77

nous impute le péché comme notre propre faute, pour aller lui
découvrir une cause plus profonde. Voici comment il exprime,
page 300, I'tdée fondamentale qui I’a dirigé dans cette tentative :
« Pour nous la cause derniére et absolue du salut se trouve en
Dieu lui-méme, dans son décret éternel de créer, en tant que
la rédemption n’est rien d’autre que le parachévement de la
création de ’homme sur le terrain spirituel. Il résulte de 14 que,
d’aprés le décret éternel de Dieu, le droit & la rédemption s’é-
tend aussi loin que la nature humaine, en dépit de tous les obs-
tacles qui peuvent se trouver entre deux. Dans le fait que dans
le décret éternel de Dieu la création et la rédemption sont iden-
tiques, et dans ce fait seulement, se trouve la garantie qu’en réa-
lité aussitout ce qui porte lenom d’homme, en un temps quel-
conque et en un lieu quelconque, deviendra participant de la
rédemption. » Pfleiderer éprouve donc le besoin de dériver la
rédemption de la causalité divine qui a produit le monde. Voila
pourquoi il ne saurait absolument pas s’en tenir au simple té-
moignage de la conscience qui nous présente le péché comme
une faute coupable de la volonté humaine. En effet sans cela
la rédemption apparaitrait comme une espéce de replatrage
qui n’aurait été nécessité que par 'apparition accidentelle du
péché. (Pag. 321.) Le mal doit par conséquent étre compris
dans la volonté divine éternelle qui le veut comme phase tran-
sitoire indispensable dans la formation du bien créé. Or que
faut-il pour qu’il existe une liberté des créatures person-
nelles ? Cette liberté doit s’actualiser elle-méme en brisant les
chaines de la nature. Par conséquent Dieu doit aussi poser le
mal comme caractére naturel de la volonté pour que la liberté
se réalise en triomphant de lui. Cette pensée vraiment chré-
tienne est donc sans danger aucun, justement parce que la pro-
duction du mal par Dieu est encadrée par le décret divin d’une
part et par la réalisation divine de la rédemption d’une autre. La
chose principale est obtenue : « La création est un procés
continu qui chez 'homme part du péché, comme présupposi-
tion indispensable, et qui se termine dans la rédemption, but
final qui a été poursuivi dés le tout commencement. »

En présence de cette exposition, on pourrait d’abord étre



78 J.-F. ASTIE

disposé a poser cetle question : pourquoi donc dans le chris-
tianisme, pour se faire une idée du péché, se demander s'il
explique ou non la genése de la liberté morale? En effet
comme la religion de la rédemption n’existe que pour l'esprit
moral qui, en faisant I'expérience de la valeur du bien, a fait
aussi celle de I'indignité de ses propres péchés dont il est res-
ponsable, ce qu’elle présuppose ne peut naturellement pas
étre expliqué par elle-méme. Toutefois cette considération
n’est évidemment pas la principale chose pour Pfleiderer.
Cette considération n’aurait pas suffi & elle seule pour faire
voir dans I'idée de la production du mal par Dieu une pensée
vraiment chrétienne. En vérité cette considération ne se rap-
porte qu’a l'intuition correspondant & notre expérience limitée,
Celle-ci nous montre, en effet, que le cercle 1e ’esprit moral
s'élargit peu a peu, que ce qui, & un degré élémentaire, échappe
a 'appréciation morale, a titre de simple manifestation de la
nature, n’est reconnu que plus tard comme péché, dans la me-
sure ol I'on a fait I'expérience du bien. Cette simple intuition
correspond trop & notre expérience journaliére (mais aussi &
elle seulement!) pour qu'on puisse encore aujourd’hui s’y
soustraire. Mais ce n’est certes en aucune facon dans cette
expérience que consiste « cette pensée vraiment chrétienne. »
Le mal est cependant une forme déterminée de la volonté mo-
rale. Par conséquent la grossiéreté primitive, obstacle & vaincre
sans lequel nous ne saurions nous représenter en général un
développement de la volonté morale, ne saurait étre déja le
mal lui-méme. 11 faut plutot le chercher seulement dans la
libre décision, en vertu de laquelle la volonté s’attache & cette
grossiéreté, bien qu’elle l'ait reconnue comme ce qui ne doit
pas étre. Mais pour faire provenir cette décision de la condition
naturelle, comme résultat inévitable, il faut mesurer la capa-
cité productrice de la volonté d’aprés ’action mécanique des
circonstances extérieures, ou renoncer d’une maniére générale
a les apprécier du point de vue moral. Pfleiderer confond donc
icl, dans ce milieu, la grossiéreté primitive avec le mal;il con-
sidere la premiére seulement comme rattachée, dans notre re-
présentation, d’'une maniére généralement inséparable, a la



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 79

liberté morale, et il présente sans autre la chose comme un fait
inévitable rentrant dans la volonté créatrice de Dieu. Tout cela
montre clairement qu’il est dominé par une tout autre préoccu-
pation que celle qui concerne la genése de la liberté morale. Il
n’y a rien 4 redire a la chose en elle-méme. En effet la connais-
sance de la liberté, quand il s’agit d’exposer la conceplion reli-
gleuse de I'univers, ne peut prétendre qua une valeur subor-
donnée, celle de servir commme moyen critique pour élaguer
des excroissances provenant d’idées dogmatiques.

S1 nous nous enquérons du mobile dominant de Pfleiderer,
Je ne réussis & en découvrir, dans Ja citation précédente, aucun
autre que le suivant : le besoin de débarrasser I'explication
métaphysique de l'univers, au moyen du principe créateur
qui le produit, de la fatale pierre de scandale qui s’appelle la
liberté. J’ai montré ce qu'il faut penser de pareilles tentatives
d’explication en général, en les comparant & la doctrine chré-
tienne de la foi en la Providence. Celle-ci, inséparable d’'une
décision morale correspondante, ne précéde pas, mais suit,
accompagne la foi en la bonté de Dieu manifestée en Christ.
Cette tentative ne demeure pas seulement non chrétienne,
mais elle devient antichrétienne lorsque, comme ici, elle sert
a ébranler la certitude de la liberté et & faire disparailre la
différence entre le bien et le mal. Ce n’est pas ce dernier ré-
sultat que Pleiderer a en vue, mais la raison a laquelle 1l en
appelle pour repousser le reproche, je ne voudrais pas I'avan-
cer pour sa propre justification. Il prétend, avec Rothe, que
Phomme qui serait indifférent & Pendroit du mal, en tant que
non commis par lui-méme, celui-la ne connaitrait pas encore
le bien ni ne hairait pas le mal. La vraie haine du mal consiste
en effet a le hair en lui-méme, parce qu’il est une contradic-
tion de Dieu et de I'idée que I’homme a de lui-méme. Cetteidée-
la est fausse, car l'affect en question, la haine, ne se rapporte,
chez aucun homme, & la contradiction contre un rapport qui
provient de causes inconnues, mais elle se rapporte & la con-
tradiction contre ce que I’homme lui-méme souhaite de toutes
ses forces et maintient comme étant son propre but. Le chré-
tien hait par conséquent le mal, parce que celui-ci est con-



80 J.-F. ASTIE

traire au but que le fidéle poursuit, et cette haine chez celui ci
recgoit une couleur particuliére par le sentiment qu’il posséde
que son but est identique avec le but éternel de Dieu a I’égard
du monde, but constituant en méme temps sa mission morale.
Mais quel est donc le mal qui forme cette contradiction provo-
quant notre haine? Evidemment ce ne peut étre que celui qui
s’oppose directement 4 nos fins comme produit réel de notre vo-
lonté, qui menace du moins d’en rendre la réalisation impossi-
ble. En outre,un mal quisetrouve identique avec la grossiéreté
primitive, comme manifestation naive de la nature, a aussi peu
droit & la haine des hommes que la matiere grossiére de la na-
ture en général que '’homme est appelé & organiser. Au con-
traire, nous sommes indulgents pour I'esprit imprévoyant des
enfants quand il se révolte de mauvaise humeur contre les
obstacles qui fortifient sa force en le provoquant & les sur-
monter. Je ne voudrais donc pas avec cette faible réflexion
protéger Pfleiderer contre ce reproche; mais en rappelant qu’il
désigne fort heureusement le mal lui-méme (pag. 317) comme
la libre affirmation d’un état qu’on sait contredire le bien et
qui se réalise, quoiqu’il fit possible de 'empécher dés qu’on
a eu connaissance qu’il contredit le bien. Mais le reproche at-
teint doublement Pleiderer vu que pour ce mal, que le christia-
nisme nous presse de confesser, il n’y a ni place, ni expiation
dans la conception religieuse du monde que notre auteur fonde
sur des raisons meétaphysiques.

Pfleiderer ne veut pas non plus mettre en danger le senti-
ment de la liberté : en effet, en vue de sauvegarder I'indépen-
dance de la créature, il prend parti pour 'idée d’une limitation
que Dieu se serait imposée a lui-méme, conformément au prin-
cipe métaphysique qui veut que si 'on n’a pas recours i cet
expédient on soit condamné & nier le monde. Mais il n’y a pas
de place dans la conception de 'univers, qu’il présente comme
celle du christianisme lui-méme, pour la liberté en faveur de
laquelle le sentiment de la culpabilité rend témoignage. Il est
vrai, ce n’est pas la une faute particuliére & notre auteur, mais
une conséquence inévitable de la méthode & laquelle il a re-
cours. Il est connu que les actions des hommes, considérées



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 81

comme événements spirituels, peuvent étre appréciées de deux
maniéres, en faisant appel & la notion de causalité et & celle de
liberté. La premiere méthode, quand elle parle de liberté,
n’aboutit & rien d’autre que ce qu'on a appelé la liberté d’un
tournebroche. La seconde part de la présupposition de la li-
berté qui réside dans le sentiment du devoir et dans celui de
la responsabilité morale. Mais elie renonce par cela méme a
justifier scientifiquement son point de vue, ce qui ne pourrait
avoir lieu qu’en faisant appel & la notion de causalité. Les ré-
sultats auxquels Pfleiderer aboutit montrent de la fagon la plus
claire qu’une telle tentative doit altérer la conception morale
de 'univers, méme lorsque, au lieu d’opérer avec des causes
accessibles a l'observation empirique, on a recours a l’idée
métaphysique d’une causalité absolue. Au moyen de I'idée
d’une limitation que Dieu se serait imposée a lui-méme il a
émoussé la pointe de la notion métaphysique fondamentale di-
rigée contre la possibilité d’une liberté de la créature. Il en
vient méme jusqu’a dire que la liberté s’actualise elle-méme.
Mais comme, malgré tout cela, il ne renonce pas a son entre-
prise métaphysique, il en résulte nécessairement que la créa-
tion, le péché, la rédemption sont con¢us comme les trois mo-
ments, les trois phases d’'un procés dans lequel s’épanouit, se
développe la cause créatrice. On comprendrail de soi que dans
un tel événement naturel il ne saurait y avoir place pour la li-
berté, quand bien méme on n’ajouterait pas que cet événe-
ment naturel trouve sa conclusion dans le fait purement phy-
sique par lequel tous les hommes sont rendus heureux. Mais
comment, en partant de cette hypothése, peut-on dire que la
causalité immuable de Dieu, parfaitement stire de ses effets,
agit au moyen de laliberté de la créature, qu’on désigne comme
une liberté de choix, et méme comme la faculté de s’actualiser
sol-méme? c’est la ce qu'onaura de la peine & faire comprendre.
On peut se faire une idée des difficultés que Pfleiderer ren-
contre dans cette position par la phrase suivante; je la donne
comme modéle d’'une confusion d’idées faite pour tout em-
brouiller, et d'une inexactitude de langage imposée par la
tiche insoluble qu’on s’est imposée : « La condamnation

THEOL. ET PHiL. 1880. 6



82 J.-F. ASTIE

morale de soi-méme, le sentiment de la culpabilité, bien con-
sidére, ne constate pas qu’ily a et qu'il y a eu dés le com-
mencement en nous du péché, mais qu’il demeure en nous,
qu’il n’est pas vaincu, mais qu’il est toujours de nouveau occa-
sionné par notre concours, tandis qu'en elle-méme la résis-
tance au mal, desl'instant ot nous le connaissons, est possible
et par cela méme favorisée. A cet égard la haine du mal comme
un mal objectif et qu’on doit repousser, de méme que le sen-
timent de la culpabilité & son sujet, demeure dans toute sa vé-
rité, quoique, dés le commencement, il fat impossible de I’évi-
ter. » (Pag. 317.) Dans la premiere phrase il est reconnu que
le sentiment de la culpabilité ne se rapporte qu’a des cas ol
I'on a négligé d’éviter le mal, tout en sachant qu’on pouvait 1'é-
viter. Dans la seconde, I'énorme différence qui en résulte
entre ces cas-la et I’état de grossiéreté primitive est de nou-
veau méconnue : les deux phénomenes, entre lesquels il ne
peut y avoir de comparaison, sont placés sous la rubrique
commune de ce qui était inévitable dés le commencement. Il
est évident que pareille chose ne peut arriver & un écrivain
comme Pfleiderer gue parce qu’il a cédé a la tentation de se
dissimuler la séparation qui doit nécessairement s’établir entre
des notions contradictoires. Que voulez-vous, la liberté, qu’il
orne lui-méme de toutes les qualités qu'on peut désirer, court
risque de dissoudre en simples syllabes le magnifique poéme
de la création, du péché et de la rédemption, parce qu’il dé-
daigne les moyens offerts par le christianisme pour faire tenir
le tout ensemble. Avec sa critique dupéché originel il n’obtient
pas malheureusement tout ce gqu'il se donne l'air d’obtenir. Du
moment ol il voulait s’élever au-dessus de la base de cette
doctrine, il devait tirer sérieusement les conséquences de
I'aveu qui est impliqué aussi dans son propre point de vue,
savoir que nous ne comprenons pas la nécessité du péché,
mais que nous avons seulement & le constater comme fait.
Mais pour le faire, il est trop I’esclave des méthodes scientifiques
de l'ancienne dogmatique. Ce sont la des chaines qui retien-
nent encore bien du monde, quoique Kant les aitrompuessans

retour.



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 83

Pfleiderer en appelle au fait que Schleiermacher, aprés tout,
encourt aussi bien que lui le reproche d’avoir fait remonter la
cause du mal jusqu’d Dieu. Mais chez Schleiermacher cette
pensée se rattache aussi a la tentative de présenter les faits de
la religion chrétienne comme un produit de la causalité divine
absolue. Quand donc Pfleiderer reléve de nouveau 'importance
de la liberté, on serait en droit d’attendre l'aveu de sa part,
qu’elle est inutile en face de la méthode qu’il pratique avec
Schleiermacher. Les deux théologiens sont nécessairement
contraints de nier toute différence entre causalité naturelle et
volonté libre. Mais, dés que la théologie se risque & franchir ce
pas, on est en droit de lui reprocher qu’elle tient la religion
chrétienne, en tant que fait subjectif, pour une illusion, car on
ne fait Uexpérience vivante de la religion, qu’en la rattachant a
un fait de volonté par lequel celle-ci se distingue pour notre
conscience de tout ce qui est simplement naturel. Lors donc
que la théologie se comporte comme métaphysique de la re
ligion et que par 'explication ordinaire qui fait tout remonter
a la causalité productrice de Dieu, elle fait disparaitre la diffé-
rence entre la liberté et la vie de la nature, la théologie rend
la religion chrétienne impossible, en tant du moins que cela
est en elle. Pfleiderer a déclaré derniérement, en annong¢ant un
ouvrage de Lang, que privée d’'une base métaphysique objective
la religion est sans importance pour les hommes sérieux et
simplement un jouet pour les enfants. Je n’irai pas jusqu’a
dire que les idées chrétiennes, par suite de la base métaphy-
sique qu’il leur donne, devraient devenir un pur jeu, mais c’est
en tout cas un danger que l'on court. Voici en effet ce qui ar-
rive, quand il transporte les faits moraux sur ce terrain. Il
provoque a faire la réflexion qu'on ne possede pas dans les
faits moraux la vraie réalilé, mais que le monde moral n’est
expliqué dans sa vraic essence (ue, lorsqu’on voit briller ces
faits, cette nécessité immuable de la puissance divine agissante
qui se rapporte exactement de la méme maniére au monde de
la nature. Cette explication métaphysique a pour premier ré-
sultat de faire déclarer illusoire la conscience de l’esprit moral
qui se distingue de toute nature. En effet, cette conscience de



84 J.-F. ASTIE

I'esprit libre n’est pas pleinement satisfaite par la pensée que
I’homme est compris dans une méme série causale que la na-
ture, bien qu’il soit le dernier anneau de développement. Elle
exige, cette conscience , d’étre placée dans une élévation
pratique au-dessus de la nature telle qu’il soit impossible de
subordonner 'une et I'autre 4 une idée commune d’espéce. La
conscience et la nature ne sont pas des choses de méme es-
péce. Lorsqu’il s’agit de rendre théoriquement compte du
monde cette idée métaphysique peut avoir sa valeur. Elle est
d’abord indifférente a la conception chrétienne de ['univers,
mais elle se met directement en hostilité avec elle comme
paienne, quand elle prétend, en théologie, donner satisfaction
a unintérét religieux qui ne peut étre que celui de mettre en
doute la différence entre la vie de I'esprit et celle dela nature.
En second lieu on déclare illusoire la foi de 'Eglise chrétienne
prétendant que, dans 'apparition historique de 'lhomme Jésus,
I’essence entiere de Dieu nous a été manifestée. En effet, qu’a-
vons-nous vu se manifester en Jésus? Nullement cette causalité
absolue embrassant de la méme facon I’esprit et la nature, mais
lamour et la fidélité. Il résulte de ces deux conséquences que
cette méthode ne peut jamais exposer avec certitude pourquoi
dans le christianisme la supréme mission morale est en méme
tempsl'idée religieuse embrassant tout. En effet, ’essence de ’es-
prit moral est cherchée aa dela de lui-méme, dans le fait qu’il
estun anneau dans cette évolution, ce proceés de I'univers qui se
déroule avee nécessité. I résulte de la que cette sourde dé-
pendance qui correspond & ce rapport doit étre préférée a
I'idée religieuse beaucoup plus précieuse du chrétien. Celle-c
demande qu’on ne se senle dépendant de Dieu que comme les
chrétiens peuvent le faire, c’est-4-dire par suite de cette dépen-
dance, de ce sentiment d’appartenira Dieu qu'on éprouve lors.
gu'on a librement cédé & 'impression produite par le bien su-
préme révélé en Christ. Cette conception métaphysique a pour
effet de briser 'unité qui caractérise la conception chrétienne
de I'univers. La mission morale n’est plus que la condition sine
qua non pour obtenir les biens religieux. Et ceux-ci, en quoi
consistent-ils & leur tour ? Non plus dans les relations morales



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 85

entre nous et Dieu, dans le pardon des péchés et dans la ré-
conciliation, mais dans les relations physiques qui correspon-
dent & 'idée de Dieu comme causalité absolue. Et c’est pour-
tant la-dessus qu’il faut mettre avant tout l'accent. En effet,
en présence des spéculations qui, dans l'intérét du proces du
monde, portent atteinte au sentiment de la liberté et au carac-
tere incomparable de ’esprit moral, il n’est pas exact de se
contenter de dire que par la le sérieux de la moralité chré-
tienne est mis en danger. Nous avons toujours l'air de dire en
faisant cette objection, que notre communion avec Dieu aug-
mente & mesure que nous renoncons a notre indépendance. 1l
faut en venir & comprendre que par cette méthode on ne sau-
rait atteindre a cette communion avec Dieu rendue accessible
par le christianisme. Car Dieu entre en relation avec nous, en
nous communiquant le souverain bien et nous nous l'appro-
prions, non pas en nous abandonnant, & la facon des quiétistes,
a P'action toute-puissante de cette causalité qui nous produit,
mais par un acte de liberté.




	Du rôle de la métaphysique en théologie [suite]

