
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1885)

Artikel: Du rôle de la métaphysique en théologie [suite]

Autor: Astié, J.-F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379355

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379355
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DU

ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE1

h

la liberté1
D'un autre côté, la dogmatique ne se montre pas moins ravagée

par la métaphysique quand il s'agit de déterminer la
manière de présenter la conversion. On ne peut se décider à voir
dans ce phénomène spirituel un acte de la liberté ; on a recours
au contraire aux expédients les plus risqués pour éviter de

faire cet aveu. Cette lacune conduisit tout naturellement à

l'autre erreur dont dut se contenter la conscience de la liberté
qui, sans être déracinée par l'état de fait du christianisme, alla
au contraire toujours en s'accusant davantage. Voilà comment
la doctrine ecclésiastique fut condamnée à se mouvoir dans un
juste milieu intenable, entre des expédients contraires. Elle
avait été entraînée sur ce funeste terrain par des velléités
métaphysiques superflues. Il n'y a qu'un moyen efficace de sortir
d'embarras. Il faut renoncer franchement à se rendre compte
de la liberté et de la dépendance visées par le christianisme, en

recourant à l'antithèse formelle des notions métaphysiques au

moyen desquelles on les désigne. Et voici toujours ce considérant

décisif qui doit pousser à prendre cette résolution : il faut
reconnaître que le souverain bien qui caractérise le christia-

4 Les pages qui suivent font partie intégrante du second article publié
dans notre cahier de novembre dernier; mais elles ont été malheureusement

omises. Elles doivent s'intercaleJ a la page 533, immédiatement
avant les trois lignes de la fin de la page, commençant par ces mots:
s On ne peut manquer de renverser, j> etc.



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 69

nisme est compromis du moment où l'on ne laisse pas à ces

notions, chacune à leur place, leur entière portée et tout leur
tranchant. Ce point de vue impliquerait en même temps pour
conséquence qu'on doit prendre sur soi d'exposer, en deux
séries distinctes de propositions, le souverain bien, comme
contenu de la libre volonté de Dieu et comme contenu de la
libre volonté des hommes. Que voyons-nous au contraire et

cela même dans la théologie la plus récente C'est que toujours
l'idée de la dépendance, l'idée d'une notion de Dieu étrangère
au christianisme, est associée à une notion de la liberté telle
qu'elle provient de la connaissance naturelle; et puis, avec
les résultats obtenus au moyen de cette conciliation, on se

propose d'arriver à déterminer ce qu'il y a de tout particulièrement

chrétien dans les rapports entre Dieu et l'homme
Le livre déjà cité de Pfleiderer offre un exemple de ce mode

de faire, particulièrement instructit à cause de sa clarté. Il est
vrai qu'il est peut-être un peu téméraire de faire rentrer cet

ouvrage dans la théologie la plus récente. Il donne comme trait
caractéristique de la représentation dogmatique une oscillation
incertaine entre l'intérieur et l'extérieur. Il prétend que le droit
et le devoir de la pensée scientifique consiste au contraire à

s'élever plus haut, pour arriver à la pure et claire conception de

l'essence de la chose. Il se donne ainsi l'air d'adopter un point
de vue beaucoup plus élevé que celui que le christianisme et

la théologie chrétienne doivent se permettre de prendre. Dans

cette dernière il est toujours question d'une extériorité absolue

et la religion chrétienne consiste dans le fait d'avoir su apprécier

la valeur religieuse de cette extériorité. Quand l'auteur a

réussi à soutirer toute cette mauvaise extériorité parla
puissance d'une intériorité qui a fait l'expérience de ce qui a

provoqué la première, un chrétien pourrait se sentir tenté de

saluer dans ce fait, supposé qu'il puisse être mis à la portée
d'une congrégation de croyants, cette nouvelle révélation ap-
peléeà dissoudrel'ancienne, parce qu'elle reproduit en elle-même
cette ancienne d'une façon complète. Toutefois on devrait être

encore détourné de faire ce pas par une conviction qui constitue

le christianisme, savoir que l'amour de Dieu révélé en



70 J.-F. ASTIÉ

Christ est une réalité insondable et que c'est mépriser ce qu'il
y ade plus sublime quede vouloir s'éleverau-dessus. Nousaurons
encore l'occasion de parler de la christologie de Pfleiderer ainsi

que de sa doctrine de la rédemption et de l'expiation. Bien

qu'il se borne à reproduire des formules de Schleiermacher,
dans un milieu un peu différent, elles offrent un tropbel exemple

pour montrer comment on peut se débarrasser du point de vue
religieux, au moyen d'une explication purement scientifique du

monde, pour qu'il soit possible de ne pas s'y arrêter. La même
considération doit nous pousser à examiner les principes de

Pfleiderer sur les rapports de Dieu et de la liberté humaine,
surtout quand nous pensons aux prétentions qui sont mises en
avant. En effet, puisqu'on promet de nous faire pénétrer
librement dans l'essence même des choses, cela doit, pour le
dire en passant, être d'un très grand prix pour le théologien qui
ordinairement ne réussit pas à sortir des inconséquences
(Halbheit) qui caractérisent les idées dogmatiques.

Pfleiderer aborde le problème qui nous occupe ici à l'occasion
dece qu'on est convenu d'appeler les attributs métaphysiques
de Dieu. Il arrive aux attributs en général quand il considère
comment l'essence de Dieu doit être conçue, afin de pouvoir
expliquer la réalité tout entière du monde. Quant aux attributs

métaphysiques il les obtient en réfléchissant au rapport
de causalité entre Dieu et le monde dans son ensemble. Il voit
donc en eux les déterminations auxquelles on arrive, quand
nous nous sentons obligés d'expliquer par Dieu la réalité du
monde en son entier, à l'exclusion de ce qui constitue l'élément
spécifique de l'esprit moral. Après tout, le christianisme nous

promet aussi une explication du monde par Dieu. Malgré cela

il n'y a nullement lieu de penser que la conception chrétienne
de l'univers puisse jamais arriverà formuler ces déterminations

que Pfleiderer appelle les attributs métaphysiques de Dieu. En

effet, la religion chrétienne ne peut jamais avoir pour mission
de prétendre expliquer le monde en faisant abstraction de la
haute mission de l'homme. Pourquoi a-t-elle fait son entrée
dans le monde? justement pour répondre aux plus profonds
besoins de l'esprit humain : et partout où elle devient une



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 71

réalilé subjective, c'est de ce besoin que la religion chrétienne
renaît tout de nouveau. Aussi dédaigne-t-elie tout autant de

servir de pâture à un besoin desavoir, si élevé soit-il, qu'à une

vulgaire curiosité. La religion chrétienne subordonne le monde
à une volonté déterminée, réglée par le cours de l'histoire et

dirigée vers un souverain bien ; et elle fait que le sentiment de

la valeur de ce bien suprême devient une confiance en Dieu

qui fait considérer comme instruments de notre paix les
contradictions de notre vie terrestre. Pourquoi le monde est-il en

rapport avec nous commeêtres moraux? c'est par suite du but
que Dieu s'est proposé en créant le monde. Mais la conception
religieuse du christianisme n'est nullement appelée à rendre

compte de la réalité du monde au moyen des causes effectives

qui l'ont produit. Il est vrai, le fait de vouloir constamment le

royaume de Dieu passe aux yeux de la religion comme l'idée
toute-puissante dominant le monde. Mais celte conviction n'est
nullement pour la religion chrétienne le résultat du fait, qu'elle
aurait entrevu, que la réalité du monde se trouve dans un
rapport extérieur avec l'esprit moral. C'est si peu le cas que dans

cette conviction se manifeste bien plutôt l'intensité de la foi
religieuse dans les réalités d un monde purement suprasensible.
Est-ce à dire que pour cette raison il faille ne pas tenir ce jugement

de la foi (prétendant vivre dans un monde entièrement
suprasensible) pour faux? certainement nous le tenons pour
faux. Et nous ne songeons pas à blâmer l'homme pratique
quand il place sur la même ligne cette certitude avec la connaissance

qui n'est dominée par aucun intérêt moral, quand il en

fait le même cas que de toute autre connaissance n'ayant rien à

démêler avec la morale. Mais on doit présumer au contraire
chez le théologien une conscience de cette dilïérence. Lorsqu'il

prend occasion du fait de la subordination du monde à

ses fins, qui ne se conçoit qu'au moyen de la foi, pour prétendre
que la réalité du monde est moralement indifférente aux yeux
de Dieu, il procède sans critique : il faitnaitrelesoupçon que sous

l'influence d'un dogmatisme scientifique il pourrait bien avoir
perdu le sens pour ce que la foi chrétienne présente de particulier.
Il est possible que Pfleiderer échappe au caractère maladif, défec-



72 J.-F. ASTJJÉ

tueux qu'offrent ses propositions, quand on les apprécie du point
de vue chrétien, en les donnant, lui, comme des propriétés
indépendantes du théisme spéculatif. Dans ce cas nous devons au
moins veiller à ce que, lorsqu'il préLend pénétrer avec ces
connaissances dans l'essence même de la chose, savoir du
christianisme, il n'en vienne pas à porter dommage à celui-ci.
C'est là ce qui me parait avoir lieu quand il tente d'accorder la
liberté de la créature avecla dépendance du monde à l'égard de

Dieu. Il compte aussi la toute science parmi les attributs
métaphysiques de Dieu. Quel droit a-t-il de le faire? qu'il
s'entende avec d'autres métaphysiciens dogmatiques, la chose est

pour nous indifférente. Il se comprend de soi-même, que dans

un milieu dans lequel Dieu est considéré comme la causalité
du monde entier, la pensée de la liberté de la crèalure ne

puisse intervenir que d'une façon perturbatrice. Depuis Origene,
la dogmatique a tenté, sur le terrain de ce problème, de faire

porter la science illimitée de Dieu sur les actions libres des

hommes non encore accomplies. Mais toutes ces tentatives
viennent toujours se briser contre le principe fort simple que
Bothe exprime ainsi : « Dieu ne connaît, au moyen de sa toute
science, que ce qui est en soi un objet possible de science. »

Si, malgré cela, la force logique de ce principe éminemment
lumineux— que les sociniens possédaient déjà pour l'essentiel
— n'a jamais empêché les représentants de la doctrine
ecclésiastique d'affirmer que les actions libres des créatures sont
les objets éternels de la connaissance divine, nous ne voyons là

que le caractère supramondain de la conception religieuse du

monde, réagissant contrela formemétaphysiquequilui aétéim-
posée. Le christianisme est aussi peu intéressé à présenter Dieu

comme la cause absolue pour arriver à expliquer la réalité du

monde que la religion morale en général. Mais du moment où on
était une fois arrivé, par l'invasion de la préoccupation métaphysique,

à exprimer la certitude de la dépendance de Dieu sous cette
forme défectueuse, alors, aux yeux de la théologie chrétienne, le
fait de la liberté humaine ne pouvait certes pas devenir une limite
pourl'activité divine. Malheureusementla dogmatique luthérienne

n'avait fait que reproduire en cela l'expression hardie de la



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 73

Formule de concorde et laissé subsister la libre décision pour
le bien encore comme simple objet de la prévision divine
seulement. Tandis qu'avec ses idées défectueuses elle se mettait
du parti de l'opposition rationnelle contre l'expérience
chrétienne, elle jetait loin ses meilleures armes en présence des

sociniens. Mais l'affirmation de cette prévision divine était, en

dépit de tout, ce qu'il y avait de défectueux au point de vue

logique, le dernier rayon de chaleur religieuse pénétrant dans

ce magasin de formules métaphysiques. Dans cette affirmation
se trouve en effet, se conserve encore la dernière trace de cette

pensée que pour le chrétien c'est justement quand il accentue

sa liberté qu'il contemple sa vie comme une œuvre de l'amour
de Dieu. Les expédients au contraire auxquels les théologiens
Pfleiderer et Bothe ont recours et qui veulent que la grosse
charpente du monde soit l'objet de la science divine, tandis

que les libres décisions des hommes enrichissent peu à peu la

science expérimentale de Dieu et lui donnent l'occasion demodifier

constamment le mode d'exécution de ses décrets éternels,
ne conservent plus aucune trace de cette considération et

rappellent le socinianisme, en ce que cet expédient aboutit à une

mythologie digne de la sienne. Le chrétien qui sait qu'il appartient

à Dieu comme membre du royaume des cieux ne sera
certainement pas disposé à diminuer le sentiment qu'il appartient

à Dieu — sentiment qui s'exprime en actions de grâces
envers Dieu — par un appel à sa liberté, à lui. Il verra encore
moins un fait correspondant à son expérience religieuse — au

moyen de laquelle il se sent caché en Dieu — dans l'image de

cette grosse charpente du monde, dans les lacunes de laquelle
la volonté divine s'abstient d'intervenir dans la destinée
humaine. Cette conception ne sert qu'à sauvegarder l'idée d'une
réalisation des fins du monde contre les atteintes de la liberté
humaine. Mais l'homme pieux ne tient nullement à ce qu'on
lui ouvre une vue sur une œuvre d'art dont la contemplation
désintéressée puisse le réjouir; c'est à son propre bonheur

qu'il tient. Cette conception est sans valeur pour la théologie,
en tant qu'elle est étrangère à cette préoccupation du fidèle.

On objectera peut-être qu'il faut qu'il y ait d'abord en



74 J.-F. ASTIÉ

général une direction régulière du monde fermement
établie, avant d'ajouter les conditions particulières permettant à

l'homme de comprendre que son salut est garanti par ce cours
du monde. Il y a à répondre que cette façon de procéder est
tout à fait étrangère à la méthode de la connaissance religieuse
et que dans la théologie elle entraîne nécessairement de fausses

conséquences. En effet, pour que les assertions que Pfleiderer
appelle des attributs métaphysiques de Dieu puissent passer
pour des objets delà toi chrétienne, il faut qu'ils servent à

exprimer la certitude que la volonté constante du souverain bien
est la reine toute-puissante du monde. Il est hors de doute que
ces attributs sont déjà impliqués dans la conviction religieuse
fondamentale que nous sommes élevés par Dieu au-dessus du
monde. Mais lorsqu'ils s'en développent pour devenir des

représentations claires, on ne doit pas oublier, quand on est

théologien chrétien, que ces attributs ne sont que des

conséquences intellectuelles résultant du contenu essentiel de l'idée
de Dieu, que nous avons acquise en nous élevant librement au
bien. Lorsque, avec Pfleiderer, on méconnaît ce point de vue,
pour traiter ces attributs comme résultats d'une connaissance
de la cause du monde obtenue d'une manière indépendante,—
science qu'on identifie sans autre avec les idées religieuses sur
Dieu, — la conséquence est manifeste. En admettant ces attributs

on doit entrer tout naturellement en conflit avec la liberté,
et ce conflit ne peut être rationnellement apaisé, en tout cas,
qu'aux dépens de la connaissance primitivement religieuse.
On ne doit donc pas prétendre dominer la sphère de l'esprit
libre au moyen des principes réels empruntés à une explication

du monde qui n'a rien de moral; ou, en d'autres termes,
on ne doit pas croire qu'on puisse accomplir accessoirement
la mission de la théologie, tout en s'acquittant de celle de la

métaphysique, bien que celle-ci, dans la manière dont on la
traite, ressemble encore beaucoup à plusieurs productions
défectueuses de la théologie. Ce procédé fort peu critique doit
être d'autant plus évité ici qu'il entraîne avec lui cette fâcheuse

conséquence pratique d'accabler les coeurs sous le poids d'un pro"
blême insoluble qui n'existe pas pour la foi religieuse elle-même.



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 75

Il est intéressant de faire encore une autre remarque. Ce

même procédé, injustifiable en théologie, qui consiste à expliquer

la liberté et le monde de la nature au moyen de notions

supérieures auxquelles elles sont subordonnées, conduit
Pfleiderer à s'éloigner de la conception chrétienne sur un autre

point paraissant être l'opposé de celui qui vient d'être touché
ici. Nous venons de voir, dans ce qui précède, qu'il n'a pu
pousser jusqu'au bout son explication métaphysique de

l'univers et la préserver de la perturbation soudaine apportée par
la liberté, qu'en recourant à la conception mythologique d'une
limitation de Dieu, et cela au point où cette idée venait affaiblir
l'expérience religieuse des fidèles qui déclare que la volonté
éternellement aimante de Dieu se manifeste dans la libre
décision de l'individu. C'est justement à l'occasion du point sur
lequel nous faisons l'expérience décisive de notre dépendance
de Dieu que l'activité de Dieu est prudemment éludée, en

introduisant l'idée qui veut qu'il se soit limité lui-même. Mais

l'idée directrice de la causalité divine avec son cortège forcé
d'éléments complètement disparates, exige que la liberté expie
d'une manière d'autant plus foncière la violence qu'elle a

exercée sur cet article. C'est là ce qu'elle fait, à la complète
satisfaction de tout l'organisme systématique, dans la section

qui traite des rapports de Dieu avec le monde.

Après une très intéressante critique des diverses théories

sur l'origine du mal, dans laquelle on peut seulement mettre
en question la convenance de placer Kant à côté d'Origene, de

Schelling et de Julius Müller, Pfleiderer conclut avec Bothe

que, « pour un esprit réfléchi et sobre, il est impossible d'éviter

de reconnaître que le mal est inévitable. » Cette

conséquence ne saurait nullement résulter avec nécessité de la
conviction que toutes les tentatives pour expliquer l'origine
humaine du mal ont échoué ou doivent le faire. Pour le
théologien du moins, il n'y a aucune nécessité de lever la contradiction

résultant du fait que, pour des considérations religieuses
et morales, nous ne pouvons regarder Dieu comme l'auteur du

mal, et du fait que nous ne sommes pas en état d'expliquer
comment il peut être provenu de l'esprit humain. Qu'avons-



76 J.-F. ASTIÉ

nous à nous mêler d'un problème qui n'est évidemment pas du
nombre de ceux auxquels se rapporte la conception religieuse
du christianisme? Celui-ci a pour but d'amener les hommes

qui se sont décidés pour la mission morale du royaume de

Dieu, à se savoir mis en sûreté dans la foi en Dieu, conformément

aux idées morales fondamentales correspondantes; alors
le christianisme n'est appelé à s'occuper du mal qu'en tant que
les hommes se l'imputent comme leur propre responsabilité.
Le péché du monde qui repousse Christ n'est considéré par les

chrétiens que comme un mal(Uebel). Or voici la conséquence
de la réconciliation expérimentée ou de l'assimilation pratique
par le fidèle de la conception chrétienne de l'univers. L'amour
de Dieu, que la foi considère comme la puissance absolue sur
le monde, atteindra son but, savoir un royaume de l'esprit
parfaitement heureux, par suite de la production du souverain
bien, et cela par la séparation définitive d'avec le monde
endurci. Dans un pareil milieu, je ne comprends pas où pourrait

se placer la question historique d'une première apparition
du péché, encore moins la question métaphysique portant sur
la possibilité du mal. L'homme qui, —¦ et c'est là ce qu'on
suppose toujours dans la religion morale,— se préoccupe
sérieusement du pardon des péchés, ne pense justement qu'au péché
qu'il a lui-même commis et à celui-là seulement. Dès qu'il se

préoccupe d'une autre cause du péché, sous le joug duquel sa

propre volonté est tenue captive, il ne s'inquiète plus du pardon

des péchés, mais bien de leur atténuation, ce qui est
justement le contraile, ou d'une connaissance théorique à son
endroit qui n'est dans aucun rapport avec lui. Si l'Eglise n'a

su se mettre en règle avec les doctrines païennes sur l'origine
du mal qu'en recourant à une théorie du même genre sur la
chute du premier homme et du péché originel. Ritschl a

montré que cette manière de faire recèle le danger de voir
émousser la condamnation du péché réclamée par le christianisme.

Nous ne supposons nullement que ce soit là le but
poursuivi par Pfleiderer. Raisons de plus pour nous enquérir
du lien qui, chez lui, rattache à la conception religieuse du
monde la tentative de s'élever au-dessus de la conscience, qui



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 77

nous impute le péché comme notre propre faute, pour aller lui
découvrir une cause plus profonde. Voici comment il exprime,
page 300, l'idée fondamentale qui l'a dirigé dans cette tentative :

« Pour nous la cause dernière et absolue du salut se trouve en
Dieu lui-même, dans son décret éternel de créer, en tant que
la rédemption n'est rien d'autre que le parachèvement de la

création de l'homme sur le terrain spirituel. Il résulte de là que,
d'après le décret éternel de Dieu, le droit à la rédemption
s'étend aussi loin que la nature humaine, en dépit de tous les
obstacles qui peuvent se trouver entre deux. Dans le fait que dans
le décret éternel de Dieu la création et la rédemption sont
identiques, et dans ce fait seulement, se trouve la garantie qu'en réalité

aussi tout ce qui porte le nom d'homme, en un temps
quelconque et en un lieu quelconque, deviendra participant de la

rédemption. » Pfleiderer éprouve donc le besoin de dériver la

rédemption de la causalité divine qui a produit le monde. Voilà

pourquoi il ne saurait absolument pas s'en tenir au simple
témoignage de la conscience qui nous présente le péché comme
une faute coupable de la volonté humaine. En effet sans cela

la rédemption apparaîtrait comme une espèce de replâtrage
qui n'aurait été nécessité que par l'apparition accidentelle du

péché. (Pag. 321.) Le mal doit par conséquent être compris
dans la volonté divine éternelle qui le veut comme phase
transitoire indispensable dans la formation du bien créé. Or que
faut-il pour qu'il existe une liberté des créatures personnelles

Cette liberté doit s'actualiser elle-même en brisant les

chaînes de la nature. Par conséquent Dieu doit aussi poser le

mal comme caractère naturel de la volonté pour que la liberté
se réalise en triomphant de lui. Cette pensée vraiment
chrétienne est donc sans danger aucun, justement parce que la
production du mal par Dieu est encadrée par le décret divin d'une

part et par la réalisation divine de la rédemption d'une autre. La

chose principale est obtenue : « La création est un procès
continu qui chez l'homme part du péché, comme présupposition

indispensable, et qui se termine dans la rédemption, but
final qui a été poursuivi dès le tout commencement. »

En présence de cette exposition, on pourrait d'abord être



78 J.-F. ASTIÉ

disposé à poser cette question : pourquoi donc dans le

christianisme, pour se faire une idée du péché, se demander s'il
explique ou non la genèse de la liberté morale? En effet

comme la religion de la rédemption n'existe que pour l'esprit
moral qui, en faisant l'expérience de la valeur du bien, a fait
aussi celle de l'indignité de ses propres péchés dont il est

responsable, ce qu'elle présuppose ne peut naturellement pas
être expliqué par elle-même. Toutefois cette considération
n'est évidemment pas la principale chose pour Pfleiderer.
Cette considération n'aurait pas suffi à elle seule pour faire
voir dans l'idée de la production du mal par Dieu une pensée
vraiment chrétienne. En vérité cette considération ne se

rapporte qu'à l'intuition correspondant à notre expérience limitée.
Celle-ci nous montre, en effet, que le cercle de l'esprit moral
s'élargit peu à peu, que ce qui, à un degré élémentaire, échappe
à l'appréciation morale, à titre de simple manifestation de la

nature, n'est reconnu que plus tard comme péché, dans la
mesure où l'on a fait l'expérience du bien. Cette simple intuition
correspond trop à notre expérience journalière (mais aussi à

elle seulement I) pour qu'on puisse encore aujourd'hui s'y
soustraire. Mais ce n'est certes en aucune façon dans cette

expérience que consiste « cette pensée vraiment chrétienne. »

Le mal est cependant une forme déterminée de la volonté
morale. Par conséquent la grossièreté primitive, obstacle à vaincre
sans lequel nous ne saurions nous représenter en général un

développement de la volonté morale, ne saurait être déjà le
mal lui-même. Il faut plutôt le chercher seulement dans la
libre décision, en vertu de laquelle la volonté s'attache à cette
grossièreté, bien qu'elle l'ait reconnue comme ce qui ne doit
pas être. Mais pour faire provenir cette décision de la condition
naturelle, comme résultat inévitable, il faut mesurer la capacité

productrice de la volonté d'après l'action mécanique des

circonstances extérieures, ou renoncer d'une manière générale
à les apprécier du point de vue moral. Pfleiderer confond donc

ici, dans ce milieu, la grossièreté primitive avec le mal ; il
considère la première seulement comme rattachée, dans notre
représentation, d'une manière généralement inséparable, à la



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 19

liberté morale, et il présente sans autre la chose comme un fait
inévitable rentrant dans la volonté créatrice de Dieu. Tout cela

montre clairement qu'il est dominé par une tout autre préoccupation

que celle qui concerne la genèse de la liberté morale. Il
n'y a rien à redire à la chose en elle-même. En effet la connaissance

de la liberté, quand il s'agit d'exposer la conception
religieuse de l'univers, ne peut prétendre qu'à une valeur
subordonnée, celle de servir comme moyen critique pour élaguer
des excroissances provenant d'idées dogmatiques.

Si nous nous enquérons du mobile dominant de Pfleiderer,
je ne réussis à en découvrir, dans la citation précédente, aucun
autre que le suivant : le besoin de débarrasser l'explication
métaphysique de l'univers, au moyen du principe créateur
qui le produit, de la fatale pierre de scandale qui s'appelle la
liberté. J'ai montré ce qu'il faut penser de pareilles tentatives

d'explication en général, en les comparant à la doctrine
chrétienne de la foi en la Providence. Celle-ci, inséparable d'une
décision morale correspondante, ne précède pas, mais suit,

accompagne la foi en la bonté de Dieu manifestée en Christ.
Cette tentative ne demeure pas seulement non chrétienne,
mais elle devient antichrétienne lorsque, comme ici, elle sert
à ébranler la certitude de la liberté et à faire disparaître la

différence entre le bien et le mal. Ce n'est pas ce dernier
résultat que Pleiderer a en vue, mais la raison à laquelle il en

appelle pour repousser le reproche, je ne voudrais pas l'avancer

pour sa propre justification. Il prétend, avec Rothe, que
l'homme qui serait indifférent à l'endroit du mal, en tant que
non commis par lui-même, celui-là ne connaîtrait pas encore
le bien ni ne haïrait pas le mal. La vraie haine du mal consiste

en effet à le haïr en lui-même, parce qu'il est une contradiction

de Dieu et de l'idée que l'homme a de lui-même. Cette idée-
là est fausse, car l'affect en question, la haine, ne se rapporte,
chez aucun homme, à la contradiction contre un rapport qui
provient de causes inconnues, mais elle se rapporte à la
contradiction contre ce que l'homme lui-même souhaite de toutes
ses forces et maintient comme étant son propre but. Le chrétien

hait par conséquent le mal, parce que celui-ci est con-



80 J.-F. ASTIÉ

traire au but que le fidèle poursuit, et cette haine chez celui ci

reçoit une couleur particulière par le sentiment qu'il possède

que son but est identique avec le but éternel de Dieu à l'égard
du monde, but constituant en même temps sa mission morale.
Mais quel est donc le mal qui forme cette contradiction provoquant

notre haine? Evidemment ce ne peut être que celui qui
s'oppose directement à nos fins comme produit réel de notre
volonté, qui menace du moins d'en rendre la réalisation impossible.

En outre, un mal qui se trouve identique avec la grossièreté
primitive, comme manifestation naïve de la nature, a aussi peu
droit à la haine des hommes que la matière grossière de la
nature en général que l'homme est appelé à organiser. Au
contraire, nous sommes indulgents pour l'esprit imprévoyant des

enfants quand il se révolte de mauvaise humeur contre les

obstacles qui fortifient sa force en le provoquant à les

surmonter. Je ne voudrais donc pas avec cette faible réflexion
protéger Pfleiderer contre ce reproche; mais en rappelant qu'il
désigne fort heureusement le mal lui-même (pag. 317) comme
la libre affirmation d'un état qu'on sait contredire le bien et
qui se réalise, quoiqu'il fût possible de l'empêcher dès qu'on
a eu connaissance qu'il contredit le bien. Mais le reproche
atteint doublement Pleiderer vu que pour ce mal, que le christianisme

nous presse de confesser, il n'y a ni place, ni expiation
dans la conception religieuse du monde que notre auteur fonde

sur des raisons métaphysiques.
Pfleiderer ne veut pas non plus mettre en danger le senli-

ment de la liberté : en effet, en vue de sauvegarder l'indépendance

de la créature, il prend parti pour l'idée d'une limitation
que Dieu se serait imposée à lui-même, conformément au principe

métaphysique qui veut que si l'on n'a pas recours à cet

expédient on soit condamné à nier le monde. Mais il n'y a pas
de place dans la conception de l'univers, qu'il.présente comme
celle du christianisme lui-même, pour la liberté en faveur de

laquelle le sentiment de la culpabilité rend témoignage. Il est

vrai, ce n'est pas là une faute particulière à notre auteur, mais

une conséquence inévitable de la méthode à laquelle il a

recours. Il est connu que les actions des hommes, considérées



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 81

comme événements spirituels, peuvent être appréciées de deux

manières, en faisant appel à la notion de causalité et à celle de

liberté. La première méthode, quand elle parle de liberté,
n'aboulit à rien d'autre que ce qu'on a appelé la liberté d'un
tournebroche. La seconde part de la présupposition de la
liberté qui réside dans le sentiment du devoir et dans celui de

la responsabilité morale. Mais elle renonce par cela même à

justifier scientifiquement son point de vue, ce qui ne pourrait
avoir lieu qu'en faisant appel à la notion de causalité. Les
résultats auxquels Pfleiderer aboutit montrent de la façon la plus
claire qu'une telle tentative doit altérer la conception morale
de l'univers, même lorsque, au lieu d'opérer avec des causes
accessibles à l'observation empirique, on a recours à l'idée
métaphysique d'une causalité absolue. Au moyen de l'idée
d'une limitation que Dieu se serait imposée à lui-même il a

émoussé la pointe de la notion métaphysique fondamentale
dirigée contre la possibilité d'une liberté de la créature. Il en

vient même jusqu'à dire que la liberté s'actualise elle-même.
Mais comme, malgré tout cela, il ne renonce pas à son entreprise

métaphysique, il en résulte nécessairement que la création,

le péché, la rédemption sont conçus comme les trois
moments, les trois phases d'un procès dans lequel s'épanouit, se

développe la cause créatrice. On comprendrait de soi que dans

un tel événement naturel il ne saurait y avoir place pour la

liberté, quand bien même on n'ajouterait pas que cet événement

naturel trouve sa conclusion dans le fait purement
physique par lequel tous les hommes sont rendus heureux. Mais

comment, en partant de cette hypothèse, peut-on dire que la
causalité immuable de Dieu, parfaitement sûre de ses effets,
agit au moyen de la liberté de la créature, qu'on désigne comme
une liberté de choix, et même comme la faculté de s'actualiser
soi-même? c'est là ce qu'onaurade lapeineàfaire comprendre.
On peut se faire une idée des difficultés que Pfleiderer
rencontre dans cette position par la phrase suivante; je la donne
comme modèle d'une confusion d'idées faite pour tout
embrouiller, et d'une inexactitude de langage imposée par la
tâche insoluble qu'on s'est imposée : « La condamnation

THÉOL. ET PHIL. 1885. 6



82 J.-F. ASTIÉ

morale de soi-même, le sentiment de la culpabilité, bien
considéré, ne constate pas qu'il y a et qu'il y a eu dès le

commencement en nous du péché, mais qu'il demeure en nous,
qu'il n'est pas vaincu, mais qu'il est toujours de nouveau
occasionné par notre concours, tandis qu'en elle-même la
résistance au mal, dès l'instant où nous le connaissons, est possible
et par cela même favorisée. A cet égard la haine du mal comme
un mal objectif et qu'on doit repousser, de même que le

sentiment de la culpabilité à son sujet, demeure dans toute sa

vérité, quoique, dès le commencement, il fût impossible de l'éviter.

» (Pag. 317.) Dans la première phrase il est reconnu que
le sentiment de la culpabilité ne se rapporte qu'à des cas où
l'on a négligé d'éviter le mal, tout en sachant qu'on pouvait
l'éviter. Dans la seconde, l'énorme différence qui en résulte
entre ces cas-là et l'état de grossièreté primitive est de

nouveau méconnue : les deux phénomènes, entre lesquels il ne

peut y avoir de comparaison, sont placés sous la rubrique
commune de ce qui était inévitable dès le commencement. Il
est évident que pareille chose ne peut arriver à un écrivain
comme Pfleiderer que parce qu'il a cédé à la tentation de se

dissimuler la séparation qui doit nécessairement s'établir entre
des notions contradictoires. Que voulez-vous, la liberté, qu'il
orne lui-même de toutes les qualités qu'on peut désirer, court
risque de dissoudre en simples syllabes le magnifique poème
de la création, du péché et de la rédemption, parce qu'il
dédaigne les moyens offerts par le christianisme pour faire tenir
le tout ensemble. Avec sa critique du péché originel il n'obtient
pas malheureusement tout ce qu'il se donne l'air d'obtenir. Du

moment où il voulait s'élever au-dessus de la base de cette

doctrine, il devait tirer sérieusement les conséquences de

l'aveu qui est impliqué aussi dans son propre point de vue,
savoir que nous ne comprenons pas la nécessité du péché,
mais que nous avons seulement à le constater comme fait.
Mais pour le faire, il est trop l'esclave des méthodes scientifiques
de l'ancienne dogmatique. Ce sont là des chaînes qui retiennent

encore bien du monde, quoique Kant les ait rompues sans

retour.



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 83

Pfleiderer en appelle au fait que Schleiermacher, après tout,
encourt aussi bien que lui le reproche d'avoir fait remonter la

cause du mal jusqu'à Dieu. Mais chez Schleiermacher cette

pensée se rattache aussi à la tentative de présenter les faits de

la religion chrétienne comme un produit de la causalité divine
absolue. Quand donc Pfleiderer relève de nouveau l'importance
de la liberté, on serait en droit d'attendre l'aveu de sa part,
qu'elle est inutile en face de la méthode qu'il pratique avec
Schleiermacher. Les deux théologiens sont nécessairement
contraints de nier toute différence entre causalité naturelle et
volonté libre. Mais, dès que la théologie se risque à franchir ce

pas, on est en droit de lui reprocher qu'elle tient la religion
chrétienne, en tant que fait subjectif, pour une illusion, car on

ne fait l'expérience vivante de la religion, qu'en la rattachant à

un fait de volonté par lequel celle-ci se distingue pour notre
conscience de tout ce qui est simplement naturel. Lors donc

que la théologie se comporte comme métaphysique de la re

ligion et que par l'explication ordinaire qui fait tout remonter
à la causalité productrice de Dieu, elle tait disparaître la
différence entre la liberté et la vie de la nature, la théologie rend
la religion chrétienne impossible, en tant du moins que cela

est en elle. Pfleiderer a déclaré dernièrement, en annonçant un

ouvrage de Lang, que privée d'une base métaphysique objective
la religion est sans importance pour les hommes sérieux et

simplement un jouet pour les enfants. Je n'irai pas jusqu'à
dire que les idées chrétiennes, par suite de la base métaphysique

qu'il leur donne, devraient devenir un pur jeu, mais c'est

en tout cas un danger que l'on court. Voici en effet ce qui
arrive, quand il transporte les faits moraux sur ce terrain. Il
provoque à faire la réflexion qu'on ne possède pas dans les

faits moraux la vraie réalité, mais que le monde moral n'est

expliqué dans sa vraie essence que, lorsqu'on voit briller ces

faits, cette nécessité immuable de la puissance divine agissante

qui se rapporte exactement de la même manière au monde de

la nature. Cette explication métaphysique a pour premier
résultat de faire déclarer illusoire la conscience de l'esprit moral

qui se distingue de toute nature. En effet, cette conscience de



84 J.-F. ASTIÉ

l'esprit libre n'est pas pleinement satisfaite par la pensée que
l'homme est compris dans une même série causale que la

nature, bien qu'il soit le dernier anneau de développement. Elle
exige, cette conscience d'être placée dans une élévation
pratique au-dessus de la nature telle qu'il soit impossible de

subordonner l'une et l'autre à une idée commune d'espèce. La
conscience et la nature ne sont pas des choses de môme

espèce. Lorsqu'il s'agit de rendre théoriquement compte du

monde cette idée métaphysique peut avoir sa valeur. Elle est

d'abord indifférente à la conception chrétienne de l'univers,
mais elle se met directement en hostilité avec elle comme

païenne, quand elle prétend, en théologie, donner satisfaction
à un intérêt religieux qui ne peut être que celui de mettre en
doute la différence entre la vie de l'esprit et celle de la nature.
En second lieu on déclare illusoire la foi de l'Eglise chrétienne
prétendant que, dans l'apparition historique de l'homme Jésus,
l'essence entière de Dieu nous a été manifestée. En effet,
qu'avons-nous vu se manifester en Jésus? Nullement cette causalité
absolue embrassant de la même façon l'esprit et la nature, mais
l'amour et la fidélité. Il résulte de ces deux conséquences que
cette méthode ne peut jamais exposer avec certitude pourquoi
dans le christianisme la suprême mission morale est en même

temps l'idée religieuse embrassant tout. En effet, l'essence de l'esprit

moral est cherchée au delà de lui-même, dans le fait qu'il
est un anneau dans cette évolution, ce procès de l'univers qui se

déroule avec nécessité. Il résulte de là que cette sourde
dépendance qui correspond à ce rapport doit être préférée à

l'idée religieuse beaucoup plus précieuse du chrétien. Celle-c
demande qu'on ne se senle dépendant de Dieu que comme les
chrétiens peuvent le faire, c'est-à-dire par suite de cette dépendance,

de ce sentiment d'appartenirà Dieu qu'on éprouve lors,
qu'on a librement cédé à l'impression produite par le bien
suprême révélé en Christ. Cette conception métaphysique a pour
effet de briser l'unité qui caractérise la conception chrétienne
de l'univers. La mission morale n'est plus que la condition sine

qua non pour obtenir les biens religieux. Et ceux-ci, en quoi
consistent-ils à leur tour? Non plus dans les relations morales



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 85

entre nous et Dieu, dans le pardon des péchés et dans la
réconciliation, mais dans les relations physiques qui correspondent

à l'idée de Dieu comme causalité absolue. Et c'est pourtant

là-dessus qu'il faut mettre avant tout l'accent. En effet,
en présence des spéculations qui, dans l'intérêt du procès du

monde, portent atteinte au sentiment de la liberté et au caractère

incomparable de l'esprit moral, il n'est pas exact de se

contenter de dire que par là le sérieux de la moralité
chrétienne est mis en danger. Nous avons toujours l'air de dire en

faisant cette objection, que notre communion avec Dieu
augmente à mesure que nous renonçons à notre indépendance. Il
faut en venir à comprendre que par cette méthode on ne saurait

atteindre à cette communion avec Dieu rendue accessible

par le christianisme. Car Dieu entre en relation avec nous, en

nous communiquant le souverain bien et nous nous l'approprions,

non pas en nous abandonnant, à la façon des quiétistes,
à l'action toute-puissante de cette causalité qui nous produit,
mais par un acte de liberté.


	Du rôle de la métaphysique en théologie [suite]

