
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1885)

Artikel: Le dogme traditionnel de l'écriture

Autor: Goens, F.-C.-J. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379354

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379354
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE

F.-C.-J. VAN GOENS

En rompant avec Rome, la réforme avait secoué le joug d'une
autorité séculaire. Elle ne put se dispenser d'en chercher une
autre, d'autant plus que les nouveaux prophètes en appelaient
à la lumière intérieure, et elle trouva sa base dans l'autorité de

l'Ecriture sainte. Pour qu'elle fût absolue il fallait couper court
à toute contestation. Du moment qu'on aurait concédé à

l'intelligence humaine le droit de démêler dans l'Ecriture les
éléments humains d'avec les éléments divins, les portions obligatoires

d'avec celles qui ne le sont pas, l'Ecriture aurait cessé

d'être l'autorité souveraine, normative et l'esprit humain passerait

toutes les bornes. La réforme accentua, en conséquence,
l'ancienne doctrine de l'inspiration que l'Eglise avait héritée de

la synagoguei et en fit le fondement de l'autorité scripturaire.
Nous discuterons d'abord ce principe, pour le soumettre ensuite
au jugement de l'Ecriture elle-même.

I

Dans l'origine on ne définit pas minutieusement l'inspiration
et, sans s'en douter, les réformateurs furent souvent fort inconséquents.

Ainsi Luther prononcera un jugement téméraire sur un
livre de la Bible et insistera à Marbourg sur l'acception littérale d e

1 L'Eglise catholique ne se livra jamais a l'excessive théopneustie du

protestantisme, par la raison que sa foi dépend autant de la tradition que
de l'Ecriture.



36 F.-G.-J. VAN GOENS

lortv dans l'institution de la cène. Zwingle affirmera d'une part
le caractère également obligatoire de toutes les parties de

l'Ecriture et déclarera de l'autre que l'Apocalypse ne respire
nullement l'esprit de saint Jean. Calvin dira que l'Ecriture est
émanée du ciel, ac si vivee ipsa? Dei voces illic exaudirentur
(lnst. I, 7, 1) ; c'est ce qui ne l'empêche pas de douter de

l'authenticité de la seconde épître de Pierre ni d'admettre une

erreur qui s'est glissée dans le texte de Matthieu. (Ad Math.

XXVII, 9.)
Cette fluctuation disparut peu à peu lorsque aux confessions

du seizième siècle1, qui supposaient la théopneustie sans la

presser, en succédèrent d'autres qui furent plus explicites.
Celle de Westminster (1646) déclare l'Ecriture immediate
inspirata et par conséquent authentica dans toutes ses parties,
jusque dans ses moindres détails. La Formula consensus (1674)

fut encore plus formelle: hebraicus codex V. T., turn quoad con-
sonas, turn quoad vocalia, sive puncta ipsa, sive punctorum
saltern potestatem, est ezonvzoo-xoç. Pour être conséquente
jusqu'au bout la Formula nia les variantes de la Bible.

La théologie enchérit sur la foi. C'est à la toute-puissance
des théologiens du dix-septième siècle que nous devons les
assertions les plus extravagantes, à un Quenstedt en Allemagne,
un Heidegger en Suisse, un Voetius en Hollande, astres
brillants entourés de nombreux satellites. A les entendre les
auteurs bibliques sont Dei auctoris calami, verbum diclantis
notarli et amanuenses ; Dieu ne leur avait pas seulement donné

l'impulsus ad scribendum mais encore la suggestio rerum, sans
en excepter le manteau de Paul. (2 Tim. IV, 13.) Si l'on objecte

que Matthieu avait un autre style que Jean, on répond que le
Saint-Esprit stylo et sermonis genere uli potuit per unumquem-
que quo libuerit-. D'accord avec Quenstedt, Voetius nie qu'il y
ait des barbarismes et des solécismes dans le Nouveau Testament,

ce qui serait indigne du Saint-Esprit3. Il en appelle au

1 Confessio anglicana (les XXXIX articles), 1552 ; confessio gallica, 1559 ;

confessio scotica, 1560 ; confessio belgica, 1562; confessio helvetica II, 1566.
s Quenstedt, Theol. Did. pol. I. 55, 70, 71.
3 Id. pag. 84. Voetius, Sei. Disp. I, 33.



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 37

iôixa et à la pia xzpaia de Math. V, 18 pour prouver que les

points voyelles sont authentiques1. A entendre Heidegger2:
sicut avXyrhcotv>M> Éfiwvsvo-aç, ita Deus scriptoi'ibus Spiritu S. afflavit.
Après cela, on ne s'étonne plus des thèses suivantes empruntées

à d'illustres théologiens du dix-septième siècle, tant luthériens

que réformés. Matthieu n'a pas pu écrire en hébreu ;

sans cela la Providence eût assuré la conservation de cet écrit.
— Aucun livre canonique n'a péri, par conséquent le livre
d'Hénoch, dont Jude parle (v. 14), la lettre aux Laodicéens
et la troisième aux Corinthiens dont parle Paul (Col. IV, 16;
1 Cor. V, 9) n'ont jamais existé. — Il n'y a pas de divergence
dans les récits évangéliques. —Tout ce qui concerne le monde

physique dans la Bible est vérité infaillible, car personne ne
le connaît mieux que le Saint-Esprit. Il faut soutenir que la

terre est immobile, selon Ps. XC1II, 1, et que le soleil se meut,
d'après Ps. XIX, 6, 73. Le résultat est, pour parler avec Quen
stedt*: Scriptura S. est infallibilis veritatis, omnisque erroris
expers ; omnia et singula sunt verissima, quaecunque in fila
traduntur, sive dogmatica fila sint, sive moralia, sive historica,
chronologica, topographica, onomastica. Solus Deus, si accurate

loqui velimus, S. S. auctor dicendus est5. Nous voilà en

pleine bibliolatrie.

11d. pag. ibid. 34. Le raisonnement du savant théologien d'Utrecht est

conséquent : quia puncta ssepissime toto genere distinguunt voces,
quamvis iisdem litteris notatas. Si autem puncta abstint, iòpiaxoc et
indeterminata erit significalo primae quiedem vocis istius, deinde etiam
totius sententi«.

2 Corp. theol. II, 34.
3 Voir M. Schölten, La doctrine de l'Eglise réformée, I, p. 250, 4e éd.,

1861.
4 Hase, Hutterus redivivus, p. 99, éd. sept. 1848.
5 II est intéressant d'opposer à cette fureur dogmatique la placidité

ironique de Richard Simon : ¦< Les catholiques, dit-il, qui sont persuadés que
leur religion ne dépend pas seulement du texte de l'Ecriture, mais aussi
de la tradition de TEglise, ne sont point scandalisés de voir que le
malheur des temps et la négligence des copistes aient apporté des

changements aux livres sacrés, aussi bien qu'aux livres profanes. II n'y a que
des protestants préoccupés ou ignorants qui puissent s'en scandaliser. »

Cf. Strauss, Chr. Gl. I, 128.



38 F.-C.-.J. VAN GOENS

On en demande la preuve et les réformateurs ainsi que les

théologiens subséquents ne sont pas embarrassés de donner
la réponse. Ils répondent que l'authenticité des écrits, la véracité

de leurs auteurs, l'excellence du contenu, la sublimité du

langage, les miracles et les prophéties peuvent avoir leur prix
mais ne peuvent fonder qu'une fides humana ; que pour avoir
la fides divina, il faut le témoignage du Saint-Esprit, c'est-à-
dire : idem spiritus qui per osprophetarumlocutusest,in corda
nostra penetret necesse est, ut persuadeat fideliter protulisse,
quod divinitus erat mandatum1. Illius ergo virtute illuminati,
jam non aut nostro aut aliorum judicio credimus a Deo esse

Scripturam, sed supra humanum judicium certo certius consti-
tuimus, non secus ac si ipsius Dei numen illic intueremur,
hominum ministerio ab ipsissimo Dei ore fluxisse2.

C'est sous l'inspiration de Calvin que les églises réformées
de France disent dans leur confession de foi, art. 4 : nous
connaissons les livres de la Bible être canoniques et la règle très
certaine de notre foi, non tant par le commun accord et consentement

de l'Eglise que «. par le témoignage et la persuasion
intérieure du Saint-Esprit. » La confession des Pays-Bas, art. 5,
est parfaitement d'accord avec celle des réformés de France.
L'art. 5 donne deux raisons de la foi à la Bible: le témoignage
intime de l'Esprit et la preuve de vérité que la Bible porte en

elle-même. L'Eglise luthérienne se montre d'accord sous ce

rapport avec l'Eglise réformée lorsqu'elle déclare, par l'organe
d'un de ses théologiens les plus illustres du dix-septième siècle :

ultima ratio sub qua et propter quam fide divina et infallibili
credimus, verbum Dei esse verbum Dei, est ipsa intrinsecus
vis et efficacia verbi divini et Spiritus S. in S.S. loquentis tes-

tificatio et obsignatio 3.

La pensée était admirable : pour s'assurer de la vérité de

l'Evangile il faut rentrer en soi-même et y chercher les preuves4.

Il ne faut pas cependant se dissimuler la scorie qui se

1 Calv. lnst. I, 7,4. — 2 Ibid. 5.
3 Quenstedt. Hutt. red., pag. 103.
4 C'est comme disait Augustin, De vera religione, 72: Noli foras ire, in te

ipsum redi, in interiore homine habitat veritas.



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 39

mêle à ce métal. Si la révélation intime de l'Esprit Saint est la
seule par laquelle on reconnaît la divinité de l'Ecriture, il est

évident que c'est non l'Ecriture mais cette opération du Saint-
Esprit qui juge en dernier ressort. C'est s'exposer à tomber
dans les mains des fanatiques. On se rappelle les anabaptistes,
ces Rotten und falsche Geister contre lesquels Luther a vomi
ses sanglantes invectives, ces « vertigiosi quidam, comme disait
Calvin, qui Spiritus magisterium fastuosissime obtendentes,
lectionem ipsi omnem respuunt et eorum irrident simplici-
tatem, qui emortuam et occidentem, ut ipsi vocant, litteram
adhuc consectantur L »

Cet abus s'évanouit du moment qu'on corrige quelques
défauts de la notion primitive du « témoignage intérieur du Saint-
Esprit. » D'abord on prétend faire dépendre l'autorité de
l'Ecriture de ce témoignage, en d'autres termes, on veut faire

comprendre la vérité de la parole scripturaire, afin de faire
accepter l'autorité de l'Ecriture.La contradiction est palpable: en

effet, celui qui comprend la vérité ne croit plus en vertu de

l'autorité. Ensuite on applique ce témoignage non à la parole
de Dieu dans l'Ecriture, c'est-à-dire à son contenu religieux, la
vérité dans le sens johannique, mais à l'Ecriture tout entière.
Or la conscience religieuse est incapable de reconnaître la
vérité de faits historiques, d'affirmations dans le domaine des

sciences naturelles ; le jugement à porter sur ces matières
appartient aux sciences historiques et naturelles. Enfin ce témoignage

est censé émaner d'une opération immédiate et surnaturelle
de Dieu, c'est-à-dire mécanique et magique, à côté de la Parole

plutôt que par elle, indépendamment de la raison et de la
conscience. C'est ce qui porta un jour Luther à appeler la raison
« la bête que la foi doit étrangler )> et à demander : « si tu
veux juger, as-tu encore besoin de la foi? » A ce point de vue,
l'esprit humain se tait dans le fidèle, du moment que le Saint-
Esprit lui parle. Mais, dans ce cas, on demande de quel droit
le fidèle tient pour constant que le témoignage qu'il prétend
posséder est celui de la vérité, de Dieu ou du Saint-Esprit et

1 lnst. 1, IX, 1. Ailleurs il parle des deliria exitialia, des oracula ex nubi-
bus petita des fanatiques de son temps. Cf. Calv.adActaX,44; Joh.XVI, 27.



40 F.-C.-J. VAN GOENS

non une pure imagination. S'il n'y a pas de critérium, le juif et
le mahométan pourront en appeler également à un témoignage
intérieur en faveur de l'Ancien Testament exclusivement et du
Coran. Ajoutons que ce caractère surnaturel et magique de

l'opération divine est contraire au Nouveau Testament, qui
enseigne l'affinité naturelle de l'homme et de Dieu. Si quelqu'un
veut faire la volonté de Dieu, il connaîtra si ma doctrine vient
de Dieu. (Jean VII, 17.) Quiconque est de la vérité écoute ma
voix.(Jean XVIII, 37.) Selon Paul, l'homme tout captif qu'il est
de la loi du péché, n'en prend pas moins plaisir à la loi de

Dieu selon l'homme intérieur. (Rom. VII, 22.) C'est pourquoi
aussi les agents des pharisiens, au lieu d'amener Jésus,
répondent naïvement : jamais homme n'a parlé comme cet homme.

(Jean VII, 46.) C'est l'affinité naturelle de l'âme humaine avec
le divin qui est la première raison déterminante de la foi; la

vérité chrétienne se recommande naturellement àia sympathie
de la nature supérieure de l'homme ; mais cette sympathie
s'accroît à mesure que l'Evangile fortifie l'amour de la vérité
et développe ce qu'il y a d'originairement divin dans l'âme, en

sorte que le témoignage du Saint-Esprit dans l'Ecriture se

confond avec celui de notre esprit.
On demande quelle est la faculté naturelle qui permet à

l'homme de saisir la vérité de Dieu Augustin disait : intellectus
et ratio1. Calvin dit que Dei spiritu tracti, mente et animo tra-
himur supra nostram ipsorum intelligentiam. Spiritus sancti
lumine irradiatus hominis intellectus turn demum ea quse ad

Dei regnum pertinent gustare incipit. (Inst. Ill, II, 34.) Parmi
les modernes les uns en appellent à un organe moral spécial,
d'autres au sentiment, d'autres à la conscience ou bien à la
raison qui, à la différence de l'intelligence laquelle s'occupe
des choses finies, s'élève vers les choses infinies et éternelles.
Mais quel que soit le nom qu'on donne à ce témoignage, il
faudra le définir une persuasion à l'égard de la religion chré-

1 De magistro, 40. Cum de iis agitur quœ mente conspicimus, id est, in-
tellectu et ratione, ea quidem loquimur quœ prœsentia contuemur in illa
interiore luce veritatis, qua ipse, qui dicitur, homo interior illustratur
et fruitur.



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 41

tienne, indépendante de toute autorité extérieure et formée par
la puissance de la vérité, c'est-à-dire de Dieu même, puis
fortifiée par la communion avec Jésus-Christ.

On se récrie. C'est le cas d'appliquer le mot de Luther: « il
est des gens qui disent : c'est moi qui approuve l'Ecriture; je
suis donc au-dessus d'elle. » Votre critère c'est vous-même,
votre sentiment, votre éducation, vos impressions du jour et
de l'heure, c'est-à-dire tout ce qu'il y a de plus subjectif Je

demande des preuves objectives!
Ce vœu est déraisonnable. Sans doute la vérité existe comme

objet hors de l'homme et indépendamment de la reconnaissance

subjective, mais cette reconnaissance de la vérité ne

peut être que subjective. La base sur laquelle repose la foi ne
saurait être hors de l'homme ; elle est en lui. Toute conviction,
soit historique, soit purement morale et religieuse, réside dans
Je sujet. Une foi objective renferme une contradiction in adjecto.
Il ne saurait être en conséquence question ici ni de subjectif,
ni d'objectif, mais uniquement de certain et d'incertain. Adoptons

ces derniers termes et il n'y aura plus d'équivoque.
Il faut donc de la certitude et l'on s'adresse aux témoignages

historiques. Disons d'abord que les preuves historiques peuvent
uniquement établir des vérités historiques, non des vérités
religieuses. C'est sur ce principe qu'est fondée la parole de Jésus :

s'ils n'écoutent pas Moïse et les prophètes, ils ne se laisseront

pas persuader, quand même quelqu'un des morts ressusciterait.
(Luc XVI, 31.) Mais nous demandons surtout si les preuves
que le chrétien emprunte en faveur de sa religion à sa propre
conscience morale ne sont pas assurées? Si elles ne le sont

pas, qu'on cesse de croire à la vérité d'une morale chrétienne
dont la reconnaissance ne repose pas sur une autorité
extérieure, mais qui est fondée dans la nature humaine; qu'on
doute de la certitude de toute connaissance religieuse des

choses suprasensibles. Le vrai objectif doit être reçu, c'est-à-
dire reconnu par l'esprit subjectif, par la pensée personnelle.
Cette connaissance est sujette à faillir. Personne n'en doute.
Mais la raison humaine sera-t-elle moins sujette à tomber dans

une méprise subjective en examinant les témoignages histo-



42 F.-C.-J. VAN GOENS

riques destinés à établir la vérité chrétienne? l'incertitude du

jugement subjectif ne jouera-t-elle pas un rôle immense dans

l'appréciation du témoignage de Papias au sujet de Matthieu,
témoignage convaincant selon Olshausen, suspect selon Hug,
l'un et l'autre théologiens conservateurs? Quoi de plus subjectif

que l'affirmation de l'éminent critique Lücke, qui accepte
le témoignage d'Irénée quand il s'agit de l'évangile de Jean et

qui le repousse quand il s'agit de l'Apocalypse? Le témoignage

que notre raison et notre conscience rendent à la vérité des

deux grands commandements du christianisme, l'amour de Dieu
et celui du prochain, n'est-il pas infiniment plus sûr que telle
leçon préférable au milieu de beaucoup de variantes, que la

rédaction du Pentateuque, que les origines de l'histoire évangélique

ou que l'historicité des évangiles? Ilfautbien peu connaître
l'état des questions pour s'imaginer que la critique historique
fournira la base la plus objective à la foi religieuse, ou à l'autorité
de J.-C. L'erreur consiste à réclamer un critérium infaillible
pour éprouver ce qui est objectif. Un pareil critérium n'existe

pas tant que le sujet qui fait l'épreuve est imparfait. Il faul se

contenter, — et certes c'est beaucoup, — de voir ses convictions

religieuses croître dejour en jour en clarté, sous l'influence
de l'esprit de vérité, en attendant le jour où les erreurs subjectives

tomberont et où la persuasion subjective sera aussi
conforme à la vérité objective que la nature humaine le permettra.

Ce n'est pas seulement au nom de la certitude qu'on condamne
le témoignage de la raison et de la conscience qui, purifiées par
l'Esprit de Christ, reconnaissent pour vérité la parole de Dieu
dans les Ecritures ; il est des protestants qui le désapprouvent par
répugnance pour toute appropriation rationnelle de la vérité.
La vérité doit rester objective, c'est-à-dire hors de l'homme ;

on n'accorde pas l'assimilation de la vérité par la raison
humaine. La foi, dit-on, consiste à accepter la vérité sur l'autorité

objective, indépendamment de la compréhension subjective,

après que la raison a fourni la preuve que Dieu a parlé.
Mais ici encore on ne saurait exclure le subjectif. En effet, la
raison, c'est-à-dire le sujet, doit prouver que Dieu a parlé et
elle peut se méprendre aux preuves qu'elle allègue. Prenons



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 43

ici pour exemple l'Eglise catholique dont ces protestants
rappellent parfaitement le procédé. Cette Eglise, aspirant à l'objectivité,

ôte à l'individu le droit de prouver l'existence d'une
révélation divine à l'aide de la raison et celui de traduire et

d'expliquer l'Ecriture i. Cette traduction et cette explication
sont encore à leur tour une puissance objective qui domine

l'individu. Il lui reste cependant encore une parcelle de

jugement, puisqu'il doit lire ou entendre ce que l'Eglise lui enseigne.
Or l'opération de l'œil et de l'oreille est encore subjective.
Des yeux et des oreilles faillibles jugeront en dernier ressort si
Dieu a parlé et ce qu'il a dit. En conséquence on croira non
parce que Dieu a parlé, mais ce que les yeux et les oreilles ont
fait connaître comme parole de Dieu. Ainsi sans une vue et une
audition subjectives point de foi ; mais comme l'Eglise ne leur
reconnaît pas d'autorité infaillible, le foi est en définitive l'acte
d'un individu faillible.Il en résulte que la tendance à l'objectivité

pourvu qu'elle soit conséquente jusqu'au bout, doit
aboutir à la suppression de l'individu. C'est le perinde ac
cadaver du jésuitisme.

Nous voilà bien loin des enseignements de l'Evangile. Paul

appelle sa prédication des paroles de vérité et de bon sens

(Act. XXVI, 25), mystère et folie pour l'esclave des sens, mais

révélation et lumière pour tous ceux qui ont des yeux pour
voir. (1 Cor. II, 10, 14.) Il est donné aux chrétiens de connaître
(yvûvou) les mystères du royaume des cieux (Math. XIII, 11),
de connaître la vérité (Jean VIII, 31), de sonder les profondeurs

de Dieu (1 Cor. II, 10), de connaître (sìSsv«t) les grâces

que Dieu lui a faites (v. 12). Dieu nous a donné l'intelligence
(3(7votx) afin que nous connaissions (yivóxntopev) le Véritable. (1 Jean

V, 20.) C'est toujours la pâte qui doit s'assimiler le levain ; ce

qui n'est pas assimilé n'est pas du pain qui nourrit. Le chrétien,

dans sa mesure, peut se dire : la vérité est ma propriété,
puisque le christianisme est religion, c'est-à-dire le vrai rapport

de l'homme avec Dieu, rapport que Jésus-Christ a annoncé

1 Cela s'est vu d'une manière frappante chez le professeur catholique
de Bonn, Hermes, qui fut condamné en 1835 par un bref de Grégoire XVI
pour avoir voulu prouver l'autorité de l'Eglise.



44 F.-C.-J. VAN GOENS

par sa parole, réalisé dans sa vie et dans sa mort et planté
dans ses disciples, comme le principe de la vie éternelle.

II

Le Nouveau Testament nous apprend donc « qu'un chrétien
sait en qui il croit et pourquoi il croit; c'est un individualiste et

tout protestant qui se réclame de l'Evangile devra l'être aussi ;

il sera protestant parce qu'il veut l'être et sait pourquoi il le

veut.» Mais on sait qu'à l'instar de leurs ancêtres la très grande
majorité des protestants actuels ne rentre pas encore dans cette
catégorie et est demeurée catholique dans la méthode. Sa foi

est une foi d'autorité L Ces protestants se trouvent en présence
de l'Ecriture dans le même rapport que les catholiques devant

l'Eglise. Pour les uns comme pour les autres l'autorité est le
droit d'être cru ou obéi sur parole. Tout est reçu en bloc. Le

jugement individuel est supprimé. La foi d'autorité place
l'homme devant ce dilemme : fermer les yeux à l'évidence ou

renoncer à sa foi, tandis que la vraie foi chrétienne, et nous
pouvons ajouter la vraie foi protestante, est l'adhésion des

dispositions morales et religieuses à la vérité reconnue. Il y a

donc deux classes de croyants : il y en a, comme dit Augustin,
qui ipsi veritali credunt et il y en a qui aucloritati credunt.

C'est à cette dernière classe que s'adresse spécialement le

dernier savant lauréat de la société de la Haye pour la défense
de la religion chrétienne dans son mémoire : la doctrine
traditionnelle de l'Ecriture, jugée par l'Ecriture même -. L'auteur

1 Bellarmin définit la foi assensus qui sequitur auctoritatem proponentis.
Voir Winer's Comparative Darstellung', éd. P. Ewald, 1882^ p. 141. Ammon :

la foi d'autorité est ea quœ in alieno testimonio acquiescit. Wegscheider : ob

solum dignitatem singularem testibus attributam. Hase, Hutt. red. p- 4, § 5.

Déjà Augustin s'est prononcé sur ce sujet catégoriquement. De utilitate cre-
dendi. XI, 16. Sol a est auctoritas quœ commovet stultos, utad sapientiam
festinent. 34- Homini non valenti intueri veritatem, ut ad id fiat idoneus,
prœsto est auctoritas. Nihil horum est necessarium sapienti. De ord- II,
26- Ad discendimi necessario dupliciter ducimur, auctoritate et ratione.
Tempore auctoritas. re autem ratio prior est.

- Die Lehre der Kirche von der heiligen Schrift nach der Schrift selbst

geprüft. Eine von der Haager Gesellschaft gekrönte Preisschrift. von



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 45

déclare dans la préface qu'il évite les problèmes de la critique
historique, ou s'il les touche, ce n'est que par l'Ecriture même.

Il se place au point de vue d'un partisan de la doctrine
traditionnelle qui n'admet point de doute sur l'authenticité et

l'intégrité de l'Ecriture. Il ne veut faire parler que celle-ci sur
elle-même. C'est elle qui doit décider si elle est ce que l'Eglise
enseigne officiellement à son sujet. Il en résulte ime nous
trouvons encore discutées ici des questions qui n'en sont plus au

point de vue scientifique : 1° l'Ecriture n'est pas identique
à la révélation ; elle en est le document ou le témoignage.
2° Ce ne sont pas les écrits qui sont inspirés, mais les hommes

qui les ont rédigés. 3° L'Ecriture n'est pas un code doctrinal
autoritaire donné de Dieu. Ajoutons que ce qui a facilité
l'exécution de l'œuvre de l'auteur c'est que, selon lui, les évangiles,
les Actes, les épîtres de Paul, l'épître aux Hébreux, la première
de Pierre, les épîtres de Jean, celles de Jude et de Jacques,

enfin l'Apocalypse appartiennent au premier siècle. Il ne

repousse catégoriquement que l'authenticité de la seconde de

Pierre. Il prononce un non liquet sur les épitres pastorales.
Enfin le quatrième évangile est johannique, mais « il y règne
cette sublime tendance qui fait que le monde sensible devient
idée et que le temporel sert à mettre en relief l'éternel, » d'où il
résulte que les discours de Jésus et le développement de sa

vie ont été différents de ce que le quatrième évangile nous
transmet L Nous dirons enfin que si son point de vue fait
souvent avancer à l'auteur des arguments très contestables ou

l'empêche de corroborer suffisamment sa thèse ; s'il abonde

en redites et se perd souvent dans la diffusion des digressions,
il ne laisse pas d'offrir des détails intéressants et se distingue

K. Walz, Pfarrer, Bad Nauheim, Hessen. Leiden, E. J. Brill, 1884. L'auteur
est beaucoup plus indépendant dans sa critique de l'Ancien Testament
que dans celle du Nouveau. Ses inconséquences ne l'empêchent pas
cependant de s'efforcer d'user d'une grande impartialité- On ne saurait
assez déplorer le nombre de fautes survenues dans l'impression de

l'ouvrage et notamment dans la citation des textes. Le long errata est loin
d'être exact et il est difficile, sinon impossible, au lecteur d'opérer une
correction complete.

'Walz, 1.1. p. 117, 134-136.



46 F.-C.-J. VAN GOENS

par un amour et un respect profonds pour les saintes Ecri-
.tures.

Nous allons essayer d'extraire de ce travail, avec plus ou

moins d'étendue, les considérations les plus propres à réfuter
les idées traditionnelles sur l'Ecriture, à l'aide de l'Ecriture
elle-même, sinon au profit des laïques qui ne lisent guère
cette Revue, du moins dans l'intérêt des docteurs appelés à les

éclairer. On sentira la différence qu'il y a entre la tyrannie
d'un dogme infaillible et la libre recherche scientifique. Désormais

nous laissons la parole à M. Walz.

1° Le témoignage rendu à l'Ancien Testament par lui-même.

Ce recueil se distingue par une richesse, une élévation,

une inspiration qui justifient la haute estime que le peuple

juif lui a portée. On conçoit qu'il y ait vu une œuvre de l'esprit

de Dieu. Plusieurs passages d'ailleurs l'y engagent.
L'Eternel dit à Moïse: écris cela dans le livre afin que le
souvenir s'en conserve. Et Moïse écrivit toutes les paroles de

l'Eternel. (Ex. XVII, 14; XXIV, 4.) Va maintenant, dit l'Eternel
à Esaïe, écris ces choses sur une table et grave-les dans un
livre, afin qu'elles subsistent dans les temps à venir, éternellement

et à perpétuité. (Esa. XXX, 8.) La formule sacramentelle
des prophètes: ainsi a dit l'Eternel corrobore ce point de vue.

Il s'agit cependant d'examiner si ces passages isolés et rares
s'appliquent à tout le recueil en général et ont toute la portée
qu'on leur attribue.

Commençons par les livres historiques et voyons si leurs
auteurs peuvent se réclamer d'un ordre pareil. Je constate
qu'ils citent des livres maintenant perdus où ils ont puisé : le
livre des guerres de Jahveh (Nomb. XXI, 14), un ancien chant
de guerre (Nomb. XXI, 27 sqq.), un catalogue des stations d'Israël

au désert (Nomb. XXX, 1 sqq.), le livre du'Juste (Jos. X,
13; 2 Sam. I, 18), le livre des actes de Salomon (1 Rois XI, 41),
les livres des chroniques des rois d'Israël et de Juda (XIV, 19 ;

XV, 23), le livre de Samuel le voyant, celui de Nathan le
prophète, celui de Gad le prophète, renfermant tout le règne de



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 47

David et tous ses exploits (1 Chron. XXIX, 29), ceux de

Schemaja et de Iddo, prophètes (2 Chron. XII, 15), les
mémoires de Jéhu (2 Chron. XX, 34), l'histoire d'Ozias par Esaïe,
fils d'Amots, le prophète (XXVI, 22). Que de précieuses sources

ont péri (Voyez encore 2 Chron. XXXIII, 18 sqq. ; XXXV,
25.) Eh bien ce fait seul suffit à ruiner la théopneustie. Les

auteurs sacrés ont travaillé comme tous les autres écrivains ;

ils ont puisé dans les sources qui étaient à leur disposition.
Il y a plus. Qu'on compare les deux livres des Rois à ceux

des Chroniques là où ils racontent les uns et les autres l'histoire

du royaume du Juda. Le second auteur se permet les
déviations les plus considérables à l'égard du premier, tout en
faisant des récits de celui-ci la base des siens. Il ne se soucie

pas du royaume du Nord, il imprime son cachet individuel à

l'histoire de Juda, il se préoccupe du culte et de ses cérémonies,

il altère et contredit dans plusieurs endroits son document.

(Comparez 1 Rois XV, 14 à 2 Chron. XIV, 3; 1 Rois

XXII, 50 à 2 Chron. XX, 36 ; 2 Rois X, 13 à 2 Chron. XXII, 8 ;

2 Rois XVI, 20 à 2 Chron. XXVIII, 27, etc.) 11 n'y a personne qui
ne préfère le pragmatisme transparent de l'auteur des livres
des Rois à la préoccupation lévitique de celui des Chroniques.

N'oublions pas enfin les étranges bévues de ce dernier
auteur1 qui fait venir du Liban, non seulement des bois de cèdre

et cyprès, mais encore des bois de sandal (2 Chron. II, 8) et

qui fait construire au roi Josaphat à Etzon-Guéber, sur les

côtes de la mer Rouge, des vaisseaux destinés à Tarsis, c'est-
à-dire à l'Espagne (2 Chron. XX, 36, 37), comme si le canal de

Suez eût été déjà creusé

Après cela, jugez de ce qu'il faut penser de l'inspiration
dans les livres historiques de l'Ancien Testament. Si l'on veut
entendre par là l'esprit religieux qui y règne et qui préside
au choix et à l'agencement des faits, à la bonne heure, pourvu
qu'on en reconnaisse la subjectivité. Mais quant à l'inspiration
telle que l'Eglise officielle l'a reconnue depuis trois siècles

aux historiens sacrés, convenons-en, après les échantillons que
nous avons fournis, il ne saurait en être question.

Il n'en est pas autrement du Pentateuque qui, loin d'être un



48 F.-C.-J. VAN GOENS

seul lissu, comme on l'a pensé si longtemps, nous fait l'effet
d'une tunique à innombrables coutures. Le Pentateuque
naquit de la législation qui avait précédé. A l'exception de

quelques parties, il ne veut pas être la législation même, mais

en offrir le récit. Si le Deutéronome doit son existence à une
tendance très déterminée, celle-ci est pourtant forcée de se

cacher dans l'arrière-plan historique qu'elle doit donner à son

œuvre de restauration. Elle doit introduire Moïse pour se faire
agréer des générations que les siècles séparent de lui. La

critique moderne ramène la législation contenue dans le Lévitique

à cette période qui, après la captivité, se pétrifia dans le
légalisme. Le livre des Juges précède, quant à la date de son

origine, celui de Josué.

En passant aux livres prophétiques, nous avons l'occasion
de constater combien peu les hommes de Dieu étaient purement

des instruments de Jahveh. Les plus récents copient souvent

leurs prédécesseurs. Ainsi Jérémie XLIX, 14 sqq. reproduit

Abdias 1-4 ; il y a une concordance presque littérale entre
Esa. 11,2 sqq. et Mich. IV, 1 sqq. ; l'imitation est frappante chez

Jér. XLVIII, 31-36 comparé à Esa. XVI, 8-11. Telle notion
religieuse due à un prophète va s'accen tuant davantage chez les

prophètes subséquents. Ainsi Esaïe (XI, I) parle d'un rejeton du tronc
d'Isaï et d'un surgeon qui croîtra de ses racines. Jérémie développe

celte donnée (XXIII, 5) : Je ferai lever, dit Jahveh, à David

un germe juste. Enfin Zacharie (VI, 12) applique au
Messie le nom propre de germe, tsêmach. On constate ici le
développement historique du prophétisme : les génies créateurs
débutent ; leurs successeurs travaillent sur cette étoffe. —
Remarquons ensuite que les écrits prophétiques abondent en

morceaux purement poétiques : on se rappelle Esa. V, XII, XIV,
XXXVIII, 10 sqq., LXIII, etc. Orla poésie est une production de

l'imagination. Le poète se représente comme réel ce qui ne
l'est pas. Il transforme en image concrète le mouvement de

son cœur. Bref, il se livre à un travail éminemment individuel.
— De là enfin des nuances de style très frappantes. Quelle
différence entre l'imposante majesté d'Esaïe et la prolixité
prosaïque de Jérémie, entre les lourdes bizarreries d'Ezéchiel et



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 49

la pensée unie de Malachie, entre l'énergie abrupte d'Amos et

le langage diffus d'un Aggée

Il en est de même des effusions lyriques de la piété israélite
dans le recueil des Psaumes. Conçoit-on une plainte, un
mouvement de remords, un hymne de reconnaissance, qui n'émanent

pas des profondeurs du cœur? Que deviendrait ce riche
monde de sentiments religieux s'il avait été dicté à celui qui le
décrit? En revanche, est-il moins individuel, ce psaume CXIX,
tout artificiel, se déroulant sous la dictée de l'alphabet? Qui
enfin n'a pas constaté la différence de la valeur poétique qui
existe dans les portions si variées du Psautier? qui est-ce qui
peut ne pas placer le psaume XVIII au-dessus des psaumes
CV et CVI

Il nous reste à dire un mot des livres didactiques. Les
Proverbes nous offrent les fruits d'une riche expérience. Ce ne

sont pas des oracles qui annoncent des choses nouvelles ; ce
sont les conclusions brèves et piquantes d'une observation

journalière. Ailleurs la foi se montre sceptique, comme dans

l'Ecclesiaste. Le livre de Job contient la lutte intérieure du

juste qui s'efforce de faire concorder son malheur avec la foi

en une juste providence et qui n'y réussit pas. Se peut-il des

manifestations plus essentiellement humaines que celles-là?
Cette conclusion sera plus fondée que jamais, si nous nous

rappelons les très humaines imperfections que les livres
de l'Ancien Testament nous présentent. Nous avons deux
récits inconciliables sur la création (Gen. I et II, 4 sqq.), la double

répudiation d'Agar (Gen. XVI, XXIj, la double dérivation du
nom de Berséba (XXI, 31 ; XXVI, 33). Dans les livres de

Samuel, les premières relations de Saul et de David sont rapportées

de deux manières différentes. (1 Sam. XVI, 17 sqq. et 1

Sam. XVII, 55 sqq.) Ailleurs un proverbe populaire est expliqué
de deux manières différentes. (1 Sam. X, 12 et XIX, 24.) Plus
loin les traditions diffèrent sur Goliath et ses vainqueurs.
(1 Sam. XVII, 49 ; 2 Sam. XXI, 19L) Le roi Abijam et son fils

1 A propos de ces doubles, Mélanchton demande naïvement : num frustra

existimant toties idem repeti? num arbitrantur excidisse spiritui
sancto non animadvertenti has voces? Apol. conf. Aug. II, 108.

THÉOL. ET PHIL. 1885. 4



50 F.-C.-J. VAN GOENS

Asa ont la même mère. (1 Rois XV, 2,10.) Les fouilles de
Ninive et d'Egypte déposeraient en faveur de la Bible, qu'elles
ne feraient pas disparaître ces fautes : les livres sacrés ne sont

pas des oracles divins ; ils ne sont pas la voix directe, la parole
de Dieu.

Mais, dira-t-on, est-il même permis de parler de livres
sacrés et de révélation? N'en doutons pas. La conscience
religieuse se développe en Israël à l'aide des faits et gagne en
étendue et en intensité sous la direction divine. Il y a

certains faits divins qui servent en quelque sorte de pierres mil-
liaires aux générations successives et où la foi se fortifie et se

ranime. Du fond crépusculaire de l'antiquité s'élèvent les
patriarches dont le simple culte contient des germes féconds :

Dieu, le Tout-Puissant, l'ami et le protecteur de leurs
personnes et de leur postérité. Après des siècles de servitude en

Egypte s'éveille la conscience de la nationalité. Moïse, par sa

loi, conclut une alliance entre Dieu et le peuple. L'obligation
de la fidélité de celui-ci se fonde sur les bienfaits que Dieu lui
a témoignés. La sortie d'Egypte, le séjour au désert, la
promesse de Canaan, sa merveilleuse conquête forment les inscriptions

lapidaires par lesquelles Dieu se grave dans la mémoire
de son peuple et dont ce peuple fait son divin abécédaire. C'est

la voix perpétuelle qui rappelle Israël au devoir. (Esa. V, 1-4;
Osée XI, 1.) Il a appris par son histoire qu'il doit être fidèle
envers Dieu, comme Dieu l'a été envers lui. Aussi trouvons-nous
en tête du décalogue. non une vérité abstraite, mais le fait de

la délivrance de la maison de servitude. (Ex. XX, 2.) Les
affirmations de l'unité, de la sainteté, de la jalousie, de la miséricorde

de Dieu ne sont que les conclusions tirées des

témoignages de l'histoire. Pour se convaincre de la vivacité de la

conscience historique en Israël on n'a qu'à se rappeler l'usage
stéréotypé que les prophètes font de Sodome et de Gomorrhe.
(Esa. I, 9 ; XIII, 19 ; Jér. XXIII, 14 ; XLIX, 18 ; Ezéch. XVI, 40,
48 sq. ; Soph. II, 9.) Voilà le type de la jalousie dévorante de

Jahveh. Ailleurs, pour ranimer la confiance, on rappelle le sort
de Siséra et de Jabin (Ps. LXXXIII, 10) ou bien surtout on se

retrace les promesses faites àDavid. (Ps. LXXXIX, 4 ; Esa. LV,



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 51

3, etc.) Ainsi Israël vit de ce que Dieu a fait pour lui (tout le
psautier en est l'écho éloquent) longtemps avant que les
écrivains se disposassent à en transmettre le récit. Et ces récits
sont le reflet des grands exploits de Jahveh.

Maintenant on comprend comment les révélations particulières

se légitiment en Israël. Chacune d'elles s'insère dans

l'ensemble, comme un anneau dans la chaîne historique; ce

qui la précède l'annonce, ce qui l'accompagne l'autorise ; c'est
ainsi qu'elle entre dans le cours du développement. L'idée
messianique s'associe intimement à la royauté de David, mais
c'est pour maintenir le peuple, surtout dans la dispersion de

la captivité. De même la piété intime des prophètes émane
nécessairement du développement historique de la vie religieuse.
Le culte purement extérieur ne préserve pas le peuple d'une
décadence croissante ; c'est c'e qui fera dire à un Michée

(VI, 8) : « O homme qu'est-ce que Jahveh requiert de toi, sinon
de faire ce qui est droit, et d'aimer la miséricorde et de marcher

dans l'humilité avec ton Dieu? » Cela n'est pas nouveau,
si l'on veut; cela se trouvait en germe dans la loi; mais ce

germe a fait éclater l'enveloppe rituelle ; on a clairement
distingué le noyau d'avec l'amande L L'universalisme se cache

déjà dans les promesses faites aux patriarches : toutes les

nations de la terre se souhaiteront un bonheur comme celui
d'Abraham; son nom sera la formule de bénédiction 2. (Gen.

XII, 3.) Mais cette mission universelle se dessine peu à peu avec

plus de clarté, jusqu'à ce qu'enfin, voyant s'évanouir la
puissance extérieure de son peuple, le prophète comprend que
c'est par la vérité et la justice qu'Israël doit dominer. (Esa.

XLII, 1 ss.) Ainsi la révélation n'est pas une parole abrupte
qui tombe du ciel, mais un fruit qui se recueille, quand il
est parvenu à maturité. Ainsi les livres de l'Ancien Testament

se contrôlent mutuellement. Les livres historiques nous

présentent le développement de l'histoire de la révélation ; les

livres prophétiques suivent une marche parallèle; ils expli-
1 Voyez encore Jér. IV, 4, XXXI, 33; Ezéch. LXXXV1, 26.
'-' C'est ainsi qu'il faut traduire le passage, contrairement a la version

ordinaire. Cf. Knobel ad h. 1.



52 F.-C.-J. VAN GOENS

quent le sens de l'histoire, s'approprient les trésors qu'ils en

retirent et développent les grandes pensées de la révélation.
Les autres livres sont là pour attester ce que la révélation a

profité au peuple sous le rapport moral et religieux.
L'ensemble offre l'image grandiose de la religion de l'ancienne
alliance dans ses phases progressives et par conséquent imparfaites.

L'idée de la théopneustie traditionnelle est donc, après
toutes ces considérations, inadmissible.

Est-ce à dire qu'il ne saurait par conséquent être question
d'inspiration quelconque Ou bien, s'il faut l'admettre, dans

quel sens faut-il l'entendre?
L'esprit de Dieu, principe de toute vie en général, est envisagé

plus spécialement du point de vue moral et porte le nom
d'Esprit-Saint (Ps. LI, 13) ou de bon Esprit (Ps. CXLIII, 10).
Cet Esprit distingue les vrais prophètes d'avec les faux. Il
habite en eux. Ils en ont la conscience. (Esa. VIII, 11 ; LX, 1 ;

Michée III, 8.) L'homme inspiré aime Dieu et le bien, hait et
combat le mal. L'état moral est la base et la condition des

communications divines.
La vision est souvent le moyen par lequel Dieu se

communique au prophète. Esaïe (VI), Michée (1 Rois XXII)
Jérémie. (1, etc), Ezéchiel, Zacharie et Daniel en fournissent
de nombreux exemples. Ces visions étaient ensuite
couchées par écrit, souvent jusque dans les moindres détails,
en sorte qu'on se demande si ceux-ci ne sont pas dus plutôt
à l'écrivain qu'au visionnaire. En tout cas, l'extase passée, le

grand rôle était réservé à la mémoire et à l'intelligence.
Nous en avons un exemple curieux chez Jérémie. Le roi
Jéhojakim a brûlé le volume où les discours du prophète
étaient consignés. Mais celui-ci ne se décourage pas, ordonne
à son secrétaire Baruch de recommencer sous sa dictée et

— est-il dit — ajoute plusieurs paroles semblables à celles

qui avaient paru dans le premier manuscrit. (Jér. XXXVI, 32.)
Si, en couchant les révélations qu'ils avaient reçues, les
prophètes avaient été les instruments passifs de l'Esprit, ils
n'auraient pas été les auteurs que nous connaissons, avec leur



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 53

rythme poétique, leurs strophes cadencées, leurs jeux de mots
et leurs antithèses, leurs joies et leurs tristesses, la foi humaine
qui répond à la voix divine.

On pourrait objecter la formule consacrée des prophètes :

« ainsi a dit Jahveh » et prétendre qu'ils n'étaient que l'écho
inconscient de l'influence divine. Mais une étude attentive des

textes dissipe cette objection. Qu'on ouvre les chapitres XIII et

XIV d'Esaïe, intitulés : oracle sur Babylone qu'Esaïe a vu en
vision. Ce morceau s'ouvre par une description poétique de la
ruine de Babylone. (XIII,2-22.) Puis vient une satire contre le

roi de Babylone, mise dans la bouche d'Israël. (XIV, 4 ss.)
Enfin aux vers. 22 et 23 nous trouvons une récapitulation de

la prophétie où Jahveh prend de nouveau la parole. On le voit,
la révélation sur la ruine de Babylone fournit le développement
qui consiste dans le tableau de cette ruine et le chant de

triomphe d'Israël. On peut constater le même phénomène ch.

XVIII. Esaïe annonce le désastre des Assyriens aux ambassadeurs

de l'Rthiopie. Ainsi m'a parlé l'Eternel : je regarde, etc.
(v. 4.) Puis il continue à la troisième personne : il (Jahveh) coupe
les sarments avec la serpe, il enlève et tranche les ceps. On le

voit, la révélation est comme un éclair qui dissipe soudain les

ombres et illumine tous les objets avoisinanls. Dès lors le
prophète s'oriente aisément et distingue les voies qui doivent mener
au but, grâce à son point de vue moral et religieux, à sa double
foi au Dieu vivant et à l'élection d'Israël. Nous reconnaissons

un facteur divin dans ce coup d'œil divinatoire. C'est lui qui
explique la prophétie de l'exil chez les anciens prophètes, celle
du retour chez Jérémie, celle d'un avenir lumineux, de la chute
des grandes monarchies et de la vocation universelle d'Israël
chez tous. Ce facteur divin se compose d'un double élément.
D'une part, la sainte atmosphère dans laquelle le pieux israélite
vit et écrit et qui s'est formée par la pédagogie historique
de l'Esprit de Dieu. D'autre part un rapport plus ou moins
immédiat avec le monde supérieur. C'est ce qui fait que les

écrits de l'Ancien Testament forment un organisme doué d'une
vie propre ; c'est ce qui explique la collection que le génie



54 F.-C.-J. VAN GOENS

israélite a faite de tant de membres épars, réunis en un
faisceau sous le nom de Sainte Ecriture L

Concluons : le monde religieux de l'Ancien Testament, le
monde de la loi et des prophètes, la tendance et l'essence de

l'histoire qui y est renfermée, respirent la sainteté. On a appliqué
le caractère divin auquel l'Ancien Testament rend témoignage
au livre lui-même. Le moyen littéraire par lequel le monde se

sentit transporté en contact avec le divin, se parade l'auréole
que le prophète contemplait sur le front du Dieu des armées.
Elle fut tellement éblouissante que tout ce qui est humain,
imparfait, faible fut absorbé et que la synagogue d'abord, l'Eglise
chrétienne ensuite proclamèrent la théopneustie.

1° Les traces de la formation du canon
dans l'Ancien Testament.

Il est difficile de montrer à quelle époque un écrit de l'Ancien

Testament a été revêtu de l'autorité divine qui lui confère
un caractère exceptionnellement sacré. A juger par l'ordre tra-
dionnel des livres bibliques, on est tenté de croire que le

Pentateuque, soit dans son ensemble soit dans quelques-unes de ses

parties, a dû être le premier à jouir de ce privilège. Les prophètes,
en effet, sans en excepter les plus anciens, parlent souvent de

la loi, des statuts, des ordonnances de Jahveh. Il en est de

même des Psaumes. (XIX, 8 ; L, 16 ; CXIX, etc.) Quelques
prophètes anciens montrent qu'ils ont connu des faits rapportés
dans le Pentateuque. Osée (XI, 1)signale la sortie de l'Egypte.

1 II faut admettre ici des exceptions. Le Cantique des cantiques semble

appartenir davantage à la littérature profane et doit apparemment sa

canonicité au nom de Salomon placé en tête du livre. Disons cependant

que l'amour sexuel offre ici un caractère supérieur a celui qui se manifeste

au sein du paganisme. (Cf. VIII, 6, 7.) Sous ce rapport on peut dire

que le Cantique n'est pas indigne du canon. — Quant au livre d'Esther

il ne suffit pas de dire que le nom de Dieu n'y paraît pas : le livre suppose
le gouvernement de Dieu sur les méchants ; mais il y règne un
particularisme juif qui nous empêche de constater le souffle de l'Esprit dans

les personnages qu'il met en scène. On ne distingue ici qu'une finesse

comme on en rencontre partout. C'est grâce à la fête de Purim que ce

livre est entré dans le canon.



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 55

Michée en connaît plusieurs détails (VI, 4, 5) et exalte la
bonté que Dieu a jurée à Abraham dès les temps anciens (Vil,
20). Convenons cependant qu'il n'en résulte pas que les enfants

du huitième et du septième siècle aient été en possession du

Pentateuque dans son état actuel ; il en résulte encore moins

que le Pentateuque fût alors déjà revêtu de l'autorité
canonique dont on l'honora plus tard.

En effet, il faut se garder de donner un sens forcé aux

expressions de loi, statuts, ordonnances, doctrine de Jahveh.

Elles sont aussi applicables à la tradition qu'à des livres. On

dirait même qu'un Osée, par exemple, se soit représenté la loi
de Dieu à l'état mobile et vivant. « Que j'écrive, dit-il, pour
Ephraim mes lois par myriades, elles sont regardées comme
quelque chose d'étranger. » (VIII, 12.) Ici le prophète se
considère comme appelé à écrire la loi pour Israël. Nous trouvons
même une trace de cette idée chez Esdras (IX, 10, 11) : « nous
avons abandonné tes commandements que tu nous avais prescrits

par tes serviteurs les prophètes, en disant : le pays dans

lequel vous entrez pour le posséder est un pays souillé. »Nous

avons ici sans doute une allusion à Lév. XVIII, 24, Deut. VII, 2, 3.

Mais il est curieux de voir combien une époque aussi scrupuleuse
que celle d'Esdras parle ici d'une manière vague des prophètes
comme intermédiaires des commandements divins. On ne saurait

admettre ici le hasard. Au contraire cela correspond à la

promesse du Deutéronome (XVIII, 15-22) que la prophétie, loin
de s'éteindre avec Moïse, se continuera après lui. On peut
donc dire que la notion de parole de Dieu, de loi, de commandement

était encore vivante et ne s'était pas encore incrustée
dans la lettre.

Mais il y a encore d'autres considérations qui ne permettent
guère de supposer que les anciens prophètes aient eu sous les

yeux notre Pentateuque. On convient aujourd'hui généralement

qu'il s'est formé peu à peu, à l'aide de documents d'une
valeur et d'un âge très différents. Il est possible que les

prophètes aient puisé dans une de ces sources. Mais en résulte-t-il
que cette source fût à leurs yeux plus qu'un document historique

vénérable, qu'elle fût pour eux un livre inspiré? Du



56 F.-C.-J. VAN GOENS

temps de Jérémie le contraire prévalait. « Ainsi parle l'Eternel
des armées, le Dieu d'Israël : je n'ai point parlé avec vos pères
et je ne leur ai donné aucun ordre, le jour où je les ai fait
sortir du pays d'Egypte, au sujet des holocaustes et des sacrifices

; mais voici l'ordre que je leur ai donné : écoutez ma voix
et je serai votre Dieu et vous serez mon peuple ; marchez dans

toutes les voies que je vous prescris afin que vous soyez
heureux. » (VII, 22, 23.) Il suffit de feuilleter l'Exode et le Lévitique

pour se convaincre qu'il y est question d'holocaustes et

d'autres sacrifices en rapport avec la législation du Sinai. Le

Deutéronome, au contraire, seul ne contient point de

prescriptions détaillées au sujet des sacrifices. Il n'insiste qu'en
passant sur le lieu unique destiné aux sacrifices (XII, 13,14) et

sur l'importance d'une victime immaculée (XVII, 1). Il défend

plus qu'il ne prescrit. Or, si les paroles de Jérémie sont, d'une

part, un appel au Deutéronome qu'il connaissait bien (cf. XI, 3)
et dont il s'est souvent servi, et si, de l'autre, il affirme qu'au
sortir de l'Egypte Israël ne reçut aucun ordre divin à l'égard
des sacrifices, il est de toute évidence que Jérémie ne
connaissait pas encore notre Pentateuque, ni notamment l'Exode
et le Lévitique sous leur forme actuelle, et que par conséquent

le recueil ne possédait pas encore à celte époque une
autorité canonique.

L'époque de Jérémie ne laissa pas cependant d'être très
importante pour la formation du canon. C'est alors que le

grand prêtre Hilkija trouva dans le temple « le livre de
la loi » (2 Rois XXII, 8), ce qui détermina Josias à restaurer
le culte. Ce livre ne peut être que le Deutéronome, comme
on vient de le voir et par d'autres raisons probantes. Reste
seulement la question de savoir si ce livre était l'ouvrage d'un
contemporain ou bien s'il remontait plus haut. Il suffit pour
le but que nous proposons de signaler l'adhésion et le respect
qu'il trouva chez le roi et chez tous les amis de la théocratie.
Le roi le lut devant le peuple, et celui-ci, y reconnaissant
« les paroles du livre de l'alliance, » « entra dans l'alliance. »

(XXIII, 2, 3.) Josias se conforma entièrement aux prescriptions

que le livre adresse au roi. (Deut. XVII, 18, 19.) Si le livre est



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 57

écrit dans l'intention de servir de règle à la vie morale et
religieuse (cf. Deut. XXVIII, 58,59 ; XXIX, 20, 27 ; XXX, 10, etc.) ;

s'il demande à être mis à côté de l'arche de l'alliance (XXXI,
26) pour participer à la gloire de l'Eternel lui-même, Josias et
le parti réformateur s'empressent de reconnaître ces prétentions.

On lui altribue les qualités qu'il réclame ; le livre est et

reste canonique. Déjà Jérémie en cite expressément, un passage

(Jér. XI, 2, 3, comp, à Deut. XXVII, 26.)
Ainsi le Deutéronome forme le point où commence la

cristallisation qui aboutit au canon de l'Ancien Testament. En vertu
de l'analogia fidei et morum d'autres livres s'en sont rapprochés

peu à peu pour former ce corps solide d'une figure régulière

et déterminée. Il vaut la peine d'étudier la marche de ce

processus.
Le voisin de Jérémie par la date est Ezéchiel, le prophète

sacrificateur de la captivité, qui réunit autour de lui les anciens
des captifs pour les fortifier dans la foi au retour dans la patrie
et au relèvement du culte à Jérusalem. Aucun prophète n'est
aussi prêtre que lui ; aucun n'unit dans un ensemble aussi

inséparable la sainteté intérieure et extérieure ; aucun ne porte
une attention aussi minutieuse à la partie rituelle de la religion,
au point qu'on s'attend à voir chez lui la loi de Moïse entourée
d'une autorité incomparable. En effet le livre d'Ezéchiel présente
une foule de parallèles à ce que nous avons l'habitude d'appeler

la législation mosaïque telle qu'elle est codifiée dans l'Exode,
les Nombres et surtout le Lévitique. Notamment dans les
derniers chapitres (XL-XLVI1I) on constate la tendance à réaliser
parfaitement cette législation dans la restauration prochaine
de la nationalité israélite. On se demande si le prophète s'appuie

sur la canonicité généralement reconnue des cinq livres
de Moïse et si par conséquent le processus canonique, qui
commence du temps de Jérémie, est parvenu maintenant à sa

prompte et entière évolution.
On a longtemps considéré Ezéchiel comme le témoin authentique

de la haute antiquité et de l'autorité du Pentateuque.
Mais de nos jours il s'est formé un autre point de vue qui
ouvre des perspectives surprenantes et nous fait reconnaître



58 F.-C.-J. VAN GOENS

pour la conclusion du développement religieux ce qui avait

passé pour son début.
En effet, ne serait-il pas possible et même probable que ce

fut précisément Ezéchiel le prêtre, qui, considérant « la haie
de la loi » comme l'unique moyen de sauver la nationalité de

son peuple, se porta le champion d'une rigidité légale, plus
qu'aucun homme de Dieu avant lui Dans cette hypothèse,
tout en se rattachant au Deutéronome, mais en en négligeant la

partie morale, il aurait vu le salut de l'avenir dans le développement

rituel d'un culte centralisé, dans la discipline imposée
aux prêtres, dans les subtiles distinctions du pur et de l'impur.
Et dès que cette pensée s'était emparée de son esprit
énergique, ne devait-il pas tout sacrifier pour en assurer le

triomphe? Il n'y avait ici de meilleur moyen pour réussir que
la codification de la loi de la sainteté sous toutes ses faces. Ce

serait à lui, le prophète, que nous serions directement ou
indirectement redevables de ces longues séries de prescriptions
rituelles qui dans les livres de l'Exode, du Lévitique et des

Nombres se trouvent amalgamées avec des éléments plus
anciens, plus simples, plus moraux, tels que Ex. XX-XXII. La
rédaction du Lévitique et celle de plusieurs parties de l'Exode
et des Nombres seraient donc l'œuvre d'Ezéchiel. Et s'il fallait
admettre qu'il n'y eût pas mis lui-même la dernière main
et qu'Esdras s'en fut chargé, on pourrait toujours dire que
c'est l'esprit de notre prophète qui domine dans cette législation

de la captivité. Si, sous Esdras, Israël restauré salue par
d'unanimes acclamations le Pentateuque, définitivement clos

(cf. Néh. VIII-X), comme le livre de Dieu, sur lequel l'assemblée

de Dieu est fondée, c'est la puissante main d'Ezéchiel qui
lui a préparé ce succès dans le cœur des contemporains et
dans celui de la postérité. Les épigones, élevés dans l'esprit
légal, ont accueilli spontanément les écrits où cet esprit s'est
exprimé avec autant de conséquence que d'unanimité.

On a vu que les débuts du canon, d'après l'hypothèse
moderne, se fondent principalement sur le livre d'Ezéchiel. Qu'on
nous permette d'y insister, afin de mieux établir notre propre
opinion.



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 59

Nous avons dit que le livre d'Ezéchiel présente d'innombrables

rapports avec tous les livres du Pentateuque. S'il est vrai

que l'ensemble des prescriptions rituelles qui constitue
essentiellement les livres de l'Exode, du Lévitique et des Nombres,
était à peu près inconnu à la masse du peuple avant la captivité

; si c'est par conséquent Ezéchiel qui a donné la publicité
à ce recueil, on doit s'attendre à priori à ce que le prophète,
toutes les fois qu'il a affaire aux anciens éléments connus du

Pentateuque, montre, par la manière de les citer, qu'il n'a pas
à présenter des nouveautés à ses lecteurs. Quand des

prophètes en appellent à des écrits plus anciens, ils ne citent

guère littéralement; il suffit d'un renvoi à ce qui est connu ;

plus l'objet est connu, plus le renvoi peut se passerde rigueur.
Si donc Ezéchiel veut inculquer à ses lecteurs des préceptes
qu'ils ne connaissent pas, il doit les rendre exactement,
littéralement, il doit les citer, comme un juge prononce sa

sentence devant le profane, en alléguant les paragraphes
du code. Eh bien voilà ce qu'il fait effectivement, surtout
dans les derniers chapitres (XL à XLVIII) où il retrace la loi
de l'avenir et s'adresse aux princes, aux prêtres, aux
Lévites. On peut constater ici la marche parallèle des commandements

du prophète et de ceux du Pentateuque. Ezéch. XLIII,
21 et Lév. XVI, 27, 28 ; Ezéch. XLIV, 20 sqq. et Lév. XIX, 27 ; X,
9, 10; XXI, 13, 14;Nomb. XVIII, 20; Ezéch. XLIV, 31 et Lév.

XXII. 8; Ezéch. XLVI, 13et Ex. XXIX, 38,39; Nomb.XXVIII, 3,

4. A voir ces préceptes détaillés on reçoit l'impression qu'ils
sont nouveaux pour les lecteurs. Au contraire, Ezéchiel est

plus court et insiste moins là où il cite des morceaux
historiques ou moraux des portions plus anciennes du

Pentateuque. Qu'on compare Ezéch. I, 26; X, 1 et Ex. XXIV, 10, 17

Ezéch. XVI, 39 et Gen. XIII, 13; XVIII, 20; Ezéch. XVI, 60

XX, 5 et Ex. VI, 8 ; III, 8, 17 ; Ezéch. XX, 11, 14 et Ex. XX, 1

Nomb. XIV, 16 ; Ex. XVI, 27-29 ; Ezéch. XXVIII, 22 et Ex. XIV,
17, 18.

Il y a cependant des objections à faire. S'il n'existait pas
encore une loi complète de sainteté du temps du prophète,
comment pouvait-il reprocher aux prêtres de ne pas distinguer le



60 F.-C.-J. VAN GOENS

saint d'avec le profane, le pur d'avec l'impur (Ezéch. XXII, 26)?
comment pouvait-il en faire un crime au peuple même (Ezéch.
XLIV, 6 sqq.) comment pouvait-il dégrader les Lévites pour
s'être égarés, tandis qu'il déclarait les fils de Tsadok seuls

dignes d'être les gardiens du sanctuaire? (Ezéch. XLIV, 15, coll.
XLVIII, 11.) Ajoutons qu'en déclarant que depuis sa jeunesse
aucune chair impure n'est entrée dans sa bouche (Ezéch.
IV, 13, 14), le prophète fait entrevoir une coutume légale qui
plonge ses racines dans le passé. Il y a plus. Comment se fait-il
qu'en traçant le portrait d'un juste israélite (Ezéch. XVIII, 6sqq. ;

XXII, 7 sqq.) le prophète nous présente un mélange
d'éléments moraux et d'éléments lévitiques dû en partie à l'ancienne
législation et en partie à la prétendue législation toute récente?
(Lév. XVIII, 19, 20.) La conscience nationale a dû être ici le

point de départ. Aussi ne manque-t-il pas d'autres traces de

l'existence des lois lévitiques sur la pureté. Ezéchiel (XLV, 10)

applique aux offrandes que les princes prélèveront ce que le

Lévitique (XIX, 36) avait prescrit à toul le peuple. Ici la donnée

générale, là l'application sacerdotale à un cas rituel. Il en est
de même Lév. XXIII, 5 qui ordonne la célébration de la Pâque
en général, tandis que cet ordre concerne spécialement les

princes chez Ezéchiel XLV, 21 sqq. Il en est de même du
jubilé. (Lév. XXV, 8 et Ezéch. XLVI, 17, 18.) Que si enfin nous
considérons le caractère idéal des huit derniers chapitres
d'Ezéchiel, le sanctuaire, la part des prêtres et celle des princes,
le nombre des portes de Jérusalem, le torrent du temple, le

nom de la ville (l'Eternel est ici), il est hors de doute que le

prophète a fait un large usage de la loi de la pureté, mais qu'elle
ne lui a fourni que la chaîne, tandis que la vocation idéale
d'Israël d'être la maison sacrée de Dieu au milieu des peuples
constitue la trame. Si cette loi formait le sous-sol de l'édifice
prophétique, il est évident qu'elle ne pouvait pas être une
production de l'esprit du prophète, ce qui serait contraire à toute
prophétie. En effet, la prophétie s'attache toujours aux
données, elle ne quitte jamais la base historique; sans cela elle ne

bâtirait qu'en l'air et ne serait ni comprise ni acceptée.

Il n'en résulte pas que les lois de la pureté, pour avoir été



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 61

puisées par Ezéchiel dans la tradition, fussent de son temps

généralement admises et approuvées. Il n'y a que les fils de

Tsadok qui les observent; tandis que les autres Lévites ne les

considèrent pas toutes comme obligatoires. Au reste nous avons
des témoignages convaincants que la législation de l'Exode, du

Lévitique et des Nombres n'était ni généralement reconnue
ni fidèlement observée dans toute l'histoire antérieure d'Israël:
le culte des hauts lieux, les essais de réforme des Rois qui
s'efforcèrent en vain de l'exterminer, la réforme enfin de Josias

qui poussa la centralisation du culte en vertu du Deutéronome
et sa stupéfaction en apprenant les exigences inouïes du livre
de l'Alliance.

Nous sommes donc peut-être en droit de voir, dans la législation

contenue au Lévitique et une grande partie de l'Exode et
des Nombres, une tradition sacerdotale développée toujours
plus parfaitement dans le cours des âges par les descendants
de Tsadok. Elle livra longtemps un combat incertain à une

pratique indépendante, transmise par l'antiquité, jusqu'à ce

qu'elle triomphât par le poids de sa pensée centrale de sainteté
et par le malheur des temps qui poussa vers un culte unique,
en sorte que le peuple d'Israël, après la captivité, reconnut,
dans la stricte observation de cette loi, la condition de son
existence.

Ici Ezéchiel a pu empiéter puissamment, tout en croyant à

l'origine respec'ible de son organisation lévitique. Peut-être
faut-il le considérer comme le collectionneur et l'ordonnateur
de cette tradition, de sorte que ces portions du Pentateuque
portent les traces de sa main. Il est certain, en tout cas, que
l'écrit sacerdotal1 du Pentateuque ne remonte pas aussi haut
qu'on a pensé, qu'il n'acquit une autorité générale qu'après
l'exil et que la lente formation, à laquelle nous devons le

Pentateuque actuel, ne toucha à la conclusion que du temps d'Esdras.

Nous en trouvons entre autres un indice dans le fait que
la fête des tabernacles était une nouveauté du temps d'Esdras
et de Néhémie et qu'Israël ne s'y habitua que par leur influence,
(Néh. VIII, 14, 17.) L'usage s'est formé par Lév. XXIII, 42.

1 Die s. g. Priesterschrift.



62 F.-C.-J. VAN GOENS

On conçoit que l'exil et la chétive restauration de l'ère
persane aient puissamment favorisé la marche de la canonisation.
Le grand passé du peuple devait donner la force et la consolation

que le présent refusait. Plus les épigones se montraient
dénués de l'Esprit, plus Israël devait vivre de l'abondance des

hommes de Dieu des temps passés.

S'il ne nous est pas possible d'indiquer la date de l'entrée de

chaque livre dans le recueil sacré, on peut cependant fournir
quelques dates bien établies. Signalons avant tout l'autorité
canonique que le Pentateuque acquit du temps d'Esdras, c'est-

à-dire, cinq siècles avant J.-C. On déclare scrupuleusement que
les sacrifices, les ordonnances sacerdotales, les fêtes sont
conformes à la loi de Moïse. (Esdr. III, 2; IV, 6, 18.) Cette loi est

un objet d'étude sérieuse ; la mission d'Esdras consiste à

rechercher et à faire valoir tous les statuts et tous les droils.
(Esdr. VII, 6.) A cette loi appartienila Genèse (Néh. IX, 7 sqq.)
aussi bien que l'Exode, le Lévitique (Néh. VIII, 15), les Nombres

(Néh. XIII, 1, 2) et naturellement le Deutéronome; voilà
« la loi que Jahve a donnée par Moïse. » (Néh. VIII, 14.) On en
fuit la lecture au peuple; le culte, la religion, les mœurs
reposent sur elle. Aussi Malachie, le dernier prophète, termine-
t-il ses exhortations par ces paroles : Souvenez-vous de la loi
de Moïse, mon serviteur, auquel j'ai prescrit en Horeb, pour
tout Israël, des préceptes et des ordonnances. (IV, 4.) Comparez
Dan. IX, 11,13.

Le livre de Daniel, ivdigé du temps des Maccabées, offre le

premier exemple d'une citation d'un autre livre que le
Pentateuque. Au chap. IX, 2 se trouve expressément alléguée une

prophétie de Jér. XXV, 11. C'est à cette époq te que Jésus, fils
de Sirach, étudiait déjà « la loi, les prophètes et les autres
écrits nationaux » (cl. Prol. initio) ; la division en trois parties
des écrits canoniques s'était donc déjà formée alors. Pour
Sirach, le livre de l'alliance du Très-Haut, la loi « que Moïse a

ordonnée pour être la propriété de l'assemblée de Jacob » est

l'incarnation de la sagesse divine, dont il célèbre les louanges
avec enthousiasme. (XXIV, 22). Il connaît aussi Esaïe, Jérémie,
Ezéchiel et les .douze prophètes, mais il ne mentionne pas Da-



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 63

niel. (XLIX, 3,6.) Les chapitres XLVI-XLIX, contenantun extrait
des livres historiques du canon jusqu'à Néhémie, prouvent que
ces écrits aussi jouissaient d'une certaine autorité. On peut
donc dire qu'à l'époque où parut le plus ancien des apocryphes
de l'Ancien Testament, c'est-à-dire au milieu du second siècle

avant J.-C, le canon était essentiellement formé ; les livres
les plus récents, les Chroniques, l'Ecclesiaste, Daniel avaient

encore à conquérir leur canonicité.
Le meilleur témoignage en faveur de la valeur et du caractère

unique des livres canoniques de l'Ancien Testament, c'est
le fait qu'Israël s'est groupé peu à peu toujours davantage
autour d'eux. Qu'est-ce qui explique l'impression que reçut
Josias à la lecture du livre de l'Alliance? N'était-ce pas le
sérieux imposant, la sainte gravité des avertissements et des

exhortations devant lesquels il a fléchi? Qu'est-ce qui, plus tard,
a rassemblé le peuple revenu de l'exil autour de la bannière de

la loi de Moïse Qu'est-ce qui a permis à un Esdras et un
Néhémie de purifier légalement Israël de tout élément étranger?
C'était l'esprit de pureté légale qui tirait ses conséquences
extrêmes avec une inexorable rigueur. Aussi la loi fut-elle le

boulevard sans lequel Israël n'aurait, pas su se défendre un seul

jour, tandis que les livres prophétiques avec leurs promesses
consolantes, les psaumes avec leur enthousiasme élevé, les

autres écrits nationaux avec leur doctrine et leur sagesse
étaient la nourriture de ce peuple assiégé de tous côtés ; ce

n'est que grâce à elle qu'il pouvait résister en face au monde
entier.

Cette nécessité intérieure, ou si l'on veut, cette logique de

l'histoire explique l'admission tacite de la canonicité de nos écrits
dans les apocryphes du second et du premier siècle avant
J.-C. Nous avons déjà parlé de Sirach. Les martyrs Maccabées

mouraient joyeusement pour l'amour du ßißilm Sio6k»k qu'on
livrait aux flammes. (1 Macc. I, 52 sqq.) Ailleurs (1 Macc. VII, 17)

on trouve une citation du Ps. LXXIX, 2, 3. Signalons encore
l'énumération des grands zélateurs delà loi : Abraham, Joseph,

Phinées, Josué, Caleb, David, Elie, mais surtout les trois compagnons

de Daniel dans la fournaise et Daniel lui-même délivré



64 F.-C.-J. VAN GOENS

de la gueule des lions. (1 Macc. II, 52-61.) Le livre de Daniel
avait donc acquis la canonicité au premier siècle avant Jésus-
Christ.

Il n'est pas nécessaire d'énumérer toutes les citations ou
allusions aux prophètes et aux hagiographes dans la littérature
apocryphe1. C'est surtout son caractère général qui montre
combien les auteurs s'étaient familiarisés avec la littérature
sacrée. Qui est-ce qui peut lire le XIII chapitre de Tobie sans
être frappé de l'écho des prophètes, de l'accent et de la manière
des psaumes? Ou bien, qui peut feuilleter le livre de Sirach
sans constater l'influence de la sagesse qui règne dans les

Proverbes? La moelle des écrits canoniques a passé dans la foi
d'Israël.

L'usage de plusieurs apocryphes pour le but que nous nous

proposons ici est malheureusement peu légitime, à cause de

l'incertitude des dates d'origine. Ainsi le second livre des

Maccabées n'a peut-être pas été composé avant notre ère.
Dans ce cas la Upi ßlßloc (2 Macc. VIII, 23) est contemporaine des

tipi ypippvxu du Nouveau Testament (2 Tim. Ill, 15). S'il faut
accorder que le livre de Baruch a été écrit 70 ans après J.-C,
il est inutile de rapprocher Bar. I, 15-18 de Dan. IX, 7-10.

L'identification de la sagesse divine avec « le livre des
commandements de Dieu » (Bar. III, 36, 37, IV, 1 sqq.) est
apparemment une amplification de Sir. XXIV, 32.

Le livre de « la Sapience de Salomon, » production de la

philosophie alexandrine du premier siècle de notre ère, est bien

supérieur à ces élucubrations de scribe. La uoytaest synonyme
du âyto-j mz-jpa omo ûtftt'orwv. (Sap. IX, 17.) Loin de s'enfermer dans
la lettre, elle est c< le souffle de la puissance de Dieu, le reflet de

la lumière éternelle, une et identique en tout temps ; passant
de génération en génération dans les âmes saintes, elle prépare
les amis de Dieu et les prophètes. » (Sap. VII, 25-27.) Ne
l'obtient que celui qui l'aime et elle est la condition des dons

prophétiques. (VIII, 8.) C'est elle qui accomplit les grands exploits
de Dieu dans l'histoire. (XXII.) C'est elle qui inspire les hym-

1 Par exemple, Tob. XIII, 10 et Esa. LXI, 10 ; Tob. XIII, 17 et Ps. CXX1I
6 ; Sirach 1,16 et Prov. I, 7, etc.



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 65

nés sacrés ; elle ouvre la bouche des muets et donne la clarté

au langage des enfants. (X, 21.) Le point de vue égyptien de

l'auteur fait qu'il ne décrit que les signes et les prodiges opérés

en Egypte, d'après l'Exode ; il ne faut pas en conclure qu'il n'ait

connu que le Pentateuque ; mais c'est par cette argumentation

ad hominem, qu'il a voulu justifier le but qu'il s'était
proposé, à savoir de montrer que Dieu a exalté et glorifié son

peuple sous tous les rapports, hnmrl xaipâxairóma (XIX, 22).
N'oublions pas enfin que l'auteur pouvait très bien se restreindre,
puisque la version des Septante, qui, commencée au milieu du

troisième siècle avant J.-C., avait peu à peu embrassé tout le

canon, fournissait depuis longtemps à chacun l'occasion de

pénétrer plus avant dans la littérature sacrée d'Israël.
Il nous reste à dire quelques mots de cette version au point

de vue de l'étude qui nous occupe ici. Elle nous fait connaître
d'une part la haute autorité dont les écrits canoniques
jouissaient auprès des Juifs hellénistes et d'autre part l'esprit
plus indépendant de ceux-ci, en comparaison du judaïsme
palestinien, à l'égard de l'Ancien Testament. Souvent la

traduction n'est qu'un libre remaniement du texte. Quelquefois

la version se permet, comme pour Daniel et Esther, de

faire des additions, d'où l'on conclut que les traducteurs ne
connaissaient pas partout la ligne de démarcation qui sépare
le canonique de ce qui ne l'est pas. Notons encore que la
version alexandrine trahit un texte hébreu qui a dû correspondre
fort peu à notre texte masoréthique. On est tenté d'en conclure

que les variantes souvent considérables dues aux copistes
renvoient à une époque où la lettre biblique ne possédait pas encore
la sainteté redoutable dont on la revêtit plus tard.

Le résultat de nos recherches est propre à dissiper certaines

idées fausses que le dogmatisme s'était formées à l'égard
du canon. L'orthodoxie a appliqué aux origines du canon l'idée
mécanique qu'elle se faisait de la révélation et de l'inspiration.
Il n'est donc pas étonnant qu'on se soit si longtemps attaché à

cette prétendue « grande synagogue » dont Esdras aurait été
le président. Cette assemblée vénérable avait, disait-on, décidé
définitivement quels livres seraient reçus comme sacrés dans

THÉOL. ET PHIL. 1885. 5



66 F.-C.-J. VAN GOENS

le canon, sous l'influence du Saint-Esprit, à peu près à la

manière des grands conciles du IVe et du Ve siècle de notre
ère.

Impossible aujourd'hui de défendre ce point de vue en bonne
conscience. Nous avons vu que Dieu n'est pas directement
intervenu dans la formation du canon. Il a soumis Israël à une
salutaire discipline, il l'a fait passer par de nombreuses phases
tant intérieures qu'extérieures et a préparé, à l'aide de cette
pédagogie historique, l'esprit qui, en vertu de la loi de l'affinité
spirituelle, s'est définitivement approprié la sainte littérature
nationale. Nous avons constaté de plus la marche lente de ce

processus. La prophétie avait préparé les voies, en sorte que
Josias et son temps devaient accepter le Deutéronome, c'est-à-
dire, le livre le plus prophétique du Pentateuque. La captivité
rendit le sens légal plus intense. Ezéchiel fut le héros de cette
piété, qui ne savait plus distinguer dans la fidélité l'intérieur
et l'extérieur, l'esprit et la chair et qui reconnaissait ainsi

l'expression achevée de sa pensée dans la législation de l'Exode
du Lévitique et des Nombres. Esdras et Néhémie consacrèrent
ce développement. Quant aux prophètes, les fidèles les
vénérèrent de tout temps comme des hommes de Dieu ; leurs écrits
contribuèrent à maintenir ce respect, et si un prophète postérieur

marchait sur leurs traces, ses prophéties pouvaient aussi

acquérir de l'autorité, comme cela s'est vu chez Malachie et
Daniel. Quant aux autres écrits ils n'ont pas eu de grandes
difficultés à être reconnus, s'ils pouvaient se réclamer de noms
illustres, comme les Psaumes de celui de David et les Proverbes

de celui de Salomon, ou bien s'ils se recommandaient par
leur contenu. On sait que les époques de restauration ne se

montrent guère très difficiles sur l'antiquité. C'est ainsi que
naquit le canon, dont la clôture n'eut lieu que vers la fin du
second siècle avant J.-C L'Ancien Testament a été ainsi le fruit
de l'histoire sainte; il réfléchit les phases des luttes intérieures
et extérieures; mais l'histoire elle-même est l'œuvre de l'esprit
de Dieu. Tel est le résultat de notre recherche.

Ici cependant se présente encore une question. La piété
israélite se disait de sa littérature sacrée : voici, elle est os de



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ÉCRITURE 67

mes os et chair de ma chair Mais qu'en dirons-nous, nous
chrétiens? Celui qui est en Christ, disons-nous avec Paul, est

une nouvelle créature, kpzïç vo-jv xpurnì z^ppn; il est venu pour
délivrer ceux qui sont sous la loi. Nous devons donc considérer

la phase de la révélation que l'Ancien Testament représente

comme un muSaya-foç dç xpio-xàv et nous ne saurions par
conséquent lui accorder l'importance absolue qu'Israël lui
donnait. En tout cas nous ne saurions plus faire un emploi
absolu de l'Ancien Testament. Ce sont les rayons brisés de

l'éternelle vérité. Nous n'avons pas ici « la lumière ». Le divin,
l'éternel est borné par des barrières humaines. Dieu est Jahveh,
le Dieu de l'alliance d'Israël. La loi de Dieu est celle d'Israël,
les prophètes parlent en fils d'Israël à leur peuple, tout respire
un esprit plus étroit. Il n'y a pas de doctrine, pas de prophétie

qui ait dépouillé ces entraves. D'autre part, une puissance
infinie de développement sommeille dans cette religion d'Israël.
Prenez ses points fondamentaux : le Dieu de l'alliance, saint,
juste, fidèle, miséricordieux, la vocation du peuple en vertu de

cette alliance, la perspective du salut du monde; tout ceci ne
demande qu'à devenir général et absolu pour entrer dans la
conscience de l'humanité. C'est ce qui peut et doit se faire
dans le cœur du chrétien. Lu d'un œil chrétien, l'Ancien
Testament peut le rendre sage à salut par la foi en Jésus-Christ,
car dans la personne de Jésus-Christ le local, le temporel,
le relatif de l'Ancien Testament est devenu universel et
absolu ; c'est pourquoi « la grâce et la vérité » ne sont devenues

des réalités qu'en Lui. N'oublions pas cependant que
ce n'est que notre jugement rétrospectif qui démêle dans l'Ancien

Testament un christianisme caché. Il faudra toujours, pour
l'honneur de la révélation chrétienne, rappeler que le point
de vue purement historique d'où l'on envisage l'Ancien Testament

est bien différent de celui qui n'y cherche que l'édification.

(A suivre.)


	Le dogme traditionnel de l'écriture

