Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 18 (1885)

Artikel: Le dogme traditionnel de I'écriture
Autor: Goens, F.-C.-J. van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379354

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379354
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE DOGME TRADITIONNEL DE I”ECRITURE

PAR

F.-C.-J. VAN GOENS

En rompant avec Rome, la réforme avait secoué le joug d'une
autorité séculaire. Elle ne put se dispenser d’en chercher une
autre, d’autant plus que les nouveaux prophétes en appelaient
a la lumiére intérieure, et elle trouva sa base dans I'autorité de
IEcriture sainte. Pour qu’elle fut absolue il fallait couper court
a toute contestation. Du moment qu’on aurait concédé a I'in-
telligence humaine le droit de déméler dans I'Ecriture les élé-
ments humains d’avec les éléments divins, les portions obliga-
toires d’avec celles qui ne le sont pas, I’Ecriture aurait cessé
d’étre 'autorité souveraine, normative et ’esprit humain passe-
rait toutes les bornes. La réforme accentua, en conséquence,
I’ancienne doctrine de l'inspiration que 'Eglise avait héritée de
la synagogue! et en fit le fondement de ’autorité scripturaire.
Nous discuterons d’abord ce principe, pour le soumettre ensuite
au jugement de I'Ecriture elle-méme.

I

Dans l'origine on ne définit pas minutieusement ’inspiration
et, sans s’en douter, les réformateurs furent souvent fort inconsé-
quents. Ainsi Luther prononcera un jugement téméraire sur un
livredelaBible et insistera & Marbourg sur I'acception littérale de

I [’Eglise catholique ne se livra jamais & l'excessive théopneustie du
protestantisme, par la raison gue sa foi dépend autant de la tradition que
de I'Eecriture.



36 F.-G.-J. VAN GOENS

éoriv dans Uinstitution de la céne. Zwingle affirmera d’une part
le caractére également obligatoire de toutes les parties de I'E-
criture et déclarera de 'autre que I’Apocalypse ne respire nul-
lement l'esprit de saint Jean. Calvin dira que I’Ecriture est
émanée du ciel, ac si vive ipse Dei voces illic exaudirentur
(Inst. I, 7, 1); c’est ce qui ne 'empéche pas de douter de
l’authenticité de la seconde épitre de Pierre ni d’admettre une
erreur qui s'est glissée dans le texte de Matthieu. (Ad Math.
XXVII, 9.)

Cette fluctuation disparul peu & peu lorsque aux confessions
du seiziéme siécle?, qui supposaient la théopneustie sans la
presser, en succédérent d’autres qui furent plus explicites.
Celle de Westminster (1646) déclare 'Ecriture immediate ins-
pirate et par conséquent authentica dans toutes ses parties,
jusque dans ses moindres détails. La Formula consensus (1674)
fut encore plus formelle : hebraicuscodex V. T., tum quoad con-
sonas, tum quoad vocalia, sive puncta ipsa, sive punctorum
saltem potestatem, est 6somveugro;. Pour étre conséquente jus-
qu’au bout la Formula nia les variantes de la Bible.

La théologie enchérit sur la foi. C’est & la toute-puissance
des théologiens du dix-septiéme siécle que nous devons les as-
sertions les plus extravagantes, & un Quenstedt en Allemagne,
un Heidegger en Suisse, un Voetius en Hollande, astres bril-
lants entourés de nombreux satellites. A les entendre les au-
teurs bibliques sont Dei auctoris calami, verbum dictantis no-
tarii et amanuenses ; Dieu ne leur avait pas seulement donné
I'impulsus ad scribendum mais encore la suggestio rerum, sans
en excepter le manteau de Paul. (2 Tim. IV,13.) Si I'on objecte
que Matthieu avait un autre style que Jean, on répond que le
Saint-Esprit stylo et sermonis genere uti potuit per unumquem-
que quo libuerit 2. D’accord avec Quenstedt, Voetius nie qu’il y
ait des barbarismes et des solécismes dans le Nouveau Testa-
ment, ce qui serait indigne du Saint-Esprit 3. Il en appelle au

! Confessio anglicana (les XXXIX articles), 1552 ; confessio gallica, 1559 ;
confessio scotica, 1560 ; confessio belgica, 1562; confessio helvetica 1L, 1566.

2 Quenstedt, Theol. Did. pol. 1. 55, 70, 71.

31d. pag. 84. Voetius, Sel. Disp. I, 33.



LE DOGME TRADITIONNEL DE L’ECRITURE 37

iore et & la pix xepuiz de Math. V, 18 pour prouver que les
points voyelles sont authentiques!. A entendre Heidegger?2:
sicut adlnrig ahle dumveioug, ita Deusscriptoribus Spiritu S. afflavit.
Apres cela, on ne s’étonne plus des théses suivantes emprun-
tées & d’illustres théologiens du dix-septiéme siécle, tant luthé-
riens que réformés. Matthien n’a pas pu écrire en hébreu;
sans cela la Providence elit assuré la conservation de cet écrit.
— Aucun livre canonique n’a péri, par conséquent le livre
d’Hénoch, dont Jude parle (v. 14), la lettre aux Laodicéens
et la troisitme aux Corinthiens dont parle Paul (Col. IV, 16;
1 Cor. V, 9) n'ont jamais existé. — Il n’y a pas de divergence
dans les récits évangéliques. — Tout ce qui concerne le monde
physique dans la Bible est vérité infaillible, car personne ne
le connait mieux que le Saint-Esprit. Il faut soutenir que la
terre est immobile, selon Ps. XCIII, 1, et que le soleil se meut,
d’aprés Ps. XIX, 6, 73. Le résultat est, pour parler avec Quen
stedt*: Scriptura S. est infallibilis veritatis, omnisque erroris
expers; omnia et singula sunt verissima, quacunqgue in illa
traduntur, sive dogmatica illa sint, sive moralia, sive historica,
chronologica, topographica, onomastica. Solus Deus, siaccu-
rate loqui velimus, S. S. auctor dicendus est5. Nous voila en
pleine bibliolitrie.

11d. pag. 1bid. 34. Le raisonnement du savant théologien d'Utrecht est
conséquent : quia puncta sepissime toto genere distinguunt voces,
quamvis iisdem litteris notatas. Si autem puncta absunt, adpiaros et in-
determinata erit significatio primee quiedem vocis istius, deinde etiam
totius sententie.

2 Corp. theol. 11, 34.

3Voir M. Scholten, La doctrine de U Eglise réformée, 1, p. 250, 4°€d.,
1361.

i Hase, Hutterus redivivus, p. 99, éd. sept. 1848.

> Il est intéressant d'opposer & cette fureur dogmatique la placidité
ironique de Richard Simon : « Les catholiques, dit-il, qui sont persuadés que
leur religion ne dépend pas seulement du texte de I'Ecriture, mais aussi
de la tradition de I'Eglise, ne sont point scandalisés de voir que le
malheur des temps et la négligence des copistes aient apporté des chan-
gements aux livres sacrés, aussi bien qu'aux livres profanes. 1l n'y a que
des protestants préoccupés ou ignorants qui puissent s’en scandaliser. »
Cf. Strauss, Chr. G1. 1, 128.



38 F.-C.-J. VAN GOENS

On en demande la preuve el les réformateurs ainsi que les
théologiens subséquents ne sont pas embarrassés de donner
la réponse. Ils répondent que 'authenticité des écrits, la véra-
cité de leurs auteurs, ’excellence du contenu, la sublimité du
langage, les miracles et les prophéties peuvent avoir leur prix
mais ne peuvent fonder qu’une fides humana ; que pour avoir
la fides divina, il faut le témoignage du Saint-Esprit, c’est-a-
dire : idem spiritus qui per os prophetarum locutus est, in corda
nostra penetret necesse est, ut persuadeat fideliter protulisse,
quod divinitus erat mandatum?!. Illius ergo virtute illuminati,
jam non aut nostro aut aliorum judicio credimus a Deo esse
Scripturam, sed supra humanum judicium cerlo certius consti-
tuimus, non secus ac si ipsius Dei numen illic intueremur,
hominum ministerio ab ipsissimo Dei ore fluxisse?2.

C’est sous I'inspiration de Calvin que les églises réformées
de France disent dans leur confession de foi, art. 4 : nous con-
naissons les livres de la Bible étre canoniques et la régle tres
certaine de notre foi, nontant par le commun accord et consen-
tement de I'Eglise que « par le témoignage et la persuasion
intérieure du Saint-Esprit. » La confession des Pays-Bas, art. 5,
est parfaitement d’accord avec celle des réformés de France.
L’art. 5 donne deux raisons de la foi & la Bible: le témocignage
intime de I’Esprit et la preuve de vérité que la Bible porte en
elle-méme. L’Eglise luthérienne se montre d’accord sous ce
rapport avec I’Eglise réformée lorsqu’elle déclare, par 'organe
d’un de ses théologiens les plus illustres du dix-septiéme siécle :
altima ratio sub qua et propter quam fide divina et infallibili
credimus, verbum Dei esse verbum Dei, est ipsa intrinsecus
vis et efficacia verbi divini et Spiritus S. in S.S. loquentis tes-
tificatio et obsignatio 3.

La pensée était admirable: pour s’assurer de la vérité de
I'Evangile il faut rentrer en soi-méme et y chercher les preu-
vest. Il ne faut pas cependant se dissimuler la scorie qui se

! Calv. Inst. I,7,4. — 2 Ibid. 5.

3 Quenstedt. Hutt. red., pag. 103.

4 C’est comme disait Augustin, De vera religione, 72: Noliforasire, in te
ipsum redi, in interiore homine habitat veritas.



LE DOGME TRADITIONNEL DE L’ECRITURE 39

méle A ce métal. Si la révélation intime de I'Esprit Saint est la
seule par laquelle on reconnait la divinité de I'Ecriture, il est
évident que c’est non I’Ecriture mais cette opération du Saint-
Esprit qui juge en dernier ressort. C’est s’exposer a tomber
dans les mains des fanatiques. On se rappelle les anabaptistes,
ces Rotten und falsche Geister contre lesquels Luther a vomi
ses sanglantes invectives, ces « vertigiosi quidam, comme disait
Calvin, qui Spiritus magisterium fastuosissime obtendentes,
lectionem ipsi omnem respuunt et eorum irrident simplici-
tatem, qui emortuam et occidentem, ut ipsi vocant, litteram
adhuc consectantur . »

- Cet abus s’évanouit du moment qu’on corrige quelques dé-
fauts de la notion primitive du « témoignage intérieur du Saint-
Esprit. » D’abord on prétend faire dépendre 'autorité de I'E-
criture de ce témoignage, en d’autres termes, on veut faire
comprendre la vérité de la parole scripturaire, afin de faire ac-
cepter 'autorité de I’Ecriture. La contradiction est palpable: en
effet, celui qui comprend la vérité ne croit plus en vertu de
I'autorité. Ensuite on applique ce témoignage non a la parole
de Dieu dans I’Ecriture, c’est-a-dire & son contenu religieux, la
vérité dans le sens johannique, mais & I'Ecriture tout entiére.
Or la conscience religieuse est incapable de reconnaitre la vé-
rité de faits historiques, d’affirmations dans le domaine des
sciences naturelles ; le jugement & porter sur ces matiéres ap-
partient aux sciences historiques et naturelles. Enfin ce témoi-
gnageest censé émanerd’une opérationimmeédiate etsurnaturelle
de Dieu, c’est-a-dire mécanique et magique, a cdté de la Parole
plutdt que par elle, indépendamment de la raison et de la cons-
cience. (’est ce qui porta un jour Luther & appeler la raison
« la béte que la foi doit étrangler » et & demander: « si tu
veux juger, as-tu encore besoin de la foi ? » A ce point de vue,
I'esprit humain se tait dans le fidele, du moment que le Saint-
Esprit lul parle. Mais, dans ce cas, on demande de quel droit
le fidele tient pour constant que le témoignage qu’il prétend
posséder est celui de la vérité, de Dieu ou du Saint-Esprit et

t Inst. 1, IX, 1. Ailleurs il parle des deliria exitialia, des oracula ex nubi-
bus petita des fanatiques de son temps. Cf. Calv.ad Acta X,44 ; Joh. X VI, 27.



40 F.-C.-J. VAN GOENS

non une pure imagination. S’il n’y a pas de critérium, le juif et
le mahométan pourront en appeler également & un témoignage
intérieur en faveur de I’Ancien Testament exclusivement et du
Coran. Ajoutons que ce caractére surnaturel et magique de
I'opération divine est contraire au Nouveau Testament, qui
enseigne 'affinité naturelle de 'homme et de Dieu. Si quelqu’un
veut faire la volonté de Dieu, il connaitra si ma doctrine vient
de Dieu. (Jean VII, 17.) Quiconque est de la vérité écoute ma
voix.(Jean XVIII, 37.) Selon Paul, ’homme tout captif qu’il est
de la loi du péché, n’en prend pas moins plaisir & la loi de
Dieu selon 'homme intérieur. (Rom. VII, 22.) C’est pourquoi
aussi les agents des pharisiens, au lieu d’amener Jésus, ré-
pondent naivement: jamais homme n’a parlé comme cet homme.
(Jean VII, 46.) C’est laffinité naturelle de 'dme humaine avec
le divin qui est la premiére raison déterminante de la foi; la
vérité chrétienne se recommande naturellement 4la sympathie
de la nature supérieure de I'’homme; mais cette sympathie
s’accroit & mesure que I'Evangile fortifie 'amour de la vérité
et développe ce qu’il y a d’originairement divin dans 'adme, en
sorte que le témoignage du Saint-Esprit dans I'Ecriture se
confond avec celui de notre esprit.

On demande quelle est la faculté naturelle qui permet 2
I’homme de saisir la vérité de Dieu ? Augustin disait : intellectus
et ratiol, Calvin dit que Dei spiritu tracti, mente et animo tra-
himur supra nostram ipsorum intelligentiam. Spiritus sancti
lumine irradiatus hominis intellectus tum demum ea qua ad
Dei regnum pertinent gustare incipit. (Inst. III, II, 34.) Parmi
les modernes les uns en appellent & un organe moral spécial,
d’autres au sentiment, d’autres & la conscience ou bien i la
raison qui, & la différence de lintelligence laquelle s’occupe
des choses finies, s’éléve vers les choses infinies et éternelles.
Mais quel que soit le nom qu’on donne & ce témoignage, 1l
faudra le définir une persuasion & l'égard de la religion chré-

! De magistro, 40. Cum de iis agitur quae mente conspicimus, id est, in-
tellectu et ratione, ea quidem loguimur que presentia contuemur in illa
interiore luce veritatis, qua ipse, qui dicitur, homo interior illustratur
et fruitur.



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ECRITURE 41

tienne, indépendante de toute autorilé extérieure et formée par
la puissance de la vérité, c'est-a-dire de Dieu méme, puis for-
tifiée par la communion avec Jésus-Christ.

On se récrie. C’est le cas d’appliquer le mot de Luther: « il
est des gens qui disent: c’est moi qui approuve ’Ecriture; je
suis donc au-dessus d’elle. » Votre critére c¢’est vous-méme,
votre sentiment, votre éducation, vos impressions du jour et
de I'heure, c’est-a-dire tout ce qu’il y a de plus subjectif ! Je
demande des preuves objectives /

Ce veeu est déraisonnable. Sans doute la vArité existe comme
objet hors de '’homme et indépendamment de la reconnais-
sance subjective, mais cette reconnaissance de la vérité ne
peut étre que subjective. La base sur laquelle repose la foi ne
saurait étre hors de I’homme ; elle est en lui. Toute conviction,
soit historique, soit purement morale et religieuse, réside dans
le sujet. Une foi objective renferme une contradiction in adjecto.
Il ne saurait étre en conséquence question ici ni de subjectif,
ni d’objectif, mais uniquement de certain et d’incertain. Adop-
tons ces derniers termes et il n’y aura plus d’équivoque.

Il faut donc de la certitude et I'on s’adresse aux témoignages
historiques. Disons d’abord que les preuves historiques peuvent
uniquement établir des vérités historiques, non des vérités reli-
gieuses. (’est sur ce principe qu’est fondée la parole de Jésus:
s’ils n’écoutent pas Moise et les propheétes, ils ne se laisseront
pas persuader, quand méme quelqu’un des morts ressusciterait.
(Luc XVI, 31.) Mais nous demandons surtout si les preuves
que le chrétien emprunte en faveur de sa religion & sa propre
conscience morale ne sont pas assurées? Si elles ne le sont
pas, quon cesse de croire a la vérité d'une morale chrétienne
dont la reconnaissance ne repose pas sur une autorité exté-
rieure, mais qui est fondée dans la nature humaine; qu'on
doute de la certitude de toute connaissance religieuse des
choses suprasensibles. Le vrai objectif doit étre recu, c’est-a-
dire reconnu par I'esprit subjectif, par la pensée personnelle.
Cette connaissance est sujette a faillir. Personne n’en doute.
Mais la raison humaine sera-t-elle moins sujette & tomber dans
une méprise subjective en examinant les témoignages histo-



42 F.-C.-J. VAN GOENS

riques destinés a établir la vérité chrétienne ? I'incertitude du
jugement subjectif ne jouera-t-elle pas un role immense dans
Pappréciation du témoignage de Papias au sujet de Matthieu,
témoignage convaincant selon Olshausen, suspect selon Hug,
I'un et l'autre théologiens conservateurs? Quoi de plus subjec-
tif que l'affirmation de I’éminent critique Lucke, qui accepte
le témoignage d’Irénée quand il s’agit de 1'évangile de Jean et
qui le repousse quand il s’agit de ’Apocalypse? Le témoignage
que notre raison et notre conscience rendent & la vérité des
deux grands commandements du christianisme, ’amour de Dieu
et celui du prochain, n’est-il pas infiniment plus sir que telle
lecon préférable au milien de beaucoup de variantes, que la
rédaction du Pentateuque, que les origines de I'histoire évangé-
lique ou que I'historicité des évangiles? Il faut bien peu connaitre
I’étal des questions pour s'imaginer que la critique historique
fournirala base la plus objective & la foi religieuse, ou al’autorité
de J.-C. L’erreur consiste & réclamer un critérium infaillible
pour éprouver ce qui est objectif. Un pareil critérium n’existe
pas tant que le sujet qui fait 'épreuve est imparfait. I1 faul se
contenter, — et certes c’est beaucoup, — de voir ses convic-
tions religieuses croitre de jour en jour en clarté, sous 'influence
de I'esprit de vérilé, en attendant le jour ol les erreurs subjec-
tives tomberont et ol la persuasion subjective sera aussi con-
forme & la vérité objective que la nature humaine le permettra.

Ce n’est pas seulement au nom de la certitude qu’on condamne
le témoignage de la raison et de la conscience qui, purifiées par
IEsprit de Christ, reconnaissent pour vérité la parole de Dieu
dansles Ecritures; il est des protestants quile désapprouvent par
répugnance pour toute appropriation rationnelle de la vérité.
La vérité doit rester objective, c’est-a-dire hors de 'homme ;
on n’accorde pas l'assimilation de la vérité par la raison
humaine. La foi, dit-on, consiste & accepter la vérité sur 'auto-
rité objective, indépendamment de la compréhension subjec-
tive, aprés que la raison a fourni la preuve que Dieu a parle.
Mais ici encore on ne saurait exclure le subjectif. En effet, la
raison, c’est-a-dire le sujet, doit prouver que Dieu a parlé et
elle peut se méprendre aux preuves qu’elle allegue. Prenons



LE DOGME TRADITIONNEL DE L’EGCRITURE A3

ici pour exemple I’Eglise catholique dont ces protestants rap-
pellent parfaitement le procédé. Cette Eglise, aspirant & I'objec-
tivité, ote a l'individu le droit de prouver l’existence d’une
révélation divine & l'aide de la raison et celui de traduire et
d’expliquer UEcriture 1. Cette traduction et cette explication
sont encore a leur tour une puissance objective qui domine
I'individu. Il lui reste cependant encore une parceile de juge-
ment, puisqu’il doit lire ou entendre ce que I’Eglise lul enseigne.
Or l'opération de l'ceil et de l'oreille est encore subjective.
Des yeux et des oreilles faillibles jugeront en dernier ressort si
Dieu a parlé et ce qu’il a dit. En conséquence on croira non
parce que Dieu a parlé, mais ce que les yeux et les oreilles ont
fait connaitre comme parole de Dieu. Ainsi sans une vue et une
audilion subjectives point de foi ; mais comme I’Eglise ne leur
reconnait pas d’autorité infaillible, le foi est en définitive l'acte
d’un individu faillible. Il en résulte que la tendance & I'objec-
tivité , pourvua qu’elle soit conséquente jusqu’au bout, doit
aboutir & la suppression de l'individu. C’est le perinde ac ca-
daver du jésuitisme.

Nous voila bien loin des enseignements de I'Evangile. Paul
appelle sa prédication des paroles de vérité et de bon sens
(Act. XXVI, 25), mystére et folie pour ’esclave des sens, mais
réveélation et Jumiére pour tous ceux qui ont des veux pour
voir. (1 Cor. 1II, 10, 14.) Il est donné aux chrétiens de connaitre
(yvéver) les mystéres du royaume des cieux (Math. XIII, 11),
de connaitre la vérité (Jean VIII, 31), de sonder les profon-
deurs de Dieu (1 Cor. II, 10), de connaitre (eid:ve) les grices
que Dieu lui a faites (v. 12). Dieu nous a donné l'intelligence
(dgvarx) afin que nous connaissions (ywaorouev) le Véritable. (1 Jean
V, 20.) C’est toujours la pate qui doit s’assimiler le levain; ce
qui n’est pas assimilé n’est pas du pain qui nourrit. Le chré-
tien, dans sa mesure, peut se dire : la vérité est ma propriété,
puisque le christianisme est religion, c¢’est-a-dire le vrai rap-
port de 'homme avec Dieu, rapport que Jésus-Christa annoncé

! Cela s’est vu d’'une maniere frappante chez le professeur catholique
de Bonn, Hermes, qui fut condamné en 1835 par un bref de Grégoire X V1
pour avoir voulu prowver 'autorité de 1I'Eglise.



44 F.-C.-J. VAN GOENS

par sa parole, réalisé dans sa vie et dans sa mort et planté
dans ses disciples, comme le principe de la vie éternelle.

II

Le Nouveau Testament nous apprend donc « qu'un chrétien
sait en qui il croit et pourquoi 1l croit; ¢’est un individualiste et
tout protestant qui se réclame de I'’Evangile devra I’étre aussi ;
il sera protestant parce qu’il veut I'étre et sait pourquoi il le
veut.» Mais on sait qu’a l'instar de leurs ancétres la trés grande
majorité des protestants actuels ne rentre pas encore dans cette
catégorie et est demeurée catholique dans la méthode. Sa foi
est une foi d’autorité 1. Ces protestants se trouvent en présence
de 'Ecriture dans le méme rapport que les catholiques devant
I'Eglise. Pour les uns comme pour les autres 'autorité est le
droit d’étre cru ou obéi sur parole. Tout est recu en bloc. Le
jugement individuel est supprimé. La foi d’autorité place
I’homme devant ce dilemme : fermer les yeux a I’évidence ou
renoncer a sa foi, tandis que la vraie foi chrétienne, et nous
pouvons ajouter la vraie foi protestante, est adhésion des
dispositions morales et religieuses a la vérité reconnue. Il y a
donc deux classes de croyants: il y en a, comme dit Augustin,
qui tpst veritati credunt et il y en a qui auctoritati credunt.

(’est & cette derniére classe que s’adresse spécialement le
dernier savant lauréat de la société de la Haye pour la défense
de la religion chrétienne dans son mémoire : la doctrine tradi-
tionnelle de UEcriture, jugée par UEcriture méme 2. L’auteur

! Bellarmin définit la foi assensus qui sequitur auctoritatem proponentis.
Voir Winer’s Comparative Darstellung, éd. P. Ewald, 1832, p. 141. Ammon:
la fo1 d’autorité est ea que in alieno testimonio acquiescit. Wegscheider : ob
solam dignitatem singularem testibus attributam. Hase, Hutt. red. p. 4, § 5.
Déja Augustin s’est prononcé sur ce sujet catégoriquement. De utilitate cre-
dendi. X1, 16. Sola est auctoritasque commovet stultos, ut ad sapientiam
festinent. 34. Homini non valenti intueri veritatem, ut ad id fiat idoneus,
preesto est auctoritas. Nihil horum est necessarium sapienti. De ord. 11,
26. Ad discendum necessavio dupliciter ducimur, auctoritate et ratione.
Tempore auctoritas, re autem ratio prior est.

* Die Lehre der Kirche von der heiligen Schrift nach der Schrift selbst
gepriift. Eine von der Haager Gesellschaft gekrdonte Preisschrift, von



LE DOGME TRADITIONNEL DE L’ECRITURE 45

déclare dans la préface qu’il évite les problemes de la crilique
historique, ou ¢'il les touche, ce n’est que par I’Ecriture méme.
1l se place au point de vue d’un partisan de la doctrine tradi-
tionnelle qui n’admet point de doute sur Pauthenticité et 'in-
tégrité de I'Ecriture. Il ne veut faire parler que celle-ci sur
elle-méme. C’est elle qui doit décider si elle est ce que 'Eglise
enseigne officiellement & son sujet. Il en résulte que nous trou-
vons encore discutées ici des questions qui n’en sont plus au
point de vue scientifique: 1° 'Ecriture n’est pas identique
a la révélation; elle en est le document ou le témoignage.
20 Ce ne sont pas les écrits qui sont inspirés, mais les hommes
qui les ont rédigés. 3° L’Ecriture n’est pas un code doctrinal
autoritaire donné de Dieu. Ajoutons que ce qui a facilité I'exé-
cution de I'ceuvre de I'auteur c’est que, selon lui, les évangiles,
les Actes, les épitres de Paul, 'épitre aux Hébreux, la premiére
de Pierre, les épitres de Jean, celles de Jude et de Jacques,
enfin I’Apocalypse appartiennent au premier siécle. Il ne
repousse catégoriquement que l'authenticité de la seconde de
Pierre. Il prononce un non liquet sur les épitres pastorales.
Enfin le quatrieme évangile est johannique, mais « il y régne
cette sublime tendance qui fait que le monde sensible devient
idée et que le temporel sert & mettre en relief'éternel, » d'out il
résulte que les discours de Jésus et le développement de sa
vie ont été différents de ce que le quatriéme évangile nous
transmet 1. Nous dirons enfin que si son point de vue fait sou-
vent avancer 4 l'auteur des arguments trés contestables ou
empéche de corroborer suffisamment sa thése; s’il abonde
en redites et se perd souvent dans la diffusion des digressions,
il ne laisse pas d’offrir des détails intéressants et se distingue

K. Walz, Pfarrer, Bad Nauheim, Hessen. Leiden, E. J. Brill, 1834. L’auteur
est beaucoup plus indépendant dans sa critique de I'Ancien Testament
que dans celle du Nouveau. Ses inconséquences ne l'empéchent pas
cependant de s'efforcer d’user d’une grande impartialité. On ne saurait
assez déplorer le nombre de fautes survenues dans I'impression de 1'ou-
vrage et notamment dans la citation des textes. Le long errata est loin
d’étre exact et il est difficile, sinon impossible, au lecteur d'opérer une
correction complete.
! Walgz, 1.1. p. 117, 134-136.



46 F.-C.-J. VAN GOENS

par un amour et un respect profonds pour les saintes Ecri-
tures.

Nous allons essayer d’extraire de ce travail, avec plus ou
moins d’étendue, les considérations les plus propres a réfuter
les 1dées traditionnelles sur I'Ecriture, & l'aide de I'Ecriture
elle-méme, sinon au profit des laiques qui ne lisent guére
cette Revue, du moins dans l'intérét des docteurs appelés a les
éclairer. On sentira la différence qu’il y a entre la tyrannie
d’un dogme infaillible et la libre recherche scientifique. Désor-
mais nous laissons la parole & M. Walz.

10 Le témoignage rendu a I’Ancien Testament parlui-méme.

Ce recueil se distingue par une richesse, une élévation,
une inspiration qui justifient la haute estime que le peuple
juif lui a portée. On concgoit qu’il y ait vu une ceuvre de l'es-
prit de Dieu. Plusieurs passages d’ailleurs l'y engagent. L’E-
ternel dit & Moise: écris cela dans le livre afin que le sou-
venir s’en conserve. Et Moise écrivit toutes les paroples de
I'Eternel. (Ex. XVII, 14; XXIV, 4.) Va maintenant, dit I'Eternel
4 [Esaie, écris ces choses sur une table et grave-les dans un
livre, afin qu’elles subsistent dans les temps & venir, éternelle-
ment et & perpétuité. (Esa. XXX, 8.) La formule sacramentelle
des prophetes: ainsi a dit I'Eternel! corrobore ce pointde vue.

Il s’agit cependant d’examiner si ces passages isolés et rares
s’appliquent & tout le recueil en général et ont toute la portée
qu’on leur attribue.

Commencgons par les livres historiques et voyons si leurs
auteurs peuvent se réclamer d’un ordre pareil. Je constate
qu’ils citent des livres maintenant perdus ou ils ont puisé : le
livre des guerres de Jahveh (Nomb. XXI, 14), un ancien chant
de guerre (Nomb. XXI, 27 sqq.), un catalogue des stations d’Is-
raél au désert (Nomb. XXX, 1 sqq.), le livre du‘Juste (Jos. X,
13; 2 Sam. I, 18), le livre des actes de Salomon (1 Rois XI, 41),
les livres des chroniques des rois d’Israél et de Juda (XIV, 19 ;
XV, 23), le livre de Samuel le voyant, celui de Nathan le pro-
phéte, celui de Gad le prophéte, renfermant tout le régne de



LE DOGME TRADITIONNEL DE L’ECRITURE A&7

David et tous ses exploits (1 Chron. XXIX, 29), ceux de
Schemaja et de Iddo, prophétes (2 Chron. XII, 15), les mé-
moires de Jéhu (2 Chron. XX, 34), 'histoire d’Ozias par Esaie,
fils d’Amots, le prophéte (XXVI, 22). Que de précieuses sour-
ces ont péri! (Voyez encore 2 Chron. XXXIII, 18 sqq. ; XXXV,
25.) Eh bien! ce fait seul suffit & ruiner la théopneustie. Les
auteurs sacrés ont travaillé comme tous les autres écrivains ;
ils ont puisé dans les sources qui étaient & leur disposition.

Il y a plus. Quon compare les deux livres des Rois 4 ceux
des Chroniques la ol ils racontent les uns et les autres !’his-
toire du royaume du Juda. Le second auteur se permet les dé-
viations les plus considérables & I'égard du premier, tout en
faisant des récits de celui-ci la base des siens. Il ne se soucie
pas du royaume du Nord, il imprime son cachet individuel a
I’histoire de Juda, il se préoccupe du culte et de ses cérémo-
nies, il altére et contredit dans plusieurs endroits son docu-
ment. (Comparez 1 Rois XV, 14 & 2 Chron. XIV, 3; 1 Rois
XXII, 50 a 2 Chron. XX, 36; 2 Rois X, 13 & 2 Chron. XXII, 8;
2 Rois XVI, 20 & 2 Chron. XXVIII, 27, etc.) lin’y a personne qui
ne préfere le pragmatisme transparent de l'auteur des livres
des Rois a la préoccupation lévitique de celul des Chroniques.

N’oublions pas enfin les étranges bévues de ce dernier au-
teur qui fait venir du Liban, non seulement des bois de cédre
et cyprés, mais encore des bois de sandal (2 Chron. 11, 8) et
qui fait construire au roi Josaphat & Etzon-Guéber, sur les
coOtes de la mer Rouge, des vaisseaux destinés & Tarsis, c’est-
a-dire & I’Espagne (2 Chron. XX, 36, 37), comne si le canal de
Suez eut été déja creuse !

Aprés cela, jugez de ce qu’il faut penser de linspiration
dans les livres historiques de I’Ancien Testament. Si 'on veut
entendre par la I'esprit religieux quiy régne et qui préside
au choix et & 'agencement des faits, 4 la bonne heure, pourvu
qu’on en reconnaisse la subjectivité. Mais quant & l'inspiration
telle que I'Eglise officielle I'a reconnue depuis trois siécles
aux historiens sacrés, convenons-en, aprés les échantillons que
nous avons fournis, il ne saurait en étre question.

Il n’en est pas autrement du Pentateuque qui, loin d’étre un



48 F.-C.-J. VAN GOENS

seul tlissu, comme on I'a pensé si longtemps, nous fait 'effet
d’'une tunique & innombrables coutures. Le Pentateuque
naquit de la législation qui avait précédé. A I'exception de
quelques parties, il ne veut pas étre la législation méme, mais
en offrir le récit. Si le Deutéronome doit son existence & une
tendance tres déterminée, celle-ci est pourtant forcée de se
cacher dans l'arriére-plan historique qu’elle doit donner & son
ceuvre de restauration. Elle doit introduire Moise pour se faire
agréer des générations que les siecles séparent de lui. La cri-
tique moderne rameéne la législation contenue dans le Lévi-
tique & cette période qui, apres la captivité, se pétrifia dans le
légalisme. Le livre des Juges précede, quant & la date de son
origine, celui de Josué.

En passant aux livres prophétiques, nous avons l’occasion
de constater combien peu les hommes de Dieu étaient pure-
ment des instruments de Jahveh. Les plus récents copient sou-
vent leurs prédécesseurs. Ainsi Jérémie XLIX, 14 sqq. repro-
duit Abdias 1-4 ; il y a une concordance presque littérale entre
Esa. 11,2 sqq. et Mich. IV, 1 sqq. ; 'imitation est frappante chez
Jér. XLVIII, 31-36 comparé & Esa. XVI, 8-11. Telle notion reli-
gieuse due aun prophéte vas’accentuant davantage chez les pro-
phétes subséquents. Ainsi Esaie (X1, I) parle d’'un rejetondutronc
d’Isai et d'un surgeon qui croitra de ses racines. Jérémie déve-
loppe cette donnée (XXIII, 5) : Je ferai lever, dit Jahveh, & Da-
vid un germe juste. Enfin Zacharie (VI, 12) applique au
Messie le nom propre de germe, tsémach. On constate ici le
développement historique du prophétisme : les génies créateurs
débutent ; leurs successeurs travaillent sur cette étoffe. — Re-
marquons ensuite que les écrits prophétiquesabondent en mor-
ceaux purement poétiques: on se rappelle Esa. V, XII, XIV,
XXXVIII, 10 sqq., LXIII, etc. Orla poésie est une production de
I'imagination. Le poéte se représente comme réel ce qui ne
Iest pas. Il transforme en image concréte le mouvement de
son cceur. Bref, il se livre & un travail éminemment individuel.
— De 14 enfin des nuances de style trés frappantes. Quelle dif-
férence entre I'imposante majesté d’Esaie et la prolixité pro-
saique de Jérémie, entre les lourdes bizarreries d’Ezéchiel et



LE DOGME TRADITIONNEL DE L’ECRITURE 49

la pensée unie de Malachie, entre ’énergie abrupte d’Amos et
le langage diffus d’'un Aggee!

Il en est de méme des effusions lyriques de la piété israélite
dans le recueil des Psaumes. Congoit-on une plainte, un mou-
vement de remords, un hymne de reconnaissance, qui n’éma-
nent pas des profondeurs du cceur? Que deviendrait ce riche
monde de sentiments religieux s'il avait été dicté a celul qui le
décrit? En revanche, est-il moins individuel, ce psaume CXIX,
tout artificiel, se déroulant sous la dictée de l'alphabet? Qui
enfin n’a pas constaté la différence de la valeur poétique qui
exisle dans les portions si variées du Psaulier? qui est-ce qui
peut ne pas placer le psaume XVIII au-dessus des psaumes
CV et CVI?

Il nous reste 2 dire un mot des livres didactiques. Les Pro-
verbes nous offrent les fruits d’une riche expérience. Ce ne
sont pas des oracles qui annoncent des choses nouvelles; ce
sont les conclusions bréves et piquantes d'une observation
journaliére. Ailleurs la foi se mountre sceptique, comme dans
I’Ecclésiaste. Le livre de Job contient la lutte intérieure du
juste qui s’efforce de faire concorder son malheur avec la foi
en une juste providence et qui n’y réussit pas. Se peut-il des
manifestations plus essentiellement humaines que celles-12 7

Cette conclusion sera plus fondée que jamais, si nous nous
rappelons les trés humaines imperfections que les livres
de I’Ancien Testament nous présentent. Nous avons deux ré-
‘cits inconciliables sur la création (Gen. IetIl, 4 sqq.), la double
répudiation d’Agar (Gen. XVI, XXI), la double dérivation du
nom de Berséba (XXI, 31 ; XXVI, 33). Dans les livres de Sa-
muel, les premiéres relations de Saiil et de David sont rappor-
tées de deux manieres différentes. (1 Sam. XVI, 17 sqq. et 1
Sam. XVII, 55 sqq.) Ailleurs un proverbe populaire est expliqué
de deux manieres différentes. (1 Sam. X, 12 et XIX, 24.) Plus
loin les traditions different sur Goliath el ses vaingueurs.
(1 Sam. XVII, 49; 2 Sam. XXI, 191.) Le roi Abijam et son fils

LA propos de ces doubles, Mélanchton demande naivement : num frus-
tra existimant toties idem repeti? num arbitrantur excidisse spiritul
sancto non animadvertenti has voces? Apol. cont. Aug. I, 108.

THEOL. ET PHIL. 18833, 4



50 F.-C.-J. VAN GOENS

Asa ont la méme mere. (1 Rois XV, 2, 10.) Les fouilles de Ni-
nive et d’Egypte déposeraient en faveur de la Bible, qu’elles
ne feraient pas disparaitre ces fautes : les livres sacrés ne sont
pas des oracles divins ; ils ne sont pas la voix directe, la parole
de Dieu.

Mais, dira-t-on, est-il méme permis de parler de livres sa-
crés et de révélation? N’en doutons pas. La conscience reli-
gieuse se développe en Israél & l'aide des faits et gagne en
étendue et en intensité sous la direction divine. Il y a cer-
tains faits divins qui servent en quelque sorte de pierres mil-
liaires aux générations successives et ou la foi se fortifie et se
ranime. Du fond crépusculaire de 'antiquité s’élévent les pa-
triarches dont le simple culte contient des germes féconds:
Dieu, le Tout-Puissant, 'ami et le protecteur de leurs per-
sonnes et de leur postérité. Apres des siecles de servitude en
Egypte s’évelille la conscience de la nationalité. Moise, par sa
loi, conclut une alliance entre Dieu et le peuple. L’obligation
de la fidélité de celui-ci se fonde sur les bienfaits que Dieu lui
a témoignés. La sortie d’Egypte, le séjour au désert, la pro-
messe de Canaan, sa merveilleuse conquéte forment les inscrip-
tions lapidaires par lesquelles Dieu se grave dans la mémoire
de son peuple et dont ce peuple fait son divin abécédaire. C'est
la voix perpétuelle qui rappelle Israél au devoir. (Esa. V, 1-4;
Osée XI, 1.) Il a appris par son histoire qu’il doit étrefidele en-
vers Dieu, comme Dieu I’a été envers lui. Aussi trouvons-nous
en téte du décalogue, non une vérité abstraite, mais le fait de
la délivrance de la maison de servitude. (Ex. XX, 2.) Les affir-
mations de 'unité, de la sainteté, de la jalousie, de la miséri-
corde de Dien ne sont que les conclusions tirées des témoi-
gnages de I’histoire. Pour se convaincre de la vivacité de la
conscience historique en Israél on n’a qu’a se rappeler 'usage
stéréotype que les prophétes font de Sodome et de Gomorrhe.
(Esa. I, 9; XIII, 19 ; Jér. XX1II, 14 ; XLIX, 18; kEzéch. XVI, 46,
48 sq. ; Soph. II, 9.) Voila le type de la jalousie dévorante de
Jahveh. Ailleurs, pour ranimer la confiance, on rappelle le sort
de Siséra et de Jabin (Ps. LXXXIII, 10) ou bien surtout on se
retrace les promesses faites & David. (Ps. LXXXIX, 4; Esa. LV,



LE DOGME TRADITIONNEL DE L’ECRITURE ol

3, etc.) Ainsi Israél vit de ce que Dieu a fait pour lui (tout le
psautier en est I’écho éloquent) longtemps avant que les écri-
vains se disposassent & en transmettre le récit. Et ces récits
sont le reflet des grands exploits de Jahveh.

Maintenant on comprend comment les révélations particu-
lieres se légitiment en Israél. Chacune d’elles s’insére dans
I’ensemble, comme un anneau dans la chaine historique; ce
qui la précede 'annonce, ce qui 'accompagne 'autorise ; c¢’est
ainsi qu’elle entre dans le cours du développement. L’idée
messianique s’associe intimement a4 la royauté de David, mais
c’est pour maintenir le peuple, surtout dans la dispersion de
la captivité. De méme la piété intime des prophétes émane né-
cessairement du développement historique de la vie religieuse.
Le culte purement extérieur ne préserve pas le peuple d’une
décadence croissante; c’est ce qui fera dire & un Michée
(VI, 8): « O homme! qu’est-ce que Jahveh requiert de toi, sinon
de faire ce qui est droit, et d’aimer la miséricorde et de mar-
cher dans I’humilité avec ton Dieu? » Cela n’est pas nouveau,
si I'on veut; cela se trouvait en germe dans la loi; mais ce
germe a fait éclater 'enveloppe rituelle ; on a clairement dis-
tingué le noyau d’avec I'amande 1. L’universalisme se cache
déja dans les promesses faites aux patriarches : toutes les
nations de la terre se souhaiteront un bonheur comme celui
d’Abraham; son nom sera la formule de bénédiction 2. (Gen.
XII, 3.) Mais cette mission universelle se dessine peu & peu avec
plus de clarté, jusqu’a ce qu’enfin, voyant s’évanouir la puis-
sance extérieure de son peuple, le prophéte comprend que
c’est par la vérité et la justice qu’lsraél doit dominer. (Esa.
XLII, 1 ss.) Ainsi la révélation n’est pas une parole abrupte
qui tombe du ciel, mais un fruit qui se recueille, quand il
est parvenu a matuarité. Ainsi les livres de 'Ancien Testa-
ment se controlent mutuellement. Les livres historiques nous
présentent le développement de 'histoire de la révélation ; les
livres prophétiques suivent une marche parallele; ils expli-

I Voyez encore Jér. 1V, 4, XXXI, 33; Ezéch. LXXXVI, 26.

2 C'est ainsi qu'il faut traduire le passage, contrairement & la version
ordinaire. Cf. Knobel ad h. 1.



52 F.-C.=J. VAN GOENS

quent le sens de !’histoire, s’approprient les trésors qu’ils en
retirent et développent les grandes pensées de la révélation.
Les autres livres sont la pour attester ce que la révélation a
profité au peuple sous le rapport moral et religieux. L’en-
semble offre I'image grandiose de la religion de l'ancienne
alliance dans ses phases progressives et par conséquent impar-
faites. L’'idée de la théopneustie traditionnelle est donc, aprés
toutes ces considérations, inadmissible.

Est-ce 4 dire qu’il ne saurait par conséquent étre question
d’inspiration quelconque ? Ou bien, s’il faut 'admettre, dans
quel sens faut-il 'entendre ?

L’esprit de Dieu, principe de toute vie en général, est envi-
sagé plus spécialement du point de vue moral et porte le nom
d’Esprit-Saint (Ps. LI, 13) ou de bon Esprit (Ps. CXLIII, 10).
Cet Esprit distingue les vrais prophétes d’avec les faux. Il
habite en eux. Ils en ont la conscience. (Esa. VIII, 11 ; LX, 1;
Michée III, 8.) L’homme inspiré aime Dieu et le bien, hait et
combat le mal. L’état moral est la base et la condition des
communications divines.

La vision est souvent le moyen par lequel Dieu se com-
munique au prophete. Esaie (VI), Michée (1 Rois XXII)
Jérémie (1, etc.), Ezéchiel, Zacharie et Daniel en fournissent
de nombreux exemples. Ces visions étaient ensuite cou-
chées par écrit, souvent jusque dans les moindres détails,
en sorte qu'on se demande si ceux-ci ne sont pas dus plutét
a I’écrivain gu’au visionnaire. En tout cas, 'extase passée, le
grand role était réservé 4 la mémoire et & lintelligence.
Nous en avons un exemple curieux chez Jérémie. Le roi
Jéhojakim a bralé le volume ol les discours du prophéte
étaient consignés. Mais celui-ci ne se décourage pas, ordonne
a4 son secrétaire Baruch de recommencer sous sa dictée et
— est-1l dit — ajoute plusieurs paroles semblables & celles
qui avaient paru dans le premier manuscrit. (Jér. XXXVI, 32.)
Si, en couchant les révélations qu’ils avaient recues, les pro-
phetes avaient été les instruments passifs de I’Esprit, ils n’au-
raient pas €té les auteurs quc nous connaissons, avec leur



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ECRITURE n3

rythme poétique, leurs strophes cadencées, leurs jeux de mots
et leurs antithéses, leurs joies et leurs tristesses, la foi humaine
qui répond & la voix divine.

On pourrait objecter la formule consacrée des prophetes:
« ainsi a dit Jahveh » et prétendre qu’ils n’étaient que ’écho
inconscient de I'influence divine. Mais une étude attentive des
textes dissipe cette objection. Qu'on ouvre les chapitres XIII et
XIV d’Esaie, intitulés : oracle sur Babylone qu’Esaie a vu en
vision. Ce morceau s’ouvre par une description poétique de la
ruine de Babylone. (XI1II[,2-22.) Puis vient une satire contre le
roi de Babylone, mise dans la bouche d’Israél. (XIV, 4 ss.)
Enfin aux vers. 22 et 23 nous trouvons une récapitulation de
la prophétie ol Jahveh prend de nouveau la parole. On le voit,
la révélation surla ruine de Babylone fournit le développement
qui consiste dans le tableau de cette ruine et le chant de
triomphe d’Israél. On peut constater le méme phénoméne ch.
XVIII. Esaie annonce le désastre des Assyriens aux ambassa-
deurs de I'Ethiopie. Ainsi m’a parlé I'Eternel : je regarde, elc.
(v.4.) Puisilcontinue & la troisiéme personne : il (Jahveh) coupe
les sarments avec la serpe, ¢l enleve et tranche les ceps. On le
voit, la révélation est comme un éclair qui dissipe soudain les
ombres et illumine tous les objets avoisinants, Dés lors le pro-
phéte s’oriente aisément et distingue les voies qui doivent mener
au but, grice 4 son point de vue moral et religieux, & sa double
foi au Dieu vivant et & I'élection d’Israél. Nous reconnaissons
un facteur divin dans ce coup d’ceil divinatoire. C’est lui qui
explique la prophétie de 'exil chez les anciens prophétes, celle
du retour chez Jérémie, celle d’'un avenir lumineux, de la chute
des grandes monarchies et de la vocation universelle d’Israél
chez tous. Ce facteur divin se compose d’un double élément.
D’une part, la sainte atmosphere dans laquelle le pieux israélite
vit et cerit et qui s’est formée par la pédagogie historique
de I'Esprit de Dieu. D’autre part un rapport plus ou moins
immeédiat avec le monde supérieur. C'est ce qui fait que les
écrits de I’Ancien Testament forment un organisme doué d’une
vie propre; c’est ce qui explique la collection que le génie



o4 F.-C.-J. VAN GOENS

israélite a faite de tant de membres épars, réunis en un fais-
ceau sous le nom de Sainte Ecriture 1.

Concluons : le monde religieux de I’Ancien Testament, le
monde de la loi et des prophétes, la tendance et ’essence de
I'histoire quiy est renfermée, respirent la sainteté. Onaappliqué
le caractére divin auquel I’Ancien Testament rend témoignage
au livre lui-méme. Le moyen littéraire par lequel le monde se
sentit transporté en contact avec le divin, se para de 'auréole
que le prophéte contemplait sur le front du Dieu des armeées.
Elle fut tellement éblouissante que tout ce qui est humain,
imparfait, faible fut absorbé et que la synagogue d’abord, I'Eglise
chrétienne ensuite proclamérent la théopneustie.

fo Les traces de la formation du canon
dans 1'Ancien Testament.

Il est difficile de montrer a4 quelle époque un écrit de I’An-
cien Testament a été revétu de l'autorité divine qui lui confere
un caractere exceptionnellement sacré. A juger par 'ordre tra-
dionnel des livres bibliques, on est tenté de croire que le Pen-
tateuque, soit dans son ensemble soit dans quelques-unes de ses
parties, a dli étre le premier & jouir de ce privilege. Les prophétes,
en effet, sans en excepter les plus anciens, parlent souvent de
la loi, des statuts, des ordonnances de Jahveh. Il en est de
méme des Psaumes. (XIX, 8; L, 16 ; CXIX, etc.) Quelques pro-
phétes anciens montrent qu’ils ont connu des faits rapportés
dans le Pentateuque. Osée (XI, 1) signale la sortie de I’Egypte.

U1l faut admettre ici des exceptions. Le Cantique des cantiques semble
appartenir davantage & la littérature profane et doit apparemment sa
canonicité au nom de Salomon placé en téte du livre. Disons cependant
que 'amour sexuel offre ici un caractere supérieur a celui qui se mani-
feste au sein du paganisme. (Cf. VIIIL, 6, 7.) Sous ce rapport on peut dire
que le Cantique n'est pas indigne du canon. — Quant au livre d'Esther
il ne suffit pas de dire que le nom de Dieu n'y parait pas: le livre suppose
le gouvernement de Dieu sur les méchants; mais il y régne un parti-
cularisme juif qui nous empéche de constater le souffle de 1'Esprit dans
les personnages qu'il met en sceéne. On ne distingue ici qu'une finesse
comme on en rencontre partout. C'est griice a la féete de Purim que ce
livre est entré dans le canon.



LE DOGME TRADITIONNEL DE L’ECRITURE 55

Michée en connait plusieurs détails (VI, 4, 5) et exalte la
bonté que Dieu a jurée & Abraham des les temps anciens (VII,
20). Convenons cependant qu’il n’en résulte pas que les enfants
du huitiéme et du septiéeme siecle aient été en possession du
Pentateuque dans son état actuel ; il en résulle encore moins
que le Pentateuque fat alors déja revétu de l'autorité cano-
nique dont on I'honora plus tard.

En effet, il faut se garder de donner un sens forcé aux
expressions de loi, statuts, ordonnances, doctrine de Jahveh.
Elles sont aussi applicables & la tradition qu’a des livres. On
dirait méme qu’un Osée, par exemple, se soit représenté la loi
de Dieu a 1’é¢tat mobile et vivant. « Que j’écrive, dit-il, pour
Ephraim mes lois par myriades, elles sont regardées comme
quelque chose d’étranger. » (VIII, 12.) Ici le prophéte se con-
sidere comme appelé a écrire la loi pour Israél. Nous trouvons
méme une trace de cette idée chez Esdras (IX, 10, 11) : « nous
avons abandonné tes commandements que tu nous avais pres-
crits par tes serviteurs les prophetes, en disant: le pays dans
leqquel vous entrez pour le posséder est un pays souillé. » Nous
avons ici sans doute une allusion & Lév. XVIII, 24, Deut. VII, 2, 3.
Mais il est curieux de voir combien une époque aussi scrupuleuse
que celle d’Esdras parle ici d’une maniere vague des prophétes
comme intermédiaires des commandements divins. On ne sau-
rait admettre ici le hasard. Au contraire cela correspond a la
promesse du Deutéronome (XVIII, 15-22) que la prophétie, loin
de s’éteindre avec Moise, se continuera aprés lui. On peut
donc dire que la notion de parole de Dieu, de loi, de comman-
dement était encore vivante et ne s’était pas encore incrustéé
dans la lettre.

Mais il y a encore d’autres considérations qui ne permettent
guere de supposer que les anciens prophétes aient eu sous les
yeux notre Pentateuque. On convient aujourd’hui générale-
ment qu’il s’est formé peu a peu, 4 ’'aide de documents d’une
valeur et d’un 4ge trés différents. 11 est possible que les pro-
phétes aient puisé dans une de ces sources. Mais en résulte-t-il
que cette source fat & leurs yeux plus qu'un document histo-
rique vénérable, qu’elle fit pour eux un livre inspiré? Du



56 F.-C.-J. VAN GOENS

temps de Jérémie le contraire prévalait. « Ainsi parle ’Eternel
des armées, le Dieu d’Israél: je n’al point parlé avec vos péres
et je ne leur ai donné aucun ordre, le jour ou je les ai fait
sortir du pays d’Egypte, au sujet des holocaustes et des sacri-
fices ; mais voici I'ordre que je leur ai donné : écoutez ma voix
et je serai votre Dieu et vous serez mon peuple ; marchez dans
toutes les voies que je vous prescris afin gue vous soyez heu-
reux. » (VII, 22, 23.) Il suffit de feuilleter I'Exode et le Lévi-
tique pour se convaincre qu’ll y est question d’holocaustes et
d’autres sacrifices en rapport avec la législation du Sinai. Le
Deutéronome, au contraire, seul ne contient point de pres-
criptions détaillées au sujet des sacrifices. Il n’insiste qu’en
passant sur le lieu unique destiné aux sacrifices (XII, 13, 14) et
sur I'importance d’une victimeé immaculée (XVII, 1). Il défend
plus qu’il ne prescrit. Or, si les paroles de Jérémie sont, d’une
part, un appel au Deutéronome qu’il connaissait bien (cf. X1, 3)
et dont il s’est souvent servi, et si, de lautre, il affirme qu’au
sortir de I'Egypte Israél ne recut aucun ordre divin & 'égard
des sacrifices, il est de toute évidence que Jérémie ne con-
naissait pas encore nolre Pentateuque, ni notamment I’Exode
et le Lévitique sous leur forme actuelle, et que par consé-
quent le recueil ne possédait pas encore a cette époque une
autorité canonique.

L’époque de Jérémie ne laissa pas cependant d’étre tres
importante pour la formation du canon. C'est alors que le
grand prétre Hilkija trouva dans le temple « le livre de
la loi » (2 Rois XXII, 8), ce qui détermina Josias a4 restaurer
le culte. Ce livre ne peut étre que le Deutéronome, comme
on vient de le voir et par d’autres raisons probantes. Reste
seulement la question de savoir si ce livre élait 'ouvrage d’un
contemporain ou bien s’il remontait plus haut. Il suffit pour
le but que nous proposons de signaler I'adhésion et le respect
qu’il trouva chez le roi et chez tous les amis de la théocratie.
Le rot le lut devant le peuple, et celui-ci, y reconnaissant
« les paroles du livre de ’alliance, » « entra dans l'alliance. »
(XXIIL, 2, 3.) Josias se conforma entiéerement aux prescriptions
que le livre adresse au roi. (Deut. XVII, 18, 19.) Si le livre est



LE DOGME TRADITIONNEL DE L’ECRITURE 57

¢crit dans l'intention de servir de régle & la vie morale et reli-
gieuse (cf. Deut. XXVIII, 58,59 ; XXIX, 20, 27; XXX, 10, etc.);
s'il demande & étre mis & coté de Parche de lalliance (XXXI,
26) pour participer a la gloire de I'Eternel lui-méme, Josias et
le parti réformateur s’empressent de reconnaitre ces préten-
tions. On luil attribue les qualités qu’il réclame ; le livre est et
reste canonique. Déja Jérémie en cite expressément. un passage
(Jér. X1, 2, 3, comp. & Deut. XXVII, 26.)

Ainsi le Deutéronome forme le point o commence la cristal-
lisation qui aboutit au canon de I’Ancien Testament. En vertu
de Panalogia fidet et morum d’autres livres s’en sont rappro-
chés peu & peu pour former ce corps solide d’une figure régu-
liere et déterminée. Il vaut la peine d’étudier la marche de ce
processus.

Le voisin de Jérémie par la date est Ezéchiel, le prophéte
sacrificateur de la captlivité, qui réunit autour de lul les anciens
des captifs pour les fortifier dans la foi au retour dans la patrie
et au relevement du culte & Jérusalem. Aucun prophéte n’est
aussl prétre que lui; aucun n’unit dans un ensemble aussi
inséparable la sainteté intérieure et extérieure ; aucun ne porte
une attention aussi minutieuse a la partie rituelle de la religion,
au point qu’on s’attend & voir chez lui la loi de Moise entourée
d’une autorité incomparable. En effet le livre d’Ezéchiel présente
une foule de paralléles & ce que nous avons ’habitude d’appe-
ler la législation mosaique telle (u’elle est codifiée dans I’Exode,
les Nombres et surtout le Lévitique. Notamment dans les der-
niers chapitres (XL-XLVIII) on constate la tendance a réaliser
parfaitement cette législation dans la restauration prochaine
de la nationalité israélite. On se demande si le prophéte s’ap-
puie sur la canonicité généralement reconnue des cing livres
de Moise et si par conséquent le processus canonique, qui com-
mence du temps de Jérémie, est parvenu maintenant 4 sa
prompte et entiére évolution.

On a longtemps considéré Ezéchiel comme le témoin authen-
tique de la haute antiquité et de l'autorité du Pentateuque.
Mais de nos jours il s’est formé un autre point de vue qui
ouvre des perspectives surprenantes et nous fail reconnailre



58 F.-C.-J. VAN GOENS

pour la conclusion du développement religieux ce qui avait
passé pour son début.

En effet, ne serait-il pas possible et méme probable que ce
fut précisément Ezéchiel le prétre, qui, considérant « la haie
de la loi » comme l'unique moyen de sauver la nationalité de
son peuple, se porta le champion d’une rigidité légale, plus
gu’aucun homme de Dieu avant lui? Dans cette hypotheése,
tout en se rattachant au Deutéronome, mais en en négligeant la
partie morale, il aurait vu le salut de I’avenir dans le dévelop-
pement rituel d’un culte centralisé, dans la discipline imposée
aux prétres, dans les subtiles distinctions du pur et de 'impur.
Et dés que cette pensée s’était emparée de son esprit éner-
gique, ne devait-il pas tout sacrifier pour en assurer le
triomphe ? Il n’y avait ici de meilleur moyen pour réussir que
la codification de la loi de la sainteté sous toutes ses faces. Ce
serait & lui, le prophéte, que nous serions directement ou indi-
rectement redevables de ces longues séries de prescriptions
rituelles qui dans les livres de I’'Exode, du Lévitique et des
Nombres se trouvent amalgamées avec des éléments plus an-
ciens, plus simples, plus moraux, tels que Ex. XX-XXII. La
rédaction du Lévitique et celle de plusieurs parties de I’Exode
et des Nombres seraient donc 'ceuvre d’Ezéchiel. Et s'il fallait
admettire qu’il n’y et pas mis lui-méme la derniére main
et qu'Esdras s’en fat chargé, on pourrait toujours dire que
c’est 'esprit de notre prophéte qui domine dans cette législa-
tion de la captivité. Si, sous Esdras, Israél restauré salue par
d’'unanimes acclamations le Pentateuque, définitivement clos
(cf. Néh. VIII-X), comme le livre de Dieu, sur lequel I'assem-
blée de Dieu est fondée, c’est la puissante main d’Ezéchiel qui
lui a préparé ce succes dans le cceur des contemporains et
dans celui de la postérité. Les épigones, élevés dans esprit
légal, ont accueilli spontanément les écrits ou cet esprit s’est
exprimé avec autant de conséquence que d’unanimité.

On a vu que les débuts du canon, d’aprés I’hypothése mo-
derne, se fondent principalement sur le livre d’Ezéchiel. Qu’on
nous permette d’y insister, afin de mieux établir notre propre
opinion.



LE DOGME TRADITIONNEL DE L’ECRITURE 59

Nous avons dit que le livre d’Ezéchiel présente d’innombra-
bles rapports avec tous les livres du Pentateuque. S'il est vrai
que 'ensemble des prescriptions rituelles qui constitue essen-
tiellement les livres de 1'Exode, du Lévitique et des Nombres,
était & peu pres inconnu a la masse du peuple avant la capti-
vité ; si c’est par conséquent Ezéchiel qui a donné la publicité
a ce recueil, on doit s’attendre & priori & ce que le prophéte,
toutes les fois qu’il a affaire aux anciens éléments connus du
Pentateuque, montre, par la maniére de les citer, qu’il n’a pas
a présenter des nouveautés a ses lecteurs. Quand des pro-
phétes en appellent 4 des écrits plus anciens, ils ne citent
guére littéralement; il suffit d’un renvoi & ce qui est connu;
plus I’objet est connu, plus le renvoi peut se passerde rigueur.
Si donc Ezéchiel veut inculquer & ses lecteurs des préceptes
qu’ils ne connaissent pas, il doit les rendre exactement,
littéralement, il doit les citer, comme un juge prononce sa
sentence devant le profane, en alléguant les paragraphes
du code. Eh bien! voild ce qu'il fait effectivement, surtout
dans les derniers chapitres (XL & XLVIII) ou il retrace la loi
de Tavenir et s’adresse aux princes, aux prétres, aux Lé-
vites. On peut constater ici la marche parallele des comman-
dements du prophéte et de ceux du Pentateuque. Ezéch. XLIII,
21 et Lév. X VI 27, 28 ; Ezéch. XLIV, 20sqq. et Lév. XIX, 27; X,
9, 10; XXI, 13, 14 ; Nomb. XVIII, 20 ; Ezéch. XLIV, 31 et Lév.
XXII, 8; Ezéch. XLVI, 13 et Ex. XXIX, 38,39; Nomb.XXVIII, 3,
4. A voir ces préceptes détaillés on recoit 'impression qu'ils
sont nouveaux pour les lecteurs. Au contraire, Ezéchiel est
plus court et insiste moins la ol il cite des morceaux histo-
riques ou moraux des portions plus anciennes du Penta-
teuque. Qu'on compare Ezéch.I,26; X, 1 et Ex. XXIV, 10,17 ;
Ezéch. XVI, 39 et Gen. XIII, 13; XVIII, 20; Ezéch. XVI, 60 ;
XX, S5et Ex. VI, 8; III, 8, 17 ; Ezéch. XX, 11, 14 et Ex. XX, 1;
Nomb. XIV, 16 ; Ex. XVI, 27-29 ; Ezéch. XXVIII, 22 et Ex. XIV,
17, 18.

Il y a cependant des objections & faire. S'il n'existait pas en-
core une loi compléte de sainteté du temps du prophéte, com-
ment pouvait-il reprocher aux prétres de ne pas distinguer le



60 F.-C.-J. VAN GOENS

saint d’avec le profane, le pur d’avec I'impur (Ezéch. XXII, 26)?
comment pouvait-il en faire un crime au peuple méme ? (Ezéch.
XLIV, 6 sqq.) comment pouvait-il dégrader les Lévites pour
s’étre egarés, tandis qu’il déclarait les fils de Tsadok seuls
dignes d’étreles gardiens du sanctuaire? (Ezéch. XL.IV, 15, coll.
XLVIIL, 11.) Ajoutons qu’en déclarant que depuis sa jeunesse
aucune chair impure n’est entrée dans sa bouche (Ezéch.
IV, 13, 14), le prophéte fait entrevoir une coutume légale qui
plonge ses racines dans le passé. Il y a plus. Comment se fait-il
qu’en tracantle portrait d’un juste israélite (Ezéch. XVIII, 6sqq. ;
XXII, 7 sqq.) le prophéte nous présente un mélange d’élé-
ments moraux et d’éléments lévitiques diien partie a ’ancienne
législation et en partiea la prétendue législation toute récente ?
(Lév. XVIII, 19, 20.) La conscience nationale a da étre ici le
point de départ. Aussi ne manque-t-il pas d’autres traces de
I'existence des lois lévitiques sur la pureté. Ezéchiel (XLV, 10)
applique aux offrandes que les princes préléveront ce que le
Lévitique (XIX, 36) avait prescrit & tout le peuple. Ici la donnée
générale, 12 I'application sacerdotale & un cas rituel. Il en est
de méme Lév. XXIII, 5 qui ordonne la célébration de la Paque
en général, tandis que cet ordre concerne spécialement les
princes chez Ezéchiel XLV, 21 sqq. Il en est de méme du ju-
bilé. (Lév. XXV, 8 et Ezéch. XLVI, 17, 18.) Que si enfin nous
considérons le caractlére idéal des huit derniers chapitres d’E-
zéchiel, le sanctuaire, la part des prétres et celle des princes,
le nombre des portes de Jérusalem, le torrent du temple, le
nom de la ville (’Eternel est ici), il est hors de doute que le
prophéte a fait unlarge usage de la loi de la pureté, mais qu’elle
ne lui a fourni que la chaine, tandis que la vocation idéale
d’Israél d’étre la maison sacrée de Dieu au milieu des peuples
constitue la trame. Si cette loi formait le sous-sol de I’édifice
prophétique, il est évident qu’elle ne pouvait pas étre une pro-
duction de 'esprit du prophéte, ce qui serait contraire a toute
prophétie. En effet, la prophétie s’attache toujours aux don-
nées, elle ne quitte jamais la base historique ; sans cela elle ne
batirait qu’en T'air et ne serait ni comprise ni acceptée.

Il n’en résulte pas que les lois de la pureté, pour avoir été



LE DOGME TRADITIONNEL DE L’ECRITURE 61

puisées par Ezéchiel dans la tradition, fussent de son temps
généralement admises et approuvées. Il n'y a que les fils de
Tsadok qui les observent; tandis que les autres Lévites ne les
considerent pas toutes comme obligatoires. Au reste nous avons
des témoignages convaincants que la législation de I’Exode, du
Lévitique et des Nombres n’était ni généralement reconnue
ni fidélement observée dans toute I’histoire antérieure d’Israél:
le culte des hauts lieux, les essais de réforme des Rois qui
s’efforcérent en vain de ’exterminer, la réforme enfin de Josias
qui poussa la centralisation du culte en vertu du Deutéronome
et sa stupéfaction en apprenant les exigences inouies du livre
de I’'Alliance.

Nous sommes donc peut-étre en droit de voir, dans la législa-
tion contenue au Lévitique et une grande partie de ’Exode et
des Nombres, une tradition sacerdotale développée toujours
plus parfaitement dans le cours des dges par les descendants
de Tsadok. Elle livra longtemps un combat incertain & une
pratique indépendante, transmise par l'antiquité, jusqu’a ce
gu’elle triomphdt par le poids de sa pensée centrale de sainteté
et par le malheur des temps qui poussa vers un culte unique,
en sorte que le peuple d’Israél, apres la captivité, reconnut,
dans la stricte observation de cette loi, la condition de son
existence.

Ici Ezéchiel a pu empiéter puissamment, tout en croyant &
Porigine respec*able de son organisation lévitique. Peut-étre
faut-il le considérer comme le collectionneur et 'ordonnateur
de cette tradition, de sorte que ces portions du Pentateuque
portent les traces de sa main. Il est certain, en tout cas, que
Pécrit sacerdotal! du Pentateuque ne remonte pas aussi haut
qu'on a pensé, qu’il n’acquit une autorité générale qu’apreés
'exil et que la lente formation, & laquelle nous devons le Pen-
tateuque actuel, ne toucha & la conclusion que du temps d’Es-
dras. Nous en trouvons entre autres un indice dans le fait que
la féte des tabernacles était une nouveauté du temps d’Esdras
et de Néhémie et qu’lsraél ne s’y habitua que par leur influence,
(Néh. VIII, 14, 17.) L’usage s’est formé par Lév. XXIII, 42.

! Die s. g. Priesterschrift.



62 F.-C.-J. VAN GOENS

On concoit que P'exil et la chétive restauration de ’ére per-
sane aient puissamment favorisé la marche de la canonisation.
Le grand passé du peuple devait donner la force et la conso-
lation que le présent refusait. Plus les épigones se montraient
dénués de 'Esprit, plus Israél devait vivre de 'abondance des
hommes de Dieu des temps passés.

S’il ne nous est pas possible d’indiquer la date de I’entrée de
chaque livre dans le recueil sacré, on peut cependant fournir
quelques dates bien établies. Signalons avant tout l'autorité
canonique que le Pentateuque acquit du temps d’Esdras, c’est-
a-dire, cinqg siécles avant J.-C. On déclare scrupuleusement que
les sacrifices, les ordonnances sacerdotales, les fétes sont con-
formes a la lo1 de Moise. (Esdr. III, 2; IV, 6, 18.) Cette loi est
un objet d’étude sérieuse ; la mission d’Esdras consiste a re-
chercher et & faire valoir tous les statuts et tous les droils.
(Esdr. VIIL, 6.) A cette loi appartient la Genése (Néh. IX, 7 sqq.)
aussi bien que I'Exode, le Lévitique (Néh. VIII, 15), les Nom-
bres (Néh. XIII, 1, 2) et naturellement le Deutéronome ; voila
« la loi que Jahve a donnée par Moise. » (Néh. VIII, 14.) On en
fait la lecture au peuple; le culte, la religion, les mceurs re-
posent sur elle. Aussi Malachie, le dernier prophéte, termine-
t-il ses exhortations par ces paroles: Souvenez-vous de la loi
de Moise, mon serviteur, auquel j’ai prescrit en Horeb, pour
tout Israél, des préceptes et des ordonnances. (IV, 4.) Comparez
Dan. IX, 11, 13.

Le livre de Daniel, rédigé du temps des Maccabées, offre le
premier exemple d’une citation d’un autre livre que le Penta-
teuque. Au chap. IX, 2 se trouve expressément alléguée une
prophétie de Jér. XXV, 11. C’est & cette époqe que Jésus, fils
de Sirach, étudiait déja « la loi, les prophétes et les autres
écrits nationaux » (cf. Prol. initio); la division en trois parties
des écrits canoniques s’était donc déja formée alors. Pour Si-
rach, le livre de l'alliance du Trés-Haut, la loi « que Moise a
ordonnée pour étre la propriété de I’assemblée de Jacob » est
I'incarnation de la sagesse divine, dont 1l célébre les louanges
avec enthousiasme. (XXIV, 22). Il connait aussi Esaie, Jérémie,
Ezéchiel et les.douze prophetes, mais il ne mentionne pas Da-



LE DOGME TRADITIONNEL DE L’ECRITURE 63

niel. (XLIX, 3, 6.) Les chapitres XLVI-XLIX, contenantun extrait
des livres historiques du canon jusqu’a Néhémie, prouvent que
ces écrits aussi jouissaient d’une certaine autorité. On peut
donc dire qu'a I’époque ou parut le plus ancien des apocryphes
de I’Ancien Testament, c’est-a-dire au milieu du second siecle
avant J.-C., le canon était essentiellement formé ; les livres
les plus récents, les Chroniques, I'Ecclésiaste, Daniel avaient
encore a conquérir leur canonicité.

Le meilleur témoignage en faveur de la valeur et du carac-
tere unique des livres canoniques de ’Ancien Testament, c’est
le fait qu’Israél s’est groupé peu a peu toujours davantage au-
tour d’eux. Qu’est-ce qui explique l'impression que regut
Josias & la lecture du livre de PAlliance? N’était-ce pas le sé-
rieux imposant, la sainte gravité des avertissements et des ex-
hortations devant lesquels il a fléchi? Qu’est-ce qui, plus tard,
a rassemblé le peuple revenu de ’exil autour de la banniere de
la loi de Moise ? Qu’est-ce qui a permis & un Esdras et un Né-
hémie de purifier l1également Israél de tout élément étranger ?
(’était 'esprit de pureté légale qui tirait ses conséquences ex-
trémes avec une inexorable rigueur. Aussi la loi fut-elle le
boulevard sans lequel Israél n’aurait pas su se défendre un seul
jour, tandis que les livres prophétiques avec leurs promesses
consolantes, les psaumes avec leur enthousiasme élevé, les
autres écrits nationaux avec leur doctrine et leur sagesse
étaient la nourriture de ce peuple assiégé de tous cotés; ce
n'est que grace a elle ¢qu’il pouvait résister en face au monde
entier.

Cette nécessité intérieure, ou si 'on veut, cette logique de
I'histoire explique I'admission tacite de la canonicité de nos écrits
dans les apocryphes du second et du premier siécle avant
J.-C. Nous avons déja parlé de Sirach. Les martyrs Maccabées
mouraient joyeusement pour 'amour du ffBsy Swbizgg qu’on
livrait aux flammes. (1 Mace. [, 52 sqq.) Ailleurs (1 Mace. VIL, 17)
on trouve une citation du Ps. LXXIX, 2, 3. Signalons encore
I'énumération des grands zélateurs de la loi : Abraham, Joseph,
Phinées, Josué, Caleb, David, Elie, mais surtout les trois compa-
gnons de Daniel dans la fournaise et Daniel lui-méme délivré



B4 F.-C.-J. VAN GOEN=

de la gueule des lions. (1 Macc. II, 52-61.) Le livre de Daniel
avait donc acquis la canonicité au premier siécle avant Jésus-
Christ.

Il n’est pas nécessaire d’énumérer toutes les citations ou
allusions aux prophétes et aux hagiographes dans la littérature
apocryphe!. C’est surtout son caractére général qui montre
combien les auteurs s’étaient familiarisés avec la littérature
sacrée. Qui est-ce qui peut lire le XIII chapitre de Tobie sans
étre frappé de 1'écho des prophétes, del’accent et de la maniére
des psaumes? Ou bien, qui peut feuilleter le livre de Sirach
sans constater l'influence de la sagesse qui régne dans les
Proverbes ? La moelle des écrits canoniques a passé dans la foi
d’Israél.

I’usage de plusieurs apocryphes pour le but que nous nous
proposons ici est malheureusement peu légitime, i cause de
Pincertitude des dates d’origine. Ainsi le second livre des
Maccabées n’a peut-étre pas élé composé avant notre ére,
Dans ce cas la izpz Biflos (2 Macc. VIII, 23) est contemporaine des
tepe ypoppere du Nouveau Testament (2 Tim. IIL, 15). S’il faut
accorder que le livre de Baruch a été écrit 70 ans aprés J.-C.,
il est inutile de rapprocher Bar. I, 15-18 de Dan. IX, 7-10.
L’identification de la sagesse divine avec « le livre des com-
mandements de Dieu » (Bar. I, 36, 37, IV, 1 sqq.) est appa-
remment une amplification de Sir. XXIV, 32.

Le livre de « la Sapience de Salomon, » production de la phi-
losophie alexandrine du premier siécle de notre ére, est bien
supérieur & ces élucubrations de scribe. La sopiz est synonyme
du doyrov wuslpx amd vdistwy. (Sap. IX, 17.) Loin de s’enfermer dans
la lettre, elle est « le souffle de la puissance de Dieu, le reflet de
la lumiére éternelle, une et identique en tout temps; passant
de génération en génération dans les Ames saintes, elle prépare
les amis de Dieu et les prophétes. » (Sap. VII, 25-27.) Ne l'ob-
tient que celui qui I'aime et elle est la condition des dons pro-
phétiques. (VIII, 8.) C’est elle qui accomplit les grands exploits
de Dieu dans I'histoire. (X-XII.) C’est elle qui inspire les hym-

! Par exemple, Tob. XIII, 10 et Esa. LXI, 10; Tob. X11I, 17 et Ps. CXXII
6; Sirach I, 16 et Prov. [, 7, etc.



LE DOGME TRADITIONNEL DE L'ECRITURE 65

nes sacrés ; elle ouvre la bouche des muets et donne la clarté
au langage des enfants. (X, 21.) Le point de vue égyptien de
I'auteur fait qu'il ne décrit que les signes et les prodiges opérés
en Egypte, d’apres I'Exode ; il ne faut pas en conclure qu'il n’ait
connu que le Pentateuque; mais c’est par cette argumenta-
tion ad hominem qu’il a voulu justifier le but qu’il s’était pro-
posé, & savoir de montrer que Dieu a exalté et glorifié son
peuplesoustousles rapports, & ravri zatps zai tome (XIX, 22). N’ou-
blions pas enfin que 'auteur pouvait trés bien se restreindre,
puisque la version des Septante, qui, commencée au milieu du
troisieme siécle avant J.-C., avait peu & peu embrassé tout le ca-
non, fournissait depuis longtemps & chacun l'occasion de pé-
nétrer plus avant dans la littérature sacrée d’[sraél.

I1 nous reste 4 dire quelques mots de cette version au point
de vue de I'étude qui nous occupe 1ci. Elle nous fait connaitre
d’une part la haute autorité dont les écrits canoniques jouis-
saient auprés des Juifs hellénistes et d’autre part l'esprit
plus indépendant de ceux-ci, en comparaison du judaisme
palestinien, & I'’égard de I’Ancien Testament. Souvent la tra-
duction n’est qu’un libre remaniement du texte. Quelque-
fois la version se permet, comme pour Daniel et Esther, de
faire des additions, d’ou Pon conclut que les traducteurs ne
connaissaien! pas partout la ligne de démarcation qui sépare
le canonique de ce qui ne I'est pas. Notons encore que la ver-
sion alexandrine trahit un texte hébreu qui a di correspondre
fort peu & notre texte masoréthique. On est tenté d’en conclure
que les variantes souvent considérables dues aux copistes ren-
voient a une époque ou la lettre biblique ne possédait pas encore
la sainteté redoutable dont on la revétit plus tard.

Le résultat de nos recherches est propre & dissiper certai-
nes idées fausses que le dogmalisme s’était formées a I'égard
du canon. L’orthodoxie a appliqué aux origines du canon l'idée
mécanique qu’elle se faisait de la révélation et de l'inspiration.
Il n’est donc pas étonnant qu’on se soit si longtemps attaché a
cette prétendue « grande synagogue » dont Esdras aurait été
le président. Cette assemblée vénérable avait, disait-on, décidé
définitivement quels livres seraient recus comme sacrés dans

THEOL. ET PHIL. 1885. 53



66 F.-C.-J. VAN GOENS

le canon, sous linfluence du Saint-Esprit, & peu prés a la
maniére des grands conciles du IVe et du Ve siécle de notre
ére.

Impossible aujourd’hui de défendre ce point de vue en bonne
conscience. Nous avons vu que Dieu n’est pas directement
intervenu dans la formation du canon. Il a soumis Israél & une
salutaire discipline, il I’a fait passer par de nombreuses phases
tant intérieures qu’extérieures et a préparé, a I'aide de cette pé-
dagogie historique, I’esprit qui, en vertu de la loi de Taffinitée
spirituelle, s’est définitivement approprié la sainte littérature
nationale. Nous avons constaté de plus la marche lente de ce
processus. La prophétie avait préparé les voies, en sorte que
Josias et son temps devaient accepter le Deutéronome, c’est-a-
dire, le livre le plus prophétique du Pentateuque. La captivité
rendit le sens légal plus intense. Ezéchiel fut le héros de cette
piété, qui ne savait plus distinguer dans la fidélité I'intérieur
et Uextérieur, ’esprit et la chair et qui reconnaissait ainsi
I’expression achevée de sa pensée dans la législation de I’Exode
du Lévitique et des Nombres. Esdras et Nébémie consacrérent
ce développement. Quant aux prophétes, les fideles les véné-
rerent de tout temps comme des hommes de Dieu; leurs écrits
contribuérent & maintenir ce respect, et si un prophéte posté-
rieur marchait sur leurs traces, ses prophéties pouvaient aussi
acquérir de 'autorité, comme cela s’est vu chez Malachie et
Daniel. Quant aux autres écrits ils n’ont pas eu de grandes
difficultés & étre reconnus, s’ils pouvaient se réclamer de noms
illustres, comme les Psaumes de celui de David et les Prover-
bes de celui de Salomon, ou bien s’ils se recommandaient par
leur contenu. On sait que les époques de restauration ne se
montrent guére trés difficiles sur I'antiquité. C’est ainsi que
naquit le canon, dont la cloture n’eut lieu que versla fin du
second siecle avant J.-C. L’Ancien Testamenta été ainsi le fruit
de I’'histoire sainte ; il réfléchit les phases des luttes intérieures
et extérieures; mais I’histoire elle-méme est I’ceuvre de 'esprit
de Dieu. Tel est le résultat de notre recherche.

Ici cependant se présente encore une question. La piété
israélite se disait de sa littérature sacrée : voici, elle est os de



LE DOGME TRADITIONNEL DE L’ECRITURE 67

mes os et chair de ma chair! Mais qu’en dirons-nous, nous
chrétiens? Celui qui est en Christ, disons-nous avec Paul, est
une nouvelle créature. Husi vobv ypiorad #xopev; il est venu pour
délivrer ceux qui sont sous la loi. Nous devons donc consi-
dérer la phase de la révélation que ’Ancien Testament repré-
sente comme un mct&xym'ybg gte xpm’ra’v et nous ne saurions par
conséquent lui accorder l'importance. absolue qu’lsraél lui
donnait. En tout cas nous ne saurions plus faire un emploi
absolu de I’Ancien Testament. Ce sont les rayons brisés de
I’éternelle vérité. Nous n’avons pas ici « la lumiére ». Le divin,
I'éternel est borné par des barriéres humaines. Dieu est Jahveh,
le Dieu de l'alliance d’Israél. La loi de Dieu est celle d’'Israél,
les prophétes parlent en fils d’Israél a leur peuple, tout respire
un esprit plus étroit. Il n’y a pas de doctrine, pas de prophé-
tie qui ait dépouillé ces entraves. D’autre part, une puissance
infinie de développement sommeille dans cette religion d’Israél.
Prenez ses points fondamentaux : le Dieu de l'alliance, saint,
juste, fidele, miséricordieux, la vocation du peuple en vertu de
cette alliance, la perspective du salut du monde ; tout ceci ne
demande qu’a devenir général et absolu pour entrer dans la
conscience de I’humanité. C’est ce qui peut et doit se faire
dans le cceur du chrétien. Lu d'un ceil chrélien, I’Ancien Tes-
tament peut le rendre sage & salut par la foi en Jésus-Christ,
car dans la personne de Jésus-Christ le local, le temporel,
le relatif de I’Ancien Testament est devenu universel et
absolu; c’est pourquoi « la gréice et la vérité » ne sont deve-
nues des réalités qu’'en Lui. N’oublions pas cependant que
ce n'est que notre jugement rétrospectif qui déméle dans I'An-
cien Testament un christianisme caché. Il faudra toujours, pour
I'honneur de la révélation chrétienne, rappeler que le point
de vue purement historique d’oul 'on envisage I'’Ancien Testa-
ment est bien différent de celui qui n'y cherche que 1'édifica-

tion.
[A suivre.)




	Le dogme traditionnel de l'écriture

