Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 17 (1884)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PHILOSOPHIE 311

aprés tout, qu'un nom pompeux donné a notre ignorance. D’autre
part, il y a certaines objections dont ’auteur nous semble ne pas
avoir assez tenu compte. Ainsi celle qui oppose le fait de la douleur
a la doctrine d’apres laquelle le monde est ’ceuvre d’un esprit sage
et bon, ainsi celle qu’on tire de I'imperfection relative des organes
qui, dit-on, ne sont poinl, comme on l’a prétendu longtemps, les
meilleurs possibles.

Mais nous ne voulons pas poursuivre. On ne pouvait pas tout
dire, nous nous hatons de le reconnaitre, et nous aimons mieux
remercier encore une fois le savant et sympathique auteur que de
lui chercher chicane. Qu'il nous soit permis seulement de relever
pour finir quelques incorrections de détail et quelques erreurs
typographiques qui subsistent encore malgré les corrections ap-
portées déja a cet égard au texte de la 4re édition. M. du Bois-
Reymond n’a pas écrit dans la brochure citée p. 14, ignoremus,
mais ignorabimus ; le nom de M. Haeckel est encore trop souvent
écrit Hoeckel, ainsi p. VIII, 210, 211, alternant avec 'orthographe
exacte ; on trouve p. 326, note, samtliche Werke pour sdimtliche
Werke ; p. 343, note, Korper pour Koirper. Il sera aisé de faire
disparaitre ces taches légéres dans une prochaine édition. C’est-
dire que nous comptons bien que la 4¢ n’est pas la derniére, et
c’esl , nous semble-t-il, le meilleur éloge qu’on puisse faire de ce
beau et bon livre. H. D.

PHILOSOPHIE

ALFRED WEBER. — HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE EUROPEENNE 1.

Deux préfaces qui précédent cet ouvrage font connaitre les
modifications qui se sont accomplies dans le point de vue de I'au-
teur d’une édition a I'autre. Dans la préface de la seconde édition
M. Weber se donne comme le représentant de l'idéalisme con-

1 Histoire de la philosophie européenne par Alfred Weber professeur a
I'université de Strasbourg. Troisieme édition entierement refondue. Paris,
librairie Fischbacher, rue de Seine, 33.



312 BULLETIN

crel. « Nous avons voulu dire qu’il y a pour nous une réalité su-
périeure aux atomes dont le jeu constitue la vie universelle : le
bien, le juste, I'idéal. Mais cette réalité par excellence, en dehors
de laquelle tout est vanité, illusion, néant, n’est pas, selon nous,
une entité extracosmique ; non longe est ab unoquoque nostrum ;
elle est, au contraire, I’essence méme des choses, 'ame du monde,
comme disaient les anciens, la vie de notre vie. Cette réalité spi-
rituelle et les étres, individus, atomes, le terme n’importe, qui lui
servent d’organes, forment une vivante unité, que abstraction
seule divise, analyse, disséque. Et voild pourquoi le spiritualisme
que nous professons est le spiritualisme concret, absolu, moniste. »
Ainsi parlait M. Weber en 1878.

En 1882 son langage est plus précis : il détermine mieux
ce qu’il faut entendre par ce principe premier, ime de toutes
choses. Le fond de cet étre universel est volonté. « La méta-
physique de la volonté est devenue la ndtre. Nous nous
sommes persuadé que le vouloir n’est pas seulement Ies-
sence de Pdme, mais I'essence universelle. A nos yeux, le mo-
nisme de la volonté est la pensée intime de Kant, le trait d’union
de sa critique et de sa morale, le seul systéme qui puisse ex-
pliquer & la fois la nature et le phénoméne moral, le seul enfin
qui puisse satisfaire a la fois la pensée spéculative et ’esprit d’ob-
servation : car le supréme besoin de la raison c’est l'unilé, et
Punique caractére commun a la matiére et a U'esprit, le seul dé-
nominateur commun auquel il soit possible de les réduire, c’est
Veffort, c’est-a-dire la volonté. Un effort d’expansion, voila la
matiére ; un effort de concentration, voila esprit. »

M. Weber n’entend pas cependant que son point de vue soit
confondu avec le pessimisme nihiliste de Schopenhauer. « Ce
philosophe a eu le tort de confondre deux choses qu’il importe
beaucoup de distinguer. La volonté est au fond de tout : voila le
vrai. La volonté tend a I’étre et rien qu’a I'étre : voila erreur.
La nature, ou pour parler le langage de la métaphysique nouvelle,
la volouté tend a 1'étre, sans doute, mais c’est pour atteindre, a
travers cette fin relative, une fin absolue : le bien. Si elle n’avait
d’autre fin que l’étre, elle trouverait sa satisfaction compléte et
supréme dans la vie, méme sans moralité. Or Uexpérience



PHILOSOPHIE 313

prouve surabondamment que ’homme qui ne vit que pour vivre
se blase et que celui-la seul ignore le dégout de la vie qui existe
pour quelque chose de supérieur a la vie. D’ailleurs une volonté,
qui est supposée tendre nécessairement, falalement a \’étre, et rien
qu’a I’étre, ne pourrait se retourner contre elle-méme, comme il
arrive dans le suicide, etcomme Schopenhauer I'y invite lui-méme
par sa doctrine de la négation de la volonté, tout en blamant d’ail-
leurs Pudroyspic. Enfin, si le fond des choses était le vouloir vivre
quand méme, on ne comprendrait rien a la mort volontaire d’un
Léonidas, d’un Socrate, de tous ceux en qui il a trouvé plus fort
que lul. »

Voila qui est entendu : M. Weber ne saurait étre solidaire du
volontarisme pessimiste. Tandis que pour Schopenhauer il tend &
’étre, a I’étre seulement, pour M. Weber il tend, & travers I’étre,
a une fin absolue : le bien. Mais les deux philosophes ont en com-
mun uneidée importante : la volonté est le fond de tout, elle tend 3
I’étre. Qu’est-ce a dire ? Si la volonté est le fond de tout, I'dme
du monde, le principe premier, il ne saurait y avoir rien avant
elle. Que peut bien étre alors cette volonté, fond et principe de
tout, existant avant tout? Mais non, nous n’avons pas le droit de
parler d’une volonté existante, car c’est déja de I'étre et notre
historien entend que la volonté soit la toute premiére, avant I’étre
lui-méme. M. Weber serait-il donc de ces esprits supérieurs qui
concoivent fort aisément la volonté avant, sans un étre voulant,
gratifiant du titre J’avortons intellectuels les hommes incapables
de se hisser 4 ces hauteurs de I'abstraction ? L’hésitation est ici
fort permise. En effet si la volonté avant I’étre est le fond de tout
dans 'univers, si tout est sorti d’'une volonté indéterminée, de la
pure et simple virtualité formelle de vouloir, sans qu’il y etit en elle
aucun étre déterminé, bon ou mauvais, la conséquence est évidente.
L’univers est sorti, par un simple coup de hasard, de cette pure
et nue faculté de vouloir, antérieure a tout voulant préalable.
L’hésitation est d’autant plus a sa place que M. Weber reproche a
M. de Hartmann de tout faire provenir du hasard. « Nous lui en
voulons surtout de dériver I'étre du pur hasard » ... Or nous ne
réussissons pasa comprendre en quoi un acte de cette volonté exclu-
sivement formelle, antérieure & 1’étre, pourrait différer du pur ha-



514 BULLETIN

sard duquel, a tort, selon M. Weber, Hartmann fait tout provenir.
Il est vrai, cette polémique contre Hartmannse trouve dansla pré-
face de 1878. Serait-ce aussi la un de ces points décisifs a ’occasion
desquels la pensée de M. Weber aurait changé?

Une autre circonstance qui nous arréte quand nous serions
tenté de classer notre auteur parmi les coryphées modernes du
gnosticisime, c’est ce qu’il dit de la métaphysique: « Une phase de
I'histoire de la métaphysique, la période aprioristique, intuitive,
poétique est passée, el passée sans relour, mais la métaphysique
elle-méme subsiste, et sa cause, nous venons de le voir, est soli-
daire de celle de la science. » (Pag. 540.) Voici les conclusions de
notre auteur : « Et ce qu’il importe de constater, en terminant ce
livre, c’est 'accord qui, depuis les défaites de I’hégélianisme, tend
a s’établir de plus en plus, entre les esprits compélents, au sujet
de la méthode. Cette question n’en sera plus une a l'avenir. La
philosophie est placée sous la loi commune. Ses méthodes sont
désormais celles des sciences : observation spéculative, déduction
sur la base des faits et de I'induction. La distinction encore admise
par Hegel, entre les sciences philosophiqueset celles qui ne le sont
pas, n’a plus de sens aujourd’hui. Toute science est nécessairement
philosophique, toute philosophie digne de ce nom, nécessairement
scientifique. On comprend de nos jours que, comme le dit excel-
lemment F. Bacon, ce qui importe, ¢’est moins de connaitre les
opinions abstraites des hommes que la nature des choses. Sous I’em-
pire de cette conviction, la manie des systéemes originaux diminuera
de plus en plus. Le progrés en philosophie consistera moins dans
la production d’hypothéses nouvelles que dans la démonslration
expérimentale des hypothéses vraies que la métaphysique euro-
péenne nous a léguées, et dans la réfutation expérimentale de ses
erreurs... Dés lors la philosophie sera ce que Bacon, Descartes,
Locke et Kant ont voulu qu’elle fit : une science, et la science
parexcellence. » Certesil y aurait de latémérité a taxer d’'idéalisme
et de gnosticisme une philosophie qui pour la méthode se réclame
de Bacon. Aussi ne nous en rendrons-nous pas coupable. Le mo-
nisme de M. Weber est a son tour plus tolérant, moins rébar-
batif qu’il ne pourrait sembler & premiére vue. « Y a-t-il jamais
eu un systéme moniste ou pluraliste au sens absolu du mot? On



PHILOSOPHIE 315

peut le nier sans crainte d’étre démenti par I’histoire. » Voila qui
est tout a fait rassurant. Il est seulement ficheux que cela soit
moins clair. Aussi attendrons-nous pour nous prononcer que
M. Weber, qui se propose, comme il dit, de « dépessimiser le
volontarisme de Schopenhauer » ait achevé de le clarifier pour
une quatrieme édition. La chose ne peut se faire atlendre, a en
juger par la rapidité avec laquelle la seconde édition s’est écoulée.

Cette incertitude a I’endroit du point de vue dominant ne doit
pas empécher de rendre justice & cet ouvrage. Et cela d’autant
plus que nous n’avons nullement remarqué que le volontarisme
problématique s’étale de fagon & compromettre 'impartialité et I’ob-
jectivité de D’histoire. L’auteur, a la vérité, le signale quand il le
rencontre sur sa route, mais ce n’est que justice. Ainsi les consé-
quences du volontarisme sont signalées chez le scolastique Duns
Scot, ce docteur subtil, qui en fut un des adeptes les plus
ardents.

« Cause premiére des choses, la volonté divine est par suite
aussi la loi supréme des esprits créés. Le bien, le juste, la loi mo-
rale ne sont l'absolu qu’en tant qu’ils sont voulus de Dieu; s’ils
Pétaient indépendamment de la volonté divine, Dieu, se trouvant
limité dans sa puissance par une loi qui ne dépend pas de lui, ne
serait plus la souveraine liberté, ni par conséquent I’Etre supréme.
En realité, le bien n’est donc le bien que parce qu’il plait & Dieu
qu’il en soit ainsi. En vertu de sa liberté souveraine, Dieu pour-
rait remplacer la loi morale qui nous régit maintenant par une
loi nouvelle, comme il a remplacé la loi mosaique par celle de
I’Evangile; il pourrait surtout — et qui sait s’il ne le fait réelle-
ment dans bien des cas ? — il pourrait nous dispenser de I'accom-
plir, sans que nous cessions ainsi d’étre dans le bien. Dans la
création comme dans le gouvernement du monde, Dieu ne connait
d’autre loi, d’autre regle, d’autre principe que sa liberté, et c’est
parce qu’il est libre de nous dispenser, s'il le veut, d’accomplir
telle ou telle loi du monde moral, que I'Eglise a, de son coté, le
droit d’accorder des dispenses. Si Dieu n’est pas la liberté souve-
raine dans cette matiére comme en toutes choses, ¢’il est, comme
le veut Thomas d’Aquin, I'élre absolument déterminé dans sa
volonté par sa souveraine sagesse, que devient le droit des indul-



316 BULLETIN

gences? De méme que Dieu, I'homme est libre; la chute ne I'a
pas privé dulibre arbitre ; il a la liberté formelle, c’est-a-dire qu'’il
peut vouloir ou ne pas vouloir, et il a la liberté matérielle, c’est-
a-dire qu’il peut vouloir A ou vouloir B (liberté de choix ou d’in-
différence). » On voit d’ici les ressources sans nombre qu’oflre le
volontarisme, autrement dit ’arbitraire proclamé le principe de
toutes choses, dans les mains de celui qui sait s’en servir. Nul
n’est condamné & aboutir au pessimisme avec ce vieux garcon atra-
bilaire, morose, qui a nom Schopenhauer. Cette lampe d’Aladin
qu’on appelle le volontarisme a de quoi satisfaire les gouts les
plus divers. C’est surtout I’Eglise romaine qui se trouve bien par-
tagée ! Tous ses caprices superstitieux se trouvent justifiés du
coup deés qu’elle devient 'organe officiel, infaillible d’un volonta-
risme divin qui n’est qu'un autre nom pour le hasard, le plus
fantastique, le plus arbitraire. Ah! qu’elle a donc été ingrate,
I’Eglise de Rome, en oubliant de béatifier cet ardent champion de
tous les abus : le docteur subtil, Jean Duns Scot de Dunston dans
le Northumberland !!

Du paragraphe sur le moine franciscain nous avons couru en
toute hate & celui qui concerne Schelling, nous disant que 'occa-
sion était belle de montrer la encore les hauts faits du volontarisme.
Nous nous attendions a voir exposer tout au long comment Dieu
s’est fait lul-méme ce qu’il est, en partant de la simple et nue
volonté, de la pure faculté formelle de vouloir sans étre quelconque.
Nous avons été a la fois désappointé et rassuré. M. Weber ne
consacre pas huil pages & ce philosophe, — ce qui est décidément
peu pour le faire comprendre a des lecteurs qui ne le connaissent
pas déja, — et dans ces pages nous n’avons rien su découvrir des
exploits célebres du volontarisme divin. Ce fait tendrait-il & prou-
ver que M. Weber n’est pas fanatique du volontarisme? En tout
cas, 1l a fait preuve de beaucoup de tact, il a montré qu’il sait &
merveille ce que notre époque peut supporter, en laissant dans
une ombre discréte beaucoup de helles choses qui avaient le pri-
vilége d’enchanter bon nombre de jeunes philosophes, il y a cin-
quante ans.

M. Weber reléve trés bien un fait souvent oublié : la grande
diversité d’opinions et de points de vue qui s’abritaient au moyen



PHILOSOPHIE 317

4dge sous le drapeau de I'Eglise. « Les historiens, dit-il, qui pré-
tendent metire les négations modernes au compte de la Réforme,
ignorent ou affectent d’ig norer qu’au neuvieme siecle le catholique
Scot Erigéne nie les peines éternelles, qu'au douziéme le catho-
lique Abélard déclare les doctrines des philosophes grecs supé-
rieures aux doctrines de ’Ancien Testament, qu’au treiziéme, un
grand nombre de catholiques refusent de croire & I'engendrement
surnaturel et a la résurrection du Christ, que dans ce méme siécle,
c’est-a-dire plus de deux cents ans avant la Réforme et & ’époque
de la plus grande puissance du saint-siege, saint Thomas et Duns
Scot se voient obligés de prouver, a grands frais de dialectique, la
nécessité de la révélation et la crédibilité de la Parole divine;
enfin que ces docteurs de I’Eglise si soumis, si dévoués, si ortho-
doxes, unissent a leurs convictions chrétiennes une liberté de
pensée dont la théologie protestante du dix-septieme siécle n’offre
que de rares exemples. » (223.) ... Les grands ordres du moyen
age sont les précurseurs des partis théologiques du prolestantisme.
Fondus, de nos jours, dans 'indivisible unité de 'orthodoxie ro-
maine, c'était, & ’époque dont nous parlons, de véritables partis,
opposés entre eux non seulement dans des questions d’ordre pra-
tique, mais sur des points de doctrine qui aujourd’hui ne nous pa-
raissent nullement secondaires... » Ce fait justifie une plainte des
catholiques intelligents : ils déplorent que les nécessités de I'anta-
gonisme contre le protestantisme aient depuis le seizieme siécle
forcé I’Eglise romaine a laisser moins de liberté a ses propres
docteurs.

M. Weber rattache & la question ecclésiastique une grande
querelle qui traverse tout le moyen age; il s’agit du probléme des
réalistes et des nominaux. « L’Eglise catholique, ¢’est-a-dire univer-
selle, n’entend pas étre seulement I'ensemble des communautés
chrétiennes particuliéres et des fidéles qui les composent, elle se
considére comme une puissance supérieure, comme une réalité
distincte et indépendante des individus qu’elle renferme dans son
sein, Sil'idée, c’est-a-dire le général, I'universel (o »«64)ov) n’était
pas une réalité, 'Eglise ne serait qu’un simple mot collectif, et
les Eglises particuliéres ou plutot les individus dont elles se com-
posent seraient réels. L’Eglise devait donc étre réaliste et dire



318 BULLETIN

avec 'académie : universalia sunt realia, catholicisme étant syno-
nyme de réalisme. Le sens commun tend, au contraire, a voir
dans les universaux de simples notions de I’esprit, des signes dé-
signant une collection d’individus, des abstractions sans réalité
objective. Pour lui, les individus sont seuls réels et il a pour de-
vise : universalia sunt nomina, il est nominaliste, individualiste. »
On voit que cette question se rattache trés étroilement a celle du
renouvellement de la théologie. Toute I'ancienne dogmatique est
réaliste. C’esl sur le terrain d’un nominalisme intelligent et
respectueux des faits que peut se signer le traité de paix entre les
sciences modernes, toutes nominalistes, et le christianisme rendu
a sa liberté d’allures, apres qu’il aura franchement rompu avec les
traditions réalistes du platonisme. Le nominalisme tant de fois
vaincu prend aujourd’hui sa revanche: il domine de plus en plus
la culture moderne, 1l esl devenu le mot de ralliement des amis
de la science et de la liberté.

Arrivé a la philosophie moderne, M. Weber montre que le
matérialisrne, comme ’histoire n’a pas tardé a le révéler, se trou-
vait impliqué‘dans le prétendu 1déalisme absolu de Hegel. « La
conception hégélienne des choses, dit-il, et la philosophie matéria-
liste sont identiques au fond, quelque opposées qu’elles soient
dans la forme : c’est de part et d’autre le naturalisme ou monisme
substitué au théisme etau dualisme hégéliens. Renongons aux termes
ambigus ! désignons les choses par leur nom véritable ! appelons
la substance qui préexiste & l'intelligence, non plus ’idée, mais
la matiére! Ce qui nous sépare des matérialistes, c’est en définitive
la méthode; or la nodtre est manifestement erronée, la leur
évidemment la bonne, donc tendons-nous la main. Tel ne tarda
pas a étre le langage de la gauche hégélienne, en particulier de
Louis Feuerbach, renommé par ses études sur essence du
christianisme el de la religion, a qui se joignit plus tard I’hégélien
David Strauss. »

Ce que nous avons dit de 'histoire de la philosophie européenne
suffira pour faire comprendre qu’elle touche a beaucoup de ques-
tions. 1l serait téméraire de soutenir qu’elle en résout autant
qu’elle en souléeve : l'auteur n’a pas pris un cadre assez vaste
pour cela. Il ne saurait étre question de poser, encore moins de



FAITS DIVERS 319

trancher d’une fagon motivée, en un volume de 548 pages, tous
les problémes que 'esprit humain a soulevés de Thalés a nos jours.
Il y a deux méthodes pour exposer I’histoire de la philosophie,
I’'une éminemment objeclive, impartiale, qui s’étudie a reproduire
d’une. maniére aussi abrégée que possible la genése de chaque
systéme, en indiquant le fil dialectique qui le rattache a celui qui
précede et a celui qui suit. Plus indulgent pour des lecteurs peu
habitués & un pareil exercice, 'auteur s’en tient &4 une exposition
sommaire qui donne les résultats auxquels sont arrivés les philo-
sophes, en négligeant un peu le chemin qu’ils ont suivi. Si M. We-
ber avait eu en vue de faire des philosophes, il aurait di adopter
une autre méthode. Mais dés qu’il ne se propose que de mettre le
grand public au courant de la marche de I’esprit humain dans la
suite des ages, il en dit assez pour réveiller chez quelques-uns le
désir d’aller plus loin. Pour mieux faire connaitre le genre de
I'auteur, nous lui emprunterons un morceau assez caractéristique
ol se trouvent résumées les prétentions du darwinisme qui est de -
venu l’allié fidele du matérialisme contemporain.

FAITS DIVERS

Presqu’au méme moment que la septiéme édition du beau
livre de M. de Pressensé sur Jésus-Christ, son lemps, sa vie et
son ceuvre, a paru la premiére livraison d’une seconde édition du
Leben Jesu de M. Bernhard Weiss, professeur & Berlin. La non-
velle édition de cet ouvrage, essai remarquable de retracer la vie
de Jésus sur la base d’une sévére critique des sources en méme
temps que dans un esprit de foi vivante au Sauveur, paraitra en
dix-huit livraisons & 1 marc, chez Wilh. Hertz a Berlin. Le méme
auteur a publié 'année derniére une quatriéme édition remaniée
de son manuel bien connu de théologie biblique du Nouveau
Testament.

Le Dr S. Mandelkern, a Leipzig, se propose de publier une
nouvelle édition de la Concordance hébraique et chaldaique de
U'Ancien Testament. Quiconque a eu l'occasion de recourir a la
concordance de Buxtorf, publiée & Bale en 1632, rééditée dans
notre siécle par Flurst, Leipzig 1840, et par B. Bar, Stettin 1861,
a pu se convaincre combien cet indispensable auxiliaire de toute



	Philosophie

