
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1884)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PHILOSOPHIE 311

après tout, qu'un nom pompeux donné à notre ignorance. D'autre

part, il y a certaines objections dont l'auteur nous semble ne pas
avoir assez tenu compte. Ainsi celle qui oppose le fait de la douleur
à la doctrine d'après laquelle le monde est l'œuvre d'un esprit sage

et bon, ainsi celle qu'on tire de l'imperfection relative des organes

qui, dit-on, ne sont point, comme on l'a prétendu longtemps, les

meilleurs possibles.
Mais nous ne voulons pas poursuivre. On ne pouvait pas tout

dire, nous nous hâtons de le reconnaître, el nous aimons mieux
remercier encore une fois le savant et sympathique auteur que de

lui chercher chicane. Qu'il nous soit permis seulement de relever

pour finir quelques incorrections de détail et quelques erreurs
typographiques qui subsistent encore malgré les corrections

apportées déjà à cet égard au texte de la lre édition. M. du Bois-

Reymond n'a pas écrit dans la brochure citée p. 14, ignoremus,
mais ignorabimus; le nom de M. Haeckel est encore trop souvent

écrit Hoeckel, ainsi p. VIII, 210, 211, alternant avec l'orthographe
exacte ; on frouve p. 326, note, samtliche Werke pour sämtliche
Werke ; p. 343, note, Korper pour Körper. Il sera aisé de faire

disparaître ces taches légères dans une prochaine édition. C'est-

dire que nous comptons bien que la 4° n'est pas la dernière, et

c'est nous semble-l-il, le meilleur éloge qu'on puisse faire de ce

beau et bon livre. H. D.

PHILOSOPHIE

Alfred Weber. — Histoire de la philosophie européenne1.

Deux préfaces qui précèdent cet ouvrage font connaître les

modifications qui se sont accomplies dans le point de vue de l'auteur

d'une édition à l'autre. Dans la préface de la seconde édition
M. Weber se donne comme le représentant de l'idéalisme con-

1 Histoire de la philosophie européenne par Alfred Weber professeur à

l'université de Strasbourg. Troisième édition entièrement refondue. Paris,
librairie Fischbacher, rue de Seine, 33.



312 bulletin

crei. « Nous avons voulu dire qu'il y a pour nous une réalité

supérieure aux atomes dont le jeu constitue la vie universelle : le

bien, le juste, l'idéal. Mais cette réalité par excellence, en dehors
de laquelle tout est vanité, illusion, néant, n'est pas, selon nous,
une entité extracosmique ; non longe est ab unoqaoque nostrum;
elle est, au contraire, l'essence même des choses, l'âme du monde,

comme disaient les anciens, la vie de notre vie. Cette réalité
spirituelle et les êtres, individus, atomes, le terme n'importe, qui lui
servent d'organes, forment une vivante unité, que l'abstraction
seule divise, analyse, dissèque. Et voilà pourquoi le spiritualisme

que nous professons est le spiritualisme concret, absolu, moniste. »

Ainsi parlait M. Weber en 1878.

En 1882 son langage est plus précis : il détermine mieux

ce qu'il faut entendre par ce principe premier, âme de toutes
choses. Le fond de cet être universel est volonté. « La

métaphysique de la volonté est devenue la nôtre. Nous nous

sommes persuadé que le vouloir n'est pas seulement

l'essence de l'âme, mais l'essence universelle. A nos yeux, le

monisme de la volonté est la pensée intime de Kant, le trait d'union
de sa critique et de sa morale, le seul système qui puisse
expliquer à la fois la nature et le phénomène moral, le seul enfin

qui puisse satisfaire à la fois la pensée spéculative et l'esprit
d'observation : car le suprème besoin de la raison c'est l'unta, et

l'unique caractère commun à la matière et à l'esprit, le seul

dénominateur commun auquel il soit possible de les réduire, c'est

l'effort, c'est-à-dire la volonté. Un effort d'expansion, voilà la

matière; un effort de concentration, voilà l'esprit, »

M. Weber n'entend pas cependant que son point de vue soit

confondu avec le pessimisme nihiliste de Schopenhauer. « Ce

philosophe a eu le tort de confondre deux choses qu'il importe
beaucoup de distinguer. La volonté est au fond de tout : voilà le

vrai. La volonté tend à l'être et rien qu'à l'être : voilà l'erreur.
La nature, ou pour parler le langage de la métaphysique nouvelle,
la volonté tend à l'être, sans doute, mais c'est pour atteindre, à

travers cette fin relative, une fin absolue : le bien. Si elle n'avait
d'autre fin que l'être, elle trouverait sa satisfaction complète et

suprême dans la vie, même sans moralité. Or l'expérience



PHILOSOPHIE 313

prouve surabondamment que l'homme qui ne vit que pour vivre
se blase et que celui-là seul ignore le dégoût de la vie qui existe

pour quelque chose de supérieur à la vie. D'ailleurs une volonté,

qui est supposée tendre nécessairement, fatalement à l'être, et rien

qu'à l'être, ne pourrait se retourner contre elle-même, comme il
arrive dans le suicide, et comme Schopenhauer l'y invite lui-même

par sa doctrine de la négation de la volonté, tout en blâmant d'ailleurs

l'a-jxoyzipia. Enfin, si le fond des choses était le vouloir vivre

quand même, on ne comprendrait rien à la mort volontaire d'un
Léonidas, d'un Socrate, de tous ceux en qui il a trouvé plus fort

que lui. »

Voilà qui est entendu : M. Weber ne saurait être solidaire du

volontarisme pessimiste. Tandis que pour Schopenhauer il tend à

l'être, à l'être seulement, pour M. Weber il tend, à travers l'être,
à une fin absolue : le bien. Mais les deux philosophes ont en commun

une idée importante : la volonté est le fond de tout, elle tend à

l'être. Qu'est-ce à dire? Si la volonté est le fond de tout, l'âme
du monde, le principe premier, il ne saurait y avoir rien avant

elle. Que peut bien être alors cette volonté, fond et principe de

tout, existant avant tout? Mais non, nous n'avons pas le droit de

parler d'une volonté existante, car c'est déjà de l'être et notre
historien entend que la volonté soit la toute première, avant l'être
lui-même. M. Weber serait-il donc de ces esprits supérieurs qui
conçoivent fort aisément la volonté avant, sans un être voulant,
gratifiant du titre d'avortons intellectuels les hommes incapables
de se hisser à ces hauteurs de l'abstraction L'hésitation est ici
fort permise. En effet si la volonté avant l'être est le fond de tout
dans l'univers, si tout est sorti d'une volonté indéterminée, de la

pure et simple virtualité formelle de vouloir, sans qu'il y eût en elle

aucun être déterminé, bon ou mauvais, la conséquence est évidente.

L'univers est sorti, par un simple coup de hasard, de cette pure
et nue faculté de vouloir, antérieure à tout voulant préalable.
L'hésitation est d'autant plus à sa place que M. Weber reproche à

M. de Hartmann de tout faire provenir du hasard. « Nous lui en

voulons surtout de dériver l'être du pur hasard » Or nous ne
réussissons pas à comprendre en quoi un acte de cette volonté
exclusivement formelle, antérieure à l'être, pourrait différer du pur ha-



314 BULLETIN

sard duquel, à tort, selon M.Weber, Hartmann fait tout provenir.
Il est vrai, cetfe polémique contre Hartmann se trouve dans la préface

de 1878. Serait-ce aussi là un de ces points décisifs à l'occasion

desquels la pensée de M. Weber aurait changé?
Une autre circonstance qui nous arrête quand nous serions

tenté de classer notre auteur parmi les coryphées modernes du

gnosticisme,c'est ce qu'il dit de la métaphysique: « Une phase de

l'histoire de la métaphysique, la période aprioristique, intuitive,
poétique est passée, et passée sans retour, mais la métaphysique
elle-même subsiste, et sa cause, nous venons de le voir, est

solidaire de celle de la science. » (Pag. 540.) Voici les conclusions de

notre auteur : ce Et ce qu'il importe de constater, en terminant ce

livre, c'est l'accord qui, depuis les défaites de l'hégélianisme, tend
à s'établir de plus en plus, entre les esprits compétents, au sujet
de la méthode. Cette question n'en sera plus une à l'avenir. La

philosophie est placée sous la loi commune. Ses méthodes sont
désormais celles des sciences : observation spéculative, déduction

sur la base des faits et de l'induction. La distinction encore admise

par Hegel, entre les sciences philosophiques et celles qui ne le sont

pas, n'a plus de sens aujourd'hui. Toute science est nécessairement

philosophique, toute philosophie digne de ce nom, nécessairement

scientifique. On comprend de nos jours que, comme le dit
excellemment F. Bacon, ce qui importe, c'est moins de connaître les

opinions abstraites des hommes que la nature des choses. Sous l'empire

de cette conviction, la manie des systèmes originaux diminuera
de plus en plus. Le progrès en philosophie consistera moins dans

la production d'hypothèses nouvelles que dans la démonstration

expérimentale des hypothèses vraies que la métaphysique
européenne nous a léguées, et dans la réfutation expérimentale de ses

erreurs... Dès lors la philosophie sera ce que Bacon, Descartes,
Locke et Kant ont voulu qu'elle fût : une science, et la science

par excellence. » Certes il y aurait de la témérité à taxer d'idéalisme
et de gnosticisme une philosophie qui pour la méthode se réclame
de Bacon. Aussi ne nous en rendrons-nous pas coupable. Le
monisme de M. Weber est à son tour plus tolérant, moins rébarbatif

qu'il ne pourrait sembler à première vue. ce Y a-t-il jamais
eu un système moniste ou pluraliste au sens absolu du mot? On



PHILOSOPHIE 315

peut le nier sans crainte d'être démenti par l'histoire. » Voilà qui
est tout à fait rassurant. Il est seulement fâcheux que cela soit

moins clair. Aussi attendrons-nous pour nous prononcer que
M. Weber, qui se propose, comme il dit, de « dépessimiser le

volontarisme de Schopenhauer » ait achevé de le clarifier pour
une quatrième édition. La chose ne peut se faire attendre, à en

juger par la rapidité avec laquelle la seconde édition s'est écoulée.

Cette incertitude à l'endroit du point de vue dominant ne doit

pas empêcher de rendre justice à cet ouvrage. Et cela d'autant

plus que nous n'avons nullement remarqué que le volontarisme

problématique s'étale de façon à compromettre l'impartialité et

l'objectivité de l'histoire. L'auteur, à la vérité, le signale quand il le

rencontre sur sa route, mais ce n'est que justice. Ainsi les

conséquences du volontarisme sont signalées chez le scolastique Duns

Scot, ce docteur subtil, qui en fut un des adeptes les plus
ardents.

« Cause première des choses, la volonté divine est par suite

aussi la loi suprême des esprits créés. Le bien, le juste, la loi morale

ne sont l'absolu qu'en tant qu'ils sont voulus de Dieu ; s'ils
l'étaient indépendamment de la volonté divine, Dieu, se trouvant
limité dans sa puissance par une loi qui ne dépend pas de lui, ne

serait plus la souveraine liberté, ni par conséquent l'Etre suprême.
En réalité, le bien n'est donc le bien que parce qu'il plaît à Dieu

qu'il en soit ainsi. En vertu de sa liberté souveraine, Dieu pourrait

remplacer la loi morale qui nous régit maintenant par une
loi nouvelle, comme il a remplacé la loi mosaïque par celle de

l'Evangile; il pourrait surtout — et qui sait s'il ne le fait réellement

dans bien des cas? — il pourrait nous dispenser de l'accomplir,

sans que nous cessions ainsi d'être dans le bien. Dans la

création comme dans le gouvernement du monde, Dieu ne connaît

d'autre loi, d'autre règle, d'autre principe que sa liberté, et c'est

parce qu'il est libre de nous dispenser, s'il le veut, d'accomplir
telle ou telle loi du monde moral, que l'Eglise a, de son côté, le

droit d'accorder des dispenses. Si Dieu n'est pas la liberté souveraine

dans cette matière comme en toutes choses, s'il est, comme
le veut Thomas d'Aquin, l'être absolument déterminé dans sa

volonté par sa souveraine sagesse, que devient le droit des indul-



316 BULLETIN

gences? De même que Dieu, l'homme est libre ; la chute ne l'a

pas privé du libre arbitre ; il a la liberté formelle, c'est-à-dire qu'il
peut vouloir ou ne pas vouloir, et il a la liberté matérielle, c'est-

à-dire qu'il peut vouloir A ou vouloir B (liberté de choix ou

d'indifférence), s On voit d'ici les ressources sans nombre qu'offre le

volontarisme, autrement dit l'arbitraire proclamé le principe de

toutes choses, dans les mains de celui qui sait s'en servir. Nul
n'est condamné à aboutir au pessimisme avec ce vieux garçon
atrabilaire, morose, qui a nom Schopenhauer. Cette lampe d'Aladin

qu'on appelle le volontarisme a de quoi satisfaire les goûts les

plus divers. C'est surtout l'Eglise romaine qui se trouve bien

partagée Tous ses caprices superstitieux se trouvent justifiés du

coup dès qu'elle devient l'organe officiel, infaillible d'un volontarisme

divin qui n'est qu'un autre nom pour le hasard, le plus
fantastique, le plus arbitraire. Ah! qu'elle a donc été ingrate,
l'Eglise de Rome, en oubliant de béatifier cet ardent champion de

tous les abus : le docteur subtil, Jean Duns Scot de Dunston dans

le Northumberland
Du paragraphe sur le moine franciscain nous avons couru en

toute hâte à celui qui concerne Schelling, nous disant que l'occasion

était belle de montrer là encore les hauts faits du volontarisme.
Nous nous attendions à voir exposer tout au long comment Dieu
s'est fait lui-même ce qu'il est, en partant de la simple et nue

volonté, de la pure faculté formelle de vouloir sans être quelconque.
Nous avons été à la fois désappointé et rassuré. M. Weber ne

consacre pas huit pages à ce philosophe, — ce qui est décidément

peu pour le faire comprendre à des lecteurs qui ne le connaissent

pas déjà, — et dans ces pages nous n'avons rien su découvrir des

exploits célèbres du volontarisme divin. Ce fait tendrait-il à prouver

que M. Weber n'est pas fanatique du volontarisme? En tout

cas, il a fait preuve de beaucoup de tact, il a montré qu'il sait à

merveille ce que notre époque peut supporter, en laissant dans

une ombre discrète beaucoup de belles choses qui avaient le

privilège d'enchanter bon nombre de jeunes philosophes, il y a

cinquante ans.

M. Weber relève très bien un fait souvent oublié : la grande
diversité d'opinions et de points de vue qui s'abritaient au moyen



PHILOSOPHIE 317

âge sous le drapeau de l'Eglise. « Les historiens, dit-il, qui
prétendent mettre les négations modernes au compte de la Réforme,

ignorent ou affectent d'ijnorer qu'au neuvième siècle le catholique
Scot Erigène nie les peines éternelles, qu'au douzième le catholique

Abélard déclare les doctrines des philosophes grecs
supérieures aux doctrines de l'Ancien Testament, qu'au treizième, un

grand nombre de catholiques refusent de croire à l'engendrement
surnaturel et à la résurrection du Christ, que dans ce même siècle,
c'est-à-dire plus de deux cents ans avant la Réforme et à l'époque
de la plus grande puissance du saint-siège, saint Thomas et Duns
Scot se voient obligés de prouver, à grands frais de dialectique, la

nécessité de la révélation et la crédibilité de la Parole divine ;

enfin que ces docteurs de l'Eglise si soumis, si dévoués, si

orthodoxes, unissent à leurs convictions chrétiennes une liberté de

pensée dont la théologie protestante du dix-septième siècle n'offre

que de rares exemples. » (223.) Les grands ordres du moyen
âge sont les précurseurs des partis théologiques du protestantisme.
Fondus, de nos jours, dans l'indivisible unité de l'orthodoxie
romaine, c'était, à l'époque dont nous parlons, de véritables partis,
opposés entre eux non seulement dans des questions d'ordre
pratique, mais sur des points de doctrine qui aujourd'hui ne nous
paraissent nullement secondaires... » Ce fait justifie une plainte des

catholiques intelligents : ils déplorent que les nécessités de

l'antagonisme contre le protestantisme aient depuis le seizième siècle

forcé l'Eglise romaine à laisser moins de liberté à ses propres
docteurs.

M. Weber rattache à la question ecclésiastique une grande

querelle qui traverse tout le moyen âge; il s'agit du problème des

réalistes et des nominaux. « L'Eglise catholique, c'est-à-dire universelle,

n'entend pas être seulement l'ensemble des communautés
chrétiennes particulières et des fidèles qui les composent, elle se

considère comme une puissance supérieure, comme une réalité
distincte et indépendante des individus qu'elle renferme dans son
sein. Si l'idée, c'est-à-dire le général, l'universel (tò y.aBAo-j) n'était

pas une réalité, l'Eglise ne serait qu'un simple mot collectif, et
les Eglises particulières ou plutôt les individus dont elles se

composent seraient réels. L'Eglise devait donc être réaliste et dire



318 BULLETIN

avec l'académie : universalia sunt realia, catholicisme étant

synonyme de réalisme. Le sens commun tend, au contraire, à voir
clans les universaux de simples notions de l'esprit, des signes

désignant une collection d'individus, des abstractions sans réalité

objective. Pour lui, les individus sont seuls réels et il a pour
devise : universalia sunt nomina, il est nominaliste, individualiste. »

On voit que cette question se rattache très étroilement à celle du

renouvellement de la théologie. Toute l'ancienne dogmatique est

réaliste. C'est sur le terrain d'un nominalisme intelligent et

respectueux des faits que peut se signer le traité de paix entre les

sciences modernes, toutes nominalistes, et le christianisme rendu
à sa liberté d'allures, après qu'il aura franchement rompu avec les

traditions réalistes du platonisme. Le nominalisme tant de fois
vaincu prend aujourd'hui sa revanche : il domine de plus en plus
la culture moderne, il est devenu le mot de ralliement des amis
de la science et de la liberté.

Arrivé à la philosophie moderne, M. Weber montre que le

matérialisme, comme l'histoire n'a pas tardé à le révéler, se trouvait

impliqué dans le prétendu idéalisme absolu de Hegel, ce La

conception hégélienne des choses, dit-il, et la philosophie matérialiste

sont identiques au fond, quelque opposées qu'elles soient
dans la forme : c'est de part et d'autre le naturalisme ou monisme
substitué au théisme et au dualisme hégéliens. Renonçons aux termes
ambigus désignons les choses par leur nom véritable appelons
la substance qui préexiste à l'intelligence, non plus l'idée, mais

la matière/ Ce qui nous sépare des matérialistes, c'est en définitive
la méthode ; or la nôtre est manifestement erronée, la leur
évidemment la bonne, donc tendons-nous la main. Tel ne tarda

pas à être le langage de la gauche hégélienne, en particulier de

Louis Feuerbach, renommé par ses études sur l'essence du

christianisme et de la religion, à qui se joignit plus tard l'hégélien
David Strauss. »

Ce que nous avons dit de l'histoire de la philosophie européenne
suffira pour faire comprendre qu'elle touche à beaucoup de questions.

Il serait téméraire de soutenir qu'elle en résout autant

qu'elle en soulève : l'auteur n'a pas pris un cadre assez vaste

pour cela. Il ne saurait être question de poser, encore moins de



FAITS DIVERS 319

trancher d'une façon motivée, en un volume de 548 pages, tous

les problèmes que l'esprit humain a soulevés de Thaïes à nos jours.
Il y a deux méthodes pour exposer l'histoire de la philosophie,
l'une éminemment objective, impartiale, qui s'étudie à reproduire
d'une, manière aussi abrégée que possible la genèse de chaque

système, en indiquant le fil dialectique qui le rattache à celui qui
précède et à celui qui suit. Plus indulgent pour des lecteurs peu
habitués à un pareil exercice, l'auteur s'en tient à une exposition
sommaire qui donne les résultats auxquels sont arrivés les

philosophes, en négligeant un peu le chemin qu'ils ont suivi. Si M.We¬

ber avait eu en vue de faire des philosophes, il aurait dû adopter

une autre méthode. Mais dès qu'il ne se propose que de mettre le

grand public au courant de la marche de l'esprit humain dans la
suite des âges, il en dit assez pour réveiller chez quelques-uns le
désir d'aller plus loin. Pour mieux faire connaître le genre de

l'auteur, nous lui emprunterons un morceau assez caractéristique
oit se trouvent résumées les prétentions du darwinisme qui est

devenu l'allié fidèle du matérialisme contemporain.

FAITS DIVERS

Presqu'au même moment que la septième édition du beau
livre de M. de Pressensé sur Jésus-Christ, son temps, sa vie et
son œuvre, a paru la première livraison d'une seconde édition du
Leben Jesu de M. Bernhard Weiss', professeur à Berlin. La nouvelle

édition de cet ouvrage, essai remarquable de retracer la vie
de Jésus sur la base d'une sévère critique des sources en même
temps que clans un esprit de foi vivante au Sauveur, paraîtra en
dix-huit livraisons à 1 marc, chez Wilh. Hertz à Berlin. Le même
auteur a publié l'année dernière une quatrième édition remaniée
de son manuel bien connu de théologie biblique du Nouveau
Testament.

Le Dr S. Mandelkern, à Leipzig, se propose de publier une
nouvelle édition de la Concordance hébraïque et chaldaïque de

l'Ancien Testament. Quiconque a eu l'occasion de recourir à la
concordance de Buxtorf, publiée à Bàie en 1632, rééditée dans
notre siècle par Fürst, Leipzig 1840, et par B. Bär, Stettin 1861,
a pu se convaincre combien cet indispensable auxiliaire de toute


	Philosophie

