
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1884)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

THEOLOGIE

Hagenbach. — Encyclopédie des sciences théologiques *.

Voici une vieille et bonne connaissance. Nous nous souviendrons

toujours de l'intérêt, de la jouissance et — pourquoi ne

le dirions-nous pas? — de l'enthousiasme avec lesquels, au début
de nos études de théologie, nous lisions pour la première fois cet

ouvrage du savant et conciliant théologien bâlois. Il en était alors à sa

sixième édition. Nous venons de le relire dans la onzième, revue
et complétée par un ancien collègue du bienheureux auteur,
M. E. Kautzsch, actuellement professeur à Tubingue. Après cette

lecture, faite à plus de vingt années de distance, non seulement

nous comprenons nos sentiments d'alors, mais nous les trouvons

encore aujourd'hui pleinement justifiés. Nous voudrions que toutes
les recrues de nos facultés pussent lire ce volume, et qu'il ne

manquât dans aucune bibliothèque d'étudiant. Il y a peu de livres
à notre connaissance, et parmi les ouvrages de même nature il
n'y en a point qui remplisse mieux ce but essentiel : faire aimer
les études de théologie, les plus belles, après tout, auxquelles
puisse se vouer un jeune homme, en tracer le programme et la
méthode et initier à leur objet dans un esprit pieux et scientifique
tout à la fois.

1 H. R. Hagenbach's Encyclopœdie und Methodologie der theologischen
Wissenschaften. Elfte Auflage, durchgängig revidirt. ergänzt und

herausgegeben von E. Kautzsch. Leipzig, S. Hirzel, 1884, xii et 544 pages. —
Prix : 8 francs.



596 BULLETIN

Sans doute l'Encyclopédie de Hagenbach n'est point parfaite.
Elle se ressent, à certains égards, de son âge. Publiée pour la

première fois en 1833 et dédiée alors à Schleiermacher et à de Wette,

pour lesquels l'auteur professait la vénération d'un disciple, elle

est le fruit et le monument d'une période qui, pour la génération

présente, a cessé d'être contemporaine. Bien que revue avec soin

et rajeunie d'édition en édition, elle ne saurait renier son origine
première. Elle porte le cachet du temps où elle fut conçue. Est-ce
à dire que, refondue, transformée à l'image de l'une ou l'autre de

nos tendances théologiques actuelles, elle en vaudrait beaucoup
mieux? Il est permis d'en douter. Plus jeune à un certain point
de vue, c'est-à-dire plus moderne, il n'est pas sûr qu'elle eût

ce souffle de jeunesse qui distingue l'œuvre primitive de Hagenbach,

cette hauteur et cette largeur de vues qui la caractérisent si

avantageusement.
Sans doute, encore, on peut concevoir autrement le système et

le plan d'une encyclopédie des sciences théologiques. Il existe sur
cette discipline des ouvrages d'un caractère plus strictement

scientifique, plus irréprochables au point de vue d'une logique rigoureuse.

On peut, pour ne citer qu'un exemple, critiquer la quadri-
partition des disciplines théologiques en exégétiques, historiques,
systématiques et pratiques, comme le fait l'éditeur actuel dans

une note de la page 120, et préférer à cette division traditionnelle
la réduction de l'organisme Ihéologique à trois parties, en faisant

rentrer les disciplines concernant la Bible dans la théologie
historique. Malgré les imperfections théoriques qu'on peut y relever,
nous estimons que l'éditeur a eu raison de conserver à l'œuvre de

Hagenbach sa physionomie à elle. Au reste, le succès peu ordinaire

qu'elle a remporté en dépit de toutes les concurrences, la faveur

persistante dont elle jouit depuis un demi-siècle accompli, ne

disent-ils pas assez hautement que, telle qu'elle est, elle répond
encore à un besoin général

Tout en respectant le travail dans son ensemble, M. Kautzsch

lui a cependant fait subir une revision dont personne ne contestera

l'opportunité. Il a retouché discrètement le style de manière à assurer

à ce livre, mieux encore que par le passé, « le caractère d'une
lecture attrayante, » sans pourtant en effacer l'empreinte indivi-



THÉOLOGIE 597

diielle. Il a modifié la rédaction de certains paragraphes pour la

mettre mieux en harmonie avec l'état actuel de nos connaissances

ou lui donner une forme plus précise. (Par exemple, § 44, la langue

hellénistique.) Ailleurs, il a inséré tout un paragraphe. (§ 60" sur
la discipline nouvelle de la Neutestamentliche Zeitgeschichte, qui
décrit le cadre et le terrain historique où se sont produits les faits
du Nouveau Testament.) En outre, l'éditeur a complété l'histoire des

différentes disciplines, et ici nous signalerons spécialement les adjonctions

faites à l'histoire de l'encyclopédie (pag. 111-116), à celle de la

théologie biblique (pag. 248) et de la dogmatique (pag. 398), mais

surtout les pages consacrées aux dernières phases de l'histoire de

la critique de l'Ancien Testament et aux travaux les plus récents

sur l'histoire religieuse d'Israël. (Pag. 225-229.)
Enfin M. Kautzsch a voué un soin particulier à une partie aussi

ulile qu'ingrate de sa besogne de reviseur ; nous voulons parler de

la partie bibliographique. Les renseignements de cette nature, par
lesquels se terminent les paragraphes relatifs à chaque discipline,
sont une spécialité de l'encyclopédie de Hagenbach et contribuent

pour leur part à lui donner sa valeur. En effet, ces index constituent

dans leur ensemble un véritable manuel de bibliographie,
théologique, et il faut savoir gré au nouvel éditeur de la peine

qu'il a prise de les tenir à jour. Il va de soi que la littérature
théologique allemande occupe dans ces listes de beaucoup la plus
grande place. Comment en serait-il autrement? Cependant les

ouvrages publiés en d'autres langues ne sont point négligés. Notre
modeste littérature théologique de langue française, en particulier,

a été mise assez largement à contribution.
En parcourant un certain nombre de ces catalogues nous avons

constaté que les omissions et erreurs de quelque importance sont
en fort petit nombre. Dans la littérature sur la critique des

évangiles, par exemple, il y aurait lieu de mentionner les Etudes
critiques sur l'évangile selon saint Matthieu, par A. Réville
(Leyde 1802); dans celle des commentaires sur le Nouveau Testament,

le Nouveau Testament expliqué parL. Bonnet (Lausanne,
1875 et suiv.) Dans celle de l'histoire ecclésiastique, qui ne
comprend pas moins de vingt-neuf pages compactes, nous avons noté

une confusion où il est facile de tomber, celle des vaudois du



598 BULLETIN

Piémont avec les vaudois de la Suisse française : le livre de Gilles

sur l'histoire ecclésiastique des Eglises vaudoises est mentionné,
à côté des ouvrages de C. Archinard et de J. Cart, sous la rubrique

: ce Histoire spéciale de certains pays;.. Suisse. » (Pag. 296.)

Enfin, dans la littérature de la dogmatique, le cours de Dogmatique

de P. Geymonat, professeur de théologie systématique à

l'école vaudoise de théologie à Florence, ne devrait pas, parce
qu'il est en italien, figurer parmi les ouvrages de dogmaticiens

catholiques (pag. 402.) Mais ce sont là des taches qu'il ne sera pas
difficile de faire disparaître dans une prochaine édition L

ce Puisse, dirons-nous en terminant avec M. Kautzsch, cette

onzième édition trouver des lecteurs en grand nombre qui, sous la

conduite du vénérable auteur, apprennent en vue de leur sainte
vocation ces deux choses : la première, de savoir confesser avec

une vraie humilité ce que l'apôtre dit dans 1 Cor. XIII, 9: ce Nous

» ne connaissons qu'en partie; » la seconde, de savoir professer
avec joie et franchise ce qui est écrit dans Hébr. XIII, 9: ee II est
» bon que le cœur soit affermi par la grâce. » H. V.

Edmond Stapfer. — La Palestine au temps de Jésus-
Christ -.

Une question domine tous nos débats, dirions-nous, si l'on
débattait encore quelque chose dans notre petit monde théologique.
Qu'y a-t-il de permanent, de définitif et d'éternel dans le christianisme

tel qu'il est parvenu jusqu'à nous, et que faut-il mettre au

second plan sinon laisser tomber une bonne fois Cette question

brûlante, — toujours vieux style, — nous a été imposée par les

1 L'appendice bibliographique que M. EmestMartin a joint à son
Introduction à l'étude de la théologie protestante (Genève et Paris 1883) pourrait
rendre sous ce rapport de très utiles services.

'2 D'après le Nouveau Testament, l'historien Flavius Josephe et les

Talmuds, par Edmond Stapfer, docteur en théologie et maître de conférences

a la faculté de théologie protestante de Paris. Librairie Fischbacher.
1885.

C'est ici l'ouvrage dont nous avons donné (Revue de mai 1884) un
chapitre : le Sanhédrin de Jérusalem au Ie1 siècle.



THÉOLOGIE 599

résultats de la critique et par la notion nouvelle de la révélation

qui s'en dégage. Non seulement la révélation est un fait historique,
progressif, mais en tombant dans l'esprit humain elle est affectée

par ce vase qui n'est pas de terre seulement, mais terreux.
Il est impossible d'éluder à tout jamais la tâche délicate entre

toutes, que ce fait nouveau assigne aux vrais croyants. Tous ont

plus ou moins entrevu le problème et sa haute portée; mais on
s'est hâté de reconduire, assez effrayé des conséquences auxquelles
on pourrait aboutir en cherchant à le résoudre. A quoi bon, après

tout, disent les personnes pratiques, se lancer dans cet inconnu
Le christianisme est bien parvenu jusqu'à nous en bloc, sans qu'on
ait distingué minutieusement entre l'élément humain, passager, et

l'élément divin, seul permanent. N'est-ce pas sous cette forme massive

qu'il agit encore sur les hommes qu'il réussit à gagner pourquoi

risquer de le tuer en se livrant à son anatomie scientifique?
Et croyant avoir apaisé sa conscience, l'on cherche tout de nouveau
à faire accepter, comme la simplicité évangélique primitive, les

résultats les plus complexes, les plus hasardés de tout le développement

métaphysique auquel l'Evangile a servi de prétexte.
N'objectez pas que ce christianisme a toujours moins de prise sur les

contemporains, on vous répondra que l'affaire du monde est

réglée; il est condamné à périr dans les ténèbres. Pour peu que
vous y teniez, on est en mesure d'établir, au moyen de prophéties

plus ou moins claires, que c'est là le dernier mot de l'Evangile de

Celui qui a déclaré être venu non pour faire périr les hommes,
mais pour les sauver.

M. Stapfer n'est pas de ces croyants apocryphes ; il appartient
au petit troupeau des vrais croyants qui, malgré les défections, les

tiédeurs de l'heure présente, s'obslinent à ne pas désespérer de

l'avenir. Acceptant sans réserve le spiritualisme chrétien, il ne

craint pas d'en examiner les titres et les origines historiques. Sans

doute son livre ne nous arrachera pas au marasme du moment

présent, mais il préparera bien des gens à comprendre les

problèmes qui se posent et qu'on s'obstine à laisser ignorer aux fidèles

de peur d'ébranler leur foi. ee Ai-je besoin d'insister, se demande

l'auteur, sur le puissant intérêt d'une étude de la société au sein

de laquelle Jésus a grandi et vécu. » Sans doute, il faut insister!



600 BULLETIN

M. Stapfer, du reste, fait mieux : il fait revivre sous nos yeux cette
société primitive qui fut le berceau du christianisme. Quiconque

aura lu son ouvrage avec quelque attention, ne pourra manquer
de se livrer à de graves réflexions. Bien des préjugés se dissiperont

: on désirera comprendre un peu mieux et l'on sera mis en

position de le faire. C'est grâce à des publications de ce genre qu'on
peut espérer la formation d'un public capable de saisir un jour les

questions qui s'agitent à l'heure présente dans le vide, si tant est

qu'elles s'agitent.
On sait que le plus grand obstacle qui empêche lout essor de la

théologie, c'est l'idée traditionnelle qui voit dans la Bible une
autorité dogmatique, condamnant tous les docteurs chrétiens au

simple rôle d'exégètes, de commentateurs et d'apoiogètes privés de

toute originalité. Notre auteur établit que cette question du canon,
qu'on voudrait croire fermée sans retour, ne se posait pas même

du temps de Jésus, ec Tout ce que le judaïsme, lisons-nous, avait

conservé de son passé, tout ce qui se présentait au nom d'un des

grands hommes d'autrefois était divin, mais le mode d'inspiration
n'était point défini et surtout le code sacré n'était point exclusif d'autres

recueils, d'autres livres qui pensaient, eux aussi, venir de Dieu.

Aussi l'idée moderne d'un canon fermé, arrêté, définitif, n'existait

certainement pas au premier siècle. Le livre d'Hénoch, qui n'a

jamais fait partie d'aucun recueil sacré, jouissait sans aucun doute

d'une bien grande autorité au temps de Jésus-Christ. Le livre de

Daniel aussi, mais ce n'était pas parce qu'il faisait partie du recueil

biblique. C'était parce qu'il venait d'un des plus grands prophètes
de l'exil et renfermait les révélations les plus surprenantes. Tout

ouvrage qui n'avait pas été inséré dans les deux premiers volumes,
la loi ou les prophètes, était jugé en soi, apprécié d'après son
auteur ou d'après le nom de son auteur; et c'est ainsi que se formait
le troisième recueil. On y fit entrer Daniel, l'Ecclesiaste, le

Cantique des cantiques. On en bannit le livre d'Hénoch, l'Ecclésiastique,

les Macchabées, etc. Ces deux derniers ouvrages furent, au

contraire, acceptés par les juifs d'Alexandrie, mais, acceptés ou non

en Palestine, ils y passaient certainement pour Ecriture sainte.
La Mischna, en citant n'importe quel livre sacré dit toujours :

Comme il est écrit ou : il dit, il est dit ; voici ce qu'il dit. Des



THÉOLOGIE 601

formes semblables sont fréquentes dans le Nouveau Testament ;

elles reviennent en particulier sous la plume de l'auteur de l'épître

aux Hébreux, et partout se retrouve la conviction indiscutable et

indiscutée que Dieu est Auctor primarius de toute Ecriture sainte

quelle qu'elle soit.

La question du canon si intéressante, si curieuse plus tard, ne

se posait donc même pas au temps de Jésus-Christ. De là, les

divergences que nous offrent nos sources lorsqu'elles traitent des

livres saints. Joseph parle de vingt-deux livres sacrés, ce cinq de

Moïse, treize des prophètes et quatre d'hymnes et de préceptes

utiles à la vie. »

La vérité est qu'il n'y avait point de canon fixe, et chacun dressait

la liste d'écrits sacrés qui lui semblait la meilleure. Nous en

trouvons dans un des Talmuds une bien particulière ; on n'y
compte que huit livres des prophètes : Josué, Juges, Samuel, les

Rois, Jérémie, Ezéchiel, Esaïe et ensuite les douze petits prophètes

en un seul livre...
On doutait de l'existence du personnage de Job ; et le livre qui

porte ce nom n'était plus, aux yeux de plusieurs rabbins, qu'une
fiction poétique. Quant aux livres des chroniques, ils passaient pour
assez modernes.... Le Cantique ne fut reçu que lorsqu'on se décida

à l'expliquer allégoriquement et alors Rabbi Aquiba put s'écrier :

ec Tous les hagiographes sont saints, mais le Cantique des cantiques
est archisaint. » Il n'est pas probable que cet écrit fût déjà
allegorise pendant la vie de Jésus-Christ. »

La même hésitation se manifesta quand il fut question d'arrêter
le recueil du Nouveau Testament, ec Les écrits des premiers
chrétiens, des témoins de la vie de Jésus, apôtres ou compagnons
d'apôtres, prirent de bonne heure une très grande valeur dans

l'Eglise chrétienne. La tradition orale, d'abord puissante, se perdait
et devenait incertaine. Les communautés avaient pris l'habitude
de lire les livres des apôtres au culte public et les plaçaient sur le
même rang que le code sacré des Juifs, connu sous le nom d'Ancien

Testament, et que leur avait transmis la synagogue. On donnait

différents noms à cette collection de documents. Peu à peu,
celui de Nouveau Testament fut employé et généralement adopté.
Chaque Eglise avait le sien et il pouvait différer des autres, celle-ci

TIIÉ0L. ET PHIL. 1884. 40



602 BULLETIN

acceptait tels livres et rejetait tels autres, celle-là faisait le
contraire. Enfin, au IV0 siècle, le choix définitif fut fait. »

Voilà certes, des renseignements bien propres à modifier les

idées régnantes sur ces matières. Faute de tenir compte de

l'histoire, on prête à l'Ecriture ses propres vues, tout en se piquant
d'en respecter l'autorité plus que personne.

Le dogmatisme n'est pas seul à aveugler ceux qui se tiennent

pour particulièrement clairvoyants. Un certain puritanisme
littéraire, qui consiste à prêter aux anciens nos méthodes et nos

scrupules, empêche de rien comprendre à l'histoire du passé. Ici encore
M. Stapfer rappelle des faits de nature à concilier les tendances

critiques les plus opposées, ce L'origine des oracles sybillins, dit
notre auteur, est des plus bizarres. L'auteur (juif) fait parler la

Sybille païenne, il lui fait prédire la grandeur future du peuple
élu. Les Juifs qui se faisaient des faux en littérature une assez

singulière idée, usaient de ce procédé pour convertir les païens. Us

leur apportaient ces prétendus oracles, et les faisant passer pour
authentiques, leur disaient : voilà ce qu'ont écrit vos auteurs, vous

voyez qu'ils nous rendent justice, vous devez donc vous convertir
à notre religion; vos prophetesses elles-mêmes rendent hommage
à sa vérité et à son origine divine. Nous ne savons si ce pieux
stratagème réussissait, il est probable que oui, et plus d'un prosélyte
a dû être gagné au judaïsme par cette supercherie. Les chrétiens

ne se firent non plus aucun scrupule d'employer ce mode de

propagande et ils répandaient, sous le nom de la sybille, des poésies

fabriquées par eux qui engageaient les païens à se convertir au

christianisme. Athénagore, Justin, Clément d'Alexandrie et surtout

Lactance, ont cru très fermement à l'authenticité de ces prétendus

oracles, et ils s'en servaient pour montrer aux païens que le

christianisme avait été prédit par les prophetesses païennes. »

Après avoir signalé les diverses apocalypses en vogue à cette

époque, M. Stapfer montre la portée de ces écrits et la façon de

les composer. Ils prouvent ee qu'il existait chez les Juifs du premier
siècle, à côté de scribes ne pensant qu'à la loi, des hommes plus

indépendants, uniquement préoccupés de l'avenir et fabriquant
des prophéties placées ensuite par eux sous le patronage et la

protection des héros du passé. Il est probable que ces livres s'écrivaient



THÉOLOGIE 603

dans l'ombre, en dehors du monde officiel. L'auteur se cachait

pour lancer son ouvrage; après sa publication, il gardait encore

l'incognito et, la crédulité aidant, quelques années suffisaient pour

que le livre passât pour authentique et fît fortune. Quant à son

écrivain, tout faussaire qu'il était, sa conscience le laissait fort
tranquille. Il avait le sentiment très net d'avoir rendu service à

son peuple, en lui rappelant ses destinées prochaines, et ne se

reprochait absolument rien, car il était convaincu de n'avoir placé
dans la bouche de son héros que des vérités essentielles à dire, et

qu'il aurait volontiers dites s'il avait écrit des prophéties. Peut-être
même voyait-il dans son incognito un désintéressement méritoire

Il ne songeait pas à lui, à la gloire personnelle, il ne songeait qu'à
son peuple, à ses glorieuses destinées, à Jéhovah dont il servait la

cause. Pour lui, il s'effaçait entièrement. Il prêchait ce qu'Hénoch,
Moïse, Salomon, Esdras auraient certainement dit, avaient dit,
peut-être, il ressuscitait un passé sublime, il reprenait les grandes
traditions prophétiques, il était à sa manière un héros et un
continuateur de l'œuvre commencée par les croyants des anciens

âges. »

Ce n'est pas seulement quant à la composition des écrits sacrés

qu'il importe de rompre avec la fiction et de revenir franchement

à l'histoire. La conception même de la personne du Sauveur a été

profondément affectée par cette tendance à méconnaître les droits

imprescriptibles du facteur humain. La chrétienté est demeurée

docète, c'est-à-dire qu'elle a sacrifié la vraie humanité de Christ,

en dépit des anathèmes de saint Jean proclamant antéchrist

quiconque nie la réelle et complète humanité de Jésus.

Encore ici M. Stapfer rétablit l'équilibre au nom de l'histoire.

Il montre que Jésus a été un homme comme chacun de nous,
traversant toutes les phases d'un développement normal, ce Les

croyants, dit-il, se représentent d'ordinaire Jésus comme sachant

parfaitement dès le début de son ministère ce qu'il était et ce qu'il
venait faire au monde. Son plan aurait été arrêté d'avance et il
l'aurait exécuté lentement ; il aurait su dès le premier jour qu'il
mourrait crucifié et s'il n'a pas fait, avant la dernière année, la

moindre allusion à la croix, son silence était voulu, calculé,
intentionnel. Il faisait partie de son plan. Eh bien nous ne pouvons le



604 BULLETIN

croire. Ce Jésus qui calcule, qui ne dit pas tout ce qu'il sait, ne

nous semble conforme ni à la vérité morale, ni à la vérité historique

; nous prenons au sérieux l'humanité de Christ et nous
pensons que Jésus s'est développé comme le plus humble des hommes :

la volonté de son Père ne lui est apparue que peu à peu et s'il n'a
point, parlé dès le début de sa mort sanglante, c'est parce qu'il
l'ignorait encore. Son idée messianique purement spirituelle, si

originale, si étrange, a grandi en lui peu à peu, lentement. Il ne
l'a certainement pas conquise immédiatement tout entière. La
lutte fut longue, au contraire, et douloureuse. »

Voilà un fait incontestable, — d'ailleurs proclamé par la théologie

réformée du XVIe siècle, — avec lequel il faut compter si

l'on veut être en mesure d'aborder le problème christologique.
Etabli sur cette base historique, M. Stapfer s'étudie à faire le

départ entre ce que Jésus a emprunté à ses contemporains et ce

qu'il a apporté lui-même de vraiment original et de nouveau. Passant

en revue, par exemple, les demandes de l'Oraison dominicale

il fait voir qu'elles répondent toutes aux exigences de la

théologie juive du premier siècle, ce II n'est presque pas une de

ces requêtes, dit-il, dont l'équivalent ne se trouve dans les

Talmuds. »

L'enseignement de Jésus ressemble donc incontestablement à

celui de ses contemporains. Nous renvoyons au chapitre sur les

Esséniens où l'auteur montre que Jésus leur a fait divers emprunts
tout en combattant ouvertement leur idée fondamentale, la
purification devant Dieu obtenue par des pratiques extérieures, ee L'exégèse

de Jésus est parfois la même que celle de ses contemporains,

par exemple, lorsqu'il veut prouver que la résurrection des morts
est dans le Pentateuque. (Math. XXII, 31 et suivant et parallèle.)
Il a certainement partagé sur les démons et les mauvais esprits
les idées de son peuple. Pour quiconque lit les Evangiles sans

parti pris c'est une question de bonne foi. Enfin il est resté juif
toute sa vie; il ne nous est pas dit qu'il ait jamais renoncé au
culte de la synagogue, et la veille de sa mort il célébrait encore la

Pàque avec ses disciples.
En vue de pouvoir nier plus aisément la résurrection de Jésus-

Christ, on a quelquefois prétendu que cette idée d'une résurrec-



THÉOLOGIE 605

tion était étrangère aux contemporains du Seigneur. M. Stapfer

rappelle que les Pharisiens l'avaient formulée sous les Macchabées,

ce Leur but était, dit-il, de rassurer la foi des croyants, dont
plusieurs tombaient les armes à la main sur les champs de bataille

pour la sainte cause de Jéhovah sans avoir reçu leur récompense.
Us enseignèrent alors que leurs corps ressusciteraient. Il ne

s'agissait nullement pour eux d'une survivance de l'âme, partie
immatérielle de l'être humain, ni même d'un corps spirituel
comme l'enseignera plus tard saint Paul, mais d'u n retour à la vie de

la chair même qui avait vécu. » Voici un curieux passage qui nous

le montre : ce Hadrien interroge R. Josua, fils d'Hananiah : ce D'où

l'homme revit-il dans l'éternité » Et il répondit : ee La résurrection

commence par l'épine du dos. » Et il dit : ee Démontre-le-
moi » Alors il prit un petit os de l'épine du dos et le mit dans

l'eau et il ne fut pas dissout; dans le feu et il ne fut pas brûlé ; il
le soumit à la meule et il ne fut pas broyé ; il le plaça dans une

forge et le soumit au marteau. L'enclume se fendit et le marteau

se brisa. » Comment ce merveilleux petit os ne rappellerait-il pas

l'infiniment petit, l'atome insécable qui, d'après certains modernes,

doit être le trait d'union, entre le corps actuel et le corps spirituel
dont il serait en quelque sorte le germe

Mais revenons à la personne du Sauveur. Que lui reste-t-il donc

d'original après tant d'emprunts de tout genre, faits à ses

contemporains, ce Un mot, dit l'auteur, résume notre pensée sur
l'enseignement de Jésus : il a été une réaction, une réaction spiritualiste

et universaliste contre le formalisme et le particularisme du

peuple juif. Poussés à leurs extrêmes conséquences, ils ont

provoqué chez un des enfants de ce peuple cette sublime protestation

qui s'appelle l'Evangile Il y eut dans l'enseignement de Jésus

deux idées entièrement nouvelles et, à nos yeux, d'une incontestable

originalité. L'enseignement rabbim'que de ses contemporains,
tel que nous l'avons exposé dans les chapitres qui précèdent, se

résumait, nous venons de le rappeler, en ces deux mots : pratiquez
toute la loi et attendez le Messie, roi de la terre. Jésus a répondu :

ec Vous serez sauvés par la foi et je suis le Messie qui doit mourir
crucifié.» Il a rejeté la pratique des œuvres qui justifient et l'attente
d'un messianisme terrestre et les a remplacées par la prédication



606 BULLETIN

de la justification par la foi et par celle d'un messianisme purement

spirituel dont il est, lui, le héros. Ces deux doctrines
résument, nous le croyons, tout l'Evangile. »

On sait quelle a été la fortune de ces deux doctrines. Reprise

par saint Paul, la prédication de la justification par la foi disparaît

de l'Eglise après lui, pour ne reparaître qu'avec Luther, en

attendant que ses disciples l'altèrent de nouveau en la séparant
de la sanctification pour en faire une formule intellectuelle, agissant

ex opere operato. Les destinées du messianisme spirituel
sont plus étranges encore. Rome a substitué une théocratie
extérieure, un nouveau judaïsme, le messianisme répudié par Jésus,
à l'œuvre spirituelle du Maître. Les protestants eux-mêmes n'ont
jamais rompu complètement avec l'idée d'un messianisme
extérieur. Dans toutes les époques critiques de leur histoire n'ont-ils
pas rêvé d'un règne visible de Jésus-Christ revenant sur cette

terre pour faire marcher de nouveau parla vue ses disciples lassés

de le suivre sur la voie de la foi? Aujourd'hui encore ne nous

promet-on pas un retour visible du Seigneur pour couper court,
par un grand coup de théâtre, aux difficultés de tout genre au

milieu desquelles nous nous débattons? Et malgré tous les progrès
de l'exégèse, de la théologie biblique, il ne se trouve pas des

hommes pour répudier ce judaïsme Que de docteurs bien instruits

auxquels il faudrait enseigner l'a, b, c de l'Evangile!
Ah certes, les ouvrages comme celui de M. Stapfer sont d'une

opportunité incontestable ; ils réduisent à leur juste valeur
certaines prétentions, en substituant le point de vue de l'histoire
vraie à tant de fictions de tout genre. En lisant ces pages sobres

et sans prétention on apprend à discerner les vrais disciples de

Jésus-Christ d'avec les héritiers directs des Pharisiens, des Saddu-

céens, voire même des Esséniens qui font revivre à l'envi toutes

les conceptions juives au sein de noire chrétienté défaillante. Oui

défaillante parce qu'elle a versé le vin nouveau et généreux de

l'Evangile dans les vieux vaisseaux du judaïsme. Rien de plus
troublant que le contraste saisissant entre le christianisme idéal et

le christianisme empirique, entre ce que Jésus a voulu et ce que
ses disciples ont fait de la bonne nouvelle. Aujourd'hui, comme au

temps du Maître, les spiritualistes sont suspects. Mais trêve de



THÉOLOGIE 607

préoccupations pénibles et tristes. Nous préférons finir en transcrivant

les dernières paroles par lesquelles l'auteur prend congé de

ses lecteurs et résume sa pensée. Elles ont un accent de fermeté,
d'assurance et de foi qu'il est bon d'entendre aujourd'hui où moins

que jamais on se presse sous l'étendard du spiritualisme chrétien.

Ajoutons avant de finir que nous n'avons fait que glaner à la hâte

dans le riche volume de M. Stapfer. Quiconque l'étudiera y trouvera

d'abondants renseignements de nature à fortifier sa foi en

l'éclairant. S'il restait encore des laïques éclairés s'intéressant à

la théologie c'est à eux surtout qu'il faudrait en recommander
l'étude attentive.

ee Personne, dit M. Stapfer, n'a été moins de son temps que
Jésus ; personne n'a moins subi l'influence de son milieu; personne
n'a été plus affranchi de préjugés, et plus indépendant que lui.

»Où donc a-t-il puisé le principe de cette réaction spiritualiste
et universaliste? Avant tout auprès de Jean-Baptiste, auquel
d'ordinaire on ne rend pas assez justice. Son œuvre de précurseur a

été immense, et. nul ne saurajamais quelle influence il exerça sur
Jésus ; les documents nous font entièrement défaut. La lecture de

l'Ancien Testament dut aussi révéler Jésus à lui-même ; il semble

avoir étudié de préférence les Psaumes, ainsi que les prophètes
Esaïe et Jérémie ; il découvrit sans doute la notion du Messie
souffrant dans le chapitre LUI d'Esaïe, mieux compris par lui que par
ses contemporains. Mais surtout il puisa ses idées nouvelles dans

sa conscience, et il les trouva dans ses longues heures de combat

avec son Père ; il y eut chez lui inspiration. Jésus a été dans ce

sens un inspiré, et nous sommes logiquement amené à dire que la
véritable nouveauté au premier siècle ne fut pas tant la parole de

Jésus que Jésus lui-même. L'apparition de cet homme, son

enseignement, ses actes, sa vie entière est un miracle. Si cette vie n'est

pas un ee signe » pour employer les mots de l'Evangile, le signe

auquel on peut reconnaître une révélation de Dieu, une communication

de Dieu aux hommes, alors nous n'avons aucun moyen
de reconnaître de telles communications.

» Le problème des origines du christianisme n'est donc pas
insoluble; Dieu nous a donné assez de lumière pour le résoudre.

Notre raison est vaincue et convaincue, et nous nous sentons



608 BULLETIN

monter au cœur un amour profond pour Celui qui a ainsi vécu et
ainsi souffert, pour cet homme dont l'héroïsme moral se résume
d'un mot : ce Ne boirai-je pas la coupe que le Père m'a donnée à

ce boire? » pour cet ouvrier, ce charpentier qui a conçu seul, au
milieu d'un monde hostile, l'idée d'un salut universel a remplir par
une œuvre purement spirituelle ; certain d'avance de succomber
dans la lutte, de mourir pour sa foi et qui n'était pas même
soutenu dans sa tâche par l'approbation de ses disciples puisqu'ils ne
le comprenaient pas, mais seulement par l'approbation de sa
conscience et par celle de son Dieu. C'est ainsi que Jésus a sauvé

l'avenir religieux de l'humanité. M. Renana terminé sa Vie de

Jésus en disant : — ce II ne sera pas surpassé ; entre les fils des

» hommes, il n'en est pas né de plus grand que Jésus. » Cette

parole-là est une des plus chrétiennes qui aient jamais été écrites

au monde. Pour en finir avec le christianisme, pour que cette

religion eût fait son temps, il faudrait précisément que Jésus fût
dépassé, il faudrait qu'il naquît un homme plus grand que lui,
or cela n'arrivera jamais. Voilà pourquoi nous affirmons, nous

chrétiens, que le christianisme est éternel, que le christianisme
est la vérité. »

Gregory. — Prolégomènes a la VIIIe édition nu Nouveau

Testament grec, de Tischendorf1.

Dans son important article sur le texte du Nouveau Testament

(Encyclopédie de Herzog, 2e édition, t. II), M. Oscar de Gebhardt

disait en 1877 : ce C'est une dispensation vraiment tragique et une

perte irréparable pour la science, qu'il n'ait été donné ni à

Teschendorf ni à Tregelles de couronner l'œuvre laborieuse de leur vie :

ils nous ont laissé sans prolégomènes, l'un son editio octava critica

maior, l'autre son greek New Testament. » Et deux pages plus loin :

«Quel'editio Vili, critica maior, parue dans les années 1864-1872,

i Novum Testament um graece ad antiquissimos testes denuo recensuit,

apparatum criticum apposuit Const. Tischendorf. Editio octava critica
maior. Volamen HI : Prolegomena scripsit Casparus Renatus Gregory,
additis curis Ezrae Abbot. Pars prior. — Leipzig, J. C. Hinrichs, 1884. vi
et 440 pag. in-8. Prix : 10 marcs.



THÉOLOGIE 609

soit privée de prolégomènes justificatifs et explicatifs est d'autant

plus regrettable que le texte de cette édition ne diffère pas en

moins de 3369 passages de celui de la VIP édition, de 1859. Cette

différence surprenante ne trouve pas sa seule explication dans le

fait que 1'apparatus critique s'est extraordinairement enrichi, en

particulier par suite rie la découverte du codex sinaiticus. Elle
s'explique surtout, comme Tischendorf lui-même l'a donné à

entendre, par le principe suivi dans l'établissement du texte, principe
consistant à subordonner d'une manière conséquente le jugement
subjectif à l'autorité objective représentée par les témoignages les

plus anciens... c'est-à-dire, en définitive, par le Cod. Sin. que
Tischendorf plaçait encore au dessus du Cod. Vat. »

Ces Prolégomènes que la maladie et la mort empêchèrent
Tischendorf d'élaborer, et qui devaient former le troisième volume
de la VHP édition critique majeure, M. le Dr Gaspard-René Gregory

s'est chargé de les rédiger. La première partie de celle œuvre
de science et de dévouement, entreprise en 1876 et dont les

premières feuilles ont quitté la presse dès 1881, a paru clans le cours
de la présente année. Elle forme un beau volume de plus de 400

pages, tandis que les Prolégomènes delà VIIe édition n'en comptaient

que 278. Voici un aperçu de son contenu :

Un premier chapitre : De Tischendorfio, offre une courte notice

biographique du célèbre critique, ainsi qu'une liste chronologique
de ses nombreuses publications, y compris les articles de revues
et de journaux. — Les chapitres II et III traitent de apparatu critico
et des lois à observer dans la constitution du texte. — Le chapitre
IV s'occupe de la partie grammaticale de la critique du texte:
orthographe (accents, esprits, ponctuation), forme des noms et des

verbes, syntaxe, mots composés, etc. — Sous le titre : De lextus
forma, le chap. V parle de l'ordre des livres, de la division en

chapitres et des versets. — Cent cinquante pages sont consacrées,

au chapitre VI, à l'histoire du texte, en commençant par les

recensions antiques. Quant aux éditions imprimées, l'auteur les

divise en quatre sections : 1° de l'édition d'Alcala à celle de Fell
(1514-1675) ; 2e de celle de Mill à celle de Scholz (1707-1830);
3° de celle de Lachmann à celle de Westcott-Hort (1831-1881) ;
4° celles de Tischendorf (1841-1872). Un appendice important,



610 BULLETIN

pages 287-334, renferme une collation critique des textes de Tre-
gelleset de Westcott-Hort (dont les leçons n'avaient pas encore pu
trouver place dans l'apparatus de Tischendorf) avec la VIIIe édition
de ce dernier. — Enfin le chapitre VII passe en revue les manuscrits

en lettres onciales des évangiles, des actes et épitres catholiques,

des épîtres de Paul et de l'Apocalypse, en indiquant
successivement le signalement paléographique, le contenu et l'histoire de

chaque manuscrit.
La seconde moitié de l'ouvrage, traitant des manuscrits en lettres

minuscules, des anciennes versions orientales et occidentales, des

citations renfermées clans les écrivains ecclésiastiques, est déjà en

grande partie composée. Mais elle ne paraîtra que plus tard, afin
de laisser à M. Gregory le temps d'examiner proprio visu un
certain nombre de manuscrits et d'en compléter la description
exacte.

En altendant que ce complémenl soit prêt à voir le jour, on

accueillera avec reconnaissance la première partie de ce travail
considérable. Sans doute, il ne remplace pas a tous égards ce que
Tischendorf, s'il eût vécu, aurait pu nous donner. Cependant une
critique impartiale ne le jugera pas indigne de prendre place à la

suite de la dernière œuvre du fécond théologien de Leipzig. De

Tischendorf lui-même, M. Gregory n'a reproduit dans ce volume

qu'un certain nombre de pages relatives à l'apparatus crilicus et

aux lois réglant la constitution du texte (chapitres II et III), ainsi

qu'au côté grammatical de la critique du texte (chapitre IV passim).
Ces pages sont tirées des prolégomènes de la septième édition
majeure (1859). D'autre part, un homme des plus compétents en ces

matières, le professeur Ezra Abbot de Cambridge (Massachusets)
a prêté son concours à M. Gregory. C'est à lui que sont dus,

entre autres, de nombreux renseignements sur des détails d'orthographe

(première partie du chapitre IV) et sur les anciennes
divisions du texle, en particulier un excursus sur la division actuelle

en versets (chap. V). — N'est-ce pas un ce signe des temps » que
le volume qui devait couronner l'œuvre de la vie d'un savant

allemand, se trouve confié aux soins de mains anglo-saxonnes?
A propos de la division actuelle du texte en chapitres, les

prolégomènes (pag. 164 sqq.) se prononcent contre la tradition qui



THEOLOGIE 611

attribue cette division au dominicain Hugues de Saint-Cher (-j-1265)
et donnent la préférence à l'opinion qui en fait honneur à

Etienne Langton, archevêque de Cantorbéry (j 1228) qui étudia
à Paris et y professa pendant quelques années. Il ne sera pas

inutile de rappeler que dans un savant article sur ec les essais qui
ont été faits à Paris au XIIIe siècle pour corriger le texte de la

vulgate, » publié ici même (janvier 1883), M. Sam. Berger a traité
cette question et qu'il a pareillement révoqué en doute la tradition
relative à Hugues de Saint-Cher. ec II semble difficile, dit-il, de lui
en conserver la paternité, car le correcteur dominicain n'a fait

aucun changement, pas le moindre, à la division des chapitres de la
« Bible de l'Université », el celle-ci est presque absolument identique

à la capitulation actuelle de la Vulgate et à celle de toutes nos

Bibles modernes... Avant la revision de l'université la discorde

était dans le camp alcuinien. La division de toute la Bible en

chapitres à peu près égaux, telle qu'elle a été introduite par l'université,

était un besoin du temps et a rendu des services. »

Quant à notre division vulgaire en versets, qui se rencontre

pour la première fois dans l'édition gréco-latine de Rob. Estienne
de 1551, puis dans le Nouveau Testament français de 1552 et dans

la Bible française de 1553, le prof. Abbot constate qu'elle n'est pas
exactement la même dans toutes les éditions. C'est ainsi que les

éditions de Bèze diffèrent assez fréquemment, sous ce rapport, de

l'édition stéphanienne de '1551 qui doit être considérée comme
servant de norme. Il en est de même de certaines traductions du

XVIe siècle. Le savant américain a pris la peine de comparer à ce

point de vue la dite édition de 1551 avec celle d'Elzévir de l'an
1633 (le soi-disant ce texte reçu ») et avec la VIIIe critique
majeure de Tischendorf, et d'ajouter à cette collation les variantes
d'environ cinquante autres éditions importantes et d'un petit nombre

de versions. (Pages 171 -182.) Cet exemple suffit pour donner

une idée des soins minutieux que les auteurs de ces prolégomènes
ont voués à l'étude du texte du N. T.



612 bulletin

Contributions bernoises a l'histoire des églises de la
Réforme en Suisse. — E. Blôsch : La réforme d'avant la
réformation a Berne.

Nous rapprochons clans cette annonce deux publications, relatives

à l'histoire de la Réformation, qui ont vu le jour à Berne.
Elles se rapportent en première ligne à la Béforme en Suisse,

spécialement dans le territoire bernois, mais l'intérêt en dépasse

de beaucoup ce cercle limité. Même les lecteurs que l'histoire
locale de Berne et des autres cantons réformés ne touche

qu'indirectement, trouveront dans ces travaux bien des choses de nature
à éveiller leur attention, à les instruire et à les faire réfléchir. A
côté, ou plutôt au-dessus des faits historiques qui y sont relatés,
des documents communiqués ou remis au jour, il y a les principes

qui dominent les faits et en expliquent l'enchaînement, les

idées et les points de vue généraux qui se traduisent dans les

documents. Ajoutez à cela l'esprit historique et religieux, l'esprit
vraiment protestant dont les auteurs de ces études se montrent
animés.

Les Contributions bernoises i sont d'un contenu riche et

varié. Publiées à l'occasion du double jubilé de Luther et Zwingli
par M. le professeur Nippold, au moment où ce savant historien

se disposait à échanger sa chaire de Berne contre celle d'Ièna,
elles attestent à la fois combien son enseignement académique dans

la capitale du plus grand des cantons suisses a été fructueux et

stimulant, et avec quel intérêt, non seulement d'esprit mais de

cœur, il s'est familiarisé avec le caractère et l'histoire du pays où

s'est déployée, pendant plus de douze ans, son infatigable activité.
En même temps ce recueil est une nouvelle preuve de la belle

somme de capacités et de talents, d'esprit scientifique et d'amour
de l'étude, que recèle dans son sein le corps pastoral bernois.

Nous ne pouvons songer à reproduire ici, même en abrégé, le

contenu des contributions fournies par MM. les pasteurs Paul

Fliïckiger, Max Billeter, Gottfr. Strasser, Herrn. Kasser, Sal.

' Berner Beiträge zur Geschichte der schweizerischen Reformationskirchen.

— Bern, K. J. Wyss, 1884. xii et 4-51 pages.



théologie 613

llubler et Harald Marthaler. Nous devons, bien à regret, nous
bornera en indiquer les sujets et à les caractériser d'une manière
sommaire.

Les trois premières ont plus particulièrement trait à l'âge même
de la Réforme. Cette série s'ouvre dignement par une étude approfondie

sur Zwingli et ses relations avec Berne : jusqu'à son arrivée
à Zurich, de là à la Dispule de Berne, enfin pendant les deux

guerres de Kappel. On remarquera surtout, dans celte dernière

partie, l'appréciation sobre et impartiale de la politique des

seigneurs de Berne, d'une part, de la ligne de conduite du réforma-
leur zuricois, de l'autre. Parlant de la rivalité des deux villes :

ce Plus, dit M. Flïtckiger (pag. 71), on examine de près la politique

de ces deux Etats, plus on est frappé du contraste qui existait

entre eux. Berne aspirait à fonder dans les Alpes une grande

république centrale, au cœur de l'Europe. Zwingli, de son còlè,
aurait voulu unir par une grandiose coalition tousles protestants
depuis la mer du Nord jusqu'au pied des Alpes. En réalité, quelque

paradoxale que paraisse cette affirmation, les adversaires en

présence, dans la seconde guerre de Kappel, n'étaient pas tant les

catholiques et les Zuricois, que les deux grandes idées politiques
dont nous venons de parler. Le résultat de cette guerre fut, sinon
de rendre impossible la réalisation de ces deux buts, du moins de

la renvoyer à des temps indéfinis ; à vrai dire, ils attendent encore

aujourd'hui leur accomplissement. Berne, au reste, fut bien

obligée dans la suite de se prêter à ce qu'elle s'était donné tant de

peine à éviter, savoir à un règlement de compte sévère avec le

papisme suisse, tel qu'il eut lieu dans les deux guerres de Vil-
mergue. » Il était bon qu'un écrivain bernois, armé de toutes les

pièces de conviction et animé d'un esprit de justice historique,
rétablit la vérité des faits contre cet autre bernois, M. Lùlhi, qui
naguère, dans un écrit intitulé : La politique bernoise dans les

guerres de Kappel, avait essayé de faire de Zwingli le loup de la
fable, des cinq cantons catholiques l'agneau, et de Berne l'onde
troublée par le loup.

Des deux études suivantes l'une, après une introduction historique

sur l'Eglise réfoimée bernoise pendant sa première période,
de 1528 à 1532, s'occupe en détail du Synode de Berne de l'an



614 bulletin
1532. On y trouvera une analyse raisonnée du document admirable
et trop peu connu qui fut le ce produit littéraire » de ce synode, et

une appréciation en somme exacte des principes moraux, dogmatiques

et pratiques (ce pastorale Grundsätze»), professés par la vénérable

assemblée, sous l'heureuse influence de Wolfgang Capito.
— L'autre étude, fort bien écrite, est consacrée à l'histoire de

l'Anabaplisme suisse à l'époque de la Béformalion, d'abord à

Zurich, puis dans lesautres cantons : Saint-Gall et Appenzell, Grisons.

Bàie, Berne, jusqu'à la dispute de Zofmgue (juillet 1532). L'auteur,

M. Strasser, ne s'est pas livré à des recherches nouvelles
dans ce domaine encore incomplètement exploré, mais il a su

résumer et grouper d'une manière vivante et lumineuse les résultats

déjà acquis, ceux en particulier qu'on doit, sur l'anabaptisme
à Zurich, aux travaux de M. Emile Egli1. Dans un appendice de

quelques pages il nous raconte l'histoire des anabaptistes de sa

commune d'origine (Langnau) au XIXe siècle.

A ces travaux relatifs aux origines de la Réforme tait suite un
récit dramatique de la contre-réformation dans l'ancien êvêché de

Bale, sous l'évêque Jacob-Christophe Rlarer de Warlensee (1575-
1608). Nous assistons à la destruction du protestantisme dans les

districts septentrionaux de Laufon et de Rirseck alliés de la

ville de Bàie, et ensuite à la résistance que les autres parties
de l'évêché, savoir Bienne et son territoire, y compris l'Erguel
(val de Saint-lmier), ainsi que la Prévôté (val de Moutier), alliées
de Berne, opposèrent à la réaction catholique.

Avec les deux dernières ce contributions » nous sortons du siècle

de la Réforme, sans sortir de l'histoire des Eglises de la Réforme,
sans même quitter, à le bien prendre, la sphère d'action de l'esprit
d'un Zwingli. M. Hubler raconte, essentiellement à l'aide des

archives de Berne et de Zurich, les efforts de John Durie (Duraus) en

vue de l'union entre réformés et luthériens. Il n'a pas de peine à

éveiller notre sympathie pour les nobles aspirations, l'infatigable
activité et les cruels déboires de cet apôtre de l'alliance évangélique

au XVIIe siècle. Mais du même coup il fait surgir devant

1 Die Zürcher Wiedertäufer zur Reformationszeit, 1878. — M. Nippold
nous apprend (pag. 442) qu'un professeur de Louisville, M. Whitsitt,
prépare une histoire générale de l'anabaptisme.



théologie 615

notre esprit cette question bien digne d'être sérieusement méditée :

Comment a-t-il pu se faire que les mêmes hommes qui, en Suisse,

en particulier à Berne, s'étaient montrés si favorables aux vues

iréniques de Durie, en soient venus peu après à patronner cette

formula consensus qui devait rendre irrémédiable la rupture entre
luthériens et réformés?

M. Marthaler, enfin, consacre une notice plus courte à Amyraut
comme moraliste. Il s'agit essentiellement, on le comprend, de la

ce morale chrestienne» du fameux théologien de Saumur, de cette

œuvre magistrale qui a fait bien moins de bruit, en son temps,

que les thèses dogmatiques du même auteur, mais qui est d'une
valeur bien plus durable. C'est à l'un des vétérans de notre théologie

réformée suisse, qui célébrait naguère ses noces d'or avec sa

chaire professorale à Zurich, c'est à Alexandre Schweizer en tout

premier lieu que revient le mérite d'avoir remis en honneur le

grand moraliste français. En analysant la ce morale chrestienne,
à Monsieur de Villarnoul, » et en essayant de marquer la place qui
lui revient dans l'histoire de la morale réformée, le jeune pasteur
bernois n'a fait que marcher sur les traces du vénérable doyen

d'âge de la faculté de Zurich.
M. Nippold a fait suivre ces six travaux de deux contributions

émanées de sa plume savante et agile. La première est une conférence

sur la vie de Jésus au moyen âge. Cette étude, très instructive,
et j'ajoute : très édifiante en son genre, semble déplacée dans ce

volume. A qui s'étonnerait de l'y rencontrer, l'auteur a pris soin

de répondre dans sa préface. (Pag. vm et ix.) Une des idées ou

plutôt des convictions qui lui sont le plus chères, c'est que les Eglises

de la Réformation, de cette Réformation qui a revendiqué les

droits de Y individualisme chrétien, ne sauraient se passer du

facteur idéal de la catholicité. Or, il était dans la nature des

travaux précédents, vu leur but tout à fait spécial, de ne pouvoir faire

entrer en ligne de compte l'importance et la raison d'être permanente

de l'idéal catholique. Cette lacune il fallait la combler, afin

qu'il fût bien entendu que ces contributions à la fête du centenaire

de Luther et de Zwingli ne s'inspiraient pas d'un confessiona-

lisme borné. Le meilleur moyen de le faire, c'était de joindre à

ces études historiques un travail se rapportant à l'une des plus



616 bulletin

belles faces du moyen âge. C'était rendre témoignage, en même

temps, aux excellents rapports qui se sont établis entre les deux
facultés théologiques de Berne, la faculté protestante et cette

faculté catholique, de création récente, qui est née du retour à

l'une des pensées fondamentales de la vieille politique bernoise :

ne pas sacrifier le lien fédéral à des divergences de l'ordre
religieux et ecclésiastique.

Le volume se termine par un appendice littéraire, servant à

compléter les études précédentes, surtout au point de vue de la

littérature relative à chacun des sujets traités. M. Nippold y donne

des preuves brillantes de sa vaste érudition. Il a profité de l'occasion

pour rendre hommage aux services rendus, depuis une
quarantaine d'années, à la science historique par des savants bernois,
spécialement en ce qui concerne l'histoire de l'Eglise. Ceux qui
s'occupent de ces études lui sauront gré de son enumeration
détaillée des titres de ces travaux, qui consistent, la plupart, en des

monographies dispersées et ensevelies dans des publications trop
peu connues au dehors.

La plus récente de ces mongraphiesest celle de M. Emile Blösch,
ancien pasteur, actuellement archiviste et bibliothécaire en chef à

Berne, dont le titre figure, à côté des ce contributions, » en tète de

cet article. Elle a paru dans le Jahrbuch für schweizer Geschichte

pour la présente année, et il en a été fait un tirage à part1.
Le titre pourrait prêter à un malentendu. En effet, quand on

parle de Vorreformalion, on songe tout d'abord à ces mouvements

religieux, spécialement à l'activité de ces hommes qui, au sein du

catholicisme du moyen âge, furent les précurseurs de la grande
Réforme du XVIe siècle. Ce n'est pas dans ce sens que le terme

est pris ici. Il s'agit d'une préparation à la Réforme dont l'Etat a

été le principal organe, et cela dans la seconde moitié du XVe

siècle, plus particulièrement de 1470 à 1485.

A l'aide des actes déposés aux archives de Berne et de la

chronique de Valerius Anshelm, M. Riuscii nous montre comment

l'Etat de Berne fut amené par les circonstances à prendre une

1 Die Vorreformation in Bern, von Emil Blösch. 107 pages.



théologie 617

position de plus en plus indépendante vis-à-vis de l'Eglise. En
même temps qu'il acquiert le sentiment de sa force (c'était
l'époque des guerres de Bourgogne) et que l'Eglise, de son côté,

se montre de plus en plus incapable de remplir sa mission

salutaire, l'Etat prend conscience de ses obligations en tant qu'organisation

nationale. Il cherche d'abord à exercer ses droits et ses

devoirs, à introduire les réformes nécessaires, de concert avec

l'Eglise et avec son appui: mais ensuite, en présence de l'apathie
et de la résistance que les hommes d'Eglise opposaient aux
aspirations les plus légitimes des laïques bien pensants, il se voit
contraint d'agir sans elle et même contre elle. C'est ainsi qu'en face

de l'Eglise mondanisée surgit inopinément la conception du ec

magistrat chrétien, » comme étant, lui aussi, institué de Dieu. De là

il n'y avait qu'un pas à cette autre idée que, l'Eglise devant
concourir pour sa part au bien général, elle avait à se subordonner
à l'Etat, celui-ci embrassant tous les intérêts, y compris les intérêts
les plus élevés, de la société.

On peut suivre pas à pas, en lisant le remarquable travail de

l'historien bernois, cette transformation des rapports entre le

gouvernement civil et la société religieuse. L'ingérence de l'Etat dans

le domaine de l'Eglise atteint son point culminant dans la réforme
radicale octroyée en 1474 au couvent d'Interlaken et dans l'institution

de par l'Etat, bien qu'avec l'approbation du saint-siège, du

Stift ou chapitre de Saint-Vincent à Berne, en lieu et place du

pouvoir ecclésiastique représenté jusqu'alors (1484) par la com-
manderie de l'ordre teutonique à Könilz, près Berne. C'est ici que
s'arrête ce que M. Blösch appelle la Vorreformalion bernoise. Il se

dégage de cette étude plusieurs enseignements qu'il est bon de

recueillir, mais que nous ne faisons qu'indiquer.
Le premier, c'est qu'il est inexact de dire, comme on le fait

souvent, que l'idée moderne de l'Etat n'a germé qu'à la suite de la
Réforme.

Le second, c'est que l'Etat à lui seul, même lorsqu'il se laissait

guider par des motifs d'un ordre élevé, par un intérêt vraiment
moral, n'a pas pu amener une véritable réforme de l'Eglise. Les

mesures réformatrices prises par l'Etat de Berne, vers la fin du
XVe siècle, n'ont pu aboutir à un résultat sérieux et durable que

THÉOL. ET PHIL. 1884. 41



618 bulletin

lorsque, une génération plus tard, et sous l'influence d'un Zwingli,
elles eurent été fécondées par un nouveau principe religieux.

Enfin, qu'on se le dise bien, il est absolument impossible de

comprendre l'histoire de la Réformation, non seulement à Berne,
mais dans la Suisse française, impossible d'apprécier équitable-
ment la politique ecclésiastique de Berne dans le pays de Vaud et

sa ligne de conduite à l'égard de Genève et de Calvin, si l'on ne
tient pas compte des antécédents que vient de nous révéler tout de

nouveau M. le docteur Blösch. Son travail contribuera, il faut

l'espérer, à faire disparaître de plus en plus celte manière doctrinaire,

et exclusivement inspirée par les sources calvinistes, d'écrire
l'histoire de la Réformation dans la Suisse occidentale, à laquelle
nous sommes trop habitués, pour la remplacer par une histoire
vraiment historique, tenant compte de tous les éléments en jeu et

de toutes les faces de la question. V. R.

Nécrologe de 1884.

Aux hommes, décédés dans le cours du premier trimestre,
auxquels nous avons consacré de courtes notices dans les numéros
de mars et de mai (Keshoub Khounder Sen, Hermann Ulrici,
H. Wilh. Erbkam, Hans Lassen Martensen, Lévy Herzfeld,
Albert Immer) il faut ajouter les suivants :

J. Fréd. Ahlfeld, mort le 6 mars, de 1851 à 1881 pasteur de

Saint-Nicolas à Leipzig; un des prédicateurs luthériens les plus

connus et les plus goûtés de l'Allemagne, auteur de nombreux
recueils de sermons. Un des traits distinctifs de sa prédication était

l'usage fréquent et judicieux de l'anecdote.

Ezra Abbot, le 20 mars, professeur de critique et d'exégèse du

N. T. à l'université de Harward, à Cambridge en Amérique
(Massachusetts.) Il se rattachait à l'unitarisme et a contribué, entre

autres, à la rédaction des prolégomènes à la 8e édition critique du

N. T. de Tischendorf par C. R. Gregory.
S. Heegaard, le 24 mars, professeur de philosophie à Copenhague.

Parmi ses publications on cite une dissertation sur la

philosophie de Herbart (1860), un écrit, qui a tait sensation, sur
l'intolérance (1878). un ouvrage remarquable sur l'éducation, le


	Théologie

