Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 17 (1884)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PHILOSOPHIE 487

remettant en lumiere le vrai sens des termes bibliques, surtout
du Pneuma, de la Psyche, de la Zde et du Thanalos, en associant
franchement la vie au salut et 'existence a I'immortalité, en fai-
sant dépendre toute vie de Christ et en admettant la destruction
finale des méchants, de Satan et du mal, est beaucoup moins ma-
térialiste qu’on le croit, I’est moins que le naturisme, et est au
contraire éminemment spiritualiste, précisément parce qu’il ac-
corde la matiére avec l'esprit, la nature avec la grice, — ce qui
démontre enfin la fausseté de I'accusation au point de vue bibli-
que.

» A ce triple examen j’ai ajouté 'argument pratique prouvant que
le conditionalisme, loin de rabaisser le caractére de Dieu, le re-
léve graduellement; loin de compromettre la vie et I’action chré-
tienne, la ranime et I'excite ; loin de pousser au matérialisme pra-
tique, en éloigne, en ramenant les matérialistes a I'Evangile ; et,
loin de détruire le spiritualisme chrétien, le rétablit et en assure
le triomphe. L'accusation se montre donc aussi injuste au point de
vue pratique. Elle a contre elle I'histoire, la science, la révélation
et 'expérience. » J.-J. PARANDER.

Brenles (Vaud).

PHILOSOPHIE

CHARLES MEYER. — LA SUPERSTITION AU MOYEN AGE
ET AUX SIECLES POSTERIEURS 1,

Voici un livre qu’on pourrait intituler « Histoire des aberrations
de I’esprit humain » et dont la lecture est quelque peu mortifiante
pour notre orgueilleuse raison. L’auteur nous y présente un {ableau
de la superstition sous toules ses formes: astrologie, alchimie,
chiromancie, foi aux sorciers, etc. En le feuilletant, on est comme
frappé de stupéfaction a la vue des erreurs monstrueuses qui ont
s1 longlemps obscurci l'intelligence des hommes méme les plus

t Der Aberglaube des Mittelalters und der neechstfolgenden Jahrhunderte,
von Carl Meyer a. o. Professor an der Universitet Basel. Basel 1834.



488 BULLETIN

cultivés, et retardé, durant de longs siécles, les progres des
sciences naturelles et d’une saine philosophie.

L’ouvrage de M. Meyer, fruit de longues et patientes recherches,
n’est pas d’une lecture attrayante et facile, le sujet ne s’y prétait
point, C’est un volume & consulter, non a lire tout d’une traite.
Tous ceux qui s’occuperont désormais de ’histoire des mceurs au
moyen dge devront en tenir grand compte. Il a sa place marquée
dans toutes les bibliothéques et sera lu avec fruit par les historiens,

les psychologistes et les penseurs. A. H.-M.
ALFRED WEBER. — HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE EUROPEENNE
(Suite.)!

Nous avons promis de mettre sous les yeux de nos lecteurs une
citation propre a leur faire connaitre le genre de 'auteur de cette
Histoire. Le morceau que nous avons choisi dans ce but est celui
qui a pour sujet : Darwin el le monisme conlemporain.

Le matérialisme, renforcé par les épigones de I’hégélianisme et
popularisé par le talent littéraire des Moleschott, des Biichner, des
Carl Vogt, des Ernest Haeckel, est devenu au deld du Rhin ce
qu’il a été en dega des le dix-huitiéme siécle : une puissance intel-
lectuelle de premier ordre, fortement assise sur le terrain des
faits, ayant pour elle le double prestige d’une clarté parfaite et
d’un savoir étendu et solide. Favorisé d’ailleurs par l'opinion,
grace a sa connivence avec le radicalisme politique et religieux, il
s’appuie sur une série de découvertes et de théories scientifiques
récentes, Il en appelle & la théorie transformiste de Lamarck et de
Darwin, contre la création-miracle ; a I'étude anatomique des
singes anthropoides, contre I'opinion qui voit un abime infran-
chissable entre I'animal et ’homme, la matiére et I'esprit ; aux
progrés de la synthése chimique, contre le fantdme du principe
vital ; a la théorie de I’équivalence et de la transformation des
forces et aux découvertes électrologiques, contre ’hypothése d’une
force séparée pour expliquer la pensée ; & la théorie géologique
des évolutions lentes et des transformations insensibles, contre la

! Voir la livraison de mai, pag. 311.



PHILOSOPHIE 489

théorie des cataclysmes, derriére laquelle s’abrite, selon lui, la
croyance aux interventions capricieuses d’un pouvoir surnaturel ;
enfin, aux expériences nombreuses et concluantes qui ont mis
hors de doute le rapport existant enlre le cerveau et la pensée,
contre la distinction spiritualiste de I’'dAme et du corps.

De toutes ces nouveautés, celle que le matérialisme s’est assi-
milée le plus rapidement et a laquelle il doit ’appoint le plus
important, c’est la théorie darwinienne, qui répond & cette
question capitale demeurée sans solution jusqu’a Darwin : comment
la finalité qui se manifeste dans la construction et la disposition
de nos organes a-t-elle pu se produire sans l'intervention d’une
cause créalrice intelligente et par Paction purement mécanique de
forces inconscientes ? ou encore : comment expliquer la finalité
sans les causes finales? Le darwinisme, en fournissant au maté-
rialisme une réponse péremptoire a I’objection capitale du spiri-
tualisme théiste, est devenu par ce fait son allié indispensable, et
telle est 'intimité de cette alliance que darwinisme et matérialisme
sont considérés comme des termes synonymes.

Deux systémes se trouvent en présence dés le dix-huitieme
siecle : le créatianisme, d’aprés lequel chaque espéce animale et
végétale a été créée indépendamment de toutes ses congénéres, se
fonde sur la prétendue immutabilité des especes ; le transformisme
ou évolutionisme, dont Diderot et Robinet ont formulé les principes,
admet que les espéces ne sont que des variétés mieux marquées
et plus fixes que ce que ’on désigne vulgairement par ce mot, et
descendent les unes des autres générativement. Au dogme de
Pimmutabilité des espéces il oppose le fait de leur variabilité.
Entre I’étre générateur et son rejeton, il y a toujours similitude,
jamais identité. Cest a dire qu’il y a, entre I'un et Pautre, des
différences. De plus, et c’est 'important, ces différences peuvent
se transmettre par hérédité. Mais cette variation incessante et la
métamorphose progressive des espéces (ui s’ensuit, comment et a
quelles causes ont-elles lieu ? comment et & quelles causes une
méme souche a-t-elle pu produire le tigre et la timide gazelle, la
souris et ’éléphant ? Selon Lamarck et Geoffroy Saint-Hilaire,
c’est I'influence du milieu sur I'organisme et I’adaptation pro-
gressive de 'organisme aux conditions d’existence qui lui sont



490 BULLETIN

faites. Celte explication, qui suffisait pour un certain nombre de
cas, mais en laissait un nombre plus grand encore inexpliqués,
fut complétée par Charles Darwin, le plus célebre des naturalistes
de ce siécle (1809-1882), dans son livre monumental : On the origin
of species by means of natural selection. La cause efficiente de la
transformation des étres organisés et de la diversification de leurs
types spécifiques, c’est, selon Darwin, la concurrence qui se fait na-
turellement entre eux, la luite pour Uexistence (struggle for life);
concurrence dont P'effet est celui d’une sélection de tout point
semblable & la sélection artificielle au moyen de laquelle 'horti-
culteur et I’éleveur obliennent leurs variétés. Que fait I’éleveur,
I’éleveur de pigeons par exemple? Il remarque dans 'un de ses
pigeons la particularité que sa queue a une penne de plus que les
autres; il tiche de se procurer une femelle offrant la méme parti-
cularité, et il obtient de ce couple des rejelons ayant la queue
garnie de deuy, lrois, quatre pennes de plus que leurs ascendants:
le pigeon-paon ; il obtient, par un procédé semblable; le pigeon
grosse-gorge, le pigeon-cravate, le pigeon-hirondelle, le pigeon-
carme et autres variétés. Méme procédé chez les éleveurs de
chevaux, de chiens, de bétes a cornes, chez les horticulteurs: en
assortissant leurs couples ou leurs graines d’aprés certaines
données, ces artisles arrivent & diversifier les types a I'infini. Ilsy
arrivent par un artifice de lintelligence et avec intention. La
nature obtient le méme résultat (diversification des types), sans
artifice ni intention quelconque, au moyen de la concurrence ou
lutte pour I'existence. Cette lutte, en effet, opére entre les étres
un triage, une sorte de choix (seleciio) : les uns, c’est-a-dire les
plus forts, ou les plus adroits, ou les plus propres, pour une cause
quelconque, & échapper a la destruction, arrivent & se reproduire ;
les autres périssent ; ceux-ci sont les réprouvés, ceux-la les élus
de la nature, les selecti de la concurrence, qui n’est pas seulement
le principe de tout progrés social, mais aussi la cause premiére de
tout développement dans la nature. Supposons, dit Strauss com-
mentant Darwin, un troupeau de beeufs & I’époque o1t ces animaux
ne sont pas encore munis de cornes. Ce troupeau est attaqué par
des carnassiers. Il est évident que dans la lutte pour ’existence
qui s’ensuit, ceux qui ont le front le plus fort auront plus de



PHILOSOPHIE ASK

chances que les autres de se tirer d’affaire, et il est évident aussi
que, s’il se trouve, dans le troupeau attaqué, un individu qui a au
front un rudiment de corne, il aura plus de chances de salut pour
lui que tout le reste du troupeau. Celui-ci succombera tout entier, lui
seul en réchappera, arrivera a se reproduire et en méme temps (ce
qui est ici 'important) a transmettre a ses descendants la particu-
larité qui lui a valu de vivre et de pouvoir se reproduire : son rudi-
ment de défenses frontales. Ses descendants seront plus ou moins
pourvus de cette particularité. Plus ils le seront, plus ils auront
de chances de vaincre dans la lutte qui se renouvellera pour eux,
et de transmeltre a leur tour I'organe protecteur aux générations
suivantes. Et ainsi cet organe, qui n’a été, chez son premier por-
teur, qu’un simple caprice de la nature, et qui, sans la concur-
rence, aurait disparu avec ce porteur sans laisser de trace dans
I'espéce bovine, va se développant et se perfectionnant de géné-
ration en génération ; ce qui n’était d’abord qu’un caractére pure-
ment individuel devient un caractére générique, grice a cette lutte
toujours renaissante et aux effets accumulés de cette sélection sans
cesse renouvelée.

Dans I’exemple précité, c’est un avantage positif (un surplus),
qui a déterminé la sélection, mais il est des cas o un manque
peut avoir le méme effet, on un défaut peut étre un avantage et
une cause de sélection. Supposons, avec Haeckel, que, dans une
ile en plein océan, un essaim d’insectes ailés s’éléve dans les airs
et que, surpris par une tourmente, il soit entrainé vers la haute
mer et y périsse; supposons encore que l'un de ces insectes
manque d’ailes : il ne pourra suivre 'essaim dans les profondeurs
de I'air, mais c’est précisément & ce défaut qu’il devra son salut,
el survivant a ses congénéres ailés, il transmettra son défaut a 'un
ou a l'autre de ses descendants qui lui devra le méme avantage
(celui d’étre « élu »), et ainsi de suite, jusqu’a ce que de sélection
en sélection les ailes disparaissent complétement dans I'espéce
comme caractére générique. Dans ce cas, sans doute, le processus
qui s’'opere par sélection naturelle, est en réalité un recul, car il
s’agit d’une déformation, d’'un étiolement progressif; mais I’évo-
lution, dans la nature, est aussi souvent recul que progres.

La sélection de la concurrence vilale est I'explication suffi-



492 BULLETIN

sante de tout ce qu’il y a de propriété finale dans les organismes :
elle explique jusqu’a la maniére dont se sont formés les organes
des sens, I'eeil, l'oreille, siadmirables d’art et qui, par cela méme,
ont toujours fourni aux doctrines finalistes et cratianistes leur plus
précieux appui. Le premier ceil qui s’est produit dans I’évolution
du régne animal n’était, comme la premiere corne dans celle de
I’espéce bovine, qu’un simple rudiment, d’ou il y avait aussi loin
a l'ceil des espéces supérieures actuelles que de la nageoire du
poisson et de l'aile de l'oiseau au bras de 'nomme ; mais en
réfractant déja la lumiére d’une certaine maniére et en provoquant
une sensation lumineuse, si faible fut-elle, il constituait, pour
P'individu qui en était nanti, un avantage immense dans la concur-
rence vitale et en faisait « ’élu de Ia nature, » autour duquel dis-
paraissaient forcément ses congénéres aveugles, pour le laisser lui
seul conserver 'espéce et transmettre son organe visuel, plus
accentué encore peut-étre, a ses descendants. Les mémes causes
ne cessant d’agir et d’accumuler leurs effets de génération en
génération, l'ceil finit,aprés des milliers de siecles d’une évolution
progressive, par arriver a sa perfection actuelle, défiant’art le plus
consommé et les plus savantes combinaisons de Pintelligence ; et il
y arrive, non par le fait d’une intervention intelligente, mais par
la force des choses.

(’est, nous Pavons dit, en raison de cette explication mécanique
de la finalité, — explication qui, chez Darwin, n’exclut pas 1'idée
de création, — que le matérialisme contemporain s’est approprié
d’entrée et d’enthousiasme la théorie de la sélection naturelle. Ce
qu’on attribue a la « sagesse de la Providence » ou a la « bonté
de la mere Nature, » apparait, dans I’hypothése darwinienne,
comme l'ceuvre de la concurrence naturelle des étres et de la
sélection qu’elle détermine. Si les animaux qui peuvent vivre nus
dans les climats chauds se trouvent munis dans les régions
boréales de chaudes fourrures; si les habitants du désert ont pour
la plupart un pelage dont la nuance ressemble a celle du milien
ou ils vivent et qui les protége en les dissimulant aux regards de
leurs ennemis ; si enfin I’existence de tout étre vivant se trouve
« assurée » a un certain degré, il n’y a ni intention charitable ni
dispensation surnaturelle et providentielle. Ce n’est pas d fin de



PHILOSOPHIE 493

n’avoir pas froid que les animaux du Nord ont leurs fourrures,
mais c’est parce qu’ils sont revétus de fourrures qu’ils ne souffrent
pas du froid, et ils ont des fourrures parce que leurs ascendants,
qu’un caprice de la nature a revétus d’une peau plus épaisse, ont
par cela méme mieux soutenu la lutte pour I'existence que leurs
congénéres qui en étaient privés, et ont pu, grice a celte sélection
naturelle, se reproduire et reproduire en méme temps leur parti-
cularité protectrice, tandis que les autres ont succombé et que leur
type a disparu. Il en est de méme des animaux du désert et de
tous les animaux et végétaux jouissant d’un privilége quelconque
d’apparence causefinaliére.

Le principe de la sélection ne s’applique pas seulement a I’ana-
tomie et a la physiologie, mais aussi & la zoo-psychologie. Les
instincts des araignées, des fourmis, des abeilles, des castors, des
oiseaux, que Hartmann lui-méme croit encore ne pouvoir expli-
quer qu’au moyen d’un deus ex machina (I'Inconscient), ne sont
autre chose, selon Darwin, que des habitudes héréditaires, deve-
nues seconde nature par 'effet de la concurrence vitale et de la
sélection naturelle. Ce qui est inné aux générations d’aujourd’hui
ne I’était pas a leurs premiers ancétres, et ’art merveilleux qui se
manifeste dans I'instinct de certains animaux n’est que le premier
mot d’une évolution mille fois séculaire et d’un perfectionnement
graduel remontant & la premiére origine de ces espéces artistes.
Nos habitudes intellectuelles n’ont pas d’autre origine. Les idées
que le spiritualisme considére comme innées et qui, selom Kant,
tiennent a la constitution méme de l'intelligence, font partie sans
doute de notre organisalion mentale acluelle, mais n’étaient pas
innées a nos premiers progéniteurs. Ceux-ci les ont acquises par
I'expérience, et c’est I’hérédité aidée de la sélection qui, en nous
les transmettant comme des habitudes ou dispositions intellec-
tuelles, a fini par leur donner le caractére de I'innéité.

Un corollaire inévitable du principe transformiste et sélection-
niste, c’est I’origine simienne de 'homme. Aussi Darwin I'enseigne-
t-1l dans son second ouvrage capital : Of the origin on man (1871).
L’homme est issu d’une variété de singes plus douée que toutes
les autres. La fausse honte qui nous empéche de souscrire & cette
thése provient de ce que le singe a des allures comiques qui lui



494 BULLETIN

donnent I'air d’un crétin, d’un idiot, d’une caricature de 'homme.
Nous ne I’éprouverions nullement si I'on nous faisait descendre
du lion ou du rosier, Nous ne I’éprouvons méme pas, chose éton-
nante, en présence du récit biblique, qui fait sortir notre espéce
d'une motte de terre : origine bien plus humiliante encore, vu
Iénorme distance qui sépare une motte de terre d'un étre orga-
nisé, et d’une organisation aussi élevée que celle du singe. On
objecte qu’un César, un Kant, un Goethe ne sauraient descendre
d’un animal, qu’il est entre eux et le singe une distance infran-
chissable. Mais celte objection tombe si I’on tient compte, d’une
part, des chainons intermédiaires entre 'homme-singe et César, le
Papou, le Néo-Zélandais, le Cafre, etc., et d’autre part, du pro-
digieux espace de lemps qu’il a fallu & la nature, c’est-a-dire & la
concurrence et a la sélection, pour effectuer son évolution de
I’homme-singe & César et a Geethe. A la vérité, les six mille années
d’dge que la Bible donne au monde n’y auraient pu suffire. Mais
les découvertes paléontologiques de ce siécle (constructions la-
custres, silex taillé, homme des cavernes, kjokken-moddings des
cotes danoises, etc., etc.) démountrent sans réplique que le genre
humain est beaucoup plus vieux et que la civilisation égyptienne
elle-méme, si prodigieusement ancienne, est relativement moderne.
Des pas infiniment petits et des périodes infiniment longues, tels
sont, dit Strauss, les deux passe-partout qui ouvrent les portes
accessibles naguére au seul miracle. Eh quoi! le christianisme
n’enseigne-t-il pas que Dieu est devenu homme ? pourquoi donc
’animal ne pourrait-il pas le devenir? Les religions non chré-
tiennes ne le tiennent pas pour impossible, {émoin la mélempsy-
cose que professent l'ancienne Egypte, le brahmanisme et le
bouddhisme. En fait, il n’y a pas d’abime entre 'homme et I’animal.
On ne peut refuser & ce dernier ni la sensibilité ni la mémoire
ni l'intelligence. Les faits qui le démontrent remplissent des
volumes. Le sens moral méme ne leur est pas étranger, et, ajoute
Strauss, si chez le chien c’est le baton qui le fait naitre, n’est-ce
pas le cas aussi chez beaucoup d’hommes ? L’animal connait
Pamour maternel, 'attachement, le dévouement. En toutes choses,
il n’y a entre lui et nous qu’une différence de degré : son dme est
a la notre ce que le bourgeon est & la fleur et au fruit.



PHILOSOPHIE 495

Nous n’insisterons pas sur ces développements de la pensée
matérialiste contemporaine, qui n’ajoutent rien d’essentiellement
nouveau aux doctrines du dix-huitiéme siécle. Ce qui la distingue,
ce n’est pas son explication mécanique du monde ni 5a négation
absolue des causes finales, — sur ce point comme sur tous les
autres, les principes matérialistes n’ont guére varié depuis Démo-
crite, — c’est uniquement d'avoir trouvé, griace & Darwin, une
réponse péremptoire, selon ses adhérents, & cette objection des
causefinaliers, toujours renouvelée et jamais réfutée. Toute
ceuvre adaptée a une fin suppose un ouvrier, une intelligence, une
intention, et la plus parfaite des chambres obscures, I’ceil humain
n’en supposerait pas!

Au surplus, le matérialisme contemporain ne se trouve pas seu-
lement d’accord avec le matérialisme du dix-huitiéme siécle et le
matérialisme grec, mais aussi avec les doctrines essentielles de
I'idéalisme allemand et du panthéisme spinosiste : I'univers ou le
un-tout substitué a Dieu, la consubstantialité des étres, le déter-
minisme absolu. C’est pour marquer cet accord que le matéria-
lisme germanique a adopté, de nos jours, la désignation de
monisme.

La différence qui subsiste entre le monisme matérialiste et le
monisme idéaliste des Fichte, des Schelling et des Hegel, c’est
que le premier nie résolument toute finalité, tandis que ces der-
niers, s’inspirant de la Critique du jugement de Kant, reconnaissent
dans la nature, sinon les intentions d’un créateur transcendant, du
moins une finalité immanente.

L’idée de Hegel est la fin supréme de la nature se réalisant par
une évolution a la fois physique et logique: physique en tant
qu’elle est inconsciente, logique en tant qu’elle exclut le hasard.
Elle s’identifie ainsi, de fait, avec ce que Schelling et surtout
Schopenhauer appellent de son vrai nom : la volonté.

Or, on peut se demander si le principe darwinien, dont le maté-
rialisme se réclame avec une si entiére assurance, loin d’écarter
I’hypothése de la finalité immanente, n’est pas plutdt de nature a
la corroborer. Est-il bien vrai que la concurrence vitale (struggle
for life) soit une cause premiére et exclusivement mécanique ? La
lutte pour la vie ne suppose-t-elle pas a son tour le vouloir-vivre



496 BULLETIN

de Schopenhauer, la volonté ou I'effort sans lequel, selon la parole
profonde de Leibniz, il 0’y a pas de substance ? Ne suppose-t-elle
pas par conséquent une cause antérieure, supérieure et imma-
térielle ? Que peut donc signifier cette formule : lutte pour
Pexistence, sinon : lutte & fin d’existence. Or ceci nous raméne en
pleine téléologie. On ne peut nier d’ailleurs que la terminologie
darwinienne soit empruntée toute entiere au finalisme ; les termes
de sélection, de choix, de (riage, introduisent évidemment dans la
nature un élément intellectuel. Ce sont la, dit-on, des images;
c’est un langage figuré. Fort bhien. Mais 'impossibilité méme de
les éviter ne prouve-t-elle pas précisément I'impossibilité d’expli-
quer la nature par le pur mécanisme ?




	Philosophie

