
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1884)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PHILOSOPHIE 487

remettant en lumière le vrai sens des termes bibliques, surtout
du Pneuma, de la Psyché, de la Zôè et du Thanalos, en associant

franchement la vie au salut el l'existence à l'immortalité, en
faisant dépendre toute vie de Christ et en admettant la destruction

finale des méchants, de Satan et du mal, est beaucoup moins
matérialiste qu'on le croit, l'est moins que le naturisme, et est au

contraire éminemment spiritualiste, précisément parce qu'il
accorde la matière avec l'esprit, la nature avec la grâce, — ce qui
démontre enfin la fausseté de l'accusation au point de vue biblique.

» A ce triple examen j'ai ajouté l'argument pratique prouvant que
le conditionalisme, loin de rabaisser le caractère de Dieu, le
relève graduellement; loin de compromettre la vie et l'action
chrétienne, la ranime et l'excite ; loin de pousser au matérialisme
pratique, en éloigne, en ramenant les matérialistes à l'Evangile ; et,
loin de détruire le spiritualisme chrétien, le rétablit et en assure
le triomphe. L'accusation se montre donc aussi injuste au point de

vue pratique. Elle a contre elle l'histoire, la science, la révélation
et l'expérience. » J.-J. Parander.

Brenles (Vaud).

PHILOSOPHIE

Charles Meyer. — La superstition au moyen age

et aux siècles postérieurs1.

Voici un livre qu'on pourrait intituler ce Histoire des aberrations
de l'esprit humain » et dont la lecture est quelque peu mortifiante

pour notre orgueilleuse raison. L'auteur nous y présente un tableau
de la superstition sous toutes ses formes : astrologie, alchimie,
chiromancie, foi aux sorciers, etc. En le feuilletant, on est comme
frappé de stupéfaction à la vue des erreurs monstrueuses qui ont
si longtemps obscurci l'intelligence des hommes même les plus

1 Der Aberglaube des Mittelalters und der nœchstfolgenden Jahrhunderte,
von Carl Meyer a. o. Professor an der Universität Basel. Basel 1884.



488 BULLETIN

cultivés, et retardé, durant de longs siècles, les progrès des

sciences naturelles et d'une saine philosophie.
L'ouvrage de M. Meyer, fruit de longues et patientes recherches,

n'est pas d'une lecture attrayante et facile, le sujet ne s'y prêtait
point. C'est un volume à consulter, non à lire tout d'une traite.
Tous ceux qui s'occuperont désormais de l'histoire des mœurs au

moyen âge devront en tenir grand compte. Il a sa place marquée
dans toutes les bibliothèques et sera lu avec fruit par les historiens,
les psychologistes et les penseurs. A. H.-M.

Alfred Weber. — Histoire de la philosophie européenne
(Suite.) '

Nous avons promis de mettre sous les yeux de nos lecteurs une
cilation propre à leur faire connaître le genre de l'auteur de cette

Histoire. Le morceau que nous avons choisi clans ce but est celui

qui a pour sujet : Darwin et le monisme contemporain.
Le matérialisme, renforcé par les épigones de l'hégélianisme et

popularisé par le talent littéraire des Moleschott, des Büchner, des

Carl Vogt, des Ernest Haeckel, est devenu au delà du Rhin ce

qu'il a été en deçà dès le dix-huitième siècle : une puissance
intellectuelle de premier ordre, fortement assise sur le terrain des

faits, ayant pour elle le double prestige d'une clarté parfaite et
d'un savoir étendu et solide. Favorisé d'ailleurs par l'opinion,
grâce à sa connivence avec le radicalisme politique et religieux, il
s'appuie sur une série de découvertes et de théories scientifiques
récentes. Il en appelle à la théorie transformiste de Lamarck et de

Darwin, contre la création-miracle ; à l'étude anatomique des

singes anthropoïdes, contre l'opinion qui voit un abîme
infranchissable entre l'animal et l'homme, la matière et l'esprit ; aux

progrès de la synthèse chimique, contre le fantôme du principe
vital ; à la théorie de l'équivalence et de la transformation des

forces et aux découvertes électrologiques, contre l'hypothèse d'une
force séparée pour expliquer la pensée ; à la théorie géologique
des évolutions lentes et des transformations insensibles, contre la

1 Voir la livraison de mai, pag. 311.



PHILOSOPHIE 489

théorie des cataclysmes, derrière laquelle s'abrite, selon lui, la

croyance aux interventions capricieuses d'un pouvoir surnaturel ;

enfin, aux expériences nombreuses et concluantes qui ont mis
hors de doute le rapport existant entre le cerveau et la pensée,

contre la distinction spiritualiste de l'âme et du corps.
De toutes ces nouveautés, celle que le matérialisme s'est

assimilée le plus rapidement et à laquelle il doit l'appoint le plus
important, c'est la théorie darwinienne, qui répond à cette

question capitale demeurée sans solution jusqu'à Darwin : comment
la finalité qui se manifeste dans la construction et la disposition
de nos organes a-t-elle pu se produire sans l'intervention d'une

cause créatrice intelligente et par l'action purement mécanique de

forces inconscientes ou encore : comment expliquer la finalité
sans les causes finales? Le darwinisme, en fournissant au
matérialisme une réponse péremptoire à l'objection capitale du

spiritualisme théiste, est devenu par ce fait son allié indispensable, et

telle est l'intimité de cette alliance que darwinisme et matérialisme
sont considérés comme des termes synonymes.

Deux systèmes se trouvent en présence dès le dix-huitième
siècle : le créatianisme, d'après lequel chaque espèce animale et

végétale a été créée indépendamment de toutes ses congénères, se

fonde sur la prétendue immutabilité des espèces ; le transformisme
ou évolulionisme, dont Diderot et Robinet ont formulé les principes,
admet que les espèces ne sont que des variétés mieux marquées
et plus fixes que ce que l'on désigne vulgairement par ce mot, el
descendent les unes des autres générativement. Au dogme de

l'immutabilité des espèces il oppose le fait de leur variabilité.
Entre l'être générateur et son rejeton, il y a toujours similitude,
jamais identilé. C'est à dire qu'il y a, entre l'un et l'autre, des

différences. De plus, et c'est l'important, ces différences peuvent
se transmettre par hérédité. Mais cette variation incessante et la

métamorphose progressive des espèces qui s'ensuit, comment et à

quelles causes ont-elles lieu comment et à quelles causes une
même souche a-t-elle pu produire le tigre et la timide gazelle, la

souris et l'éléphant Selon Lamarck et Geoffroy Saint-Hilaire,
c'est l'influence du milieu sur l'organisme et l'adaptation
progressive de l'organisme aux conditions d'existence qui lui sont



490 BULLETIN

faites. Cette explication, qui suffisait pour un certain nombre de

cas, mais en laissait un nombre plus grand encore inexpliqués,
fut complétée par Charles Darwin, le plus célèbre des naturalistes
de ce siècle (1809-1882), dans son livre monumental : On the origin
of species by means of natural selection. La cause efficiente de la

transformation des êtres organisés et de la diversification de leurs

types spécifiques, c'est, selon Darwin, la concurrence qui se fait
naturellement entre eux, la lutte pour l'existence (struggle for life);
concurrence doni l'effet est celui d'une sélection de tout point
semblable à la sélection artificielle au moyen de laquelle l'horticulteur

et l'éleveur obtiennent leurs variétés. Que fait l'éleveur,
l'éleveur de pigeons par exemple? Il remarque dans l'un de ses

pigeons la particularité que sa queue a une penne de plus que les

autres ; il tâche de se procurer une femelle offrant la même

particularité, et il obtient de ce couple des rejetons ayant la queue
garnie de deux, trois, quatre pennes déplus que leurs ascendanole

pigeon-paon ; il obtient, par un procédé semblable, le pigeon

grosse-gorge, le pigeon-cravate, le pigeon-hirondelle, le pigeon-
carme et autres variétés. Même procédé chez les éleveurs de

chevaux, de chiens, de bêtes à cornes, chez les horticulteurs : en

assortissant leurs couples ou leurs graines d'après certaines

données, ces artistes arrivent à diversifier les types à l'infini. Ils y

arrivent par un artifice de l'intelligence et avec intention. La
nature obtient le même résultat (diversification des types), sans

artifice ni intention quelconque, au moyen de la concurrence ou

lutte pour l'existence. Cette lutte, en effet, opère entre les êtres

un triage, une sorte de choix (seleclio) : les uns, c'est-à-dire les

plus forts, ou les plus adroits, ou les plus propres, pour une cause

quelconque, à échapper à la destruction, arrivent à se reproduire;
les autres périssent ; ceux-ci sont les réprouvés, ceux-là les élus

de la nature, les selecli de la concurrence, qui n'est pas seulement
le principe de tout progrès social, mais aussi la cause première de

tout développement dans la nature. Supposons, dit Strauss
commentant Darwin, un troupeau de bœufs à l'époque où ces animaux

ne sont pas encore munis de cornes. Ce troupeau est attaqué par
des carnassiers. Il est évident que dans la lutte pour l'existence

qui s'ensuit, ceux qui ont le front le plus fort auront plus de



PHILOSOPHIE 491

chances que les autres de se tirer d'affaire, et il est évident aussi

que, s'il se trouve, dans le troupeau attaqué, un individu qui a au

front un rudiment de corne, il aura plus de chances de salut pour
lui que tout le reste du troupeau. Celui-ci succombera tout entier, lui
seul en réchappera, arrivera à se reproduire et en même temps (ce

qui est ici l'important) à transmettre à ses descendants la particularité

qui lui a valu de vivre et de pouvoir se reproduire : son
rudiment de défenses frontales. Ses descendants seront plus ou moins

pourvus de cette particularité. Plus ils le seront, plus ils auront
de chances de vaincre dans la lutte qui se renouvellera pour eux,
et de transmettre à leur tour l'organe protecteur aux générations
suivantes. Et ainsi cet organe, qui n'a été, chez son premier
porteur, qu'un simple caprice de la nature, et qui, sans la concurrence,

aurait disparu avec ce porteur sans laisser de trace dans

l'espèce bovine, va se développant et se perfectionnant de

génération en génération ; ce qui n'était d'abord qu'un caractère purement

individuel devient un caractère générique, grâce à cette lutte

toujours renaissante et aux effets accumulés de cette sélection sans

cesse renouvelée.

Dans l'exemple précité, c'est un avantage positif (un surplus),
qui a déterminé la sélection, mais il est des cas où un manque
peut avoir le même effet, où un défaut peut êfre un avantage et

une cause de sélection. Supposons, avec Haeckel, que, dans une
île en plein océan, un essaim d'insectes ailés s'élève dans les airs
et que, surpris par une tourmente, il soit entraîné vers la haute

mer et y périsse ; supposons encore que l'un de ces insectes

manque d'ailes : il ne pourra suivre l'essaim dans les profondeurs
de l'air, mais c'est précisément à ce défaut qu'il devra son salut,
et survivant à ses congénères ailés, il transmettra son défaut à l'un
ou à l'autre de ses descendants qui lui devra le même avantage

(celui d'être ce élu »), et ainsi de suite, jusqu'à ce que de sélection

en sélection les ailes disparaissent complètement dans l'espèce

comme caractère générique. Dans ce cas, sans doute, le processus

qui s'opère par sélection naturelle, est en réalité un recul, car il
s'agit d'une déformation, d'un étiolement progressif; mais

l'évolution, dans la nature, est aussi souvent recul que progrès.
La sélection de la concurrence vitale est l'explication suffi-



492 BULLETIN

sante de tout ce qu'il y a de propriété finale dans les organismes :

elle explique jusqu'à la manière dont se sont formés les organes
des sens, l'œil, l'oreille, si admirables d'art et qui, par cela même,
ont toujours fourni aux doctrines finalistes et cratianistes leur plus

précieux appui. Le premier œil qui s'est produit dans l'évolution
du règne animal n'était, comme la première corne dans celle de

l'espèce bovine, qu'un simple rudiment, d'où il y avait aussi loin
à l'œil des espèces supérieures actuelles que de la nageoire du

poisson et de l'aile de l'oiseau au bras de l'homme ; mais en

réfractant déjà la lumière d'une certaine manière et en provoquant
une sensation lumineuse, si faible fût-elle, il constituait, pour
l'individu qui en était nanti, un avantage immense dans la concurrence

vitale et en faisait ce l'élu de la nature, » autour duquel

disparaissaient forcément ses congénères aveugles, pour le laisser lui
seul conserver l'espèce et transmettre son organe visuel, plus
accentué encore peut-être, à ses descendant. Les mêmes causes

ne cessant d'agir et d'accumuler leurs effets de génération en

génération, l'œil finit,après des milliers de siècles d'une évolution

progressive, par arriver à sa perfection actuelle, défiant l'art le plus
consommé et les plus savantes combinaisons de l'intelligence ; et il
y arrive, non par le fait d'une intervention intelligente, mais par
la force des choses.

C'est, nous l'avons dit, en raison de cette explication mécanique
de la finalité, — explication qui, chez Darwin, n'exclut pas l'idée
de création, — que le matérialisme contemporain s'est approprié
d'entrée el d'enthousiasme la théorie de la sélection naturelle. Ce

qu'on attribue à la ce sagesse de la Providence » ou à la ce bonté
de la mère Nature, » apparaît, dans l'hypothèse darwinienne,
comme l'œuvre de la concurrence naturelle des êtres et de la

sélection qu'elle détermine. Si les animaux qui peuvent vivre nus
dans les climats chauds se trouvent munis dans les régions
boréales de chaudes fourrures ; si les habitants du désert ont pour
la plupart un pelage dont la nuance ressemble à celle du milieu
où ils vivent et qui les protège en les dissimulant aux regards de

leurs ennemis ; si enfin l'existence de tout être vivant se trouve
« assurée » à un certain degré, il n'y a ni intention charitable ni

dispensation surnaturelle et providentielle. Ce n'est pas à fin de



PHILOSOPHIE 493

n'avoir pas froid que les animaux du Nord ont leurs fourrures,
mais c'est parce qu'ils sont revêtus de fourrures qu'ils ne souffrent

pas du froid, et ils ont des fourrures parce que leurs ascendants,

qu'un caprice de la nature a revêtus d'une peau plus épaisse, ont

par cela même mieux soutenu la lutte pour l'existence que leurs
congénères qui en étaient privés, et ont pu, grâce à cette sélection

naturelle, se reproduire et reproduire en même temps leur
particularité protectrice, tandis que les autres ont succombé et que leur
type a disparu. Il en est de même des animaux du désert et de

tous les animaux et végétaux jouissant d'un privilège quelconque
d'apparence causefinalière.

Le principe de la sélection ne s'applique pas seulement à l'anatomie

et à la physiologie, mais aussi à la zoo-psychologie. Les
instincts des araignées, des fourmis, des abeilles, des castors, des

oiseaux, que Hartmann lui-même croit encore ne pouvoir expliquer

qu'au moyen d'un deus ex machina (l'Inconscient), ne sont
autre chose, selon Darwin, que des habitudes héréditaires, devenues

seconde nature par l'effet de la concurrence vitale et de la

sélection naturelle. Ce qui est inné aux générations d'aujourd'hui
ne l'était pas à leurs premiers ancêtres, et l'art merveilleux qui se

manifeste dans l'instinct de certains animaux n'est que le premier
mot d'une évolution mille fois séculaire et d'un perfectionnement
graduel remontant à la première origine de ces espèces artistes.
Nos habitudes intellectuelles n'ont pas d'autre origine. Les idées

que le spiritualisme considère comme innées et qui, selorw Kant,
tiennent à la constitution même de l'intelligence, font partie sans
cloute de notre organisation mentale actuelle, mais n'étaient pas
innées à nos premiers progéniteurs. Ceux-ci les ont acquises par
l'expérience, et c'est l'hérédité aidée de la sélection qui, en nous
les transmettant comme des habitudes ou dispositions intellectuelles,

a fini parleur donner le caractère de l'innéité.
Un corollaire inévitable du principe transformiste et sélection-

niste, c'est l'origine simienne de l'homme. Aussi Darwin l'enseigne-
t-il dans son second ouvrage capital : Of the origin on man (1871).
L'homme est issu d'une variété de singes plus douée que toutes
les autres. La fausse honte qui nous empêche de souscrire à cette
thèse provient de ce que le singe a des allures comiques qui lui



494 BULLETIN

donnent l'air d'un crétin, d'un idiot, d'une caricature de l'homme.
Nous ne l'éprouverions nullement si l'on nous faisait descendre

du lion ou du rosier. Nous ne l'éprouvons même pas, chose

étonnante, en présence du récit biblique, qui fait sortir notre espèce

d'une motte de terre : origine bien plus humiliante encore, vu
l'énorme distance qui sépare une motte de terre d'un être organisé,

et d'une organisation aussi élevée que celle du singe. On

objecte qu'un César, un Kant, un Gœthe ne sauraient descendre

d'un animal, qu'il est entre eux et le singe une distance
infranchissable. Mais cette objection tombe si l'on tient compte, d'une

part, des chaînons intermédiaires entre l'homme-singe et César, le

Papou, le Néo-Zélandais, le Cafre, etc., et d'autre part, du

prodigieux espace de temps qu'il a fallu à la nature, c'est-à-dire à la

concurrence et à la sélection, pour effectuer son évolution de

l'homme-singe à César et à Gœthe. A la vérité, les six mille années

d'âge que la Bible donne au monde n'y auraienl pu suffire. Mais

les découvertes paléontologiques de ce siècle (constructions
lacustres, silex taillé, homme des cavernes, kjokken-moddings des

côtes danoises, etc., etc.) démontrent sans réplique que le genre
humain est beaucoup plus vieux et que la civilisation égyptienne

elle-même, si prodigieusement ancienne, est relativement moderne.

Des pas infiniment petits et des périodes infiniment longues, tels

sont, dit Strauss, les deux passe-partout qui ouvrent les portes
accessibles naguère au seul miracle. Eh quoi le christianisme

n'enseigne-t-il pas que Dieu est devenu homme pourquoi donc

l'animal ne pourrait-il pas le devenir? Les religions non
chrétiennes ne le tiennent pas pour impossible, témoin la métempsycose

que professent l'ancienne Egypte, le brahmanisme et le
bouddhisme. En fait, il n'y a pas d'abîme entre l'homme el l'animal.
On ne peut refuser à ce dernier ni la sensibilité ni la mémoire
ni l'intelligence. Les faits qui le démontrent remplissent des

volumes. Le sens moral même ne leur est pas étranger, et, ajoute
Strauss, si chez le chien c'est le bâton qui le fait naître, n'est-ce

pas le cas aussi chez beaucoup d'hommes L'animal connaît
l'amour maternel, l'attachement, le dévouement. En toutes choses,

il n'y a entre lui et nous qu'une différence de degré : son âme est

à la nôtre ce que le bourgeon est à la fleur et au fruit.



PHILOSOPHIE 495

Nous n'insisterons pas sur ces développements de la pensée

matérialiste contemporaine, qui n'ajoutent rien d'essentiellement

nouveau aux doctrines du dix-huitième siècle. Ce qui la distingue,
ce n'est pas son explication mécanique du monde ni sa négation
absolue des causes finales, — sur ce point comme sur tous les

autres, lès principes matérialistes n'ont guère varié depuis Démo-

crite, — c'est uniquement d'avoir trouvé, grâce à Darwin, une

réponse péremptoire, selon ses adhérents, à cette objection des

causefinaliers, toujours renouvelée et jamais réfutée. Toute

œuvre adaptée à une fin suppose un ouvrier, une intelligence, une

intention, et la plus parfaite des chambres obscures, l'œil humain
n'en supposerait pas

Au surplus, le matérialisme contemporain ne se trouve pas
seulement d'accord avec le matérialisme du dix-huitième siècle et le

matérialisme grec, mais aussi avec les doctrines essentielles de

l'idéalisme allemand et du panthéisme spinosiste : l'univers ou le

un-tout substitué à Dieu, la consubstantialité des êtres, le

déterminisme absolu. C'est pour marquer cet accord que le matérialisme

germanique a adopté, de nos jours, la désignation de

monisme.

La différence qui subsiste entre le monisme matérialiste et le

monisme idéaliste des Fichte, des Schelling et des Hegel, c'est

que le premier nie résolument toute finalité, tandis que ces

derniers, s'inspirant de la Critique du jugement de Kant, reconnaissent
dans la nature, sinon les intentions d'un créateur transcendant, du

moins une finalité immanente.

L'idée de Hegel est la fin suprême de la nature se réalisant par
une évolution à la fois physique et logique : physique en tant

qu'elle est inconsciente, logique en tant qu'elle exclut le hasard.

Elle s'identifie ainsi, de fait, avec ce que Schelling et surtout
Schopenhauer appellent de son vrai nom : la volonté.

Or, on peut se demander si le principe darwinien, dont le

matérialisme se réclame avec une si entière assurance, loin d'écarter

l'hypothèse de la finalité immanente, n'est pas plutôt de nature à

la corroborer. Est-il bien vrai que la concurrence vitale (struggle

for life) soit une cause première et exclusivement mécanique? La

lutte pour la vie ne suppose-t-elle pas à son tour le vouloir-vivre



496 BULLETIN

de Schopenhauer, la volonté ou l'effort sans lequel, selon la parole

profonde de Leibniz, il n'y a pas de substance Ne suppose-t-elle

pas par conséquent une cause antérieure, supérieure et
immatérielle Que peut donc signifier cette formule : lutte pour
l'existence, sinon : lutte à fin d'existence. Or ceci nous ramène en

pleine teleologie. On ne peut nier d'ailleurs que la terminologie
darwinienne soit empruntée toute entière au finalisme ; les termes
de sélection, de choix, de triage, introduisent évidemment dans la

nature un élément intellectuel. Ce sont là, dit-on, des images ;

c'est un langage figuré. Fort bien. Mais l'impossibilité même de

les éviter ne prouve-t-elle pas précisément l'impossibilité d'expliquer

la nature par le pur mécanisme


	Philosophie

