
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1884)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

THEOLOGIE

NOTES BIBLIOGRAPHIQUES
Trois dictionnaires.

Une bonne nouvelle pour commencer : la dernière livraison de

l'excellent Dictionnaire d'antiquités bibliques publié sous la

direction de M. le professeur Riehm, de Halle, vient enfin de

parvenir aux souscripteurs'1. Ce fascicule clôt dignement toute la
série. Parmi les principaux articles nous remarquons les suivants

qui ont pour auteur M. Riehm lui-même: Wehr und Waffen
(armes), Wein und Weinbau (vin et viticulture), Weise (sages),

Winde (vents), Witterung (temps el température), WolkeU'imd
Feuersäule (colonne de nuée et de feu), Zahlen (nombres), Zehnten

(dimes), Zeichen und Wunder (signes et miracles), Zeitrechnung

(chronologie biblique). En fait de contributions fournies par
divers collaborateurs, signalons celles de MM. Kamphausen :

Weberei (tisseranderie), Zell (tente) ; — Franz Delitzsch : Webebrote,

etc. (tout ce qui concerne le rite de la thenouphah, les

offrandes dites « agitées ») ; — Kleinert : Zauberei (magie) ; —

Schurer : Zerstreuung (Diaspora juive); — Mühlau: Zion ; —¦

Ebers : Zoan (ville d'Egypte) ; — Beyschlag : Zungenreden
(glossolalie). Les illustrations insérées dans le texte sont nombreuses

et bien choisies ; une belle planche hors texte offre une vue chro-

1 Handwörterbuch des biblischen Alterthums für gebildete Bibelleser.
Neunzehnte Lieferung (Schluss). Bielefeld et Leipzig, Velhagen & Kla-
sing, 1884. Pages 1729 à 1849 et XV pages.



470 BULLETIN

molithographique du jardin de Gethsérnané. Le fascicule se

termine par quelques pages de corrections et de suppléments et par
une explication des titres de livres cités en abrégé dans le corps
du dictionnaire.

Dans un dernier propos, l'éditeur s'excuse et s'explique au

sujet des proportions imprévues que l'œuvre a prises pendant le

cours de sa publication (19 livraisons au lieu de 12, soit environ
1850 pages compactes à deux colonnes au lieu de 1100 à 1200)
et de la lenteur avec laquelle elle a paru (au lieu de paraître dans

l'espace de deux ans, elle a réalisé le nonum premalur in annum).
Maintenant que l'ouvrage est complet, ses possesseurs ne songeront
à se plaindre ni de ces relards ni de l'épaisseur du volume ; même

ceux qui étaient tentés parfois de s'écrier quousque tandem I pardonneront

de grand cœur et, en esprit, serreront chaleureusement la

main du savant et sympathique professeur de Halle, en signe de fé!ì-

citafion et de reconnaissance. Non seulement les ce lecteurs cultivés
de la Bible », mais encore, mais surtout les théologiens ne pourront

désormais se passer de ce dictionnaire dont la valeur scientifique

est indiscutable. Il ne s'agit pas là, en effet, d'une simple
compilation, d'une œuvre de seconde ou de troisième main. Des

hommes spéciaux, d'une compétence reconnue, ont déposé dans

ces colonnes le fruit de leurs recherches personnelles, le résultat
d'études en partie inédites. Il a élé tenu grand compte des

trouvailles égyptologiques et assyriologiques. Un souffle de piété saine

et large se fait partout sentir. Bespect de la parole de Dieu,
indépendance à l'égard des traditions humaines, usage franc mais

circonspect de la critique biblique : tels sont les principes qui ont

guidé les collaborateurs. Cet esprit de modération et de circonspection

a présidé en particulier à la composition des articles
relatifs à l'histoire et aux institutions d'Israël, où il s'agissait
d'aborder les questions soulevées par la jeune école critique.
Avec l'auteur du dictionnaire nous partageons la conviction que
cette publication ce contribuera à faire apprécier à leur juste valeur,
soit la conception de l'histoire et de la vie spirituelle du peuple de

l'ancienne alliance qui, à tort, passe déjà pour vieillie aux yeux
de plusieurs, soit ceux des résultats nouveaux de l'investigation
critique qui peuvent soutenir l'épreuve, et qu'ainsi elle concourra



THÉOLOGIE 471

pour sa part à ce que du conflit des opinions se dégage une
connaissance plus complète du véritable état des choses. »

Le dictionnaire de l'antiquité biblique commençait à paraître
l'année même où fut achevé le lexique biblique, en cinq volumes,
du docteur Schenkel. (Voy. Revue de théologie el de philosophie de

1875, pag. 468 sq.). De même l'année qui voit se terminer la publication

du dictionnaire de M. Biehm, a vu se succéder les premiers
fascicules d'une nouvelle publication du même genre. Nous voulons

parler du Bibellexicon de Calw, publié sous la direction du licencié

P. Zeller, diacre à Waiblingen, l'un des rédacteurs de la Revue

théologique du Wurtemberg, et avec le concours de vingtetquelques

collaborateurs parmi lesquels figurent, à côté de bon nombre

de wurtembergeois, MM. Delitzsch, fils, l'assyriologue de

Leipzig, F. Godet à Neuchâtel, d'Orelli à Bàie, A. Schlatter à

Berne. La première livraison de ce nouveau lexique biblique a été

annoncée ici même dans le numéro de janvier. Depuis lors, quatre
livraisons ont paru à de courts intervalles. La dernière publiée, la

cinquième, va jusqu'à la page 592 et à l'article Millier (médiateur).
Les éditeurs pensent que l'ouvrage pourra s'achever en huit livraisons

à 1 marc, ce qui porterait le prix du volume entier à environ 10

francs, tandis que les deux tomes de Riehm reviennent à près de

quarante francs.
Le Bibellexikon, édité par la société bien connue de Calw, a un

caractère plus populaire. Il s'adresse à tousles lecteurs de la Bible
ce qui réfléchissent ». Les articles sont sensiblement plus courts;
ainsi l'article Erstlinge (prémices) qui remplit plus de deux colonnes

dans le dictionnaire de Riehm, ne tient guère qu'une demi-
colonne dans le lexique biblique. L'article Jérusalem est environ
trois fois moins long dans ce dernier. Même proportion à peu près

pour l'article Heuschrecken (sauterelles). Les Amalékites, dans

l'un, sont traités en vingt lignes; dans l'autre ils occupent largement

deux colonnes (y compris une petite carte de leur pays).
L'écart est moins considérable pour l'article David ; ici deux pages
et demie, là cinq et demie. Dans l'un et l'autre le texte est

interrompu par de bonnes illustrations, et, chose remarquable, ces



472 BULLETIN

illustrations, quoique se rapportant souvent aux mêmes sujets,
sont rarement identiques', de- sorte qu'à cet égard, comme à

plusieurs autres, les deux ouvrages se complètent avantageusement.
Ce qui distingue principalement le lexique de Calw, c'est qu'il

embrasse un champ plus vaste. Taridis que le dictionnaire de

Biêhnï ne veut être qm'un dictionnaire d'antiquités, c'est-à-dire
d'histoire,- de géographie, d'ethnographie, d'histoire naturelle
et d^arcbéologie bibliques, tandis que, pour parler avec son

éditeur, le contenu de' ses articles ne dépasse guère l'enceinte
des parvis du sanctuaire, le lexique biblique pénètre aussi

daws l'intérieur, il veut conduire ses' lecteurs jusqu'au saint des

saints-. En d'autres termes, et pour parler sans figure, il fait rentrer

dans ses cadres non seulement l'isagogique cm l'histoire littéraire

des écrits bibliques, mais la dogmatique et la morale
scripturaire, les Lehrbegriffe de la Bible, pour employer un terme
cher aux allemands', mais difficile à rendre dans notre langue. On

y trouvera dc-ne d«s articles plus ou moins étendus1, non seulement

sur des sujets tels que l'antéchrist (Godet), le Fils de l'homme

(Braun à Calw), le Messie (Th. Oehler),- l'idée de la sainteté (Th.
Hermann), mais sur les notions de extérieur el intérieur (id.) ou

sur les divers emplois du verbe ce demeurer », bleiben (id.), du

mot emir, etc. Le titre de lexique, comme on le voit, n'est pas un
titre usurpé; l'ouvrage répond bien à l'attente que ee titre éveille,
en expliquant aussi les termes et locutions propres au langage

biblique. Inutile de remarquer combien cet élément proprement
lexicologique est utile pour faciliter au lecteur, spécialement au

laïque, l'intelligence de la Parole divine, pour lui permettre de

saisir la vrai-e' pensée des écrivains sacrés et la profonde unité

d'esprit qui règne, au milieu des plus grandes divergences, parmi
les organes humains de la révélation.

Avec cela les droits, sacrés aussi, de la vérité historique, et par
conséquent de Fa critique, ne sont point méeonnus. Plusieurs
trouveront sans doute que. à cet égard, les auteurs du Bibellexikon
ont usé d'une prudence extrême. Mais la glace est rompue. Je n'en

veux pour preuve que l'article sur Esatte, dont l'auteur (Fr. Boos)
plaide pour la provenance ésaïanique des chapitres XL à LXVI,
mais qui est apostille par un autre collaborateur lequel fait valoir



THEOLOGIE 473

les arguments favorables à ce l'autre manière de voir » ; puis surtout

l'article Daniel, de M. d'Orelli. ce Des indices de forme et de

fond, y lisons- nous, attestent d'une manière imméconnaissâtle

(unverkennbar) que notre livre, tel que nous le possédons, n'a été

écrit qu'au temps d'Antiochus Epiphanès, et c'est sans doute ce

qui explique la place où il est relégué dans le canon hébreu. Mais,

ajoute l'auteur, cela n'empêche pas, en premier lieu, que le

contenu du livre, pour l'essentiel, ne provienne d'une époque plus
ancienne, de telle sorte que des traditions daniéliques, tant
historiques que prophétiques, s'y trouveraient recueillies... et, en
second lieu, que la portée de ces visions ne dépasse de beaucoup

l'époque des Machabées. » Souhaitons à cette utile publication de

nombreux lecteurs ainsi qu'un heureux et prompt achèvement.

Nous n'en avons pas fini avec les dictionnaires. « Notre siècle

dit M. le pasteur Jean-Augustin Bost, aime les dictionnaires. »

Et il a voulu, lui aussi, répondre à cette voix du siècle. Chacun
sait qu'en 1849 déjà il nous a dotés d'un Dictionnaire de la Bible
ou concordance raisonnée des Saintes Ecritures, et qu'en 1865 il a

paru de cet ouvrage une seconde édition, revue et augmentée.
A peine avait-elle vu le jour que le vaillant pasteur se mit en
devoir de composer un Dictionnaire d'histoire ecclésiastique. En

effet, la préface de la seconde édition du dictionnaire de la Bible
est datée du 3 janvier 1865, et dès le 9 mai de la même année,

après un repos de quatre mois seulement, M. Bost remettait la

main à l'œuvre et écrivait les premières lignes da nouveau recueil

qui vient de paraître en 1006 grandes pages à deux colonnes1.

Une pareille ardeur au travail, inspirée par ce le désir de laisser
à l'Eglise un souvenir utile », en la faisant profiter sous une forme

simple et commode du ce développement extraordinaire qu'ont pris
depuis une cinquantaine-d'années les sciences historiques, » mérite

en tout état de cause notre admiration et notre gratitude. M.
le pasteur Bost a d'autant plus de droits à cet hommage que les

quarante collaborateurs, sur lesquels il comptait en débutant, ne

1 Paris, chez Fischbaeher et chez Grassart ; Genève, chez Beroud & Cie,

1884.



474 BULLETIN

lui ont prêté qu'un concours ce surtout moral », se traduisant en
ce bons conseils ». ce Sauf quelques amis de la dernière heure (tels
sans doute que M. P. G., l'auteur de l'article surla Nobla Leycson),

je ne puis, dit-il, nommer comme m'ayant secondé d'une manière
efficace et un peu suivie que mon regretté fils, le pasteur
Hermann Bost, à Anduze, qui, chargé d'une immense paroisse et

d'une consisforiale à relever, trouvait cependant encore le moyen
de m'envoyer, surtout sur la patristique, des articles qui seront

appréciés. »

On peut mesurer d'après ces confidences la somme de travail et
de persévérance qu'a dû dépenser l'honorable pasteur genevois,

au milieu de ses autres occupations, pour résumer par ordre
alphabétique, clans quelques milliers d'articles, l'Histoire de tous les

papes el antipapes, celle des conciles, des Pères de l'Eglise, des

principaux docteurs, des hérétiques et des hérésies, des sectes, des

missionnaires, des martyrs, des précurseurs de la Réforme, ties

théologiens, des villes qui ont joué un rôle dans l'histoire de

l'Eglise, etc. Ainsi s'exprime le sous-titre, et cette enumeration est

loin d'être complète ; car aux articles historiques et biographiques

proprement dits, qui font de son dictionnaire ce un Bouillet
ecclésiastique, » l'auteur a mêlé un assez grand nombre d'articles généraux,

dont plusieurs rentrent plutôt dans la théologie biblique, la

dogmatique, la morale, etc., tels que : culte, édification,
enthousiasme, foi, guerre, irréligiosité, justification, nature, péché,

religion.

Le dictionnaire donne ainsi plus que ne ferait attendre son titre.
Loin de restreindre son domaine, M. Bost l'a étendu jusqu'à ses

extrêmes limites. Il les a même en plus d'un point dépassées,

et ce sera là la première des critiques que nous nous permettrons
de lui présenter. On se demande, par exemple, ce que vient faire
dans un dictionnaire d'histoire ecclésiastique (il s'agit bien entendu
de l'histoire de l'Eglise chrétienne, et non de l'histoire de l'Eglise
dans le sens des anciens théologiens, d'après lequel elle embrassait

aussi l'histoire de l'ancienne alliance), on se demande, dis-je,
ce que vient faire ici un article sur Mésa et le (sic!) stèle de ce

roi de Moab. On voudrait savoir pareillement à quel titre la faveur
de tonte une colonne est accordée au phénicien Sanchoniathon. Et



THÉOLOGIE 475

que dire, en fait d'hisloire ecclésiastique, d'un article comme
celui-ci :

ce Colère de Dieu, l'une des expressions anthropopathiques le

plus souvent employées dans la Bible, surtout dans l'Ancien
Testament, pour représenter en langage d'homme le sentiment qu'inspire

à Dieu la vue du mal et du péché. La colère est ordinairement
l'expression d'un sentiment mauvais ; cependant elle peut être

quelquefois considérée comme juste, légitime et sainte ; dans ce

cas on emploierait plutôt le mot d'indignation, mais c'est à peu

près la même chose. En parlant de Dieu, les auteurs sacrés veulent

désigner simplement, de manière à le faire comprendre à

l'homme, le déplaisir que lui causent des actes contraires à sa sainteté

et au but qu'il se propose dans le gouvernement du monde ;

il s'y rattache en même temps une idée de justice, par conséquent
de châtiment, v. Ex. XXXII, 10; Jug. VI, 39; Job IX, 13; Math.

III, 7; Rom. I, 18; Eph. V, 6. Cf. IV, 26; Apoc. VI, 16. »

Ne semble-t-il pas que cet article, qui ne dit mot des idées et

des controverses auxquelles la ce colère de Dieu » a donné lieu dans

l'Eglise jusqu'à nos jours, se soit égaré du dictionnaire de la Bible
dans celui d'hisloire ecclésiastique? — à moins, ce qui est peu
probable, que pour M. Bost la théologie biblique ne rentre dans

l'histoire des dogmes. Je dis que cela est peu probable, parce que
cela serait peu orthodoxe, et l'on sait que M. Bost fait profession
d'orthodoxie. Au reste, ne connût-on pas ses antécédents, son

nouveau livre en fait foi presqu'à chaque page. Il n'est pas homme
à dissimuler ses convictions, quoiqu'il les exprime avec mesure,
mettant la vie au-dessus de la formule et blâmant à l'occasion les

docteurs qui ce voulurent être sages au delà de ce qui est écrit. »

(Voir l'art. Trinité.) Quanta sa position à l'égard de la critique, elle

ressort entre autres de ce petit fait caractéristique que, selon lui,
Colenso a écrit, non pas sur mais ce contre le Pentateuque et Josué. »

Il semble pourtant que l'un des principaux résultats du ce développement

extraordinaire qu'ont pris depuis une cinquantaine d'années

les sciences historiques, » un des fruits de ce ce mouvement
de réveil » auquel ce l'Eglise a eu sa part » (v. Préfacé), a dû être
de faire entrer dans les esprits la distinction essentielle entre un
document, même biblique, et les opinions, traditions ou légendes



476 BULLETIN

relatives à ce document. On répondra peut-être'que le diction^
naire a voulu être populaire, que, dans l'intention de son auteur,
il doit rendre des services non pas tant aux théologiens, qli-'aux
« simples fidèles, aux lecteurs d'e la Bible, aux danïes, à toute

personne un peu cultivée, qui veut éclaircir on point oublié ou

inconnu. T> Mais c'est précisément à ce public, y compris les ce év'an-

gélistes, instituteurs et directeurs d'écoles du dimanche, » qu'il
importe grandement de ne plus laisser ignorer eequi, pour les

pasteurs ayant fait des études et s'étanf tenus, comme c'est leur
devoir, au courant du mouvement scientifique, commence à être du

domaine commun. Un ouvrage comme celui-ci ne devrait pas,
selon nous, borner son ambition à fournir à ses lecteurs le moyen
ce d'éclaircir un point oublié ou inconnu;» nous voudrions que,
tout en instruisant, il concourût, ne fût-ce qu'indirectement, à

l'éducation théologique du public auquel il est destiné.

Après cela, nous reconnaissons de grand cœur que M. Bost a'

fait de son mieux pour remplir son but en résumant dans ses

articles ce qu'il y a d'essentiel sur chaque sujet, ou du moins ce

qu'if pensait pouvoir intéresser ses lecteurs. Il a cherché, non sans

succès, ainsi qu'il se l'était proposé, ce à dire beaucoup de choses

en peu de mots, sans phrases, sacrifiant au besoin l'élégance à la

clarté et à la concision du style. » En effet le style est sobre,
généralement serré, sans être sec. Parfois, à la gravile habituelle du

langage se mêle une pointe d'humour, voire d'ironie, comme lors-

qu'après avoir parlé de l'eau de Lourdes et de sa vertu réputée
miraculeuse, le lexicographe ajoute malicieusement : ce On remarque

cependant que le haut clergé continue d'aller aux eaux
Vulgaires de Bagnères ou de Vichy. » Ailleurs, il fait suivre Ses

renseignements historiques de conseils pratiques (v. p. ex. Orgues)

ou d'une réflexion édifiante (Bathkol, Culte), sans toutefois que
cet élément paraclétique s'étale d'une façon indiscrète.

L'absence de collaborateurs a eu ce grand avantage d'imprimer
au dictionnaire un caractère d'unité, d'homogénéité, qui est rare
dans les œuvres de ce genre. Cependant on ne peut s'empêcher
d'être frappé d'une assez grande disproportion entre certains
articles. Nous ne ferons pas un crime à M. Bost d'avoir favorisé

généralement les missionnaires, les martyrs, les héros de la foi et



THÉOLOGIE 477

de la charité, aux dépens des docteurs, des penseurs et des éru-

dits, en particulier des théologiens modernes. Assez longtemps,
dans l'histoire de l'Eglise, on a sacrifié les humbles et nobles

représentants de la vie chrétienne aux champions souvent moins

sympathiques de la pensée et de la science chrétienne ou à ceux de

la politique et de la polémique ecclésiastique. Il n'est que juste de

rétablir l'équilibre à cet égard. Mais tout en rendant justice aux

uns, il ne faudrait pas, par réaction, réduire à l'excès la part des

autres, et c'est ce qui semble être arrivé en une certaine mesure
dans les colonnes du dictionnaire qui nous occupe. Parlant de

Jarousseau, le courageux pasteur du Désert, M. Bost a soin de

nous apprendre, non seulement que «lamaison de Saint-Georges,

que la famille possède encore et soigne avec amour, a été appelée

par Michelet un temple de l'humanité,» mais que ce le jardin, qui
s'est agrandi, est orné d'arbres, de roses et de fleurs rares et

précieuses. » En revanche, d'un théologien de la valeur et de la notoriété

de Bitschl, le dogmaticien le plus original du protestantisme
depuis Schleiermacher, nous n'apprenons presque rien : quelques
dates, le fait qu'il fut un moment disciple de l'école de Tubingue,
et une indication incomplète, très inexacte surtout, de ses ouvrages,

savoir : l'Evangile de Luc, celui de Marcion (on dirait qu'il
s'agit de deux ouvrages différents, tandis que l'ouvrage par lequel
Ritschl a débuté en 1846, son ce péché de jeunesse, » comme nous
le lui avons entendu appeler, a pour titre : l'Evangile de Marcion
el l'Evangile canonique de Luc), les Vieux Catholiques (travestissement

vraiment comique de Die Entstehung der altkalholischen

Kirche, qui n'a absolument rien à faire avec notre moderne vieux-
catholicisme), la Doctrine de la justification, etc. Et c'est fout.

D'une manière générale, la partie bibliographique est la partie la

plus faible et la plus négligée du dictionnaire. Plus d'une fois,

l'ouvrage le plus important d'un auteur, celui qui a fondé sa réputation,
est précisément celui qui est omis. Tel est, pour ne citer qu'un exemple,

le cas de Dorner, le théologien berlinois récemment décédé, et
de sa volumineuse Histoire de la doctrine de la personne de Christ.
Le plus souvent les indications littéraires et bibliographiques sont
tellement sommaires que l'utilité en est des plus problématiques.
Comme type, il suffit de mentionner l'article Encyclopédie. La no-



478 BULLETIN

menclature d'auteurs qui vient à la suite de la définition de cette
branche d'étude en dit trop ou trop peu; sans compter que dans

A.-G. d'Ypres on a quelque peine à reconnaître André Gérard

Hyperius, le célèbre théologien réformé (et non luthérien, comme
il est dit pag. 417) de Marbourg ; que le Lange rationaliste aurait
dû être désigné par son prénom de Lobegott, pour le distinguer de

son homonyme plus connu, Jean-Pierre, qui a également publié
une encyclopédie, laquelle n'est rien moins que rationaliste,— et

que, dans cette liste, les auteurs français (Chavannes, Kienlen,
Vaucher, Ernest Martin) ne sont pas même nommés. Nous regrettons

sincèrement que notre compatriote et coreligionnaire ne justifie

que trop, par son nouveau travail, la réputation fâcheuse dont

jouissent les ouvrages français, de vouer peu de soins aux
renseignements bibliographiques qu'ils prétendent fournir.

Parlerons-nous des lacunes? A peine en a-t-on le courage après
avoir lu dans la préface la confession que voici : ce Des lacunes, hélas

où n'y en a-t-il pas? C'est toujours l'auteur lui-même qui les sent

le plus vivement, et je serais presque tenté, maintenant que j'ai
sous les yeux ces deux mille colonnes, de me mettre à en faire la

critique. J'y renonce, parce que d'autres feront ce travail, je suppose

; les uns me reprocheront d'avoir omis des noms importants,
ou de n'avoir pas assez développé certains points; d'autres trouveront

qu'il y en a d'inutiles, que j'aurais pu laisser de côté sans

inconvénient. Tout cela est possible, et je reconnais d'avance que
chaque critique aura raison à son point de vue. » En présence
d'une semblable déclaration on se sent à peu près désarmé. Et

cependant, quand on voit que, non content d'avoir consacré deux

demi-colonnes de son supplément à Mmo Armengaud, néeCoraly
Hinsch, l'auteur, quatre pages plus loin, consacre derechef deux

colonnes entières aux principes du hinschisme, cette fraction des

chrétiens de Cette qui se sont constitués en Eglise évangélique

sous la direction de la dite dame, on a quelque peine à digérer
l'omission complète, dans le corps du dictionnaire ou dans le

supplément, d'une personnalité telle que le pieux J.-Tob. Beck, de

Tubingue, sans parler d'hommes tels que J.-J. Herzog, Luthardt,
Fréd. de Bougemont, Alex. Schweizer, Oosterzée, Kuenen el bien

d'autres. Evidemment ces noms-là ne tombent pas sous le coup
du principe que M. Bost invoque dans sa préface pour expliquer l'ab-



THÉOLOGIE 479

sence de certains noms étrangers : « Il y a tel écrivain anglais,
allemand, romain ou russe, qui jouit d'une certaine notoriété dans

son pays ou dans son Eglise, et qui ailleurs est absolument

inconnu. » — De même, dans un Douillet ecclésiastique où parade,

en deux colonnes, l'Armée du salut, on éprouve quelque surprise
de ne pas rencontrer, à son rang, le nom bien connude Mme la

comtesse de Gasparin. Il semble que l'équité historique eût exigé

que ce nom ne fût pas passé sous silence, d'autant plus que d'autres

femmes auteurs ne sont pas exclues du dictionnaire, que
celui-ci s'adresse aussi ce aux dames,» et que l'article même sur
l'Armée du salut montre que le pasteur de Genève ne se croit pas

obligé de prendre au pied de la lettre la règle apostolique midier
laceat in ecclesia.

En fait de noms protestants français du seizième siècle, nous
avons cherché en vain François Hotman, Jean Lecomte, Antoine

Marcourt, André Zébédée, qui, en fait de notoriété, ne le cèdent

guère à Froment et à Malingre. De son côté, le Français Pierre

Boquin méritait un bout d'article pour le moins au même titre

que l'Allemand Jean-Michel Diller, son collègue à Heidelberg,
avec lequel il fut délégué par l'électeur Frédéric III au colloque
de Poissy. Un nom, enfin, dont on regrette l'absence dans un
dictionnaire d'histoire ecclésiastique ayant pour auteur un protestant,
un pasteur, un Genevois, c'est celui de Louis Bourgeois qui,
depuis le bel ouvrage de M. O. Douen, est devenu inséparable, dans

l'histoire du Psautier huguenot, de ceux de Clément Marot et de

Claude Goudimel. —Dans un autre ordre d'idées, voici l'article Cé-

notiques. Après avoir rappelé les débats qui eurent lieu, sur la

fameuse question christologique, entre les théologiens de Giessen et

ceux de Tubingue (et cela sans indiquer l'époque de cette controverse),

l'auteur conclut en disant : ce II est difficile de comprendre

qu'on ait pu se passionner pour de pareils débats. » Il paraît ignorer

que ces débats se sont ranimés de plus belle dans noire siècle, que
l'histoire de la théologie contemporaine connaît des kénotiques
décidés qui s'appellent Liebner, Thomasius, Gess, F. Godet, etc.,etc.,
et que ces néo-kénotiques ont rencontré des adversaires non moins

résolus, par exemple Dorner, l'énergique défenseur de l'immutabilité

de Dieu.
Ce qui est plus regrettable que les lacunes, ce sont les inexacti-



480 BULLETIN

tudeset les erreurs,—je ne dis pas d'appréciation (ceci est du
domaine subjectif), mais de fait, ainsi que les fautes de dates qui,
nous avons motif de le croire, ne sont pas toutes de simples
fautes d'impression. Car, pour le dire en passant, l'impression est

très soignée et d'une correction tout à fait remarquable, digne de

l'imprimerie Schuchardt.
Dans le jugement à porter sur ces inexactitudes et ces erreurs,

il faut tenir sans doute grand compte de l'immensité de la tâche

assumée par l'auteur, de l'énorme variété des matières, de

l'impossibilité de recourir toujours, pour toutes sortes de sujets, aux

sources les plus pures, aux travaux les plus récents, de la nécessité

de condenser le plus possible les articles, de la difficulté qu'il
y a souvent à ce dire beaucoup de choses en peu de mots » sans

sacrifier la stricte exactitude, sans léser quelque peu les intérêts
de la justice et de la vérité. Tout en faisant largement la part de

ces circonstances atténuantes, on n'en demeure pas moins

désagréablement affecté du nombre relativement considérable d'errata

qui se sont glissés dans l'œuvre de M. Bost. Il va sans dire que
nous ne saurions avoir la prétention d'en faire le relevé complet ;

nous n'avons ni le temps ni la place ni surtout la compétence
nécessaire pour cela. Bornons-nous à en signaler quelques échantillons

pris plus ou moins au hasard.

Le déisme, nous dit-on, fut ce préparé par l'empirisme de Bacon

et de Locke. » Le premier de ses représentants a été ce Ed. Herbert,

+ 1648, auteur de deux écrits : La Vérité, et la Religion des

gentils. » Comment le déisme de Herbert de Cherbury, qui ce a

le premier systématisé le déisme» dans un ouvrage paru en 1624

(cp. l'art. Herbert) a-t-il pu être préparé par Locke, qui n'est venu
au monde qu'en 1632 V D'ailleurs, n'apprenons-nous pas par Viret

(v. les Eludes littéraires sur les écrivains français de la
Réformation de A. Sayous, t. I, pag. 203 de la seconde édition), que de

son temps déjà il y avait des gens ee qui s'appellent déistes, d'un
mot tout nouveau, lequel ils veulent opposer à athéiste. Car ils
veulent donner à entendre qu'ils ne sont pas du tout sans Dieu,...
mais de Jésus-Christ ils ne savent que c'est, et ne tiennent rien de

lui ni de sa doctrine. » — De même que le déisme, le piétisme est

plus ancien que ne le dit M. Bost, d'après l'idée courante. Si le



THÉOLOGIE 481

mot a pris naissance en Allemagne à l'occasion des Collegia pieta-
tis, il est parfaitement établi maintenant que pour trouver l'origine
de la chose, il faut remonter au delà de Spener et chercher ailleurs

qu'en Allemagne. Spener n'est le père que du piétisme luthérien.
Dans ce dernier même, notre auteur ne distingue pas assez entre
la première génération et les générations suivantes. Et puis, en

parlant du piétisme moderne, est-il bien exact de dire qu'il ce a eu

quelque chose de moins efféminé» que l'ancien, celui de Spener?
— Est-il conforme à l'histoire d'affirmer que le rationalisme, au
commencement de ce siècle, n'existait en réalité qu'à l'état

latent, et qu'il a ce provoqué par ses excès une réaction dont les

Neander et les Tholuck ont été les premiers interprètes? » Et
Neander lui-même, de qui relevait-il donc? — L'alinéa de l'article
Strauss (David-Frédéric) qui est relatif à la Vie de Jésus, est confus,

et celte confusion culmine dans la phrase que voici : Strauss

en fit aussi un extrait populaire. Confuse aussi et, pour autant qu'il
est possible de la saisir, positivement erronée est la manière dont
l'auteur résume la doctrine particulière d'André Oslander ; il
semblerait que la divergence ait porté sur la valeur de la mort de

Christ, tandis qu'elle avait trait à la nature de la justification de

l'homme. Confus encore l'article sur Jean-le-Presbylre, surtout si

on le rapproche de celui sur Papias.
Il y a plus d'une inexactitude dans les divers articles concernant

les confessions de foi qui ont vu le jour en Suisse. Sous la rubrique

Confession, où sont énumérées ce les principales confessions

de foi, outre les anciens symboles, » la confession de foi de la

Rochelle porte la date de 1559; celle de Genève, rédigée par Farei
Voir plutôt la notice de M. Albert Rilliet sur le catéchisme français

de Calvin. Genève 1878, pag. lu sqq.) est datée de 1558

enfin la seconde confession de Bàie ou première helvétique, de

1536, ainsi que la seconde helvétique de 1566 sont omises. A la

fin de l'article Bàie, il est parlé de la confession de foi, comme
s'il n'y en avait eu qu'une. Dans l'article Helvétiques (confessions)
il est dit que l'un des deux documents désignés sous ce nom est

quelquefois appelé Confession de Bàie, au lieu de : Seconde

confession de Bâle; l'Eglise de cette ville est mentionnée à côté de

celles de Genève, de Schaffhouse, de Bienne et de Saint-Gall comme
THÉOL. ET PHIL. 1884. 32



482 BULLETIN

ayant adhéré bientôt à la seconde confession helvétique (celle de

Bullinger), déjà adoptée par Zurich et Berne, tandis que en

réalité, Bàie ne donna sa signature qu'en 1642 ; enfin toujours dans

le même article, le synode de la Bochelle qui approuva la dite

confession, est accompagné de la date de 1577, au lieu de 1571. —

Le Consensus de Genève porte la date de 1554, au lieu de 1552, le

Consensus helvétique celle de 1575, au lieu de 1675. — Dans l'article

Vaud (où il y aurait plusieurs inexactitudes à relever), l'auteur

a eu la malechance de confondre le Consensus helvétique de

1675 avec la Confession de foi helvétique de 1566. Cet article, —
ceci entre parenthèses, — doit avoir été rédigé avant les lois et

arrêtés promulgués par les gouvernements de la Suisse occidentale

contre l'Armée du salut en l'an de grâce 1883 et 1884 ; autrement

M. Bost n'aurait certainement pas qualifié d'incroyable la loi
du 20 mai 1824 contre les momiers.

De Viret il est dit qu'il étudia à Paris sous Lefèvre d'Etaples (ce

qui ne s'accorde guère avec ce que nous savons de la biographie
de ce dernier); qu'il se rendit ensuite, c'est-à-dire après avoir

failli être empoisonné à Genève en 1535, à Neuchâtel (tandis qu'il
y fut déjà en mars 1533) ; qu'il resta à Lausanne vingt-deux ans,
à la fois prédicateur et professeur (il ne fut professeur que
jusqu'en 1546 ou 47). Son collègue ne s'appelait pas Vacher, mais

Valier. Son pastorat intérimaire à Genève, en 1541 et 1542, est

passé sous silence, et son talent tout particulier pour la prédication

n'est pas même indiqué. Puisque Viret nous a ramenés à

Lausanne, nous nous arrêterons ici, non toutefois sans avoir ajouté

que le pasteur Samuel Marloral, de Lausanne, qui «peut-être»
fut un frère du célèbre Augustin Marlorat, n'a jamais existé que
dans l'imagination de l'excellent doyen Bridel, induit en erreur

par une faute d'impression ou de lecture de l'historien Ruchat. Le

pasteuren question s'appelait Marloret, et n'a absolument rien à

faire avec le martyr de Bouen, si ce n'est qu'un autre Martoret,
peut-être le père de Samuel, avait eu Augustin Marlorat pour
successeur clans l'Eglise de Vevey.

Il eût été infiniment plus agréable pour nous de pouvoir louer

sans réserve le riche et beau volume que M. Bost a ajoulé à notre

bibliothèque théologique française. Nous espérons que, comme



THÉOLOGIE 483

cela a eu lieu pour le Dictionnaire de la Bible, une seconde édition

permettra à cet infatigable travailleur de perfectionner son

Dictionnaire d'hisloire ecclésiastique et de le mettre ainsi en état de

rendre des services encore plus utiles. H. V.

Frédéric Nippold. — Handbuch der neuesten
Kirchengeschichte '.

Chacun en a fait l'expérience : ce qu'on connaît le moins, c'est

l'histoire contemporaine, l'histoire de la génération qui vient
immédiatement avant la nôtre. La raison en est bien simple : elle
n'est pas écrite. Les historiens s'arrêtent volontiers à quelque

grand événement, en deçà des controverses, des luttes de tout

genre qui constituent la chronique journalière. De là la grande
difficulté qu'on éprouve à fournir des preuves de ce qu'on avance

au sujet des faits qu'on a vus s'accomplir sous ses yeux. Les récits
documentés manquent entièrement, on n'a plus que la ressource
de ses souvenirs, toujours vagues, incertains.

M. Nippold, déjà connu de nos lecteurs, vient de rendre un grand
service à ceux qui connaissent la difficulté qui vient d'être signalée.
Il ne nous donne rien moins qu'une histoire contemporaine depuis
1814 à nos jours. Le présent volume est consacré exclusivement à

l'église catholique dans tous les pays d'Europe et d'Amérique
sans oublier l'Orient. Rien n'y manque : le Kulturkampf en

Allemagne, en Suisse, en France, jusque et y compris les lois Ferry et

la rentrée de M. Mermillod Ce sera là une bonne nouvelle pour
beaucoup de personnes n'ayant à leur portée ni les brochures, ni
les revues et journaux pouvant fournir les documents de l'histoire
la plus récente. Si nous ajoutons que le volume contient plus de

huit cents pages gros in-octavo, on comprendra qu'il ne s'agit pas
ici d'un simple manuel ne contenant que des dates et des noms

propres.
L'idée dominante de l'auteur est l'antagonisme de la révolution

1 Handbuch der neuesten Kirchengeschichte von Friedrich Nippold. Dritte
umgearbeitete Auflage. Zweiter Band. Geschichte des Katholicismus seit der
Restauration von 1814. Un fort volume in-8 de 850 pages.



484 BULLETIN

et du catholicisme. Il montre que les luttes et les persécutions de

la fin du siècle dernier et du commencement de celui-ci ont eu un

effet inattendu pour l'église romaine. Elle est sortie retrempée de

toutes ses épreuves. Pendant que la papauté était abaissée par le

premier empire français, elle se fortifiait intérieurement et devenait

particulièrement intéressante. Aussi, après la chute de Napoléon 1er.

Rome devint-elle, même pour beaucoup de protestants, le point
de ralliement de la réaction européenne, le palladium de tous les

intérêts conservateurs. Sachant profiter de celte faveur qui n'avait
rien de religieux, Rome a pu, dans notre époque de scepticisme et

d'incrédulité, accomplir des actes de violence que sa prudence
bien connue lui avait interdits dans des siècles de foi. Le dogme de

l'immaculée conception et celui de l'infaillibilité personnelle du

pape ont été proclamés en dépit des traditions les mieux établies.
En tout pays les libertés des églises locales ont été sacrifiées à

l'omnipotence papale.
Est-ce là le dernier mot? M. Nippold ne le croit pas. Il a

confiance dans le mouvement vieux catholique. Aussi dédie-t-il
son volume à la faculté de théologie catholique de l'université de

Berne. Sans doute il ne se fait pas d'illusion sur l'état présent des

esprits en Allemagne et ailleurs, mais il croit à la force irrésistible
de contre-courants qui ne peuvent manquer de prévaloir un jour.
Les temps les plus fâcheux pour le vieux catholicisme ont été ceux
où le Kulturkampf faisait rage en Allemagne: il passait en effet

alors, quoique à tort, pour être favorisé par le gouvernement. Mais

dès l'année 1878, alors que l'heure de la réconciliation avecRome a

décidément sonné, le vieux catholicisme a été ouvertement sacrifié,
son avenir est sauvé. Aux yeux de M. Nippold, il ne faut voir dans

les vieux catholiques que les pionniers d'un mouvement qui ébranle

l'église catholique allemande tout entière. C'est surtout dans les

questions religieuses qu'il importe de se rappeler un fait triste et

réjouissant : on sème avec larmes ce que les arrière-neveux seront
seuls à moissonner, ce Le mystère de la croix se reproduit dans

tous les mouvements vraiment religieux. Mais les générations
suivantes rendent un témoignage d'autant plus éclatant aux
bénédictions du martyre. »

L'édition que nous avons en main est déjà la troisième. Rien ne



THÉOLOGIE 485

saurait mieux établir le bon accueil que le public a fait à cette

publication aussi opportune qu'importante. L'auteur nous promet
un nouveau volume qui traitera avec la même largeur de

développement tout ce qui concerne l'histoire contemporaine du

protestantisme.

Oscar Cocorda. — Pro immortaliate.

Les plus anciens lecteurs de cette Revue n'auront pas oublié la

collaboration de M. Oscar Cocorda, savoir : sa longue et fidèle

analyse des œuvres du regretté Mazzarella et ses aperçus des

travaux philosophiques ou théologiques des penseurs italiens contemporains.

Son activité littéraire s'étant tournée ailleurs, et lui-même

ayant pris rang parmi les écrivains religieux de son pays, il est

juste que la Revue consacre quelques lignes à son travail le plus
important et le plus récent, intitulé: Pro immortaliate. —
L'immortalité facultative el le matérialisme. Apologie d'Oscar Cocorda.

Cette apologie ou défense de l'auteur ne compte pas moins de

300 pages gr. in-8°, et, circonstance flatteuse pour les Vaudois du

Piémont, a été imprimée en 1883 à la Tour Pélice même, que De

Amicis honore du titre de Genève italienne.
M. Cocorda s'est constitué en Italie le champion zélé et ardent

d'une doctrine représentée dans le monde protestant des deux

hémisphères par de nombreux théologiens dont il connaît les

œuvres. Ayant à se défendre du reproche de matérialisme, sa défense

prend des proportions toujours plus grandes et finit par devenir

un livre qui fait honneur à son savoir, à son éloquence et à son

talent d'écrivain. Je pense que l'orthodoxe le plus enragé qui lira
ce livre avec l'attention voulue n'aura plus le courage de faire

griller les autres dans les flammes éternelles; car, s'il avait encore
ce courage, il mériterait d'aller leur tenir compagnie. D'un autre
côlé je pense que tout lecteur sérieusement désireux de s'éclairer

sur le sujet souverainement important de l'immortalité s'empressera,

ne fût-ce que pour plus de sûreté, comme dirait Pascal,
d'aller à Christ pour avoir la vie. L'auteur s'est vu obligé, pour
maintenir son indépendance, de renoncer à la charge de pasteur



486 BULLETIN

de l'église baptiste ; mais il n'en a pas moins le courage d'un
Jean-Baptiste pour dénoncer les plaies de toute la chrétienté et

pour en indiquer, avec une insistance digne de tout éloge, le
remède dans le retour à Christ et dans une conception nouvelle de

la question de l'immortalité.
Les passages suivants, extraits de la conclusion, pourront suffire

pour donner à mes lecteurs un aperçu sommaire du contenu de ce

livre et des intentions de l'auteur.
ce Après avoir formulé les doctrines sur l'immortalité, j'ai exposé

l'accusation de matérialisme qu'on adresse à la croyance condi-

tionaliste, ensuite j'ai examiné l'une et l'autre au triple point de

vue de l'histoire, de la science et de la révélation.
» L'examen historique a montré que la doctrine conditionaliste

est de source hébraïco-chrétienne et biblique, tandis que le dogme
traditionnel est d'origine philosophique et pagano-catholique ; que
le condilionalisme a été et est professé par de nombreux chrétiens

nullement matérialistes ; que si quelques matérialistes l'ont
embrassé où l'embrassent, cela ne prouve pas qu'il soit matérialiste ;

que le matérialisme historique se trouve plutôt partisan de la

théorie naturiste, et que par conséquent l'accusation de matérialisme

n'est pas fondée au point de vue de l'histoire.
» La discussion scientifique a prouvé que, tandis que la théorie

naturiste mendie ses arguments auprès de la philosophie et de

la science qui sont incapables de la prouver, la doctrine conditionaliste

ne cherche pas l'appui de la science, ne lui fait pas de

concessions compromettantes, mais se montre scientifiquement
vraie par son accord avec les lois naturelles et que, par conséquent,
l'accusation est aussi dénuée de fondement au point de vue

scientifique.

» L'étude biblique a établi que si le dogme orthodoxe semble

spiritualiste parce qu'il suit la méthode allégorico-mystique, qu'il
se tient au sens spirituel, surtout dans les notions de l'esprit, de

la vie et de la mort, et qu'il exclut du salut la question de l'existence,

il est néanmoins matérialiste dans le fond, parce que d'un
côté il attribue l'immortalité à la nature, et de l'autre il matérialise

la résurrection. D'un autre côté cette étude a démontré que le

conditionnalisme, en suivant la méthode historico-grammaticale, en



PHILOSOPHIE 487

remettant en lumière le vrai sens des termes bibliques, surtout
du Pneuma, de la Psyché, de la Zôè et du Thanalos, en associant

franchement la vie au salut el l'existence à l'immortalité, en
faisant dépendre toute vie de Christ et en admettant la destruction

finale des méchants, de Satan et du mal, est beaucoup moins
matérialiste qu'on le croit, l'est moins que le naturisme, et est au

contraire éminemment spiritualiste, précisément parce qu'il
accorde la matière avec l'esprit, la nature avec la grâce, — ce qui
démontre enfin la fausseté de l'accusation au point de vue biblique.

» A ce triple examen j'ai ajouté l'argument pratique prouvant que
le conditionalisme, loin de rabaisser le caractère de Dieu, le
relève graduellement; loin de compromettre la vie et l'action
chrétienne, la ranime et l'excite ; loin de pousser au matérialisme
pratique, en éloigne, en ramenant les matérialistes à l'Evangile ; et,
loin de détruire le spiritualisme chrétien, le rétablit et en assure
le triomphe. L'accusation se montre donc aussi injuste au point de

vue pratique. Elle a contre elle l'histoire, la science, la révélation
et l'expérience. » J.-J. Parander.

Brenles (Vaud).

PHILOSOPHIE

Charles Meyer. — La superstition au moyen age

et aux siècles postérieurs1.

Voici un livre qu'on pourrait intituler ce Histoire des aberrations
de l'esprit humain » et dont la lecture est quelque peu mortifiante

pour notre orgueilleuse raison. L'auteur nous y présente un tableau
de la superstition sous toutes ses formes : astrologie, alchimie,
chiromancie, foi aux sorciers, etc. En le feuilletant, on est comme
frappé de stupéfaction à la vue des erreurs monstrueuses qui ont
si longtemps obscurci l'intelligence des hommes même les plus

1 Der Aberglaube des Mittelalters und der nœchstfolgenden Jahrhunderte,
von Carl Meyer a. o. Professor an der Universität Basel. Basel 1884.


	Théologie

