
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1884)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

THÉOLOGIE

NOTES BIBLIOGRAPHIQUES
Zöckler: Manuel des sciences théólogiques. — Strack: Grammaire hébraïque.

— Ebers et Guthe: Palästina in Wort und Bild — Bible annotée de

Neuchâtel.— Seinecke: Histoire d'Israël. — Ed. Meyer: Histoire de

l'Orient ancien. — .König : Les grands problèmes de l'histoire religieuse
d'Israël.

Le sixième et dernier demi-volume du Manuel des sciences
théologiques, publié sous la direction du Dr Zöckler, a paru il
y a quelques semaines, et déjà le libraire nous adresse la seconde

édition du premier demi-volume. C'est assez dire que cette collection

de compendia, malgré ce qu'on peut y trouver à redire, répondait

à un besoin, et que le public auquel elle est surtout destinée,
celui des pasteurs et des étudiants, lui a fait bon accueil. L'ouvrage
entier se compose de trois forts volumes de 684, 772 et 612 pages
et coûte 33 marcs en tout. Le demi-volume qui a paru en dernier
lieu forme la seconde moitié du tome second1. Il comprend la

Symbolique chrétienne, par le Dr Gezelius von Scheele, professeur
de théologie à Upsal ; l'Apologétique, par le Dr Robert Kübel, de

Tubingue, et la Dogmatique, par les Drä Hermann Cremer et Otto

Zöckler, professeurs à Greifswald.
Dans sa Symbolique (pag. 383-497), le théologien suédois nous

donne la substance d'un ouvrage en deux volumes qu'il a publié il

1 Handbuch der theologischen Wissenschaften in encyklopädischer
Darstellung. VI. Halbband (Schluss des Werkes). Nördlingen, C.H.Beck, 1884.



THÉOLOGIE 391

y a quelques années dans sa langue maternelle, et dont il a paru,
en 1881, une traduction allemande. Inutile de dire que l'auteur

plaide pour le maintien des symboles ecclésiastiques, tout en faisant

la part du feu en ce qui concerne leur forme historique ; celle-ci,

déclare-t-il, est accidentelle et caduque (hinfällig). Inutile, également,

de dire que le professeur d'Upsal est convaincu de la

supériorité relative de sa confession luthérienne. Il s'approprie l'expression

que Claus Harms a donnée à cette conviction dans ses fameuses

thèses de 1817 : ec L'Eglise évangélique catholique est une magnifique

église : elle se maintient et se développe de préférence par
les sacrements. — L'église évangélique réformée est une magnifique

église ; elle se maintient et se développe de préférence par la

Parole de Dieu. — Plus magnifique que l'une et l'autre est l'église
évangélique luthérienne : elle se maintient et se développe à la fois

par les sacrements et par la Parole de Dieu. » Mais, il est bon de

le remarquer, M. von Scheele n'ajoute pas à ces trois thèses la

thèse finale, la 95e, qui était évidemment pour Harms le couronnement

de son édifice : ce Les deux autres églises (la catholique et

la réformée) tendent à se fondre en elle (la luthérienne), même

sans le concours volontaire des hommes. » Le théologien suédois

ne croit pas à ce que les Allemands appellent ce l'union absorptive ».
En présence de toutes les tentatives de rapprochement el d'union
qui n'ont servi jusqu'ici qu'à éloigner et à désunir encore un peu
plus les confessions chrétiennes, il estime (chap. 7) qu'il ne reste,
à ceux qui ont foi aux promesses du Chef de l'église, autre chose

à faire que de posséder leurs âmes par la patience et de s'en

remettre quant à l'avenir aux voies impénétrables de sa divine

sagesse. L'essentiel, c'est de se concentrer sur le Christ personnel,
vivant, toujours présent, qu'il faut bien se garder de confondre

avec telle ou telle doctrine sur Christ. Il est, lui, le point de

rencontre et le centre de réunion de tous les croyants. Ainsi seulement
se réalisera l'idéal, Jean XVII, 22. Telle est la conclusion de

M. von Scheele.

Sans entrer dans les détails de l'ouvrage, où il y aurait, croyons-
nous, plus d'une rectification à faire, nous devons relever cependant
une comparaison, beaucoup plus ingénieuse que vraie, pariaquelle
l'auteur croit pouvoir caractériser ce qu'il appelle l'esprit domi-



392 BULLETIN

nant des quatre principales églises confessionnelles. L'église
catholique grecque, dit-il, participe essentiellement aux qualités et

aux défauts de l'enfance; l'église catholique romaine, c'est

l'adolescent; l'église évangélique luthérienne représente la maturité

de l'âge viril ; l'église réformée, enfin, « tient du vieillard, qui
aime à séparer l'un de l'autre l'intérieur et l'extérieur, qui lout à

la fois se porte au dehors (nach aussen gerichtet) et est enclin
à la réflexion ; disposition d'esprit qui contraste dans une certaine

mesure avec la spontanéité virile, pleine de vie, du luthéranisme. »

(Sic l) On devine sans peine ce qu'ont de subtil et de forcé les

commentaires dont l'auteur accompagne ces termes de comparaison.

Il est incontestablement mieux inspiré lorsque, à la fin de

son premier chapitre, sur l'église universelle et une, il dit que le
côté par lequel le christianisme est surtout saisi, c'est, dans l'église

grecque, celui du culte; dans l'église romaine, celui de la constitution

; dans l'église luthérienne, celui de la doctrine ; dans l'église
réformée, celui delà vie sainte. La part faite à celte dernière église
n'est certes pas la moins bonne. — Quant aux sectes du
protestantisme (chap. 6) elles sont divisées en quatre classes: 1° à

tendance ecclésiastique : vaudois du Piémont, moraves, méthodistes ;

2° à tendance mystique: mennonites, baptistes, quaeres; 3° à

tendance rationaliste : sociniens, arminiens, svvedenborgiens ;

4° à tendance chiliaste : irvingiens, darbystes, mormons. Quatre
fois trois! On le voit, l'auteur de la Symbolique chrétienne a un
faible pour les nombres symboliques et les cadres symétriques.

Les cent pages suivantes (501-604) sont consacrées à l'apologétique.

Elle est mise en tète des disciplines rentrant dans la théologie

systématique, ce qui ne concorde pas très bien avec la place

que l'auteur lui-même, M. Kübel, lui assigne théoriquement dans

l'organisme des sciences théologiques. Selon lui, en effet,
l'apologétique, ce en tant qu'elle démontre que le christianisme est ce dont

l'homme a besoin pour avoir la vie éternelle, forme la transition
de la dogmatique à la morale. » (Pag. 506.) Le théologien de

Tubingue ramène toute l'apologétique à ces trois points, dont le

développement constitue les trois parties de son exposition :

démontrer 1° que la conception chrétienne de Dieu est la seule qui
réponde au besoin de vie que l'homme éprouve ; 2° que la concep-



THÉOLOGIE 393

tion chrétienne de Jésus-Christ est la seule qui réponde à son
besoin de salut; 3° que la conception chrétienne de la Parole de

Dieu, contenue dans l'Ecriture sainte et confiée à l'Eglise, répond
seule à son besoin de vérité.

Cette triple démonstration est précédée d'un résumé de l'histoire
de l'apologétique : a) du IId au IVe siècle, b) du IVe siècle à la

réformation, c) de la réformation au milieu du XVIIe siècle, d) du
milieu du XVIIe siècle à nos jours. On ne saurait évidemment

exiger d'une esquisse semblable qu'elle donne la liste complète des

hommes qui se sont signalés comme apologètes. Il doit suffire que
chaque période soit représentée par ceux qui ont été le plus en

vue ou qui peuvent servir de types quant à la méthode employée.
Mais M. Kübel n'a-t-il pas limité à l'excès le nombre de ces

représentants typiques, du moins en ce qui concerne la troisième de ses

périodes et la première moitié de la quatrième En particulier, ne

peut-on pas lui faire le reproche de n'avoir pas tenu suffisamment

compte de la littérature apologétique de langue française? Pour la

période allant de la Réformation au milieu du XVIIe siècle, après
avoir mentionné brièvement Luther, Mélanchthon et Zwingli et avoir

remarqué que, absorbés par leur activité confessionnelle et

polémique, les réformateurs n'avaient pu cultiver le champ de

l'apologétique, l'auteur se borne à analyser d'une manière sommaire les

œuvres du catholique Vives, de l'arminien Grotius et du janséniste
Pascal. Il semble pourtant qu'il eût valu la peine de consacrer au
moins quelques lignes à un homme comme Pierre Viret, qui

occupe une place à part parmi les écrivains de la Réforme, et à un
livre tel que la Vérité de la religion chrétienne deDuplessis-Mornay.
Le XVIIIe siècle n'est représenté, en dehors de l'Allemagne, que par
Rutler et par Bonnet. Ce qui est plus fort c'est que, parmi les

apologistes de notre siècle, Alexandre Vinet n'est pas même

nommé. Dans l'index de la ce littérature du sujet, » on cherche en

vain l'Histoire de l'apologétique dans l'église réformée française par
M. Ariste Viguié. Au reste, quelles que soient les lacunes de cette

esquisse historique, nous sommes loin d'en nier l'intérêt, et surtout
de méconnaître la valeur de l'apologétique telle que M. Kübel l'a

lui-même conçue et exposée.

Quant à la Dogmatique (pag. 607-769), MM. Cremer et Zöckler



394 BULLETIN

se sont réparti le travail de telle façon que le premier a pris à sa

charge l'Introduction, soit les principes ou les bases de la dogmatique

chrétienne (définition et méthode ; presuppositions du

christianisme, comment se forme la certitude chrétienne, sources de la

connaissance chrétienne), tandis que M. Zöckler a rédigé l'histoire
de la dogmatique et en a exposé le système en se plaçant au point
de vue de l'église luthérienne et en suivant l'ordre traditionnel des

matières. On retrouve clans cette dogmatique abrégée les qualités
d'ordre et d'érudition par lesquelles se distinguent toutes les

productions si nombreuses et si variées du théologien de Greifswald,
ainsi que l'abondance des renseignements bibliographiques sur
tous les sujets possibles. Bientôt on pourra dire de M. Zöckler ce

qu'on disait, si nous ne faisons erreur, de De Wette : qu'il représente

à lui seul toute une faculté. Encyclopédie vivante, c'est bien à

lui qu'il appartenait de diriger une œuvre encyclopédique comme
celle qu'il vient de mener si rondement à bonne fin, avec le concours

plus ou moins réussi d'une quinzaine de collègues.

Notre bibliothèque théologique s'est enrichie ces derniers mois

d'un certain nombre d'ouvrages relatifs aux sciences bibliques.
Nous voudrions appeler l'attention de nos lecteurs sur quelques-

uns d'entre eux.
Et d'abord, en ce qui concerne la philologie biblique, la langue

de l'Ancien Testament a fait l'objet de plusieurs travaux dignes de

remarque. M. le pasteur Samuel Preiswerk, de Bàie, a refondu la

Grammaire hébraïque de feu son vénéré père. Il a rendu par là un

signalé service à ceux qui, dans nos pays de langue française, ont
à enseigner et à apprendre l'hébreu. Nous nous réservons de

revenir avec quelque détail sur cet important auxiliaire des études

bibliques, lorsque nousaurons pu l'examiner plus à loisir et surtout
le soumettre à l'épreuve de la pratique. Quanta la traduction, par
M. l'abbé Elie Philippe, des Principes généraux de grammaire
hébraïque du professeur Gustave Bickell, d'Inspruck, nous n'en

avons connaissance que par voie d'annonce bibliographique. A en

juger par l'original allemand et par la traduction anglaise qu'en
a publiée en 1877 M. Curtiss, ce petit volume ne se prêtera guère à



THÉOLOGIE 395

l'enseignement élémentaire, mais il pourra initier ceux qui ont

déjà une certaine connaissance de la langue hébraïque, à la

méthode historique et comparative de Justus Olshausen, dont

M. Bickell s'est appliqué à résumer et à vulgariser le système.
L'un ou l'autre de nos lecteurs aura sans doute eu entre les

mains quelqu'un des petits volumes de la collection de

grammaires élémentaires publiée en latin par H. Petermann de Berlin,
sous le titre Porta linguarum orientalium. Petermann lui-même
avait composé les volumes relatifs à l'hébreu, au chaldéen, au

samaritain, à l'arabe et à l'arménien. Après sa mort, survenue en

1875, M. Eberhard Nestlé, actuellement à Ulm, y a ajouté un
volume analogue consacré au syriaque. (1881.) Plus récemment,
cette année même, a paru un volume supplémentaire, en allemand

cette fois, sur la langue et la littérature néo-hébraïques, dont la

première partie est due à M. Siegfried, d'Ièna la seconde à

M. Hermann Strack, professeur à Berlin. Peu auparavant, ce dernier

avait publié une troisième édition, absolument nouvelle, de la

grammaire HÉBRAÏQUE, que nous tenons à signaler à ceux
qu'intéresse ce genre d'études1.

Ce manuel est le fruit d'une pratique prolongée de l'enseignement

: l'auteur l'affirme dans la préface et l'œuvre elle-même en

rend clairement témoignage. Il a spécialement en vue les étudiants

qui, arrivant à l'université sans connaître l'hébreu (il y en a donc

même en Allemagne se trouvent dans la nécessité de se mettre

pendant leur premier semestre en possession des éléments de la

« langue sainte, » afin de pouvoir suivre avec quelque fruit les cours

d'exégèse et aborder avec intelligence l'étude d'ouvrages plus
étendus et plus complets sur la matière. Par là s'explique que la

syntaxe est exclue de cet abrégé. Ce n'est pas à dire qu'il ne puisse
être utilement employé par d'autres catégories d'étudiants, d'autant

plus que certaines parties, telles que le paragraphe traitant des

accents ou quelques-uns de ceux concernant les verbes faibles,

1 Hebratsche Grammatik mit Uebungsstücken, Litteratur und Vokabular,
zum Selbststudium und für den Unterricht, etc., von Lie. Dr Hermann L.
Strack, ausserordentlicher Professor der Theologie. Karlsruhe und
Leipzig, H. Reuther, 1883. XIV et 163 pag. — Prix : 2 marks 70 (environ
3 fr. 50).



396 BULLETIN

sont plus détaillées qu'on ne l'attendrait d'un livre élémentaire.

Les paradigmes ne sont donnés complètement que pour le verbe

fort; pour les verbes faibles, l'auteur n'a admis que certaines

formes, et cela dans le double but d'obvier à une mémorisation
machinale et de ne pas placer sous les yeux de l'étudiant des formes

qu'on peut, bien statuer par analogie, mais qui ne se rencontrent

pas dans les documents littéraires qui nous ont été conservés.

Ajoutons que la grammaire est suivie, selon le plan des autres
livraisons de la Porta, d'indications bibliographiques, précises et

bien choisies, sur les meilleurs ouvrages concernant la philologie
hébraïque ; d'un Uebungsbuch (exercices de lecture et de traduction)
et d'un vocabulaire. Les vocables sont empruntés autant que
possible àia Genèse et aux Psaumes. Les exercices consistent, non

en des phrases, mais en de simples formes de noms et de verbes ;

principe sur la convenance duquel nous nous permettons de nourrir
quelques doutes. L'expérience semble prouver que, pour soutenir
l'attention et l'intérêt des élèves, il est préférable d'entremêler

l'analyse de formes isolées de la traduction de petites phrases
choisies avec méthode.

Pour l'étude des pays bibliques, nous possédons depuis cette

année un guide précieux dans le magnifique ouvrage illustré :

Palästina in wort und bild, par Georges Ebers et Hermann

Guthe, dont nous annoncions ici même la publication au commencement

de l'année dernière. On se souvient que les illustrations, au
nombre de plus de six cents, sont l'œuvre d'artistes anglais et

qu'un texte anglais est a la base du texte allemand. Cependant nous
n'avons pas affaire à une simple traduction. L'original anglais a été

refondu et enrichi de nouveaux éléments. On a eu égard aux
dernières explorations, soit dans le texte lui-même, soit dans les

notes géographiques et historiques par lesquelles se termine
chacun des deux volumes. Le second volume, dont nous n'avions

pu mentionner encore que les quelques premières livraisons, nous
conduit du Liban le long du littoral, à partir de Tripoli, jusqu'à
l'ancien pays des Philistins, puis dans la Judée méridionale et de

là à Pétra, dans le pays des Iduméens. Il est à regretter qu'on ne

nous conduise pas à l'orient du Jourdain et de la mer Morte,

pour visiter l'ancien pays de Galaad et celui des Moabites ; il est



THÉOLOGIE 397

vrai que les Bédouins ne nous y laisseraient peut-être pas fouiller
à notre aise les importantes ruines des vieilles cités transjorda-
niques. Toute la seconde moitié du volume est consacrée à la

description de la presqu'île sinaïtique et du pays de Goshen.

Contrairement à l'avis de la Commission britannique pour l'exploration

du Sinaï, M. Ebers maintient l'opinion émise dans son

précédent ouvrage, Durch Gosen zum Sinai, que la montagne de la

législation est, non le Sinaï des moines, le Djebel Mousa, mais le

Serbai. Il maintient également, avec Chabas et contre Brugsch-
pacha, l'identité des Apuiriou et des Hébreux, et tient déjà compte
des fouilles récentes de M. Naville à Tell-el-Mashouta. Les

illustrations de ce second volume ne le cèdent en rien à celles du

premier. Elles donnent une idée vivante et, au témoignage d'hommes

compétents, très généralement exacte, soit de la nature et des

produits du pays, soit des restes des anciennes constructions, soit des

costumes et des mœurs des habitants actuels de la Terre-Sainte.

L'ouvrage est donc également distingué au point de vue artistique
et au point de vue scientifique et littéraire.

En fait d'ouvrages exégétiques, une mention particulièrement
honorable est due aux dernières livraisons de la Bible annotée
de Neuchâtel. Voilà les quatre grands prophètes achevés en deux
beaux volumes. Du troisième volume, consacré aux petits
prophètes, il a paru (mai 1884) une première livraison allant jusqu'à
Joël III. L'œuvre est trop connue pour qu'il soit nécessaire de nous

y arrêter longtemps. Constatons cependant que si cette publication
avance avec une extrême lenteur (le 1er fascicule date de novembre

1878), elle ne fait qu'y gagner du côté de la solidité. Le commentaire

est travaillé avec beaucoup de soin et d'après les meilleurs
auteurs. La traduction est généralement excellente. Nous n'hésitons

même pas à dire qu'en français nous n'en connaissons pas de

meilleure : plus française que celle de Reuss, elle est presque
aussi fidèle à l'original ; moins élégante peut-être que Segond, elle
est bien plus exacte dans les détails. Dans les questions critiques
la Bible annotée est, à notre sens, d'une réserve excessive. Mais du

moins les questions sont franchement posées, sérieusement
discutées ; et c'est déjà un grand point. Les lecteurs sont placés une
bonne fois en face de ces problèmes. A moins de fermer volontai-



BULLETIN

rement les yeux, ils verront qu'il y a là réellement des problèmes

sérieux, graves, qu'il vaut la peine de poser et d'étudier, et que si

la critique, cette méchante critique, a abouti sur certains points
(Esa. XL-LXVI, âge du livre de Daniel, etc.) à des résultats qui
s'éloignent de l'opinion traditionnelle, ce n'a pas été par pure
impiété. Bien des gens sont ainsi faits que des raisons, si fortes

soient-elles, ne suffisent pas à elles seules pour déterminer leur
jugement et vaincre leurs préventions. Pour faire pencher la

balance, il faut encore le poids d'un nom faisant autorité. Ce qu'on
ne voulait pas croire, ni même entendre, tant que des exégètes et

des critiques connus pour appartenir à une tendance réputée hétérodoxe

faisaient seuls entendre leurs voix, peut-être l'acceptera-t-on
venant de théologiens en possession de toute la confiance du

troupeau, comme le sont les membres bien connus, quoique anonymes,
de l'honorable comité de rédaction de la Bible annotée. Nous les

remercions, pour notre part, bien sincèrement de l'excellent usage

qu'ils font, dans le cas particulier, du légitime crédit dont ils jouissent

dans l'église. C'est un grand service qu'ils rendent à notre

public religieux, tout en comblant dans notre littérature dite
d'édification une grande et fâcheuse lacune.

M. Samuel Berger, secrétaire de la faculté de Paris, a publié
récemment un ouvrage d'une rare érudition et d'un haut intérêt.
C'est son mémoire, couronné par l'Institut, sur la Bible en France

au moyen âge, c'est-à-dire les plus anciennes versions de la bible
écrites en prose de langue d'oïl. La Revue de théologie et de

philosophie ne manquera pas de donner à ses lecteurs un aperçu des

richesses renfermées dans ce beau volume sorti des presses de

l'imprimerie nationale.

L'histoire d'Israël continue à fixer l'attention, à exercer la sagacité,

à provoquer la critique ou l'apologie des esprits les plus
divers. On sait que Leopold de Ranke, le grand-maître de

l'historiographie allemande, l'a retracée avec une prédilection marquée,
en un langage d'une solennelle simplicité et dans un esprit conservateur,

dans le premier volume de sa monumentale Histoire
universelle. (2e édit. 1881.) M. Stade, de Giessen, marchant sur les



THÉOLOGIE 399

traces de Wellhausen et parfois le dépassant, a commencé à

reconstruire cette même histoire pour la grande collection historique

de W. Oncken. Il en a paru, depuis 1881, deux livraisons qui
s'arrêtent au règne de Salomon. En attendant qu'on nous en donne

la suite,' voici M. Seinecke, pasteur à Hevensen, non loin de

Göttingue, qui nous gratifie de la seconde partie d'une Histoire du

peuple d'Israel, commencée en 1876 L
La première partie, allant jusqu'à la destruction de Jérusalem

par les Chaldéens, avait essentiellement pour but de montrer que
ce de l'histoire la plus ancienne d'Israël, jusqu'au premier roi, nous

ne savons pour ainsi dire rien ». Maintenant le digne pasteur
entreprend de ce fournir la preuve que la construction traditionnelle
de l'histoire postexilique est fausse dans quelques-uns de ses points

principaux ». On dirait que les lauriers de M. Havet, lauriers
aussitôt flétris que cueillis, l'ont empêché de dormir. Par des

arguments dignes de l'ancien rationalisme, il s'efforce de faire

croire que le livre d'Ezéchiel date de 164-163 avant J.-C, qu'il
est par conséquent contemporain de l'apocalypse de Daniel, et que
ce qu'il lui plaît d'appeler le Lévitique (non pas seulement le 3e des

livres dits mosaïques, mais tout le ce code sacerdotal »,

correspondant à ce qu'on appelait précédemment le 1er Elohiste ou le

Livre des origines) est encore postérieur au livre soi-disant

prophétique d'Ezéchiel. Joël pareillement lui est postérieur; l'oracle
de Michée IV, 1-4 est une imitation de EsaïeII, 1-3, qui lui-même
est une interpolation du Deutéro-Esaïe, lequel à son tour est

postexilique. (L'auteur croit l'avoir montré dans un précédent ouvrage :

Der Evangelist des Allen Testaments, 1870.) Les Lamentations

non seulement ne sont pas de Jérémie, ce qu'admet même un

critique conservateur comme Nägelsbach, mais proviennent à'épi-
gones pour qui les prophètes postexiliques, tels que le second Esaïe,

sont déjà des hommes appartenant au passé. La 3e lamentation
n'est qu'un compendium des plaintes de Job, qui sont un fruit de

l'exil. Quant à l'Ecclesiaste, M. Seinecke ne fait guère que
renouveler la thèse de Gràtz, pour qui l'auteur du livre est un

1 Geschichte des Volkes Israel, von L. Seinecke. Zweiter Theil: vom Exil
bis zur Zerstörung Jerusalems durch die Römer. Göttingen, Vandenhcek
& Ruprecht, 1884, x et 356 pages.



400 bulletin

contemporain d'Hérode Ier. Toutes ces belles choses se lisent au

chapitre premier, sorte d'introduction littéraire, et elles sont exhibées

dans un style aphoristique et désulteur presque aussi agaçant

que les choses elles-mêmes. Au reste la plus grande partie du
volume s'occupe de l'histoire de Juda sous les Perses, les Grecs, les

Macchabées, les Hérodiens et les Romains. Le chapitre relatif au

siège et à la ruine de Jérusalem parTite renferme une description
détaillée du temple des Hérode, description fort intéressante, mais
hors de proportion avec le reste. Nous doutons fort que M. Seinecke

ait beaucoup de succès même auprès des critiques les plus avancés

On ne peut que regretter que les quelques bonnes vérités que
renferme son ouvrage soient étouffées par les singularités et les

toquades auxquelles elles se trouvent mêlées.

Bien différent de ton et d'allures est M. Edouard Meyer, de

Leipzig, dans son Histoire de l'antiquité, dont le 1er volume:
Histoire de l'orient jusqu'à la fondation de la monarchie persane,
vient de paraître chez Cotta, à Stouttgart1. L'auteur commence

méthodiquement par une introduction qui renferme des éléments

d'anthropologie, des considérations générales sur la nature et les

conditions de l'histoire, sur la différence entre les peuples qui méritent

le nom d'historiques et ceux qui n'intéressent que l'ethnologie,
sur l'historiographie et la chronologie, etc. ce Toute historiographie,
dit-il, est nécessairement subjective... L'époque de l'historien et sa

propre individualité doivent se refléter dans son œuvre ; autrement
elle ne s'élève pas au-dessus d'un aride assemblage de faits...
Notre époque critique ne se distingue qu'en ceci des époques qui
l'ont précédée, qu'elle a plus clairement conscience de cette

dépendance à l'égard des circonstances et des idées du présent ;

mais vorausselzungslos kann kein Historiker sein. » Cela semble

élémentaire, et cependant, en face des prétentions à l'objectivité, à

la parfaite dépréoccupation qui s'étalent encore trop souvent dans

certains livres d'histoire, on éprouve une véritable satisfaction à

entendre un historien sérieux faire une déclaration semblable.
La matière historique est divisée en paragraphes suivis de notes

en plus petit caractère. Elle est répartie en six livres traitant : I. de

1 Geschichte des Alierthums. Erster Band, xx et 647 pages, y compris
une table alphabétique détaillée.



THÉOLOGIE 401

l'histoire de l'Egypte jusqu'à la fin des Hyksos; II. de l'histoire
de l'ancienne Babylonie;III. des Sémites et de l'Asie'antérieure au

temps des conquêtes égyptiennes ; IV. de la fin du XIIe siècle

(chuté de l'empire des Khétas et décadence de l'Egypte sous les

derniers Ramessides) jusqu'au milieu du IXe (Israël sous la maison

de Homri); V. les temps de la prépondérance assyrienne ; VI.
les tribus iraniennes, la restauration en Egypte (Psammétique) et
dans Juda (Josias), le nouvel empire babylonien (Nébukadnetsar)
et la fondation de l'empire persan.

Ce qui nous intéresse particulièrement ici, c'est la place faite à

l'histoire d'Israël. L'auteur se rattache à la nouvelle école critique,
comme l'atteste déjà son coup d'ceil sur la littérature hébraïque
(§§ 162 et suiv.) en tele du livre IIIe. L'histoire proprement dite

d'Israël ne commence pour lui qu'avec l'occupation du pays de

Canaan par les tribus hébreues. (§ 288 et suiv., au milieu du livre
IVe.) Il suppose que celte invasion a eu lieu pendant les troubles

qui suivirent la chute de l'empire des Khétas (Héthiens, ayant leur
siège principal en Célésyrie, dans la vallée supérieure de l'Oronte)
et l'abandon forcé de la Syrie par les Egyptiens depuis Ramsès III,
c'est-à-dire vers l'an 1150 avant J.-C. Tout ce qui a précédé
l'établissement des tribus hébreues à l'occident du Jourdain appartient

à la légende (Sage) ce dont il est difficile de démêler les

éléments historiques. Eu tout cas les Hébreux ne se montrent pas

plus foitement influencés par l'Egypte, en ce qui concerne la

langue, les idées et les mœurs, que ne l'étaient les autres tribus
syriennes. Ce qui paraît plus certain, c'est que les Hébreux ont

longtemps vécu comme nomades dans la presqu'île sinaïtique :

encore dans des temps bien postérieurs, le Sinaï ou Horeb, ainsi

que les monts arides de Séir au midi de la Palestine, passait chez

eux pour être ce que l'Olympe était pour les Grecs, c'est-à-dire la

demeure de leur dieu national Iahwé. (Jug. V, 4 sq ; Deut. XXXIII,
2; 1 Rois XIX ; Ex. 111,33.)... Quoi qu'il en soit, la dernière patrie
des Hébreux avant l'occupation de Canaan fut le plateau boisé de

Galaad. Leur nom même de ?'H2>S g^ns d'au delà, semble les

désigner comme ceux qui habitent à l'orient du Jourdain. »

M. Meyer voue une attention particulière à la religion des

Hébreux. Il en décrit le développement d'une manière très analogue
THÉOL. ET PHIL. 1884. 27



402 bulletin
à celle que l'on connaît par le Godsdiensl van Israel deM.Kuenen,
analysé jadis par M. Carrière clans la Revue de Strasbourg de

1869 et par M. Valeton dans le Compte rendu de théologie et de

philosophie d'octobre 1872. Semblable, à l'origine, à la religion de

tous les Sémites (§ 173-175), en particulier à celle des tribus
voisines de Syrie (§205-209), la religion d'Israël ne se distinguait qu'en
ceci, que le ballai national des Israélites s'appelait Iahwé, tandis

que celui de Moab, par exemple, s'appelait Kamosh. A côté de

Iahwé figuraient les autres divinités du panthéon cananéen, à

commencer par le Bahal, le seigneur par excellence, le maître du

monde, qui du temps cl'Athalie avait son temple à Jérusalem

(2 R.OÌS XI, 18), et Astarté à qui Salomon éleva un autel près de

sa capiiale. — Cependant à mesure qu'Israël se fortifie, son dieu,
le dieu des armées (célestes), qui le conduit à la victoire, éclipse
de plus en plus les autres divinités. De bonne heure on s'habitue
à l'appeler Elohim; il est les dieux, comme qui dirait le panthéon

d'Israël. De là un conflit inévitable avec le Bahal, rivalité qui
devait être de la plus grande conséquence pour la suite du

développement religieux. En même temps, et à mesure que la nation

se consolide, les prêtres acquièrent une importance croissante. Surtout

depuis l'institution de la royauté, les sanctuaires privés
rentrent de plus en plus clans l'ombre; le prestige des sanctuaires

publics, entretenus par le roi, tant à Jérusalem qu'à Béthel et à

Dan, ne cesse de grandir. Il se forme une caste sacerdotale
héréditaire dont le lévite Moïse, ce l'homme de Iahwé, » passait pour
être le fondateur. (§ 309-314.) — Vers le milieu du IXe siècle,
nouvelle évolution : de dieu principal, primant tous lesautres dieux,
Iahwé devient pour Israël dieu unique. La réalité des autres dieux

n'est pas niée, mais Iahwé, à qui Israël doit l'existence et la

victoire, n'entend partager sa gloire avec aucun autre, il veut être

reconnu par son peuple comme le seul seigneur, ce En Egypte et

dans l'Inde le monothéisme est né de spéculations panthéistiques et

du besoin d'égaliser, de niveler en quelque sorte les sphères d'action

des différentes divinités ; aussi reste-t-il un mystère théologique.

En Grèce il a été le produit de la pensée philosophique. En

Israël au contraire, comme plus tard en Arabie, il repose sur le

principe de l'exclusivité. Aussi se présente-t-il d'abord avec un



THÉOLOGIE 403

caractère négatif. Les dieux ne se fondent pas en une unité

suprême, ils ne s'évanouissent pas non plus, comme de simples créations

de l'imagination, devant une idée philosophique, mais le

droit au culte (et plus tard le droit à l'existence même) leur est

contesté à tous, un seul excepté. L'idée de la personnalité, bien loin
d'être abandonnée, est au contraire mise en relief, elle se

développe d'une manière toujours plus accentuée, et voilà pourquoi les

idées monothéistes ont pu pénétrer ici dans la religion populaire
et même la transformer entièrement, alors que, partout ailleurs,
elles sont toujours demeurées des spéculations théologiques ou

philosophiques. » Ce mouvement monothéiste, qui est accompagné
d'une purification du culte (défense de représenter Dieu par des

images faites de main d'homme) et d'une première fixation écrite
de lois religieuses et morales (Livre du pacte), aboutit à l'abolition
du culte du Rahal, par Jéhu dans le royaume du nord, par le prêtre
Jehojada dans celui de Juda. (§ 326-329.) — Une nouvelle phase de

la religion d'Israël, la phase ce iahwiste prophétique, » date de la

période d'humiliation et d'anarchie que le peuple eut à traverser

vers l'an 800, sous les coups des Syriens de Damas et d'une
succession de calamités, telles que tremblements de terre, disette,

peste, etc. Pourquoi ces maux et ces échecs? Iahwé serait-il moins

puissant que les dieux des peuples voisins? Non! il pourrait bien

secourir Israël, mais il ne le veut pas. Pourquoi? C'est qu'il estir-
rité contre son peuple. Ce sentiment provoque chez la masse du peuple

une recrudescence de dévotion formaliste et augmente à ses

yeux le crédit des prophètes et surtout des prêtres. Dans l'élite

spirituelle de la nation il donne naissance à cet ensemble de conceptions

idéalistes sur la nature de Iahwé et à cette théorie de l'histoire

d'Israël qui ont trouvé leur première et grandiose expression
dans le cantique dit de Moïse (Deut. XXXII) et qu'on retrouve

depuis lors, de plus en plus développées, dans les écrits des

prophètes, à partir d'Amos et d'Osée. (§ 358-364.) — Dernière réforme

avant l'exil, sous l'influence du Iahwisme prophétique, à l'époque
de Josias : elle prend corps dans le Livre de la Thorah (Deutéronome)

qui est proclamé loi de l'Etat el sur la base duquel est

conclue ce l'alliance en présence de Iahwéh ». ce Peu d'événements

dans l'histoire du monde égalent en importance cet acte de l'an



404 BULLETIN

621 : sur lui repose le judaïsme, et partant le christianisme, de

même que l'islam. » (§ 472-479).
Les réflexions se pressent en foule à la lecture de cet essai de

reconstituer l'histoire d'Israël dans son enchaînement avec l'histoire

des autres peuples méditerranéens. Mais il faut nous limiter.
La narralion de M. Meyer se lit avec un intérêt soutenu. On sent

qu'elle repose sur des études étendues, approfondies, et qu'il a

puisé de première main à la plupart de ses sources. La matière si

abondante, si complexe, est bien groupée et habilement distribuée,
de manière à laisser au lecteur un souvenir net et vivant de

l'évolution historique à travers toutes les péripéties et les conflits des

nations et des empires qui se sont succédé sur la scène. Après cela

il est bon de ne pas oublier, — chose que l'auteur n'accentue

peut-être pas suffisamment — le caractère à bien des égards
hypothétique et provisoire de ces reconstructions historiques. — Nous

apprécions comme elle le mérite la réserve que lui dicle sa

conscience d'historien en ce qui concerne les origines du peuple
d'Israël el l'époque de son invasion dans le pays de Canaan. Dans

l'état actuel de nos connaissances il est difficile de caser l'histoire
de l'exode et de la conquête dans les annales de l'histoire d'Egypte
et de la faire cadrer avec les circonstances politiques de l'Asie
antérieure, aussi longtemps du moins qu'on s'en lient à la date

généralement admise, c'est-à-dire, aussi longtemps qu'on place

ces événements au XVe ou au XIVe siècle. Nous ne dirons pas

avec M. Meyer (§ 288, note) que ce la question, depuis si longtemps
débattue, du pharaon et de la date de l'exode, est une question
oiseuse, qui n'a d'intérêt que pour l'histoire de l'historiographie
judéo-chrétienne ; » mais bien, qu'il n'est guère possible pour le

moment d'établir le synchronisme entre les dates égyptiennes
connues et les données de la tradition israélite. D'une manière

générale, il nous semble que notre historien, comme plusieurs de

ses confrères, surfait la valeur historique des inscriptions
officielles des pharaons, dont lui-même d'ailleurs ne craint pas, dans

l'occasion, de révoquer en doute l'exactitude, et que, d'autre part,
il pousse trop loin le scepticisme à l'endroit de l'historicité au
moins relative des traditions d'Israël. La figure de Moïse, en
particulier, est indûment effacée dans son récit. Il dépasse sensible-



THÉOLOGIE 405

ment, à cet égard, le point de vue critique de M. Maspero dans

sou Histoire ancienne des peuples de l'Orient.
Que dirons-nous de la manière dont M. Meyer essaye d'expliquer

l'évolution religieuse d'Israël? Elle renferme sans contredit de

grands éléments de vérité. Depuis l'époque de l'occupation de

Canaan jusqu'à celle de Josias, il est bien évident que la religion
du peuple hébreu a passé par des phases diverses. Le Iahwé d'un
Jérémie n'était pas celui d'un Gédéon ni d'un Jephté. Mais quant
au mode et aux causes de cette évolution, nous avouons que les

explications données nous paraissent singulièrement insuffisantes

et superficielles. Tout se passe d'une manière beaucoup trop
impersonnelle et sous l'empire de facteurs trop extérieurs. La

religion naturelle, populaire est identifiée d'une manière beaucoup

trop absolue avec le polythéisme cananéen, et d'autre part elle
n'est pas suffisamment distinguée de la religion supérieure, seule

légitime aux yeux des prophètes; religion demeurée longtemps en

minorité, sans cloute, et soumise elle-même à un développement

séculaire, mais qui est émanée d'un principe, qui est éclose d'un

germe que les causes invoquées par M. Meyer n'expliqueront
jamais d'une façon satisfaisante. Il est possible qu'il y ait là de

notre part une Voraussetzung ; mais... voraussetzungslos kann
kein Historiker sein. D'ailleurs M. Albert Réville, dont l'historien
de Leipzig parait partager les présuppositions, nel'a-t-il pas déclaré

lui-même dans un article sur le sentiment religieux (Revue de

Strasb. 1869, p. 260) : ce II nous est peut-être impossible de passer
sans rupture logique du dernier anneau de la chaîne polythéiste
au premier de la chaîne monothéiste. Toutes les grandes inspirations

se dérobent ainsi par quelque côté à l'investigation des âges

de la critique. » — Ce qui, dit M. Meyer, a permis aux idées

monothéistes de pénétrer dans la religion populaire et même de la

transformer, c'est qu'en Israël l'idée de la personnalité divine ne

s'est pas dissoute comme en Egypte, dans l'Inde et en Grèce. Mais,
ajoute-t-il en note (§ 326), ce l'idée courante, d'après laquelle le

monothéisme israélite aurait été quelque chose d'unique en son

genre et de particulièrement élevé au point de vue religieux, cette

idée est erronée. Son importance consiste seulement en ce qu'il a

pu devenir religion populaire. » Comme si ce n'était pas là préci-



406 BULLETIN

sèment ce qu'il y a de grand, d'élevé, d'unique dans le

monothéisme d'Israël — Enfin, pour ne plus relever que ce seul point :

on nous fera difficilement croire que les attributs moraux
n'auraient été expressément reportés sur Iahwé que vers la fin du

IXe siècle, et qu'à ce moment seulement serait née la conception
d'une alliance impliquant pour le peuple des obligations morales

envers son Dieu.

Le grand sujet que nous venons d'effleurer à propos du livre,
d'ailleurs si instructif, de M. Meyer, est traité ex professo et avec

beaucoup de développements par M. Fr.-Ed. König, privaldocent
à Leipzig, dans une brochure de 108 pages intitulée : Les principaux

problèmes de l'histoire religieuse d'Israël '. Cet écrit mérite
une sérieuse attention, ne fût-ce que parce qu'il offre « un moyen
commode de s'orienter au milieu des discussions qui se sont engagées

depuis quelques dizaines d'années sur l'histoire de la religion
d'Israël et de se renseigner sur l'état actuel de ces débals.» Mais

ce qui en fait surtout l'intérêt c'est que l'auteur y fait énergique-
ment front contre les prémisses, la méthode et les résultats des

partisans de la théorie de l'évolution naturelle appliquée à l'histoire
de la religion d'Israël.

M. König devait avoir d'autant plus à cœur de s'expliquer el de

prendre position, qu'il est un adepte convaincu de la critique
moderne quant à l'origine littéraire du Pentateuque. Or on sait

que nombre de personnes semblent privées de la faculté de

distinguer les questions littéraires des questions religieuses et

théologiques, et que certains auteurs affectent d'imputer les résultats de

la critique biblique, spécialement de celle du Pentateuque, au
prétendu point de vue évolutionniste de ceux qui s'en occupent et s'en

constituent les défenseurs. Qu'il y ait des critiques professant
l'évolutionisme, comme il y en a eu de rationalistes, cela est

certain Mais ce qui ne l'est pas moins, c'est qu'on peut appartenir
à l'école critique sans être, pour cela, un adepte de la philosophie
de l'évolution. Qu'on nous permette à ce propos de transcrire ici
un passage assez significatif de la préface de M. Reuss à son

1 Die Hauptprobleme der altisraelitischen Religionsgeschicìite gegenüber den

Entwickelungstheoretikern beleuchtet von Lie. Dr Friedr. Eduard König.
Leipzig, J. C. Hinrichs 1884. Prix : 2 marks 40.



THÉOLOGIE 407

Histoire (allemande) des Saintes Ecritures de l'Ancien Testament

(Brunswick, 1881, pag. IX) :

ce Si, dit l'éminent critique de Strasbourg, qui est le vrai père de

l'hypothèse connue sous le nom de Graf, si quelqu'un s'étonnait

de ce que je ne fais pas mention ici (dans l'énumération des

auteurs à qui M. R. est redevable de certaines corrections apportées à

sa construction primitive de l'histoire littéraire d'Israël) du travail
de Vatke, je puis répondre que c'est beaucoup plus récemment

que j'ai appris à l'apprécier. Lors de son apparition, en 1835, je
me sentis repoussé par la seule table des matières, avec ses

formules hégéliennes, si bien que l'ouvrage me demeura alors

étranger. Que voulez-vous je ne suis pas philosophe, et une
tractation théorique de l'histoire m'inspire peu de confiance. Il
est vrai que, depuis lors, j'ai reconnu que dans l'ouvrage en

question la théorie el la formule étaient un simple accessoire dont

on aurait pu fort bien se passer, et que si je ne m'étais pas laissé

dès l'abord rebuter par là, mes recherches y auraient considérablement

gagné. »

Voilà comment l'hypothèse, actuellement en vogue, sur la
formation du Pentateuque. est imputable à la théorie philosophique
de l'évolution Mais revenons à M. König.

Ce que le jeune théologien de Leipzig s'efforce de démontrer

peut se résumer comme suit : c'est que ce l'immortalité » de la

religion de l'Ancien Testament, cette vitalité qui lui a permis de

survivre à la ruine nationale, garantit son indépendance de la force

naturelle d'Israël et sa différence spécifique de toutes les religions
de l'antiquité ; c'est que la religion des prophètes écrivains, leur
ce monothéisme éthique, » plonge par ses racines dans la religion
anté-prophétique ; c'est que les phases historiques de la religion
mosaïque n'ont rien changé à ses bases premières et n'en ont pas
altéré le type et la substance. Il serait faux, sans doute, et ce serait
faire preuve d'une grande ec faiblesse de pensée, » que de vouloir

reporter à l'origine de l'histoire d'Israël tous les rameaux et

jusqu'aux feuilles qui, avec le temps, ont poussé sur l'arbre de la

religion d'Israël; mais le tronc lui-même remonte, quoi qu'on en

dise, bien au delà de la période du prophétisme littéraire. Comme
le dit Ranke : ce L'idée de Jéhovah n'est pas issue du culte de la



408 BULLETIN

nature; elle lui est opposée... La simple évolution d'un culte
national de la nature n'aurait pas donné naissance à une histoire
du genre humain. Il n'y a pour celle-ci de base et de terrain que
dans un monothéisme qui a rompu avec le culte de la nature. »

Les démonstrations de M. König ne renferment rien qui soit

essentiellement nouveau. Lui-même, d'ailleurs, n'a pas la
prétention d'ouvrir de nouveaux jours el de frayer des voies toutes

nouvelles. A plus d'une reprise, au contraire, il rend hommage
a des prédécesseurs tels que De Wette, Diestel, Dillmann, etc. Mais

il était bon que la question fût traitée une fois de plus, en rapport
avec les travaux des représentants les plus récents et les plus autorisés

de la théorie évolutionniste, et cela par un partisan de la

critique littéraire avancée. La réaction dont M. König se fait l'organe
est à bien des égards légitime. Mais, comme toute réaction, elle

dépasse le but sur certains points. A force de vouloir ce restreindre
les limites au dedans desquelles il peut être question d'un développement

de la religion de l'Ancien Testament, » il lui arrive de

contester des choses qui, à nos yeux du moins, sont incontestables.

Nous n'en voulons pour preuve que son chapitre XIIe où, en

pressant certains textes isolés, il prétend revendiquer déjà pour la

religion de l'ancien Israël, bien avant l'exil, les caractères de

l'universalisme el de l'individualisme. Si ce l'individualisation » de

la religion de Iahwé est bien antérieure à l'exil et à la période
prophétique proprement dite, s'il est inexact que la religion anté-

prophélique et même, dans une certaine mesure, l'enseignement

prophétique, aient eu avant tout en vue la nation dans son

ensemble, le peuple de l'alliance comme collectif, d'où vient donc

qu'on voie paraître si tardivement, dans l'Ancien Testament, les

traces des aspirations, des espérances, des intuitions relatives,

nous ne dirons pas à l'immortalile de l'âme (ce terme est absolument

étranger à la Rible), mais à une survivance individuelle,
personnelle, autre que le triste demi-néant du sheol L'universalisme

comme l'individualisme ne se dégagent du ce nationalisme »

qu'aux approches de l'exil et dans l'exil même. Ce fait nous paraît

acquis. M. König ne nous a pas convaincu du contraire.

H. Vuilleumier.



THÉOLOGIE 409

Brooks. —Conférences sur la prédication1.

Des conférences sur la prédication et encore venant d'Amérique
ce sujet et cette provenance ne sont point faits à première vue pour
allécher beaucoup de lecteurs. D'un côté, la prédication ne jouit
pas au milieu de nous de la popularité qu'elle a eue à d'autres

époques. De l'autre, l'Amérique nous est suspecte comme école de

prédication. Nous avons tous lu quelques sermons de Talmage et

nous n'avons pas été ennuyés, — c'est un grand mérite pour le

prédicateur de ne pas ennuyer, grand et rare. — Bien loin de là,

nous avons été entraînés, charmés, par moments peut-être
scandalisés, éblouis et assourdis d'autres fois, mais ennuyésjamais. Il est

vrai que nous n'avons pas non plus été convaincus que ce fùt-là un

genre à imiter chez nous. Nous avons tous lu un peu de Moody.
Lui aussi se laisse lire, de même qu'il se fait écouter. Ses

paraboles, ses anecdotes captivent l'intérêt, en même temps que son

bon sens, son esprit pratique, son expérience chrétienne inspirent
confiance. Cependant lui aussi est trop personnel, trop original,
trop américain pour être proposé en modèle à nos prédicateurs.

Est-ce à dire que des conférences sur la prédication ne puissent
avoir leur importance, leur à-propos et leur vif intérêt et que
l'Amérique ne puisse avoir quelque chose à nous apprendre dans

ce domaine-là? Gardons-nous de le croire. Et d'abord la prédication

est et doit rester parmi nous un des plus puissants moyens
d'action pour le salut des âmes et pour le progrès du bien
dans tons les domaines; elle est et doit rester un des leviers de

l'opinion. Quelle tâche dès lors pour les prédicateurs et combien

il leur importe de ne pas terminer leur siège trop tôt, de ne

pas s'endormir trop tôt sur leurs lauriers, mais de viser plus
haut, toujours plus haut, ou, mieux encore, plus juste, toujours plus
juste, et de méditer soigneusement les bons ouvrages qui paraissent
sur la matière et qui peuvent les mettre sur la piste d'une
meilleure méthode.

1 Conférences sur la prédication par le re'v. Phillips Brooks, recteur de

l'église de la Trinité à Boston, traduites de l'anglais par E. Nyegaard. —
Paris, Fischbacher, 1884. Un vol. in-VA de 352 pages. Prix : 3 fr. 50 cent.



410 BULLETIN

Nous n'hésitons pas à le dire, l'excellente traduction des

conférences du révérend M. Brooks par M. Nyegaard est un de ces

ouvrages. Il fail penser, il donne à réfléchir, il oblige le prédicateur
à s'interroger, à faire son examen de conscience ; il lui ouvre
des horizons nouveaux el splendides. Il ne l'encombre pas
de ces mille préceptes minutieux qui sont à la vraie et libre
éloquence ce que le rabbinisme judaïque était à la grande morale
de l'Esprit, il ne la lie pas de bandelettes comme une momie

d'Egypte. Il cherche au contraire à la débarrasser des entraves de

la convention et de la tradition et à enfler ses voiles du souffle de

de l'inspiration ; il cherche à remplir le prédicateur d'un saint

enthousiasme pour sa belle tâche et à lui montrer les ressources

inépuisables et toujours nouvelles dont ii dispose.
M. Phillips Brooks a donné ses conférences aux étudiants en

théologie du collège de Yale. 11 a le droit de professer l'éloquence

sacrée, car il a fait ses preuves. Ses discours brillent à la fois, nous

dit son traducteur, par la noblesse du langage et parla profondeur
de la pensée. 15000 exemplaires s'en sont vendus en peu d'années

et il est le seul prédicateur américain qui ait été appelé à occuper
la chaire dans la cathédrale de Westminster.

Les conférences que nous présentons au public sont au nombre
de huit dont voici les sujets : les deux éléments de la prédication,
— le prédicateur, — le prédicateur à l'œuvre, — l'idée du sermon,
— la composition du sermon, — la paroisse, — le saint ministère
à notre époque, — la valeur de l'âme humaine.

Une grande idée, juste, noble et chrétienne, traverse ces huit
conférences d'un bout à l'autre. C'est que tant vaudront l'homme et

le chrélien, tant vaudra la prédication. Nos sermons ne valent et

n'ont de puissance qu'autant qu'ils sont nous-mêmes et qu'ils sortent

brûlants de nos cœurs et de nos plus profondes, de nos plus
chères convictions. Il en résulte que le meilleur moyen d'améliorer
notre prédication, c'est de travailler à notre propre amélioration
morale el en général à notre développement dans le sens de tous

les plus nobles progrès.
M.Brooks définit la prédication, ce la communication de la vérité

par un homme à d'autres hommes. Elle dépend essentiellement
de deux éléments primordiaux : la vérité et la personnalité.» Le



THÉOLOGIE 411

prédicateur doit être à la fois témoin et messager. Comme messager,

il doit prêcher, montrer Christ plus encore que parler sur
Christ. Comme témoin, il doit avoir fait l'expérience personnelle
de la vérité qu'il annonce ; il doit chercher à donner à la vérité sa

forme humaine, sympathique, actuelle ; il doit l'incarner une fois

de plus dans sa parole et en lui-même sous les yeux de ses

auditeurs.
On respire dans la société de M. le recteur Brooks une

atmosphère bien faisante de franchise virile et de largeur chrétienne, ce Ce

qu'il nous faut, dit-il (pag. 157), c'est de la franchise, assez de

franchise pour dire : ce ceci est de la vérité divine, cela n'est que
mon opinion. » Il ne transige pas avec l'intellectualisme, la
tendance à mettre le salut dans la profession de certaines vérités plutôt

que dans la possession d'un certain caractère et il déclare cette

idée fausse ce le mauvais génie de la vie religieuse. » Ne croyez pas

pourtant qu'il fasse bon marché de l'élément doctrinal du christianisme,

ce Toute exhortation à bien vivre, dit-il, qui ne s'appuie pas

sur quelque vérité aussi profonde que l'éternité est incapable de

saisir la conscience et de la subjuguer. » Mais le but de la
prédication est avant tout moral et il le définit ainsi : ce sauver les âmes

du péché, renouveler et transformer les caractères. » Oh la

grande, oh la belle tâche Aussi M. Brooks n'admel-il pas

qu'on s'y prépare à la légère.
ce Mieux vaut, à beaucoup d'égards, n'avoir poiut de pasteurs du

tout que d'en avoir d'ignorants, si pieux soient-ils. Plus une tète

vide s'échauffe et s'excite, plus elle devient creuse, pauvre et

stérile, ce La science du prêtre, a dit saint François de Sales, est le

huitième sacrement de l'Eglise. »

Nous pourrions, je m'assure, multiplier les citations tour à tour

humoristiques et profondes, sans fatiguer le lecteur. Mais il faut

nous borner et laisser à ceux que ces matières intéressent le soin

de butiner eux-mêmes dans le volume.
Toutefois qu'on nous passe encore une citation. Son actualité la

fera pardonner. Il s'agit de la tendance d'un grand nombre de

prédicateurs à prédire l'avenir avec quelque témérité. M. Brooks

fait remarquer combien ces sortes de prévisions sont sujettes à

caution. Il en donne des exemples piquants, ce John Wesley aimait



412 BULLETIN

à répéter la phrase que voici : ce du jour où l'on ne croira plus à

» la sorcellerie, on rejettera aussi la Bible ; les chrétiens l'ignorent
» peut-être, mais les incrédules le savent bien »... De nos jours on

répète à satiété que si telle ou telle hypothèse scientifique triomphe
jamais, c'en sera fait de la religion. Pareilles prédictions sont

toujours fâcheuses. Les critériums superficiels et les critériums
absolus font beaucoup de mal. » Le croirisz-vous après cela?

M. Brooks risque lui aussi — lu quoque — sa petite prédiction
dans ce volume même, ò contradiction, ô retour de la faiblesse

humaine! ce Aujourd'hui, dit-il, il est visible que notre amour de

l'indépendance l'emporte sur notre amour pour la vérité. Et

pourtant nous entrevoyons un âge où l'amour de la vérité sera à

la hauteur de notre amour pour la liberie et où l'humanité se

montrera fout ensemble sincèrement tolérante et sérieusement

croyante. » Le recteur de l'église de la Trinité à Boston est

optimiste, on le voit. Il nous invite à l'être avec lui ; il a raison, et

quant à nous, nous lui pardonnons de grand cœur sa prédiction,
ne fût-ce que pour faire diversion à tant de voix sinistres, à tant
de cris de corneilles qui retentissent autour de nous. L'Evangile
d'ailleurs n'est-il pas optimiste? les prophètes bibliques ne le sont-
ils pas Oui, et si quelqu'un doit être toujours prêt à redire avec

le poète :

Oh! l'avenir est magnifique

c'est le chrétien qui sait que son Dieu règne et qu'un matin plus
clair suit chaque orage, en attendant le matin éternel.

Pour notre part, nous l'avouons, nous trouvons peu à critiquer
dans le volume de M. Brooks. Nous en sommes heureux. H est si

rare et si bon de pouvoir se livrer au plaisir de la louange sans

restriction et de l'admiration Nous aurions bien quelque chose à

dire sur l'affirmation de notre auteur : Le sermon n'est pas une

œuvre d'art. C'est un outil. Tout dans le sermon doit viser à un
but pratique. C'est dix mille fois vrai, mais il ne faudrait pas que
l'assertion : Le sermon n'est pas une œuvre d'art, laissât croire

aux jeunes prédicateurs qu'il ne faut pas beaucoup d'art et d'étude

pour manier habilement l'épée de l'esprit dans la prédication.

P. Vallotton.


	Théologie

