
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1884)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THÉOLOGIE 207

Il y a des traits beaucoup plus héroïques dans la vie de Wesley,
mais celui-là suffit à expliquer la facilité apparente avec laquelle
son œuvre se fait. Tout lui cède, hommes et choses, parce qu'il ne

s'est jamais laissé vaincre. La maladie elle-même lui fournira
l'occasion d'écrire des notes sur le Nouveau Testament. Pour tout

dire, Wesley, c'est une volonté de fer au service de la plus
inaltérable sérénité.

Si nous en avions le temps, il serait facile de retrouver ce même

trait dans ses sermons, dans l'organisation de ses sociétés, dans

sa théologie elle-même. Il s'agit toujours de solliciter la volonté, de

l'organiser pour ainsi dire sous la loi de l'Evangile. Tout le reste:
inspiration, communion personnelle avec Dieu, services entraînants,

exhortations véhémentes, lout revient à décider l'homme à

vouloir être chrétien. Toute l'histoire intérieure du méthodisme

se résume en ces lignes écrites par Wesley en 1765. « Deux jeunes

gens lisant la Bible, vers l'an 1729, virent qu'ils ne pourraient être
sauvés sans la sainteté ; ils la recherchèrent et excitèrent d'autres

personnes à le faire aussi. En 1737, ils virent que la sainteté

provient de la foi; ils virent aussi qu'il faut être justifié avant
d'être sanctifié ; mais toujours la sainteté demeure leur but. Et
puis, Dieu les poussa au travail, absolument contre leur volonté,

pour recruter un peuple saint. »

Mais si le lecteur nous a suivi jusqu'ici, il voudra sans doute
faire plus ample connaissance avec Wesley; nous le renvoyons au

livre de M. Lelièvre : même en anglais, il ne trouverait pas de

guide plus intéressant et plus sûr.
M. Gallienne.

PHILOSOPHIE

A. Ott. — Critique de l'idéalisme et du criticisme1

On n'en saurait douter, le criticisme représenté en France par
MM. Renouvier et Pillon a toujours plus de prise sur nos contem-

1 Critique de l'idéalisme et du criticisme, par A. Ott. — Paris, librairie
Fischbacher, 1883.



208 BULLETIN

porains. S'il en fallait encore une preuve, c'est que les adversaires

s'émeuvent : M. Ott consacre un volume entier à réfuter les

novateurs.

Selon lui, ce retour offensif du kantisme pourrait bien n'être

qu'une réaction momentanée « contre une autre tendance extrême,
la recherche de l'absolu, qui a repris au commencement de ce

siècle, et dont la prétention avouée était de mettre l'intelligence
humaine en possession de la science infinie et d'éclairer d'une

pleine lumière l'essence de toutes choses. »

M. Ott prend une position intermédiaire entre les exagérations
du dogmatisme antérieur à Kant et celles du criticisme idéaliste.

« L'intelligence humaine ne peut aspirer à tout savoir, elle est

capable néanmoins d'acquérir des connaissances positives surbien
des points qui l'intéressent et notamment sur ceux que les systèmes

idéalistes et criticistes s'altachent de préférence à obscurcir. »

M. Ott s'en prend donc à Stuart Mill, à Bain en Angleterre,
et en France, « à un dialecticien subtil et profond, M. Benouvier,
qui a renouvelé avec un succès croissant le criticisme de Kant,
beaucoup amendé, il est vrai. »

L'attaque de notre auteur est dictée par la conviction que, « contre

l'intention de leurs auteurs, ces théories conduisent au
scepticisme absolu et que le scepticisme a pour conséquence infaillible
la mort intellectuelle et morale de ceux dont il s'est emparé. »

Suivant M. Oit, l'idéalisme et le criticisme ont beaucoup de

points communs, et très souvent les objections dirigées contre

l'un atteignent l'autre. « Leur force réside dans l'incertitude qu'ils
jettent sur les données essentielles de toute science humaine; leur
faiblesse, dans l'impuissance où ils sont de reconstruire un édifice

tant soit peu consistant à la place de celui qu'ils ont démoli.
Notre tâche vis-à-vis de ces doctrines sera donc double : elle
consistera d'une part à défendre contre leurs attaques les idées

fondamentales de la raison commune, de l'autre à scruter les

conclusions dogmatiques où, bon gré mal gré, elles sont obligées elles-

mêmes d'aboutir. Cette élude sera, en conséquence, divisée en
deux parties dont chacune sera consacrée à l'un des objets
spéciaux que je viens d'indiquer. »

Voici comment M. Ott définit le phénoménisme, en distinguant



PHILOSOPHIE 209

entre celui de Kant et celui de M. Renouvier. « On entend désigner

par cette expression la doctrine qui proclame que nous ne

pouvons connaître que des phénomènes ; mais ces phénomènes
ne consisteraient eux-mêmes qu'en sensations et représentations
subjectives, cette doctrine ne différerait en rien de l'idéalisme et

on ne voit pas pourquoi on aurait inventé ce mot nouveau pour la

désigner. Pour lui attribuer un sens propre, on doit supposer
nécessairement que les phénomènes diffèrent jusqu'à un certain

point de nos sensations et de nos représentations, qu'ils ont une
existence indépendante, extérieure, en un mot que ce sont des

objets dont nous avons la perception. Il est possible sans doute

qu'ils ne nous apparaissent pas tels qu'ils sont et que les formes
de notre entendement jouent un grand rôle dans la conception

que nous en avons; mais en tout cas on les considère comme
exislant hors de nous, comme perçus par nos sens, et c'est dans

celte perception que l'on fait consister toute notre expérience. Tel
doit être le phénoménisme, s'il se distingue de l'idéalisme pur, et

telle était bien la pensée de Kant. »

M. Renouvier occupe une position intermédiaire enlre Kant et

les idéalistes anglais. Avec ces derniers, il proclame que les êtres

en général et les corps malériels en particulier ne sont que des

groupes de représentations; mais pour lui ces représentations, les

phénomènes, ne sont pas simplement associés par la pensée : les

phénomènes sont en relation entre eux, ils apparaissent comme
fonctions les uns des autres. « Les corps sont des groupes ou

ensembles de fonctions; fonctions de l'espace en tant qu'étendus,

figurés, mobiles; fonctions du tact en tant que compressibles,

élastiques, résistanls, solides, liquides, gazeux ; fonctions de la

pesanteur, fonctions physiques de la chaleur, de la lumière, de

l'électricité, enfin fonctions chimiques, par les changements qu'ils
peuvent subir. » (Pag. 184, 185.)

Mais qu'y a-t-il derrière ces phénomènes? Pas le moindre noyau
bien réel et inconnaissable, comme le voulait Kant, car « M.
Renouvier repousse résolument la substance comme une vaine idole
créée par la philosophie. Et cependant M. Renouvier admet bien

que ces centres divers de représentations multiples, qui constituent

les phénomènes, existent les uns pour les autres : chaque



210 BULLETIN

centre devient bien un objet perçu par 1er autres... Chaque groupe
de représentations prend_bien le caractère d'un ensemble de

phénomènes objectifs à l'égard des représentations qui ne sont pas
unies dans le même centre, et dans ce sens, M. Renouvier peut se

dire phénomèniste comme Kant. »

Mais comme M. Renouvier nie toute substance, ce phénomè-

nisme, différent en cela de celui de Kant qui admet encore le

noumène, n'est qu'une espèce particulière d'idéalisme. « La qualité

ne se trouve en rapport avec aucune substance, et ainsi cette

relation fondamentale que tout homme perçoit entre des êtres qui
ont des qualités et des qualités inhérentes à des êtres, est comme

non avenue et ne compte pour rien dans son système. »

Mais, réplique M. Ott, « par cela même que nous ne pouvons
concevoir les qualités que comme inhérentes à quelque chose, la

perception de ce quelque chose est simultanée avec celle du

phénomène lui-même. Nous sommes là en présence d'une donnée

primitive de l'intelligence, qui en elle-même n'offre aucune
contradiction. »

C'est parce qu'il nie cette donnée fondamenlale de l'esprit
humain que le phénoménisme de M. Renouvier sera toujours in-
compréhensible. « Sans doute l'intelligence humaine est obligée
d'admettre des choses qu'elle ne conçoit pas. Du moment que
l'inconcevable n'est pas contradictoire il a sa place dans le système
de nos idées. Mais encore doit-on s'efforcer de le réduire au
minimum. Ici au contraire on crée volontairement un inconcevable qui
n'existe pas dans la nature des choses. Chacun conçoit parfaitement

que toute qualité doit être la qualité de quelque chose; nul
ne peut concevoir qu'il existe des qualités qui soient des qualités
de rien. Voilà une pièce d'un franc. Dans le syslème phénomèniste,

il ne faut pas dire : il y a là quelque chose de forme ronde

qui est blanc, qui porte certaines empreintes, qui est d'une dureté
et d'une résistance déterminée, qui pèse cinq grammes ; mais
bien : il y a là de la rondeur, de la blancheur, telle durelé, telle
résistance, une pesanteur de cinq grammes, toutes qualités réunies

en un certain lieu, et qui se transportent ensemble d'un lieu à

l'autre, passant ainsi dans l'espace, sans rien qui les soutienne,

sans rien qui établisse en elles un lien quelconque. Il faut ad-



PHILOSOPHIE 211

mettre dans celte hypothèse qu'il y a des formes sans rien qui ait

ces formes, de la blancheur sans rien qui soit blanc, du poids
sans rien qui pèse! Peut-on imaginer une conception plus étrange
et plus impossible, une hypothèse plus opposée aux données les

plus essentielles de la raison humaine? On cherche vainement à

se faire une idée de ce que pourraient être ces qualités qui ne
seraient supportées par rien, qui se trouveraient çà et là, réunies

ou dispersées, dépourvues de tout lien réel. Les seules choses

auxquelles on pourrait les comparer seraient ces entités des réalistes

du moyen âge, ces idées générales, ces abstractions auxquelles
ces philosophes attribuaient une réalité effective. Ce sont là des

inconvenabilités que n'offre point l'hypothèse de la substance. »

Peut-être en aurons-nous dit assez pour faire saisir la portée
d'un débat dans lequel nous n'entendons du reste nullement entrer.
M. Ott, dans cette première partie, traite encore de plusieurs
autres questions importantes (l'espace et le temps, de la réalité de la

substance, de la notion de causalité, etc.) qui toutes reçoivent une
solution différente selon qu'on est phénoméniste ou substantialiste.

Dès le début de la seconde partie, nous remarquons un mot

important au sujet de la valeur métaphysique qu'on prétend, de

nos jours, attribuer aux lois de la nature. Pour M. Ott, les lois ne

sont autre chose que des faits généraux, « en entendant par le

terme généraux des faits multiples et toujours les mêmes. Les

lois ne sont rien de plus. »

On voit donc combien est futile la prétention de ceux qui
s'imaginent expliquer les fails par des lois, ou qui pensent que la
connaissance des phénomènes et celle des lois des phénomènes
sont choses différentes. « Quand on croit expliquer un fait par
une loi, on montre .seulement que ce fait rentre dans une classe

générale d'autres faits semblables, mais ce n'est l'expliquer d'aucune

façon. Un fait ne peut être expliqué réellement que par un
autre fait. Quand Newton a constaté que la pesanteur sur terre
était identique à la force qui faisait tomber la lune, il n'a pas

expliqué la pesanteur, il a fait voir seulement qu'elle faisait partie
d'une classe plus générale de faits. Quand il a montré que la

trajectoire elliptique des planètes et la variation de leurs vitesses

provenaient de la gravitation universelle, il a expliqué un fait par



212 BULLETIN

un autre, savoir le mouvement des planètes par le fait combiné

d'une vitesse à l'origine et de l'attraction du soleil.

» Ce que je viens de dire n'a nullement pour but de rabaisser

l'importance des lois que découvrent chaque jour nos savants ou
de contester la haute utilité des formules générales sous lesquelles
ils résument des multitudes de faits. La science n'est composée

que d'idées générales et les faits particuliers n'ont de valeur pour
elle qu'à la condition d'être ramenés sous une ou plusieurs idées

de ce genre. De là l'immense intérêt qu'offre la constatation des

lois, c'est-à-dire des uniformités de toute espèce ; et quand ces lois

ont pour objet des uniformités de cause ou de substance, elles

expriment le plus haut degré du savoir humain, car les rapports
de substance et de causalité marquent les dernières limites de

notre connaissance. Mais ceci n'autorise pas à altribuer au mot loi

un sens qu'il ne saurait avoir et à lui accorder une valeur
métaphysique qu'il ne comporte en aucune façon. »

M. Ott signale les conséquences auxquelles le crilicisme aboutit

en niant le noumène pour tout réduire à une représentation dans

laquelle rien n'est représenté : négation de toute communication

entre les êtres, commencement sans cause, finalité résultant du

hasard. Voilà les assertions étranges, choquant à plaisir le bon

sens, auxquelles on aboutit forcément dès qu'on prétend arriver à

la connaissance en niant le facteur extérieur, dont Kant, lui, ne

méconnaissait pas l'importance. « A tout prendre, dit M. Ott, s'il
fallait choisir entre Kant et M. Renouvier, c'est encore au premier

que j'accorderais la préférence. Kant en revient en somme au

déisme du XVIIIe siècle, que je ne crois pas le dernier mot de la

philosophie, mais qui est une croyance très rationnelle. M. Renouvier

au contraire nous ramène à la métaphysique des anciens et

aux superstitions primitives de l'humanité : il renouvelle les

arguments des éléates et des sceptiques, il attribue le sentiment et la

conscience aux êtres inanimés ; il élève l'opération magique au

rang d'un principe général, il rétablit le polythéisme. C'était
de trop, pour en arriver là, de vingt siècles de labeurs et de

progrès. »

M. Ott ne conclut pas sans réserve aucune contre l'idéalisme et

le criticisme. « Le premier, dit-il, n'a toujours eu qu'une faible

portée ; son utilité a consisté surtout à mettre en relief le côté



PHILOSOPHIE 213

subjectif de nos sensations : il a apparu plusieurs fois comme une
fantaisie brillante qui a ébloui un moment, mais à laquelle ceux
mêmes qui le préconisaeint ne croyaient pas en pratique. L'idéalisme

anglais contemporain a eu un mérite spécial, celui d'insister

beaucoup sur le fait de l'association des idées et de montrer le

rôle considérable de ce fait dans les opérations intellectuelles
Mais la question de l'association des idées n'a aucun lien nécessaire

avec l'idéalisme ; elle pouvait être traitée et a été traitée en

effet par des spiritualistes et des matérialistes, et il est probable

qu'au cas même où personne n'aurait tiré de l'oubli les doctrines

de Berkeley et de Hume, cette question posée au XVIIIe siècle

aurait été reprise au XIXe et menée à bonne fin... Si l'idéalisme

avait donc manqué à la philosophie, le dommage eût été supportable

; ce n'était qu'une grande erreur de moins dans l'histoire
du génie humain.

» Il en est tout autrement du criticisme. Je parle ici de Kant. Il
est hors de doute que ce grand homme a opéré une révolution
dans la philosophie et que, parmi les penseurs qui sont venus

après lui, il n'en est aucun, à quelque point de vue qu'il se soit

placé, qui n'ait subi son influence. Le criticisme était nécessaire

pour remettre en lumière le côté relatif de nos connaissances et

faire sortir la philosophie du dogmatisme étroit où elle était figée.
Mais Kant porta atteinte lui-même au principe de la relativité en

déclarant impossible toute connaissance de l'objet en soi, et il ne

s'aperçut pas que l'affirmation de cette impossibilité le conduisait

droit à l'idéalisme. Fichte se chargea, du vivant même de Kant, de

tirer cette conséquence parfaitement logique de son système. »

Le défaut du criticisme est donc d'avoir exagéré son principe.
Ce que la philosophie en a conservé, c'est que les propriétés du

sujet qui connaît tont pour beaucoup dans la connaissance des

choses, que le dogmatisme ne saurait se soutenir sur ses

anciennes bases et que tout ne peut être connu. Mais cela n'exclut

pas que quelque chose ne puisse être connu en soi, et le dogmatisme

devient possible dans certaines limites. C'est en déclarant

que les noumènes sont absolument inconnaissables et qu'il n'existe

pas de noumènes que le criticisme a dépassé la mesure ; et dans

ces conditions il aboutit nécessairement au pur idéalisme.
On voit que M. Ott se borne à faire au kantisme les objections



214 BULLETIN

qu'il provoqua dès le début et qu'il ne lui marchande pas, sous un
un rapport du moins, son mérite incontestable.

Notre auteur est plus sévère à l'endroit de l'idéalisme qui
n'est à ses yeux qu'un scepticisme déguisé. Il produit une page
de Hume, où le célèbre écossais, remis à la mode aujourd'hui,
confesse le mal qu'il décrit fort bien parce qu'il en a subi les

effets.

« Je suis effrayé, dit-il, et confondu de ce désert et de celte
solitude où je me trouve placé par ma philosophie, et je me

représente à moi-même comme une espèce de monstre inconnu,
étrange, qui, incapable de faire société avec les hommes, a été

banni de leur commerce et reste désolé, dans le plus complet
abandon.

»... La vue intense de ces contradictions multipliées et de ces

imperfections de la raison humaine a tellement agi sur moi et si

fort échauffé mon cerveau, que je suis prêt à rejeter tout
raisonnement et toute croyance, et que je ne puis plus regarder aucune

opinion ne fût-ce que comme plus probable ou plus vraisemblable

qu'une autre. Où suis-je? que suis-je de quelles causes

tirè-je mon existence? à quelles conditions vais-je retourner? de

qui rechercherai-je la faveur et de qui craindrai-je la colère

quels êtres m'environnent? et sur qui ai-je de l'influence ou qui
a de l'influence sur moi toutes ces questions me confondent et

je commence à me figurer que je suis placé dans la plus déplorable

condition qu'on puisse imaginer, environné des plus épaisses

ténèbres et privé de tout usage de mes membres et de mes

facultés.

» Très heureusement il arrive que, puisque la raison est

impuissante à dissiper ces nuages, la nature elle-même y pourvoit
et suffit à l'œuvre ; elle me guérit de cette mélancolie philosophique

et de ce délire, soit en opérant dans mon esprit une détente,

soit à l'aide de quelque rappel de mes sens et de quelque

impression vive qui fait disparaître toutes ces chimères. Je dîne,

je fais une partie de trictrac ; je cause et me divertis avec mes

amis; lorsque après trois ou quatre heures de délassement je
veux revenir à ces spéculations, elles me paraissent si froides, et

forcées, et ridicules, que je n'ai plus le cœur de m'en occuper de

nouveau. »



PHILOSOPHIE 215

Voici de quels commentaires M. Ott fait suivre ces aveux du

grand sceptique. « S'exempter autant que possible de toute peine
et de tout souci, et se faire la vie douce et agréable, telle est en

effet la seule pratique que puisse imaginer une doctrine qui ne

reconnaît d'autre certitude que celle des représentations actuelles.

Tel a été en effet le principe pratique des sceptiques de l'antiquité

; l'ataraxie, l'impassibilité, l'indifférence à tout, même au

bien et au mal moral, au juste et à l'injuste. Dans ces conditions

cependant les instincts, les passions, les habitudes acquises
produisent toujours leurs effets; la conduite de chacun dépendra
donc de son tempérament. Ainsi la vie de Pyrrhon était simple et

modeste, tandis que son disciple Timon s'abandonnait au plaisir
des sens. Le dernier mot du scepticisme en morale, c'est l'égoïsme

apathique et inactif, qui n'admire aucune vertu et ne s'émeut

d'aucune iniquité. En science ce n'est pas seulement l'empirisme
grossier des sceptiques de la période romaine, c'est la négation
même de la possibilité de rien savoir.

» C'est ce qui explique pourquoi les hommes de cœur n'ont

jamais voulu aller jusqu'au bout dans la voie du doute et de la

critique. Personne ne conteste la haute moralité des défenseurs

contemporains du criticisme et de l'idéalisme, leur amour sincère

du bien, leurs aspirations nobles et généreuses. Ce sont ces

sentiments qui ont empêché les criticistes de pousser les conséquences
de leur système jusqu'à l'idéalisme, les idéalistes de suivre
Hume jusqu'au précipice où il s'est lui-même arrèlé. Ils ont

préféré la logique du cœur à la logique de l'esprit, et il faut les

en féliciter. »

Peut-être M. Ott, trop exclusivement préoccupé de la partie
métaphysique, n'a-t-il pas tenu suffisamment compte des

éléments divers dont se compose le criticisme de Kant et celui de

M. Renouvier. Faute d'être complet, il n'est allé assez loin, ni
dans la critique ni dans Pélo« e. Les criticistes français ont bel et

bien poussé les conséquences de leur système jusqu'à l'idéalisme.
Qu'est-ce en effet que ce phénoménisme absolu de M. Renouvier
exclusif de toute substantialité, devenue sa bète noire? Un autre
nom pour l'idéalisme absolu de Hegel qui, lui aussi, ne laissait

subsister que les phénomènes et, malgré toutes ses prétentions à

une philosophie absolue, n'élait que l'apôtre d'un scepticisme



216 BULLETIN

déguisé devant bientôt aboutir au plus grossier naturisme. Mais

il y a autre chose chez M. Renouvier. Il a appris de Kant le grand
rôle des questions morales en philosophie ; prenant au sérieux la

question du mal,— phénomène tout nouveau chez les philosophes

français, — s'il s'est éloigné de Kant en métaphysique (en niant
le noumène), il a fait plus grande la part de l'élément religieux.
De là un souffle généreux, de vraie et sérieuse moralité, une

impartialité rare, un libéralisme de bon aloi qui font du bien. C'est

la présence de ces précieux élémenls, plus rares peut-être aujourd'hui

que jamais, dans le monde des penseurs, qui explique la

sympathie toujours plus grande que rencontre la philosophie de

M. Renouvier. La parole franche et honnèle, sérieuse, du philosophe

d'Avignon est arrivée fort à propos pour faire sentir la

vanité de notre dilettantisme littéraire et philosophique, l'incurable
frivolité de ces esprits aristocratiques, dédaigneux, inhumains et

de ces épicuriens littéraires qui ne savent voir parlout, jusque dans

nos misères et nos larmes, que de curieux motifs de jouissances

artistique?.
Maintenant, que tous ces fruits si précieux du criticisme français

poussent sur un arbre assez hybride, des racines duquel il
n'est pas possible à tout le monde de suivre les ramifications tant
elles vont loin et profond, c'est ce que bien des personnes sentent,
sans éprouver un besoin particulier de s'en rendre compte. Les

plus compétents eux-mêmes, qui auraient bien des réserves à faire,
ne sont nullement enclins à soulever le voile. Après tout, le souffle

moral si rare, si bienfaisant du criticisme français ne couvri-
rail-il pas au besoin un bon nombre de péchés métaphysiques? Il
pourrait arriver à M. Renouvier comme à beaucoup d'autres
architectes en ces matières. On admire le magnifique édifice qui
s'étale au soleil, sans tenir compte ni de l'échafaudage ni surtout
des substructions vastes, proiondes, nombreuses, auxquelles il a

fallu se livrer pour conquérir un terrain ferme.
Nous n'oublions pas ce que M. Oit pense d'une pareille indulgence

qui pourrait paraître de la complicité aux yeux de ceux qui
croient encore que les systèmes métaphysiques mènent le monde.

« Quand une doctrine, dit-il, réunit un grand nombre d'adhérents,

c'est la logique de cette doctrine même qui dirige la plupart
d'entre eux. Si dans le désarroi actuel des croyances le criticisme



PHILOSOPHIE 217

et l'idéalisme arrivaient à prévaloir, il me semble certain que ce

seraient leurs conséquences extrêmes qui se produiraient de

préférence. On dira qu'il n'est pas à craindre que ces systèmes prennent

une grande extension, puisque leurs données sont trop
éloignées des croyances communes et que les personnes étrangères à

la philosophie sont stupéfaites quand on leur parle des thèses

émises par les criticistes et les idéalistes et ne peuvent croire

qu'on puisse soutenir sérieusement de pareilles assertions. Ce ne
seraient en effet que les lettrés qui pourraient adopter ces

opinions, mais personne n'ignore que l'esprit des masses finit
toujours par se mouler sur l'esprit des lettrés. Or dans la crise que
traverse la société moderne, quand un ordre nouveau doit être

substitué à un ordre vieilli, le doute et l'égoïsme auraient des

conséquences funestes. »

Les appréhensions de notre auteur seraient peut-être fondées

s'il ne s'agissait ici que d'une pure question de logique, de plus
ou moins de conséquence. Il n'est que trop vrai que, dès qu'on
s'est engagé dans une voie fausse, les plus logiques, fussent-ils les

plus absurdes, finissent toujours par l'emporter. Mais nous avons

déjà constaté que ce n'est que par suite d'une inconséquence que le

criticisme français renferme les éléments si précieux signalés
plus haut. Pourquoi la vie ne l'emporterait-elle pas sur la pensée, la

morale sur la métaphysique? Nous sommes d'autant plus en droit
de l'espérer que nous avons affaire à des philosophes pour lesquels
la certitude est avant tout un fait moral. Conséquence ou inconséquence,

M. Ott peut donc se rassurer. Il a parfaitement raison

lorsqu'il dit : « Il serait malheureux que ce scepticisme léger et

railleur qui semble se propager parmi la jeunesse, cette incrédulité

moqueuse qui se rit de toute espèce d'idéal et qui ne connaît
de positif que l'intérêt matériel pût trouver dans des spéculations

philosophiques, émanées de sentiments tout différents, l'apparence

d'une justification scientifique, s Mais ce n'est pas l'école
de M. Renouvier qui fournira des arguments à cette jeunesse-là.

THÉOL. ET PHIL. 1884. 15


	Philosophie

