
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1884)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

THEOLOGIE

NOTES BIBLIOGRAPHIQUES
La nouvelle édition de I'Encyclopédiê de Herzog. — Le Manuel

des sciences théologiques publié par 0. Zöckler. — De quelques

publications faites à l'occasion des jubilés de Luther et de

Zwingli.

Depuis notre dernière chronique littéraire (1883, pag. 204) il
a paru six livraisons de la seconde édition de la Real-Ency-
KLOP.EDIE Herzog-Plitt-Hauck. Elles forment la fin du XIe
volume (pag. 625-806, Philister-Pius I, avec deux articles
supplémentaires, l'un sur feu le professeur Palmer, de Tubingue; l'autre
de plus de 80 pages sur la Palestine) et tout le tome XIIe. Ce dernier

va de Plus II à Ring, Melchior (anabaptiste hessois du XVIe

siècle). Le prospectus de la nouvelle édition annonçait qu'elle
s'achèverait en quinze volumes de 800 pages, au lieu de vingt
volumes que comptait la première. Malgré le retranchement d'un
certain nombre d'articles et l'abréviation de plusieurs autres, il
est permis de douter que le directeur de cette monumentale
publication réussisse à ne pas dépasser le chiffre prévu.

En comparant la nouvelle édition avec l'ancienne, on constate

que les articles restés tels quels, ou à peu près, sont relativement

peu nombreux. C'est le cas, entre autres, des articles de MM. Gass

sur Pholius, Leyrer sur les phylactères, Mangold sur les papes
Pie IV el Pie V, Reuss sur les polyglottes, Alex. Schweizer sur
Placeus (Josué la Place, deSaumur), Ch. Schmidt, de Strasbourg,



THÉOLOGIE 183

sur Poirel et Richard de Saint-Victor, Lechler sur le presbytérianisme,

Scholl sur les Puritains anglais, Ulrici sur la philosophie
de la religion, Herzog sur Bénéd. Pictet,le colloque de Poissy, etc.

Quelques-uns de ces articles n'auraient rien perdu à être revus et

complétés. On s'étonne, par exemple, de voir appeler encorePoiret

« le seul mystique parmi les théologiens réformés de langue
française, » alors que dans le vol. III de la même Encyclopédie tout un
article est consacré au mystique Jean-Philippe Dutoit-Membrini.
Il est regrettable aussi que l'auteur de l'important article Religions-

philosophie n'ait trouvé à ajouter à son travail d'il y a vingt-trois ans

que ces mots : « S'occuper avec quelque détail des ouvrages récents

(O. Pfleiderer, J. Caird, A. Peip, Herrn. Lotze, etc.) exigerait trop
déplace; d'ailleurs, ils ne satisfont que d'une manière insuffisante

aux deux conditions essentielles d'une philosophie de la

religion. Il suffira donc de remarquer que d'après le dernier ouvrage
de E. von Hartmann : « La religion de l'esprit s (Berlin 1882) la

fin de toute religion et de son histoire, c'est la rédemption du Dieu
inconscient en soi, devenu conscient seulement dans l'homme; sa

rédemption des misères de cette existence consciente. »

Cependant, hâtons-nous de le dire, la plupart des articles
principaux ont été retouchés, plusieurs même remaniés à fond, soit

par leurs premiers auteurs, soit par d'autres mains compétentes.
Nous signalerons parmi les articles revus par leurs auteurs ceux
de MM. Franz Delitzsch sur les Psaumes, Dillmann sur les Pseu-

dépigraphes de l'Ane. Tesi., Wasserschieben sur Pseudo- Isidore,
Julius Kœstlin sur religion et révélation, Klüppfel sur Reuchlin
et sur la révolution française. En fait d'articles remaniés et plus
ou moins transformés par les soins d'autres collaborateurs, on

remarque les suivants : Prieslertum (sacerdoce) et Prophetentum

(prophétisme) dans l'Ane. Test., d'Oehler, par M. d'Orelli ; divers
articles de droit ecclésiastique, de Jacobson, par MM. Friedberg,
Hauck et Mejer ; Proselylen, de Leyrer, par M. Delitzsch ; Radbert
et Ratramne, de Steitz, par M. Hauck; Plymouthbriider (darbysles)
et Refuge (églises du), de Herzog, le premier par M. Hauck, le
second par M. Bernh. Riggenbach.

Nombreux sont les articles rédigés à nouveau et signés de noms
différents, dont la plupart ne figuraient pas encore dans la pre-



184 BULLETIN

mière édition. Impossible de tout citer. Relevons seulement quelques

noms. M. Fr. W. Schultz, de Rreslau, a fourni des travaux
étendus sur les Philistins et sur la Palestine, à la place de ceux

que l'autre édition devait à J. G. Vaihinger et à Fr. Arnold. Les

articles Philo et Polytheismus, de J. G. Müller, ci-devant professeur

à Râle, ont été complètement refondus par M. Zœckler, le

polygraphe de Greifswald, lequel a également refait les articles
Pius-Vereine et Probabilismus. Les savantes élucubrations de

l'archéologue Leyrer sur les fumigations et l'autel des parfums (Rauchern,

Raucheraltar, etc.) et sur les lustrations (Reinigungen} dans

l'Ane. Test, ont été remplacées par de non moins savantes

monographies de MM. d'Orelli, de Bàie, et Ed. Kœnig, de Leipzig. Le

premier a aussi décrit, après feu Nägelsbach, l'époque des Juges
et traité du livre qui porte le même nom (Richter), tandis que
l'Ecclesiaste (Prediger) a été analysé et caractérisé, au lieu de

Vaihinger, par M. Kleinert, de Berlin. Le Port-Royal de Pressel

a fait place à un Port-Royal de M. Th. Schott, à qui l'on doit aussi

une nouvelle notice sur Paul Rabaul. C'est le même M. Schott qui
collabore à la Revue de l'histoire de l'Eglise, de Brieger, pour les

comptes rendus concernant la littérature du protestantisme de

langue française. L'histoire des Quakres, précédemment racontée

par Herzog, l'est maintenant par M. Buddensieg, et les papes
Pie là HI et VI à Vili, traités par 0. Hartwig et feu Ern. Henke,
ont trouvé un nouveau biographe dans la personne du professeur
R. Zœpffel, de Strasbourg, lequel s'est accrédité auprès du public
savant par un ouvrage sur « les Elections des papes du XIe au
XIVe siècle. » C'est à M. Grundemann, l'historien bien connu des

missions, qu'a été dévolue la lâche de renseigner le lecteur sur
l'œuvre de la propagande catholique dans le monde. Tholuck était

l'auteur des deux importants articles Pietismus et Rationalismus.
On a substitué au premier untravah de M. Rernhard Riggenbach,
privatdocent à Bàie, qui a profité de l'occasion pour polémiser
contre M. Bitschl sans le nommer; au second, une étude considérable

de M. Rob. Kübel, de Tubingue. Ce dernier a aussi remplacé

par un article sur la prédestination la contribution beaucoup
moins forte (je parle du nombre des pages) que Jean-Pierre Lange
avait fournie sur le même sujet, mais sous le titre Vorherbeslim-



THÉOLOGIE 185

mung, à la précédente édition. Les sujets capitaux de la justifica-
cation, Rechtfertigung, et du règne de Dieu, Reich Gottes, sur
lesquels avait autrefois disserté le théologien Kling, ont été traités

l'un par M. H. Schmidt, d'Erlangen, l'autre par M. Ritschl, à qui
ce sujet revenait pour ainsi dire de droit.

Certains articles ont disparu : Poésie chrétienne (J. P. Lange),
Prœadamites (Zœckler), Protestantisme (Schenkel), Quiélisme et

doctrine du pur amour (Herzog), Rabbinisme (Pressel), Ramus

(Tholuck), l'ange Raphaël (Lange), Reformation (Jul. Kœstlin),
etc. Pour quelques-uns la chose s'explique par le fait que la
matière pouvait rentrer sans inconvénient sous d'autres rubriques.
Ainsi, pour le quiétisme on nous renvoie maintenant à Molinos et

à Fénelon. L'exclusion de l'article sur le protestantisme s'explique
sans doute par des motifs d'une autre nature.

En revanche, plusieurs articles nouveaux sont venus enrichir
celte seconde édition. Tels sont, outre les notices biographiques sur
quelques hommes de l'âge de la Réforme et sur les théologiens
Palmer (f 1875), Gust. Plill (f 1880), Reulerdahl (f 1870), les

articles Positivismi^ (école positiviste) de M. Zœckler, Priester,
Prieslerweihe in der römischen Kirche, de M. Hauck; Psalm me-
lodieen (franzœsische) de M. Ch. Joh. Riggenbach, prof, à Bàie,

qui a prouvé déjà en plus d'une occasion qu'il sait apprécier,
comme elle le mérite, la musique de nos vieux psaumes huguenots.

La lecture comparative de ce XIIe volume, comme celle des

volumes précédents, montre que la nouvelle édition constitue à bien
des égards une œuvre nouvelle, à côté de laquelle la première
conserve en partie sa valeur propre. Il est incontestable qu'au point
de vue dogmatique, la seconde édition incline davantage à droite.
La note confessionnelle luthérienne s'y fait même parfois distinctement

entendre. Ce n'est pas sans surprise que, dans l'article sur
la justification (pag. 573), le lecteur réformé voit l'église
luthérienne opposée à la sienne sous le nom d'église évangélique,

comme si cette qualification ne revenait pas au même titre à

l'église réformée. C'est un détail, je le veux bien, mais qui n'en

est pas moins significatif.
Il esl d'autant plus réjouissant de voir les droits de la critique

THÉOL. ET PHIL. 1884. 13



186 BULLETIN

historique, en particulier dans son application à l'Ecriture sainte,

généralement reconnus, même par les collaborateurs les plus
conservateurs, et bon nombre de résultats scientifiques franchement

acceptés. Rien de plus instructif que de comparer les deux
éditions de l'article Psalmen par M. Delitzsch et de noter les changements

que l'auteur a fait subir en 1883 à son travail de 1859. Sans

doute, les opinions de l'illustre hébraïsant de Leipzig n'ont pas

subi, en ce qui concerne le Psautier, une transformation aussi

profonde que pour la question des sources dû Pentateuque et de

leur âge relatif; mais il est aisé de voir que sur bien des points
ses vues se sont sensiblement modifiées avec le temps, et cela clans

le sens d'une indépendance croissante vis-à-vis de la tradition. Au

reste, ces modifications n'auront pas échappé à ceux qui ont eu
l'occasion d'étudier les éditions successives de l'excellent
commentaire de M. Delitzsch sur le livre des Psaumes, dont la
quatrième a paru il y a peu de mois. Parmi les noms des nouveaux
collaborateurs de l'Encyclopédie, on aura peut-être remarqué celui

de M. Ed. Kœnig. Si nous ne faisons erreur, il est (abstraction
faite de M. Reuss) le premier partisan avoué de l'hypothèse dite
de Graf à qui la nouvelle édition ouvre ses colonnes. Il est vrai que
son article Reinigungen n'avait pas à entrer dans le vif de celte

illustre querelle, et que de tous les adeptes de la dite hypothèse

il est celui qui, d'autre part, a professé le plus hautement sa foi à

la révélation positive et surnaturelle de Dieu dans l'Ancien Testament.

Preuve, soit dit en passant, qu'on peut être grafien sans

devenir du coup, et pour ainsi dire fatalement, une sorte de

darwinien théologique.
Peut-être y aurait-il quelques réserves à faire sur les principes

et la méthode qui président à la direction de la Real-Encyklopiidie
et sur les proportions données aux différentes classes d'articles.

Il est permis de se demander s'il n'y aurait pas de sérieux avantages

à ce que les articles fussent à la fois plus nombreux et plus
concis ; car ce qu'on cherche, en définitive, dans une collection de

ce genre, ce ne sont pas des monographies plus ou moins

complètes sur tel ou tel sujet. On peut constater à cet égard quelques

progrès sur la première édition ; mais le progrès aurait pu se réa-



THÉOLOGIE 187

user sur une plus large échelle. Après quoi « la critique est

aisée... » et elle ne nous empêchera pas d'exploiter avec une vraie

reconnaissance la mine si riche qui s'offre à nous dans cette œuvre

collective d'une notable fraction du protestantisme allemand.
P. S. Depuis que ces lignes sont écrites, nous avons reçu trois

nouveaux fascicules renfermant les pag. 1 à 480 du tom. XIII et

allant jusqu'à Scheidungsrecht, evangelisches (le droit du divorce

dans les églises protestantes). Ces dernières livraisons contiennent

une série de travaux considérables. M. Reuss a retouché çà et là

son importante monographie sur les versions romanes de la Rible.
M. d'Orelli a remanié et rajeuni les articles de Oehler sur le

sabbat et sur l'année sabbatique et celle du jubilé. Sadducéens et

Pharisiens font le sujet d'un article rédigé à nouveau par M. Sief-

fert, professeur à Erlangen, à qui est dû aussi l'article Schätzung

(recensement). Son collègue A. Kcehler, clans l'article Sacharja,
examine les questions critiques récemment soulevées par B. Stade

quant à l'âge des chap. IX-XIV et conclut en se prononçant pour
la composition de ces oracles à l'époque persane, tout en déclarant

irrelevant, c'est-à-dire de peu de conséquence, la question
de savoir si l'auteur en est le même que celui des chap. I-VIII.
Le travail de Steitz sur les sacrements a été refondu par le directeur

actuel de l'Encyclopédie, M. Hauck, lui aussi professeur à

Erlangen. On lira avec intérêt l'étude de M. Kaufzsch, de Tubingue,

sur les Samaritains. Elle se distingue entre autres choses

par l'abondance et l'exactitude exemplaires de ses indications

bibliographiques. Le comte Baudissin, actuellement à Marbourg,
a fourni l'article Sanchoniathon, et l'un des assyriologues les plus
renommés de l'Allemagne, Frédéric Delitzsch, est l'auteur de

l'article sur Sanchérib, faisant suite à celui sur Ninive et renfermant

une esquisse de toute l'histoire de l'Assyrie pour autant qu'elle
intéresse celle d'Israël. — Parmi les articles éliminés on remarque

celui que J.-P. Lange avait écrit sur J.-J. Rousseau. La

biographie de Richard Rothe est renvoyée à la fin du volume.
Comme il était à prévoir, l'éditeur annonce qu'un seizième

volume sera nécessaire et qu'il sera suivi du « registre général, »

formant le tome XVII.



188 BULLETIN

Tandis que la Real-Encyklopädie avance ainsi rapidement vers

son terme, la publication d'une autre encyclopédie, conçue sur un

plan tout différent, est poussée avec non moins de vigueur. Nous

voulons parler du Manuel des sciences théologiques publié par
M. Zœckler chez C.-H. Beck à Nœrdlingen, et dont nous annoncions

il y a un an le premier volume. (Revue de janvier 1883,

pag. 88.) Depuis lors, trois demi-volumes ont vu le jour. Ils
renferment, l'un la plus grande partie de la théologie historique, les

deux autres, la suite et la fin de la théologie systématique (éthique

chrétienne) et toute la théologie pratique. Vers Pâques doit

paraître, dit-on, un sixième et dernier demi-volume, soit la seconde

moitié du tome II, contenant la fin de la théologie historique
(symbolique) et le commencement de la systématique (dogmatique et

apologétique). Un cahier supplémentaire, non prévu dans le

prospectus, fournira une table alphabétique générale des noms et des

matières.
Ce que nous disions à propos du premier volume (introduction

générale, encyclopédie théologique et théologie exégétique) de la

valeur très inégale des divers éléments dont il se compose, trouve

également son application à ces autres volumes. Celui qui traite
delà théologie historique s'ouvre par une introduction de25 pages

sur l'idée et l'importance de cette partie de la théologie, la division
de l'histoire ecclésiastique en périodes, les disciplines spéciales

qui s'en détachent, les sciences auxiliaires, etc. Cette introduction
a pour auteur M. Zœckler lui-même. C'est de lui aussi que
proviennent les 200 pages dans lesquelles se trouve résumée l'histoire

générale de l'Eglise. Celle-ci est suivie de l'archéologie chrétienne

(constitution ecclésiastique, culte, vie religieuse, art chrétien pendant

les cinq premiers siècles) par M. Victor Schultze, privaldo-
cenl à Leipzig, 40 pages; — de l'histoire des dogmes, par M. Paul

Zeller, pasteur à Waiblingen près Stultgard, 110 pages; — de la

symbolique chrétienne, par le prof. Gezélius von Scheele, à Upsal,
dont il n'a paru qu'un premier commencement.

Malgré la grandeur du format et la concision du style, c'était

un vrai tour de force que de condenser en 200 pages l'histoire
universelle de l'Eglise « jusqu'en 1883. » On ne peut qu'admirer



THÉOLOGIE 189

l'érudition encyclopédique de M. Zœckler et la virtuosilé avec

laquelle il a réussi à serrer une pareille masse de faits dans le casier

bien étiqueté de son système historique. Mais il ne faut pas trop
s'étonner si bien des sujets sont traités fort sommairement. Dans

la troisième période par exemple, de la Réformation à nos jours,
ce qui concerne les pays non allemands est parfois singulièrement
étriqué et devient même inexact à force de brièveté. Des origines
de la Réforme en France on ne nous dit rien, sinon que « dans

le pays natal de Calvin, de Farei, de Bèze, la confession calviniste

ou la religion des « Huguenots » (Iguenots, probablement

Eidgenossen, c'est-à-dire genevois), — après que François Ier,
Henri II et François II, déjà, eurent sévi contre elle par le feu et

le glaive — eut à passer par la dure épreuve de huit guerres de

religion,» etc. (Pag. 181.) Plus loin, dans le« coup d'œil chronologique

sur le temps présent » (à partir de 1814), tout ce que nous

apprenons au sujet de la Suisse française (pag. 221) c'est que dans

cette contrée, « où pendant les premières décades du XIXe siècle

régnait d'un bout à l'autre un rationalisme assez intolérant, si

bien qu'une vie vraiment évangélique ne pouvait se développer

que sous la forme de l'église libre (les « Momiers » du pays de

Vaud, à Genève, etc.), la théologie géniale (geistvolle) d'Alex.
Vinet, à Lausanne (-j-1847) acquit une influence particulièrement
puissante. Dans le sens de cet individualisme ecclésiastique
moderne, ou volontarisme, des hommes comme Merle d'Aubigné

(f 1872), F. de Rougemont, F. Godet, Charles Secrétan, etc., ont
aussi exercé jusqu'à maintenant une influence plus ou moins
considérable dans une sphère plus étendue (auf weitere Kreise). »

Je ne relève qu'en passant des inexactitudes comme celles qui
consistent à dire que Calvin et Farei furent chassés de Genève en
1538 « par le parti des libertins à doctrine radicalement
panthéiste »(pag. 180); que les théologiens de la Suisse française,
comme ceux de la Suisse allemande, conservèrent jusqu'au delà
de l'an 1700 une attitude exclusivement (schroff) orthodoxe; que
le piétisme ne pénétra en Suisse que vers 1725 (pag. 203), etc.

Le point de vue confessionnel de l'auteur — c'est une justice à

lui rendre — ne se fait pas valoir d'une manière trop accentuée

vis-à-vis des réformés, bien que Zwingli soit pour lui un réforma-



190 BULLETIN

teur à tendance humaniste plutôt qu' « intensivement » évangélique.

(Pag. 179). En revanche, dans le jugement porté sur certains

théologiens de notre temps, il s'est manifestement laissé troubler
la vue par de regrettables préjugés dogmatiques ou peut-être par
des antipathies personnelles. Preuve en soit que Ritschl et son

école sont rangés sous la rubrique Courants néo-rationalistes et

ultra-rationalistes (anlichréliens), c'est-à-dire en compagnie de

Baur, Strauss, Reuss Riedermann, etc. ; avec cette réserve,

toutefois, que « quelques représentants de cette tendance, en
particulier A. Ritschl à Gœttingen et les plus modérés de ses adhérents

(Kaflan, etc.), cherchent sérieusement à se maintenir en contact

avec la théologie positive de l'Eglise, tandis que les extrêmes

(comme Strauss et Riedermann) tendent directement la main aux

apôtres de la complète incrédulité antichrétienne : Feuerbach,
Schopenhauer et Hartmann, Haeckel, etc. » (Pag. 217 sq.) Il est

plus que douteux que l'histoire impartiale, lorsque son heure sera

venue, ratifie de pareilles classifications. Mais déjà aujourd'hui,
comment est-il possible de faire de Ritschl le représentant d'un

« rationalisme spéculatif à base panthéiste! » Que dire aussi de

la place assignée à l'éminent vétéran de Strasbourg parmi ceux

qui « se sont efforcés d'ébranler la foi évangélique par les opérations

dissolvantes de la critique 1 »

L'Histoire des dogmes de M. Zeller, l'un des directeurs de la

Revue théologique du Wurtemberg, se distingue avantageusement,
sous ce rapport, de l'histoire générale de l'Eglise de M. Zöckler.

Non seulement le point de vue de Ritschl y est équitablement
apprécié (pag. 376-378), mais l'auteur ne craint pas de s'approprier
certains postulats du théologien de Gœttingue relativement à la

méthode de l'histoire des dogmes (pag. 281) et de mettre ses travaux
à profit, par exemple en ce qui concerne le piétisme réformé (pag.

363). Au demeurant, M. Zeller s'est acquitté avec un réel talent

de la tâche difficile qui lui était échue d'esquisser la marche de

l'histoire des dogmes à travers les siècles dans une centaine de

pages. Il la divise en six périodes : 1° de la fin de l'âge apostolique
au concile de Nicée (100-325) ; 2° de là à Grégoire le Grand (325-

600); 3° le moyen âge avant la scolastique (600-1070); 4° le

moyen âge scolastique et mystique (1070-1517) ; 5° l'âge de la



THÉOLOGIE 191

réforme (1517-1675); 6° les temps modernes (1675-1883). Chaque

période est d'abord caractérisée d'une manière générale;
ensuite l'historien passe en revue les principaux docteurs, après

quoi il s'arrête plus particulièrement aux dogmes qui sont au
premier plan dans la période respective. Pour les deux dernières

périodes cependant, cet ordre a dû subir quelques modifications.

Ainsi, l'histoire de la 6e période (à partir de 1675) est disposée

comme suit :

A. Remarque préliminaire : influence de la philosophie
moderne (Descartes, Spinosa, etc.) sur le dogme chrétien.

B. Tendances mystiques et piétistes au sein du protestantisme :

1° coccéianisme et piétisme réformé; 2° piétisme luthérien; 3°

Zinzendorf et l'Unité des Frères; 4° méthodisme anglo-américain.
C. Tendances progressives et critiques-négatives : 1° Déisme

anglais, philosophisme français et Aufklœrerlum allemand ; 2°

rationalisme et supranaturalisme ; 3° tendances spéculatives-idéalistes

(Baur et la nouvelle école de Tubingue), radicales-négatives
(Strauss et von Hartmann) et critiques-rationalistes (Weisse,
Fichte jun., O. Pfleiderer ; Biedermann ; Lipsius, etc.).

D. Tendances intermédiaires et ecclésiastiques-positives au sein

du protestantisme. Schleiermacher et ses successeurs, savoir : les

restaurateurs de l'orthodoxie luthérienne (Hengstenberg, Harless,

Philippi, école d'Erlangen, etc.) ; les spéculatifs (Daub, Marhei-
neke, Göschel, etc.) ; les néo-piétistes ou « pectoralistes » (Néan-
der, Tholuck, van Osterzee, Chalmers, Godet, de Pressensé,

etc.); les schleiermacheriens de la droite (Ullmann, Lücke, Nitzsch,
Jul. Müller, Rothe, Dorner, Martensen, etc.); ceux de la gauche

(Alex. Schweizer, Hollzmann, l'école de Leide, les anglais de la

broad-church, les directeurs de l'ancienne Revue de Strasbourg,

etc.) ; enfin Ritschl et son école (W. Hermann, Kaftan, Herrn.

Schultz).
E. La théologie catholique romaine : 1° Réactions mystiques

et théosophiques (jansénistes, Saint-Martin, Franz Baader, J.¬

Mich. Sailer); 2° Mouvements révolutionnaires (le XVIII0 siècle en

France, et lejoséphinisme; Hermès et Günther; le vieux-catholicisme);

3° Ultramontanisme.
F. La théologie gréco-russe.



19Ü BULLETIN

En lète du IIIe volume, M. Luthardt, professeur à Leipzig, dans

un traité de 78 pages, expose avec sa lucidité habituelle la notion
de la morale chrétienne et son histoire, et en développe le système
dans l'ordre suivant : a) principe et division ; b) la moralité
chrétienne dans son devenir personnel ; c) la moralité chrétienne dans

sa réalité comme disposition vertueuse ; d) la moralité chrétienne
dans sa manifestation comme activité conforme au devoir. Le principe

chrétien de la morale, dans lequel l'éthique théologique
retrouve et possède les éléments de vérité de tous les autres principes

de morale, c'est, dit M. Luthardt, « la communion avec Dieu

par Christ telle qu'elle se réalise dans la vie morale du chrétien

au milieu du monde. »

A la division devenue dominante par Schleiermacher et Rothe,

qui consiste à envisager le moral successivement aux trois points
de vue du bien, de la vertu et du devoir, il adresse le double

reproche que voici : 1° elle est dépourvue de caractère chrétien,

par où s'explique que Schleiermacher lui-même, qui l'avaif admise

dans son Ethique philosophique, l'ait rejetée pour la morale
chrétienne; 2° le sujet moral lui fait défaut, à savoir le chrétien; c'est

lui, en effet, qui doit, en sa qualité de sujet de l'activité morale
dans sa double relation avec Dieu et avec le monde, former le

point de départ de l'éthique chrétienne D'où il résulte que la

meilleure division à adopter pour cette dernière sera celle qui se

conforme aux catégories générales de toute vie : devenir, être,

agir.
Nous n'apprendrons rien à ceux de nos lecteurs qui ont eu

connaissance des conférences apologétiques de M. Luthardt sur la

morale du christianisme (1872), en disant que son Ethique se distingue

par l'heureuse alliance d'un caractère positivement évangélique

avec une largeur d'esprit vraiment protestante. Egalement éloigné
des deux extrêmes d'un déterminisme panthéiste et d'un
indéterminisme pélagien ou rationaliste ; sévère pour les relâchements

comme pour les raffinements de la morale catholique romaine ;

faisant résolument front contre cet humanisme ou culturisme qui
sépare la mission de l'homme dans le monde et à l'égard de la

nature de la relation qui doit l'unir à Dieu, le moraliste de Leip-



THÉOLOGIE 193

zig n'entend pas davantage que le chrétien s'inspire d'un piétisme

qui, à force de mettre l'accent sur la relation avec Dieu, en vient
à négliger et même à nier la tâche morale que Dieu assigne à

l'homme dans le monde et dans la société où il l'a placé. Il y a,,

dit M. Luthardt (p. 54), parfaitement d'accord en cela avec le
prétendu hérésiarque de Göttingue, une manière pietiste de comprendre

la perfection chrétienne qui, en principe, ne diffère pas
essentiellement de la doctrine romaine sur ce point.

Tout le reste du 3e volume (pag. 79-612) est consacré à la théologie

pratique. La matière y est disposée et répartie dans cet

ordre-ci :

I. Introduction à la théologie pratique : Sa place et son rôle par
rapport aux autres disciplines théologiques ; histoire de la théologie

pratique; introduction au système de la théologie pratique.
Cette introduction générale de 58 pages est l'œuvre de M.
Gerhard de Zezschwitz, professeur à Erlangen, précédemment à Leipzig

et quelque temps à Giessen, l'auteur d'ouvrages fort appréciés

sur le « système de la catéchétique ecclésiastique chrétienne » et

sur le « système de la théologie pratique. »

II. Différentes branches de la théologie pratique : 1° Evangélis-
tique ou théorie et histoire de la mission extérieure, par M. Plath,
directeur de l'institut des missions et privatdocent à Berlin ; 44

pages.
2° Catéchétique ou définition, histoire et théorie de la catéchèse,

par M. de Zezschwitz ; 52 pages.
3° Homilélique ou définition, histoire et théorie de l'art de

prêcher, par le même ; 205 pages, soit le tiers de tout le volume.
4° Liturgique, théorie et histoire du culte, par M. Théodose

Harnack, professeur emèrite de la faculté de Dorpat ; 53 pages.
5° Théologie pastorale (poïménique) ou histoire et théorie de la

cure d'âmes, par le même ; 35 pages.
6° Biaconique ou histoire et théorie de la mission intérieure,

par M. Th. Schäfer, pasteur et directeur de l'institution des

diaconesses à Altona ; 35 pages.
7° Kybernétique ou histoire et théorie de la constifution et du

gouvernement ecclésiastiques, par M. Th. Harnack; 37 pages.



194 BULLETIN

Nous ne croyons pas nous tromper en disant que celte dernière

partie est une des meilleures de tout l'ouvrage. Finis coronal opus.
Il est naturel que le point de vue luthérien des auteurs s'affirme
ici plus nettement encore que clans les précédentes sections. Permis

à eux de se montrer pénétrés du charisme spécial de leur

Eglise. On s'en formalisera d'autant moins qu'à plus d'un égard
le luthéranisme peut nous donner d'utiles leçons, et que la

manière dont le Selbslbewusslsein luthérien se fait valoir dans ces

pages n'a rien d'étroit ni de désobligeant pour nous autres réformés.
M. de Zezschwitz, en particulier, se plaît à rendre pleine justice à

tout ce dont la théologie pratique et spécialement l'homilétique
sont redevables à l'église réformée. Lisez, par exemple, ce qu'il
dit de Gérard-André Hypérius, professeur à Marbourg (-j-1564)
« l'un dès plus lins et des plus grands théologiens du XVIe siècle

et de tous les temps. » (Pag. 90-92; 325 sq.; 403-405 et ailleurs).
Voyez aussi le cas qu'il fait de « l'incomparable > Alex. Vinet,
dont il appelle l'Homilétique « das geistvollste beste Lehrbuch der
Neuzeit. » (Pag. 384 et passim.)

Nous ne quitterons pas cet ouvrage sans rendre hommage au
soin tout particulier qui a été apporté à l'élaboration de la partie
bibliographique, et nous dirons en terminant que, nonobstant les

réserves souvent importantes qu'on peut avoir à faire sur une
foule de points, tant de forme que de fond, il faut saluer avec joie
une œuvre qui a pour but de resserrer les liens entre la théologie
et l'Eglise. Car ce qu'il y a de plus inquiétant dans notre situation

actuelle, n'est-ce pas le schisme qui menace de se produire, au

sein de nos églises, non seulement entre laïques et théologiens,
mais parmi ces derniers eux-mêmes, entre ceux qui sont voués à

la pratique pastorale et ceux qui cultivent plus spécialement, par
profession ou par goût, la science théologique? Il n'est pas,

croyons-nous, de domaine où la théorie et la pratique, la science

et l'application, l'école et la vie, restent aussi étrangères l'une à

l'autre que le domaine religieux. En médecine, par exemple, il
n'en est pas de même. La faute n'en serait-elle qu'à nous,
théologiens?.. Ce qui est sûr, c'est qu'il n'est aucune sphère de la vie et

de la connaissance où cet isolement, cette indifférence réciproque,

pour ne pas dire ce divorce, soit plus déplorable et entraîne des

conséquences plus funestes.



THÉOLOGIE 195

Ces pensées nous amènent par une transition toute naturelle à

parler de quelques publications qui ont vu le jour à l'occasion du

QUATRIÈME CENTENAIRE DE LUTHER ET DE ZWINGLI. Ces hommes-

là, du mo'ins, ainsi que leurs compagnons d'œuvre, n'ont pas connu
le malheureux divorce dont nous nous plaignons. Il est vrai de

dire qu'ils auraient sujet, à plus juste titre encore que Lessing, ce

réformateur littéraire et théologique du siècle passé, de faire à

notre génération la remontrance que voici :

Chantez un peu moins nos louanges,
Et soyez à nous lire un peu plus assidus

La fin de l'année 1883 a vu toute uneéclosion de discours
académiques en l'honneur du réformateur allemand. Il n'est guère
d'université protestante, dans les pays d'outre-Rhin, où sa

personne, son œuvre n'ait fourni matière à une solennité
commémorative. Plusieurs de ces discours ont été livrés à la publicité, et

dans le nombre il en est, celui du professeur W. Bender, de Bonn,
en particulier1, qui n'ont passé rien moins qu'inaperçus.

Nous constatons avec satisfaction que trois de nos facultés de

langue française ont vu inaugurer leur semestre d'hiver par des

discours ayant Luther pour sujet. Notre collègue M. le professeur
Lucien Gautier a lu àia séance d'ouverture des cours de la faculté
libre de Lausanne une étude de valeur sur Luther et l'Ancien
Testament, publiée dès lors dans le « Chrétien évangélique. » A la

séance de rentrée de la faculté protestante de Paris, M. le professeur

Ménégoz, dans une savante leçon d'ouverture sur Luther

1 Reformation und Kirchentum. Eine akademische Festrede. Bonn 1883.

— Avec plus de verve et de franchise que d'àpropos, le professeur de

Bonn, qui se rattache à l'école de Ritschl, a profité de la solennité
académique du 10 novembre pour faire le procès à, l'orthodoxie pietiste
moderne qui croit pouvoir se réclamer de Luther tout en reniant son esprit
Ce discours-manifeste a fait grand bruit dans les provinces rhénanes. Il
a valu à son auteur une réplique très vive du pasteur W. Krüger,
intitulée : Luther und Bender. Pastorale Streitschrift wider die akad. Festrede
des Prof. Dr Wilh. Bender, Bonn 1834, et une autre réplique, plus mesurée
dans les termes, de A. Bärthold : Prof. Bender's Festrede und das christliche

Lebensideal, Gütersloh 1884. — M. Bender vient de répondre dans

un Nachwort zu meiner Lutherrede. One semblable polémique n'est pas
faite pour ramener la bonne intelligence entre l'Ecole et l'Eglise.



196 BULLETIN

considéré comme théologien, s'est attaché à montrer que « le

réformateur de l'Eglise a aussi été un réformateur de la théologie. »

A Montauban, c'est M. le prof. Jean Monod qui a ouvert le nouvel
exercice scolaire en prenant pour sujet : « la Réformation mûrissant

dans l'âme de Luther, puis s'annonçant dans trois de ses

écrits, en un mot : Lutherjusqu'en 1520. » Le discours de M.

Ménégoz a paru, accompagné d'un grand nombre de notes, dans le

compte rendu de la séance de rentrée des cours de la faculté de

Paris, Fischbacher 1883; celui de M. Monod dans le dernier
numéro de 1883 de la « Revue théologique » de Montauban.

Bien des publications encore, et de différente sorte, mériteraient
d'être passées en revue. Nous aurions à signaler, par exemple, le

Doctor Luther de Gustave Freytag; petit volume plein de charme

non moins que de sérieux, dans lequel le célèbre romancier
allemand a réuni quelques pages magistrales tirées de ses Bilder aus

der deutschen Vergangenheil. Au milieu du concert entonné par
tant de voix théologiques et pastorales, il était bon que cette note

laïque se fit entendre. Ce n'est pas celle qui aura trouvé le moins
d'écho. Une mention très honorable serait due à la Société biblique
de Berlin, qui a eu l'excellente idée, et on serait presque tenté
de dire : le courage, de confier à M. le professeur Kleinert le soin

de rééditer les fameuses Préfaces de Luther aux livres de l'Ecriture

sainte. Il y aurait lieu, aussi, de parler du livre du professeur
Wilibald Grimm, d'Ièna, offrant une histoire abrégée de la version
luthérienne de la Bible jusqu'à nos jours, en tenant compte de la

Bible allemande avant Luther ainsi que des Bibles allemandes en

usage dans la Suisse réformée. Mais on nous reprocherait avec

raison de venir post festum avec nos comptes rendus. Deux
publications, cependant, préparées l'une et l'autre de longue main et

répondant, chacune en son genre, à un désir généralement éprouvé,
doivent nous arrêter encore quelques instants.

La première est l'édition critique complète des Œuvres du
docteur Martin Luther publiée par le pasteur J. K. F. Knaake, et

dont le premier volume de XXII et 710 pages, grand in-8° a paru
naguère chez Bœhlau, à Weimar, au prix de 18 marcs.

Jusqu'à présent on possédait, outre les premières grandes
éditions du XVIe siècle, celle de J. G. Walch, qui a paru à Halle au



THÉOLOGIE 197

milieu du siècle dernier, et celle publiée dans le nôtre à Erlangen
d'abord, puis à Francfort, et à laquelle Irmischer et plus tard
Enders ont attaché leurs noms. De ces deux éditions la première,
en vingt-quatre volumes, se distingue par les précieux matériaux
relatifs à l'histoire de la réformation dont les œuvres de Luther y

sont accompagnées ; mais le texte même de ces œuvres laisse fort
à désirer, et cela d'autant plus que les œuvres latines, au lieu
d'être reproduites dans l'original, le sont dans une traduction
allemande souvent défectueuse. Qu3nt à l'édition dite d'Erlangen,
(67 vol. en allemand, 23 en latin) quoique commencée en 1826, et

en partie rééditée depuis 1862, elle est encore inachevée à l'heure

qu'il est; le texte ne repose pas partout également sur les originaux ;

celui des écrits allemands est plus ou moins modernisé, ce qui
s'explique par le but pratique ou populaire que poursuivaient à

l'origine les auteurs de cette publication à bon marché.

L'édition de Weimar, évaluée à 12 volumes, sera une édition

critique, répondant à toutes 'les exigences de la science actuelle.
Son auteur y a consacré vingt années de sa vie et, chose bien digne
de remarque, il s'était misa recueillir à grands frais ses matériaux

sans aucune perspective de voir jamais son idéal se réaliser. Mais

son zèle persévérant ne devait pas se consumer en vain. Grâce à

l'influence de M. Kœstlin, le biographe de Luther, et au bienveillant

appui du ministère prussien des cultes, M. Knaake a été mis

en mesure de publier son édition sous le contrôle d'une commis-
mission composée d'un historien, d'un germaniste et d'un théologien.

Les écrits de Luther seront publiés par ordre chronologique,
selon le rang d'âge que leur assigne leur première publication ; les

sermons à la dale où ils ont été prononcés, les leçons académiques
l'année où elles ont paru pour la première fois. Toute l'œuvre
littéraire de Luther est divisée en trois périodes : 1° depuis ses

débuts jusqu'à la Warlbourg; 2° de là au séjour à Cobourg; 3° dès

cette date à la mort du réformateur. Le texte est, autant que
possible, celui de la première édition originale de chaque écrit. Seule

la ponctuation est modifiée, afin de faciliter l'intelligence du texte.

Chaque ouvrage est précédé d'une introduction historique et d'une
notice bibliographique exacte et complète, basée sur une inspection
personnelle des différentes éditions et réimpressions. Le premier



198 BULLETIN

volume va jusqu'à l'été de 1518. On y voit figurer une pièce

jusqu'à présent inconnue, mais que l'éditeur croit pouvoir à bon droit

revendiquer pour Luther; c'est un traité juridique intitulé De his

qui ad ecclesias confugiunl, paru sous le voile de l'anonyme en

1517, mais attribué à Luther dans une réimpression faite à Lands-
hout en 1520. — Ce premier volume, d'une fort belle exécution

typographique, a été très favorablement accueilli par la critique
compétente.

L'autre monument littéraire dont nous avons à cœur de parler,
intéresse plus spécialement le public de langue française. En

publiant, après dix ans de travail, son ouvrage sur Luther, sa vie et
son œuvre, dont le premier volume a paru à la fin de 1883 ',
M. le pasteur Félix Kuhn s'est acquis un titre des plus authenti-

quesel des plus durables à notre reconnaissance. Elle lui est d'ores

et déjà acquise, cette reconnaissance, sous le triple rapport de

l'érudition historique, de l'élévation et de la largeur d'esprit et

du talent littéraire. « En essayant, dit l'auteur, après tant d'écrivains

distingués, de refaire le tableau de cette vie si extraordinaire

je n'ai nul souci de polémique et n'apporte à cette œuvre nul
esprit sectaire. Voir, comprendre, déterminer les causes et les effets,

entrer le plus avant possible dans la pensée et dans l'âme du
réformateur religieux, assister au remarquable enfantement d'une
forme nouvelle et très puissante du christianisme, faire revivre

sans parti pris de dénigrement ni d'apologie, une grande et féconde

époque de l'histoire de l'Eglise chrétienne, une personnalité bien

humaine et d'un incomparable attrait, tel est le but que je me

suis proposé. » Le lecteur jugera, après avoir achevé ce premier
volume, que l'historien n'a point trompé l'attente qu'éveillait ce

beau et difficile programme.
Après une rapide introduction d'une quinzaine de pages sur le

christianisme au moyen âge, particulièrement sur l'ère des grands
conciles dits réformateurs, et sur la recrudescence de dévotion

populaire qui marqua en Allemagne les cinquante dernières
années du XVe siècle, le livre premier nous conduit successivement

dans les différents milieux où Martin Luther a grandi. Il nous

1 Paris, librairie Sandoz et Thuillier, Paul Robert, successeur;
Neuchâtel et Genève, librairie générale, XII et 536 pages.



THÉOLOGIE 199

apprend à connaître les personnages qui, tour à tour, ont agi sur
son développement el nous fait assister au long et profond labeur
de son âme jusqu'à ses débuts comme professeur à Wittemberg en

1512. Les premiers travaux du jeune docteur es Ecritures, ses

leçons sur les psaumes, les spéculations mystiques dont il se

nourrissait, ses premiers sermons, ses explications populaires des

psaumes pénitentiaux et de l'oraison dominicale, ses thèses au-
gustiniennes et antiscolastiques de 1516 et 1517 sur la doctrine
de la grâce, font le sujet du livre II qui nous amène à la veille du
31 octobre 1517, où Luther afficha ses quatre-vingt-quinze thèses.

Les événements décisifs qui se succèdent coup sur coup depuis
octobre 1517 jusqu'en mai 1521, des thèses sur les indulgences à

l'arrestation de Luther,après la diète de Worms, par les cavaliers

apostés par l'électeur de Saxe, remplissent les livres III à V. Là

s'arrête le premier volume.

Partout, recours aux sources, aux documents contemporains;
mise à profit des recherches modernes sur une foule de détails ;

distinction scrupuleuse entre le certain et le problématique, l'histoire

et la légende ; indication exacte des lacunes qui subsistent

dans la biographie du réformateur (comme celle d'un an et demi

entre son premier enseignement à Wittemberg, en 1508-1509, et

son voyage à Rome, 1511, voy. pag. 93): en un mot, tout ce qu'il
faut pour inspirer confiance au lecteur et pour donner à ce travail
le caractère et la valeur d'une œuvre vraiment scientifique. Ce

souci de l'exactitude historique jusque dans les choses de moindre

importance ralentit parfois la narration, sans l'embarrasser ni la

refroidir. Le biographe ne vise pas à l'édification, il ne prêche
jamais, et cependant on ne cesse pas, en le lisant, d'être sous une

impression religieuse. Sans le chercher, il nous fait partager son

admiration pour ce puissant champion de la vérité religieuse et

des droits de la conscience, et surtout il nous le fait aimer ; car
Luther est du nombre de ces âmes d'élite qui gagnent à être
connues jusque dans leur intimité la plus secrète, jusque dans leurs
faiblesses même, et chez qui l'admiration profondément respectueuse

qu'elles inspirent n'exclut pas le sentiment plus doux de

l'affection. M. Kuhn, et c'est un des grands mérites de son livre,
fait parler le plus possible son héros lui-même, et il s'acquitte



200 bulletin

avec une rare habileté de la difficile tâche de faire passer en

français ce langage germanique s'il en fut. On l'a dit, « lire quelques

pages de Lnlher, c'est se nourrir de la moelle des lions. »

Celte nourriture substantielle de l'âme, vous en jouirez à votre
aise en lisant dans le présent ouvrage soit les nombreux extraits
de lettres soit les citations des trois célèbres écrits de 1520, qui y
sont insérés1. — Espérons que les deux autres volumes suivront
de près leur aîné. Si, ce dont nous ne douions pas, ils sont à la

hauteur du premier, l'œuvre de l'honorable pasteur luthérien de

Paris sera sans contredit l'un des meilleurs et des plus beaux

présents que nous aura valus le quatrième centenaire de la

naissance de Luther.

Le centenaire de Zwingli a été célébré avec moins d'éclat que
celui de Luther. Le marché n'a pas été encombré à cette occasion

d'une masse aussi colossale de productions de tout genre, de tout
format et de tout prix. Mais si la spéculation de librairie a beaucoup
moins exploité le souvenir du réformateur suisse, les marchands

de maculature y trouveront aussi beaucoup moins leur compte. Le

peu qui s'est publié dans la Suisse allemande est d'une qualité
au-dessus de la moyenne. On peut regretter que personne n'ait

entrepris d'écrire une vie de Zwingli qui puisse se comparer à

celle de Luther par M. Kœstlin. Mais peut-être le moment n'est-il

pas encore venu de refaire l'œuvre exécutée il y a quinze ans par
le doyen Mœrikofer. Ce qui serait plus urgent, ce serait de posséder

un travail approfondi, complet et vraiment objectif sur la théologie

du réformateur zuricois, analogue à celui qu'on doit au

même M. Kœstlin sur la théologie de Luther.
Parmi les écrits populaires qui ont été publiés en divers cantons

sur la vie et l'œuvre de maître Ulrich, se place au premier rang
la Festschrift de l'antistès de Zurich, son successeur dans la chaire
du grand moùtier, M. G. Finsler. (Zurich 1883, 118 pages, avec

1 M. Kuhn avait du reste déjà fait ses preuves comme traducteur en

publiant, en 1879, une version française de la lettre à la noblesse

chrétienne de la nation allemande.



THÉOLOGIE 201

illustrations). Il est regrettable que ce simple et beau récit, largement

répandu dans la Suisse allemande, n'ait pas été traduit en

français comme on nous l'avait fail espérer.
M. Alexandre Schweizer, le vénérable doyen d'âge de la faculté

de Zurich, dans un discours académique qui ne tardera sans

doute pas à cire publié, s'est appliqué à montrer ce qui constitue,
à côté des autres grands réformateurs du XVIe siècle, la grandeur
particulière de Zwingli. Tout en rendant à Luther l'honneur qui
lui est dû, il a fait ressortir l'esprit plus universel que le réformateur

suisse a déployé sur un théâtre plus restreint, et l'a envisagé

spécialement comme le précurseur el le pionnier de réformes qui
ne devaient être comprises et réalisées qu'à une époque postérieure,
soit dans le domaine de l'école, soit au point de vue humanitaire,
soit enfin sur le terrain social, politique et théologique.

Deux autres publications importantes sont dues à M. J. M. Us-

teri, pasteur à Affollerò (Zurich), et à un professeur delà faculté

théologique de Bâle, M. Rod. Staehelin, déjà connu par ses études

sur Erasme (1873) et sur Vadian (1881), et une conférence

sur les premiers martyrs de la foi évangélique en Suisse (Heidelberg

1883). Le premier s'est proposé, en étudiant les phases
successives du développement religieux de Zwingli jusqu'en 1523

(l'année des deux disputes de Zurich) de fournir la preuve que,
en fait le témoignage rendu à la foi évangélique, le réformateur
suisse ne le cède en rien à son compagnon d'œuvre saxon au point
de vue de la clarté, de la profondeur et de la décision1. Au reste

il ne songe en aucune façon à amoindrir les incomparables mérites
de Luther; il voudrait seulement contribuer pour sa part à amener

entre les deux confessions prolestantes « une vraie union sur
la base de la liberté. » Sa polémique n'a pour objet que les

attaques auxquelles Zwingli, non moins que Luther, a été en bulle de

la part de l'historiographe ultramontain Janssen. Le mémoire de

M. Usteri est riche en extraits bien choisis et, à ce titre, se recom-

1 Ulrich Zwingli, ein Martin Luther ebenbürtiger Zeuge des evangelischen
¦Glaubens. Festschrift auf die 40üjährigen Geburtstage der Reformatoren
zur Beförderung wahrer Union auf dem Boden der Freiheit. Mit einem
Vorwort von Freiherrn H. von der Goltz. Zürich, Höhr, 1883, XI und
144 Seiten.

THÉOL. ET PHIL. 1884. 14



202 BULLETIN

mande particulièrement comme pouvant servir d'initiation à l'étude

trop négligée des écrits de Zwingli1.
Le travail de M. Staehelin, Huldreich Zwingli und sein

Reformationswerk-, fait partie des écrits publiés par la société

allemande de l'histoire de la réformation dont nous annoncions la

fondation il y a un an. Cette étude remarquable est divisée en trois

parties. La première a pour objet le réformateur lui-même. Elle
montre comment il est devenu ce qu'il a été, quels sont les

facteurs historiques qui ont concouru à son développement. Elle fait
ressortir combien ce développement a été harmonique et à quel

point on y discerne le plan d'une pédagogie divine en vue de

l'œuvre à laquelle ce fils des Alpes était destiné. — Quant à cette

œuvre elle-même, l'auteur la caraciérise successivement dans ses

trois principales directions : à Zurich, dans le reste de la confédération,

et dans ses relations avec la réformation en Allemagne.
Au centre de chacun de ces tableaux vient se placer un colloque,
savoir : la première dispute de Zurich, en janvier 1523, suivie de

la publication du « commentaire sur les soixante-sept thèses; » la

dispute de Berne, en janvier 1528 ; le colloque de Marbourg, en

octobre 1529. La conclusion récapitule les résultats de cette courte

et héroïque carrière et rappelle en quoi, malgré ses errements,
elle demeure à jamais grande et conserve pour nous une valeur

typique.
En lisant ces beaux travaux sur Luther et sur Zwingli, dont

nous venons de rendre un compte bien sommaire et bien incomplet,

nous nous sommes souvenu plus d'une fois des réflexions

suggérées autrefois à Vinet par la lecture de l'Histoire de la

réformation de Merle d'Aubigné. « Ces formules (il s'agit des symboles
du XVIe siècle, auxquels peu s'en faut qu'on n'ait appliqué à

l'époque du Réveil le grand mot d'ordre biblique : « A la loi et au

1 Disons a ce propos que deux de ces écrits ont été réédités en vue du
centenaire, savoir : le Hirt (pasteur), en allemand moderne et sous une
forme abrégée, par M. Bernh. Riggenbach dans son Taschenbuch, agenda
à l'usage des ecclésiastiques protestants de la Suisse (Bâle 1884), et le
Lehrbüchlein (réflexions et exhortations touchant la manière chrétienne
de former les jeunes gens), en latin et en allemand, par E. Egli, pasteur
à Aussersihl (Zurich 1884).

2 Halle, Max Niemeyer, 1883. 81 pag.



THÉOLOGIE 203

témoignage ») ces formules ne sont pas la réformation ; elles n'en

sont, si l'on peut dire ainsi, que le résumé doctrinal et le résultat
abstrait. Ces formules nous représentent moins encore les hommes
de la réformation : la teneur générale de leur vie, l'ensemble de

leurs actes constituent un symbole plus vivant et plus large, une

dogmatique plus généreuse. Cette vie réfléchit l'Evangile bien plus
vivement qu'aucun symbole, et, à travers mille faiblesses, on croit

y lire une Imitation de Jésus-Christ, plus fidèle et plus belle

qu'aucun livre qui puisse exister sous ce titre. Voilà ce qu'il nous
faut aujourd'hui. La vue de la Béformation nous fera remonter
plus haul, comme les bords d'un fleuve, suivis avec persévérance,
nous font parvenir à sa source. » H. V.

Chastel. — Histoire du christianisme. Tome V1.

Qu'on s'en afflige ou qu'on s'en réjouisse, il est un trait saillant

qui distingue l'histoire ecclésiastique contemporaine de celle des

âges précédents. Nous voulons parler du rôle secondaire que jouent
les affaires religieuses dans nos préoccupations actuelles. Nous ne

sommes plus aux temps où deux confessions rivales se disputaient
les armes à la main la prépondérance en Europe; où la Hollande
entière se divisait en Gomaristes et Arminiens; où les salles du

parlement anglais retentissaient de discussions passionnées sur le

pouvoir des évêques et l'acte du Test. Nous avons quelque
peine à comprendre que la France ait été naguère si profondément

troublée par les subtiles querelles des adeptes de Jansénius

et de Molina. De nos jours, les questions politiques, économiques
et sociales occupent dans la vie des peuples la place qu'y tenaient

jadis les querelles de religion. Les gouvernements ne s'occupent

plus de théologie ; les barrières confessionnelles qui séparaient
autrefois les états de l'Européen deux camps ennemis, sont main-

1 Histoire du christianisme depuis son origine jusqu'à nos jours par
Etienne Chastel, docteur es-lettres et en théologie, professeur d'histoire
ecclésiastique à l'université de Genève, Tome V. Age moderne. Seconde

période: le Christianisme aux XVIIIe et XIXe siècles.— Paris, Fischbacher
1883. VI et 502 pag. grand in-8°.



20 i BULLETIN

tenant abattues. Il est peu de pays, si même il en est, qui ne comptent

des sujets appartenant à toutps les églises chrétiennes.
En somme, la religion perd de plus en plus le caractère collectif,

national que lui avaient imprimé les siècles précédents, pour
devenir une affaire individuelle, personnelle. Ne pouvant guère
compter sur l'appui des gouvernements, les diverses églises
doivent aujourd'hui, dans une mesure bien plus large que jadis, faire

appel au zèle et au dévouement de leurs membres.

De tout temps, il est vrai, le catholicisme a su employer à son
service l'esprit d'association ; mais ce n'est que de nos jours que
les réformés ont suivi, à cet égard, l'exemple donné par leurs
rivaux. En effet, sans parler des congrégations qui se sont constituées

dans une pleine indépendance du pouvoir civil, notre siècle

a vu éclore, au sein du protestantisme, de nombreuses associations
dues à l'initiative privée : sociétés de missions, d'évangélisafion, de

bienfaisance, qui travaillent à faire pénétrer la vie religieuse dans

toutes les classes de la société.

Malgré le zèle et l'activité déployés par les croyants, le christia"

nisme, cependant, se trouve dans une situation qui n'est point
sans péril. Non seulement les classes lettrées, mais les masses

populaires elles-mêmes, semblent devenues étrangères, sinon
hostiles, à tout sentiment religieux. Tandis que le catholicisme, fidèle
à la logique de son système, frappe de réprobation les aspirations
les plus légitimes de la société moderne, le protestantisme, divisé

en partis irréconciliables, paraît à la veille de se désagréger. Nul
ne peul prévoir quel sera le résultat de la transformation que
subissent aujourd'hui les églises issues du mouvement réformateur
du seizième siècle. Malgré leur situation critique, M. Chastel ne

désespère cependant pas de l'avenir; il a foi dans la durée et la

vitalité du christianisme. Ce sentiment de religieuse confiance est

l'impression que nous a laissée la lecture de l'important ouvrage
dont nous annonçons aujourd'hui le dernier volume, el par la

publication duquel le savant el vénérable professeur de Genève
couronne dignement une longue carrière de labeur et d'étude.

A. H.-M.



théologie 205

Matthieu Lelièvre. — John Wesley, sa vie et son œuvre1.

De toutes les vies populaires de Wesley, voici la mieux faite et

la plus complète. M. Lelièvre a conservé de son premier travail la

lucidité du plan, l'ampleur dans les aperçus ; il y a ajouté l'exactitude

dans le détail et en a fait un volume à la fois fori intéressant
à lire et tout à fait sur à consulter. Un lecteur de ce livre nous
disait l'avoir lu en deux jours, comme un roman. Il ne lui reprochait

qu'une chose : « c'est que, disait-il, la figure de Wesley ne

s'en détache pas assez lumineuse ; on a plutôt l'impression d'une

grande œuvre que d'un grand homme. »

Peut-être, en effet, M. Lelièvre, fort habile à éclairer un sujet,
manque-t-il un peu de coloris et de relief. Mais en somme, il
laisse bien à son lecteur l'impression que Wesley tout entier laisse
à celui qui l'étudié de près. C'est un homme irréprochable plutôt

que grand; tout chez lui est admirablement équilibré, et la force

indéniable qui l'anime est si bien cachée sous la régularité et la

méthode qu'on a quelque peine à la découvrir. Voyez-le passer
dans la rue : c'est un parfait gentleman, petit, bien mis, mais sans

un fil de trop; il faut le regarder un moment pour s'apercevoir
qu'il ne porte ni la perruque, ni le jabot plissé, ni les bas de soie,

ni les souliers à boucle des hommes de sa position. Sa démarche

est aisée, sa conversation aimable et enjouée; « il n'a pas le temps
d'être pressé,» dira-t-il; mais il a causé avec vous juste le nombre
de minutes qu'il vous a consacré d'avance, et soyez sûr qu'il a

choisi le sujet sur lequel il croyait utile de vous entretenir ;

probablement il ne vous laissera partir qu'avec un de ces mots qui
restent dans la conscience comme une flèche, mais vous n'aurez

pas l'impression d'avoir eu à faire à un fanatique. Suivez-le dans

sa vie intime. Il ne dort, il ne mange, il ne boit que le strict
nécessaire : couché à dix heures, il est debout à quatre heures

chaque matin ; il mange peu de. viande, ne boit ni thé ni café.

c'est une affaire de simple hygiène pour lui, et quand il conseillera

à ses prédicateurs quelque chose du même régime, ce ne sera

1 John Wesley, sa vie et son œuvre, par Matthieu Lelièvre. Nouvelle
édition complètement refondue. Paris, librairie évangélique, 4, rue Roqué-
pine, 1883.



206 bulletin

pas au nom d'un principe religieux, mais pour leur éviter les

vagues maladies nerveuses de l'homme de cabinet. Pour le mieux
connaître, suivons-le l'été dans ses tournées au travers de l'Angleterre.

Il va à cheval, les rênes sur le cou de sa monture, un livre
d'histoire, de poésie ou de philosophie ouvert sur le pommeau de

sa selle, mais il arrive toujours à l'heure fixée d'avance, et aura
prêché en trois endroits différents avant la fin de la journée ; de

plus, dans ces courses si variées, il n'a jamais négligé les deux
heures de prière et de recueillement, de cinq à six, matin et soir,

qu'il s'est imposées comme hygiène spirituelle. Tout cela est si

simple, si commode en apparence qu'on dirait d'un homme porté
doucement sur le flot d'une œuvre toute simple. Pour être
vraiment grande, se dit-on, cette vie aurait besoin de plus d'imprévu
et de nouveauté.

Sans doute, tout cela est méthodique et régulier; mais nous

avons affaire à l'homme pour qui le nom de méthodiste a été

invenlé, qui l'a accueilli dès le premier jour comme un titre de

gloire, et qui se flatte de vivre « selon la méthode de l'Evangile. »

Mais, lorsqu'on regarde de plus près, on est confondu de la force

énorme que révèle celte régularité même. J'ai ouvert son journal
au hasard, en 1770. Wesley a soixante-sept ans ; l'âge héroïque
est passé; il s'agit pour lui d'une tournée d'inspection plutôt que
d'évangélisation. Le 15 mars, il est surpris par un violent retour
de l'hiver qui arrêterait tout autre que lui ; mais ce serait perdre
un mois et se résigner à ne pas voir l'Ecosse cette année-là.

Il va toujours et remplit son programme ; si les salles ne peuvent
contenir l'auditoire, il prêche en plein air; et le 18 mars une fois,
le 19, deux fois, ce vieillard prêche tète nue, « le vent du nord
sifflant autour de ma tête, dit-il simplement; l'air était presque
aussi froid que je l'aie jamais senti. » Le 25 mars, il est en Ecosse.

La neige a couvert la montagne ; on lui assure que trois jeunes
femmes y ont péri dans la nuit. « Cependant, avec l'aide de Dieu,
nous nous décidâmes à aller aussi loin que nous le pourrions ;

vers midi, nous étions arrêtés : la neige, poussée par le vent, avait
comblé la route. Nous mîmes pied à terre, et quittant le chemin

prudemment, tantôt à droite, tantôt à gauche, après bien des

glissades, mais sans mal, nous arrivâmes au coucher du soleil à

Inverness, s



THÉOLOGIE 207

Il y a des traits beaucoup plus héroïques dans la vie de Wesley,
mais celui-là suffit à expliquer la facilité apparente avec laquelle
son œuvre se fait. Tout lui cède, hommes et choses, parce qu'il ne

s'est jamais laissé vaincre. La maladie elle-même lui fournira
l'occasion d'écrire des notes sur le Nouveau Testament. Pour tout

dire, Wesley, c'est une volonté de fer au service de la plus
inaltérable sérénité.

Si nous en avions le temps, il serait facile de retrouver ce même

trait dans ses sermons, dans l'organisation de ses sociétés, dans

sa théologie elle-même. Il s'agit toujours de solliciter la volonté, de

l'organiser pour ainsi dire sous la loi de l'Evangile. Tout le reste:
inspiration, communion personnelle avec Dieu, services entraînants,

exhortations véhémentes, lout revient à décider l'homme à

vouloir être chrétien. Toute l'histoire intérieure du méthodisme

se résume en ces lignes écrites par Wesley en 1765. « Deux jeunes

gens lisant la Bible, vers l'an 1729, virent qu'ils ne pourraient être
sauvés sans la sainteté ; ils la recherchèrent et excitèrent d'autres

personnes à le faire aussi. En 1737, ils virent que la sainteté

provient de la foi; ils virent aussi qu'il faut être justifié avant
d'être sanctifié ; mais toujours la sainteté demeure leur but. Et
puis, Dieu les poussa au travail, absolument contre leur volonté,

pour recruter un peuple saint. »

Mais si le lecteur nous a suivi jusqu'ici, il voudra sans doute
faire plus ample connaissance avec Wesley; nous le renvoyons au

livre de M. Lelièvre : même en anglais, il ne trouverait pas de

guide plus intéressant et plus sûr.
M. Gallienne.

PHILOSOPHIE

A. Ott. — Critique de l'idéalisme et du criticisme1

On n'en saurait douter, le criticisme représenté en France par
MM. Renouvier et Pillon a toujours plus de prise sur nos contem-

1 Critique de l'idéalisme et du criticisme, par A. Ott. — Paris, librairie
Fischbacher, 1883.


	Théologie

