Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1884)

Artikel: Les droits de la raison, de la conscience et de l'autorité : considérés
dans leurs rapports avec le rationalisme et I'ultramontanisme

Autor: Irons, Wiliam

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379352

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379352
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES DROITS DE LA RAISON,
DE LA CONSCIENCE ET DE L’AUTORITE

considérés dans leurs rapports avec le rationalisme et Iultramontanisme

PAR

WILLIAM IRONS!

La religion s’occupe du surnaturel ; c’est 12 sa sphére propre ;
toutefois, en se présentant & ’humanité, elle fait aussitot appel
a notre conscience naturelle dubien. En dehors de cela, ellen’a
pas pour nous de «locus standi. » Si elle ne s’offrait & nous que
comme une terreur annoncant des événements inexorables, elle
pourrait arracher & notre crainte 'obéissance, et notre convic-
tion du devoir et du bien pourrait ainsi étre écrasée par un
instinct de propre conservation; mais la religion nous parle
comme a des étres rationnels et elle vise au bien rationnellement
et naturellement. Toutes les fols que nous nous trouvons sou-
mis du dehors & des demandes arbitraires, nous éprouvons le
sentiment que nous sommes lésés, ou du moins que nous
sommes traités d’une maniére peu digne.

1Ce travail, tairé de la Revue de Princeton, donnera une idée del'état des
esprits dans les pays de langue anglaise. Le calvinisme qui régne encore
officiellement en Amérique y est ouvertement répudié ; la nécessité de la
liberté de choix proclamée. Alors qu'on nous vante les bienfaits du déter-
minisme et cela dans le camp des philosophes comme dans certains cercles
religienx, il n'est pas hors de propos de rappeler ce qu'on en pense dans
le sein d'Eglises qui en ont vécu pendant des siecles.



568 WILLIAM IRONS

Mais outre cela on peut dire que, non seuiement nous ne
saurions étre intimidés au point d’abandonner notre raison, mais
encore nous ne pouvons pas nous-meémes, sous quel prétexte
que ce soit, la mettre de coté, car rien ne peut annuler ses
droits. §’il en était autrement notre nature paraitrait une énigme
désespérée et 'idée de devoir une illusion.

Aprés ces réflexions préliminaires, nous allons considérer
la position occupée dans le moment présent par notre religion,
attaquée comme elle ’est par le sentiment naturel du bien et
du devoir dans I’humanité. Lorsqu’elle apparut pour la pre-
miere fois, il v a dix-huit siécles, elle fut recue avec enthou-
siasme dans plusieurs grands centres de civilisation, Jérusalem,
Rome, Corinthe, Ephése, Antioche ; de li elle commenca & se
répandre dans le monde ; et pendant quelques générations elle
vit s’augmenter son autorité sur la raison et la conscience de
ceux 4 qui elle s’adressait. Plus tard, elle rencontra nécessai-
rement les changements politiques de ’Orient et de I'Occident.
Une position nouvelle fut inévitable, des issues latérales,
comme on pourrait les appeler, lui furent ouvertes, et il lui fut
possible de marcher en avant. Bien que la conscience naturelle
fut préte 4 répondre A ses appels, cependant les conditions de
la civilisation étaient tellement troublées que le choc des
éléments sociaux empécha souvent d’entendre « son mur-
mure doux et subtil. » Quelquefois le christianisme, en accep-
tant les faits au milieu desquels 1l avait & se mouvoir, put
rester d’accord avec les changements politiques ; mais d’au-
tres fois il se trouva inévitablement en collision avec la poli-
tique et les coutumes admises autour de lui. Nous ne pou-
vons nous arréter pour donner méme un apercu de ces
transformations successives. C'est en les traversant toutes, et
en les influencant toutes diversement, que le christianisme est
arrivé jusqu’a nous. Dans 'Occident, parmi les nations les plus
civilisées, il exerce, pour ainsi dire, une domination incontestée.
Aucune religion rivale du moins n’est apparue depuis que le
mahométisme fut chassé d’Espagne. Et cependant, dans toute
I’Europe, un nombre toujours croissant d’hommes sérieux
mettent en doute et méme rejetlent les enseignements particu-



LES DROITS DE LA RAISON 569

liers et les droits de ce qui fut une fois salué par notre race
comme la bonne nouvelle.

Les explications données généralement de ce fait indiscu-
table sont loin d’étre satisfaisantes. Quelques-uns alléguent
que les preuves de notre religion ne sont pas suffisamment
connues; c’est Ia une excuse qui, aprés tant de siecles d’exis-
tence, ressemble beaucoup & une accusation, car une religion
véritable s’adresse aux foules qui n’ont que faire de « preuves »
soit historiques, soit philosophiques. L’examen de sa littérature
et de son archéologie peut étre plein d’intérét ; mais le peuple
a affaire avec la substance de la religion, et c’est 1& ce qui doit
parler.

L’affirmation de quelques défenseurs du christianisme que
cette religion est un systéme de doctrines réclamant arbitrai-
rement 'assentiment sur des raisons externes est une préten-
tion inadmissible. Quelques prétendus croyvants vont méme
plus loin ; effrayés du présent état de choses, et craignant que
I'intelligence que le monde pourrait acquérir du christianisme
ne leur soit contraire, ils refusent méme de faire appel a4 des
preuves, parce qu’elles impliquent selon eux chez ’homme le
droit de vérifier la vérité divine ; et ils blament ce qu’ils nom-
ment I'orgueil de la raison, oubliant que l'orgueil de la raison
n’est pas la raison, mais une perversité morale. Sans doute nos
relations avec Dieu et la vie future ne pouvaient pas toutes
étre découvertes par la raison; mais elles doivent se rendre
acceptables, une fois qu’elles sont convenablement déterminées,
a tous ceux qui ont quelque responsabilité a leur égard.

Il est une classe de croyants dont la complaisance, tout & fait
calme, malgré T'infidélité croissante, prouverait presque la
vérité de la prétendue prédiction concernant notre religion,
disant que 'affaiblissement de la foi sera un signe de la décré-
pitude des derniers jours. Le caractére immoral d’une telle
répartie est évident par le fait que le christianisme continue i
faire appel & la conscience naturelle des hommes, ce qu’il ne
pourrait guére faire s’il devait ainsi compter sur 'incrédulité et
I'accepter sans mot dire. Et ceux qui systématiquement décrient
ainsi 'humanité déchue, voudraient & peine confesser que leur

THEOL. ET PHIL. 1834, 38



570 WILLIAM TRONS

propre forme de christianisme est irrationnelle, ou que leur
conscience ne peut y souscrire. D’autres peuvent 4 aussi bon
droit se déclarer satisfaits, sans qu'on leur dise qu’ils sont
une espéece d'infideles prédestinés. Les faits doivent étre
regardés en face avec beaucoup plus de franchise et de droiture;
des subterfuges aussi craintifs que ceux auxquels nous faisons
allusion doivent étre abandonnés.

Tous ceux qui savent d’'une maniére certaine que leur reli-
gion est divine, et qu’elle ne peut pas étre en opposition réelle
avec la lumiére qui éclaire tout homme, tous ceux-la doivent
se sentir pressés d’en user tout autrement avec la résistance
que rencontre maintenant le christianisme dans les pays éclai-
rés. Ils doivent insisier sur la distinction entre ce qu'ils croient
et ce qui n’est qu'une pure opinion; car, sans cela, il y aura
toujours a craindre que les foules ne confondent les théories
rattachées au christianisme avec le christianisme lui-méme. On
ne saurait douter que beaucoup de ce qui passe pour la vérité
chrétienne n’est aprés tout qu’une opinion imparfaitement
déterminée ; opinion qu’on déclare généralement répondre &
ce que le christianisme est et réclame, par un appel & lautorité ;
ce qui signifie souvent un appel complet de la raison et de la
conscience naturelles & quelque « dictum» qui demande obéis-
sance, qu’il satisfasse réellement ou non la raison. Pour une
grande majorité de la chrétienté contemporaine, c’est 'évéque
de Rome parlant « ex cathedra » qui est autorité & laquelle la
raison et la conscience doivent s’en rapporter en dernier
ressort. Pour d’autres, c’est I'autorité de I’Ecriture devant
laquelle ils pensent qu'on doit s’incliner, méme lorsqu’elle
semble étre en opposition avec ce que les hommes sentent étre
bien en principe et juste de fait. Cette idée d’autorité est
essentiellement la méme des deux cotés, et elle est basée sur
la supposition que la vérité divine doit nous arriver sous la
forme d’une certitude infaillible extérieure, méme pour ce qui
concerne les détails.

Ici il est bon de remarquer que ces deux étendards de I'au-
torité ont existé parmi nous coOte & coOte pendant quelques
siécles, et que cependant ils n’ont pas encore réussi a persuader



LES DROITS DE LA RAISON 571

aux hommes qu’un étendard de ce genre peut prendre la place
de la raison ou de la conscience chez des étres responsables.
Ou conduit le christianisme de notre époque ? c’est ce que
nous pouvons apprendre par les aveux d’insuccés que nous
entendons exprimer de tous cotés. Ce sont ces aveux que nous
devons maintenant examiner de plus prés, quelque affligeants
qu’ils puissent étre.

L’organe du cardinal Manning et des catholiques romains les
plus fermes, voyant que tout ce qui distingue le christianisme
de la religion naturelle est graduellement éliminé de 'opinion
publique, contemple I’état de I’Europe, possédant jadis exté-
rieurement la méme foi, et s’écrie : « Maintenant nous pouvons
dire avec vérité qu’il n’y a pas de chrétienté. (Dublin Rev.,
avril 1875, pag. 488.) Personne ne dira qu’il y ait maintenant
une nation qui retienne comme nation, de pres ou de loin, cette
foi endémique saisissante, pénétrant jusqu’au centre méme de
toutes les convictions morales des peuples, cette foi qui carac-
térisait I’'Europe du moyen 4ge. »

Un autre témoignage, celui de 'archevéque de Cantorbéry,
n’est pas moins explicite. En qualité de président de la « Chris-
tian Evidence society », et entouré de prélats et d’hommes
distingués de I’Eglise et de I'Etat, sa Grace a récemment
sanctionné aveu offictel suivant : « Il est impossible de mécon-
naitre que sur I’Europe entiére, sans en excepter I’Angleterre,
passe un flot de scepticisme. L’incrédulité se répand dans les
rangs des savants comme des ignorants; et les doutes inspirés
par la culture intellectuelle la plus haute s’infiltrent dans toutes
les couches sociales. » (Report, may 1878.) Deux mois plus tard,
I’archevéque de York s’adressant & la « Lambeth Conference »
peint la position actuelle du christianisme comme « un conflit
d’opinions. »

Naturellement les journaux publics commentent cet état de
choses. Le Morning-Post, habitué a prendre parti pour 'ortho-
doxie, met dans une relation trés étroite 'avenir du christia-
nisme européen avec celui de la politique européenne, et il
prétend que les débats prolongés entre les hommes d’Etat et les
Eglises, entre les catholiques et les protestants, aboutissent en



512 WILLIAM IRONS

Allemagne & un abandon toujours croissant de la religion. On
nous apprend ensuite qu'une société de plus d’'un quart de
million d’hommes s’est constituée dans ce pays en vue de ren-
verser entiérement la religion, le gouvernement, la moralité et
la propriété. La lutte prochaine avec 'incrédulité ne sera donc
pas un paisible conflit d’opinions, ou une vague de scepticisme
ne s’élevant que pour s’apaiser, comme quelques-uns osent
I’espérer. Son implacable intensité peut étre calculée en partie
d’aprés 'appel récent de Strauss « a tous les hommes qui s’oc-
cupent de science ou de philosophie, & se dépouiller avec
franchise du nom de chrétien, trop longtemps conservé,
puisque chacun sait qu’aucun d’eux ne croit plus méme au
symbole des apodtres. »

En France la position n’est pas meilleure qu’en Angleterre
ou en Allemagne. En 1878, dans le pays des de Maistre et des
Montalembert, de Chateaubriand, de Dupanloup et des Coque-
rel, on eut beaucoup de peine & empécher que le centenaire de
Voltaire ne devint une répudiation littéraire nationale de notre
foi. 1l put étre réduit & laffirmation publique des littérateurs
athées que « le christianisme ne peut plus se rendre recom-
mandable & la culture intellectuelle de notre époque.» Au
méme moment & Rome, les francs-macons célébraient aussila
féte de Voltaire.

Que veulent dire toutes ces dénégations ? Est-ce que notre
époque rejette les droits du surnaturel reconnus par notre
religion ? Non, on va plus loin que cela. Des écrivains tels que
le laborieux auteur de la « Supernatural religion» ne s’arré-
tent pas la. La vérité historique, non moins que le caractére
divin de notre foi, est contestée. Ils ne pouvaient pas étre long-
temps séparés. Non pas que le surnaturel dépende d'une his-
toire qu’on pourrait en faire, ni qu'une histoire, écrite méme
par le mieux doué.des fils des hommes, soit la garantie du
surnaturel, ou soit garantie par lui: mais parce qu’ils vont
ensemble, de telle sorte qu’accepter Iun, c'est bientdot ad-
mettre les deus.

Quelgu'un pourrait-il sérieusement se persuader que le
remede pour une incrédulité qui se repose ainsi avec con-



~y
i

(]}

LES DROITS DE LA RAISON

fiance sur la base historique qu’elle prétend posséder et qui
fait aussi appel 4 la conscience humaine, que le reméde pour
une telle incrédulité puisse étre trouvé dans une simple sou-
mission & une autorité extérieure quelconque? Cela entraine-
rait tout simplement, pour autant qu’on peut le prévoir, la
suppression de la pensée, la persécution de ’esprit de recher-
che et le silence de quelques-unes des plus nobles émotions
du coeur de ’homme. De tels efforts pour faire taire la voix de
la conscience n’ont réussi jusqu’a présent qu’a augmenter et a
provoquer la libre pensée qu’ils devaient écraser, la conduisant
fréquemment & s’élever injustement contre tout esprit de véné-
ration que le rationalisme a en horreur. Il est tout a fait faux,
en regardant en arriére, comme quelques-uns le font, par
exemple au XVIe siécle, de considérer le mouvement de la
réforme comme essentiellement mauvais et irréligieux ; ou,
d’un autre coté, de soutenir que les catholiques défendaient,
précisément alors, une superstition irrationnelle et tyranique.
Peut-étre devrions-nous confesser qu’a ce moment ni les
saints ni les raisonneurs ne furent leurs propres maitres. Les
postulats des controversistes des deux partis ne furent que
tres imparfaitement examinés. Les conditions antérieures de
Paction morale et religieuse ne furent que superficiellement
considérées ; et tant qu’il en est ainsi quelque part, la vérité,
la raison et la conscience ne sont traitées qu’avec des pré-
juges.

Ne nous laissons pas séduire par la pensée que, de nos jours,
les choses sont philosophiquement beaucoup meilleures. Une
grande proportion de chrétiens de nom voudraient volontiers
laisser les choses en repos, et assurer la paix au prix de la
vérité, sans s’apercevoir que le développement de la civilisation
a rendu cela impossible. Il se peut que nous soyons encore, et
c¢’estméme probable, dans I’enfance de la philosophie sociale et
politique ; mais le droit divin de I'esprit humain de lutter pour
toutes les vérités auxquelles il peut atteindre, ce droit ne sera
désormais plus jamais abandonné ou méme suspendu. Nous
savons & la vérité que nous avons a apprendre de tous coOtés.
Notre rationalisme, sans doute, doit apprendre la modestie et



574 WILLIAM IRONS

notre traditionalisme doit également acquérir de la sincérité.
Mais certainement il ne saurait y avoir de tréve.

Notre nature est entrainée vers un idéal. Le passé nous a
conduits au présent, et bien que beaucoup d’idées doivent étre
abandonnées, nous avons apporté jusqu’ici quelque chose
avec nous. Dans tout cela se trouve un « a priori », et la rela-
tion entre lui et 'homme doit étre de plus en plus déterminee
& mesure que celui-ci avance. Car empirisme pur n’est qu’une
maniére de penser enfantine, hasardée et sans principe. Le
désir profond, l'intention inébranlable d’étre vrais doit nous
accompagner a chaque pas de notre progrés réel. La grande
controverse entre la pensée humaine et 'autorité qui ne rai-
sonne pas s’est poursuivie sous différentes formes dans tous
les 4ges. En Europe, dont nous nous occupons, depuis le
moyen age jusqu’d maintenant, les feux ont alternativement
brillé au grand jour et couvé sous la cendre. Mais le moyen-
dge, au moins, essaya de fonder une philosophie, tandis que
notre époque ne s’apercoit que bien lentement qu’elle devrait
le faire. Pendant ce temps la marche de I'éducation supérieure
tend plutot vers les sciences empiriques, que vers les sciences
philosophiques.

Nous devons maintenant ticher de marquer plus exactement
la position actuelle du probléme religieux. Il y a un accord
philosophique de mauvais augure parmi les catholiques et les
rationalistes, abandonnant tous deux I’ « & priori » pour dire,
d’aprés I'expression regue, que le christianisme ne peut étre
« prouvé »; et que s'il doit étre admis du tout, il doit I’étre,
vral ou faux, comme nous 'avons dit, sur 'autorité du pape ou
sur celle de I'Ecriture ; et cela aussi sans demander ce qu’est
la Bible, si ce n’est un livre respectable, ou ce qu’est le pape,
« lorsqu’il parle distinctement comme pape. » Cette contro-
verse a été longtemps inévitable, et maintenant elle s’est
imposée a l'attention de tous par la publication du Syllabus,
dans lequel Pie IX a si récemment défié la position sociale,
politique et religieuse du rationalisme « sur toute la ligne ; »
et par l'acceptation du défi, soit par les hommes d’Etat, soit
par les littérateurs de toute I’'Europe.



LES DROITS DE LA RAISON o5

L’auteur qui a exposé le mieux les vues du pape sur les
divers points du probléme et qui mérite aussi le mieux d’étre
écouté, est le Dr Newman de 1'Oratoire. Dans une lettre
adressée au duc de Norfolk, qui occupe de droit la plus haute
place parmi les laiques de 'Eglise romaine d’Angleterre, le Dr
Newman réplique a une « Expostulation against Vaticanum »
de M. Gladstone, qui avait considéré le Syllabus romain prin-
cipalement du point de vue politique. La discussion d’un
tel sujet entre de tels hommes ne pouvait étre entiérement
politique, bien qu’il fat naturel pour des hommes d’Etat de
I’aborder sur ce terrain. Le Dr Newman ne pouvait s’em-
pécher de «dire seulement un mot sur le principe de 'obéis-
sance elle-méme, alin de rechercher si elle est ou non aotuelle-
ment un devoir religieux. » C’est bien 14 le point. M. Gladstone
avait dit que « le pape réclame une autorité infaillible, deman-
dant pour elle une obéissance absolue en matiére de foi et de
morale » ; qu’ « il n'y a pas de partie ni de faculté dans la vie
humaine qui ne puissent étre et qui ne soient du ressort de la
morale ; » qu’ « il réclame aussi la domination sur tout ce quil
concerne le gouvernement et la discipline de 'Eglise, et de
plusle pouvoir de fixer les limites de ces droits » ; enfin qu’ « il
ne les sépare pas par une ligne distincte et intelligible du
domaine de I'obéissance et de I’ocbligation civiles. » Le D* New-
man ne s’oppose pas a cette affirmation, mais il pense pouvoir
répliquer que « ce n’est pas la plus que nous n’affirmons tous
de la suprématie de la loi parmi nous, et méme a un certain
point de vue, que cela pourrait sembler moins. »

On oublie ici que si les choses étaient réellement ainsi, la
suprématie papale n’aurait pas eu besoin d'une proclamation
aussi formelle que celle qu’elle a donnée enfin aprés de si longs
siécles d'hésitation. Il n’est pas concevable, par exemple, qu'un
acte d’un gouvernement quelconque paraisse maintenant pour
nous informer que la loi est revétue d’une autorité supréme;
et nous ne pourrions pas non plus étre persuadés que « sa
domination s’étend & tout dans le domaine de la foi et de la
morale. » Que beaucoup d’esprits égarés aient compris ainsi,
comme le D* Newman peut l'avoir fait pour un moment, la



576 WILLIAM IRONS

théorie papale, dans le but de faire taire tous les doutes, cela
peut étre vrai; mais une telle maniere de voir ne supporte
pas un instant de réflexion. Si lon a égard a la légilimité
de tous les doutes religieux sérieux, un tel assentiment ne
pourrait en tout cas pas étre regardé comme ayant une portée
morale. Méme en pratique, on ne pourrait maintenir longtemps
qu’il y a un parallele & établir entre une loi qui, cornme celle
de Rome, se déclare infaillible et parfaite, et la loi d’un Etat,
qui est toujours revisable. Personne ne pouvait manquer de
voir, en y regardant un peu attentivement, que rabaisser I'in-
faillibilité du pape & n’étre plus que la suprématie de fait des
lois humaines, c’était faire crouler toute la théorie.

Mais le Dr Newman est évidemment sincére; et il cherche &
poursuivre jusque dans ses conséquences ce qu’il a avancé. Il
dit clairement que Vinfaillibilité papale, bien loin d’avoir une
portée aussi étendue qu’on le suppose généralement, ne se
prononce que rarement. Il regarde le « pére O'Reilly comme
I'un des premiers théologiens du jour, » et il pense que c’est
a bon droit qu’il soutient que « 'infaillibilité du pape n’est que
rarement mise en ceuvre.» Il demande « quel profit il v a a
mettre l'infaillibilité du pape en rapport avec des acles du
pape qui n’ont rien a faire avec elle... actes dans lesquels le
pontife ne se trompe pas généralement, mais pourrait se
tromper, tout en demeurant cependant infaillible dans le seul
sens dans lequel il a déclaré I’étre ? » Est-ce donc aprés tout,
demandons-nous, pour jouir des bienfaits d’'une si obscure
théorie que les convertis sont invités a abandonner les varia-
tions et les incertitudes du protestantisme, et a se joindre a
« I’obéissance romaine ? »

Aprés cela le Dr Newman continue a citer avec approbation
les paroles de I'Instruction pastorale des évéques suisses: « Il
ne dépend pas du tout du caprice du pape, ou de son bon
plaisir, de faire de telle ou telle doctrine I'objet d’'une définition
dogmatique; et le pape est lié et limité, entre autres choses,
par le fait qu'a coté de la hiérarchie ecclésiastique, il y a le
pouvoir temporel des magistrats, qui sont revétus dans leur
domaine d’une pleine souveraineté, et auxquels nous devons



LES DROITS DE LA RAISON 577

obéissance, en matiére de conscience, et respect en toutes
choses admises par la morale, et appartenant au domaine de
la société civile. » (p. 126.)

Nous prenons ces paroles, comme nous devons le faire,
dans leur sens évident, sans nous arréter a relever les phrases
équivoques. Mais la conclusion du Dr Newman est naturelle-
ment encore plus claire et plus frappante que ses citations.
« Linfaillibilité du pape, et sa supréme autorité, ont été décla-
rées objets de foi, dans les « capita » du Vatican ; mais sa pré-
rogative d’infaillibilité réside dans des affaires de spéculation,
et sa prérogative d’autorité n’est pas infaillibilité pour les lois,
les commandements et les mesures. » Certes ces droits ainsi
rapetissés ne sont pas ceux qui alarmeérent ’Europe lors de la
publication du Syllabus. S’ils sont capables de satisfaire les
convertis attentifs, c’est ce que ceux-ci peuvent encore avoir
Poccasion de considérer.

Mais pour comparer les droits de I’autorité, méme ainsi rape-
tissés, avec les obligations de la conscience individuelle, le Dr
Newman, avec sa franchise usuelle et parfois paradoxale, pro-
céde comme suit: « Quant au devoir d’obéir & la conscience
en toute occasion, le cardinal Gousset observe, d’apres le qua-
triéme concile de Latran, que celui qui agit contre sa conscience
perd son adme. Ce « dictum » est énoncé avec une plénitude
et une force singuliére dans les traités de morale des théolo-
giens. La célébre école des Carmélites de Salamanca énonce
la proposition générale que I’on doit toujours obéir & sa con-
science, qu’elle dise vrai ou faux, et cela que ’erreur provienne
de la personne qui se trompe ou non. Aquinas, Bonaventura,
Cajetan, Vasquez, Durandus, Navarrus, Corduba, Layman,
Escobar, et quatorze autres docteurs, sont cités comme tenant
cela pour certain, et deux d’entre eux comme « de fide. » Le
dominicain francgais, Natalis Alexander, est approuvé quand il
dit : « Si au jugement de sa conscience, méme d’une conscience
trompée, un homme est persuadé que ce que son supérieur
commande n’est pas selon Dieu, il est obligé 4 ne pas obéir. »
Le Dr Newman ajoute, «le mot « supérieur » comprend cer-
tainement le pape.» Et il conclut ce qu’il a & dire sur la



578 WILLIAM IRONS

-

conscience par ces mots: « Certainement si je suis appelé a
méler la religion dans les toasts, apres un diner, ce qui en
vérité ne parait pas tout a fait convenable, je boirai & la santé
du papes’il vous plait, mais & la santé de la conscience d’abord,
et du pape ensuite. » (pp. 64-66.)

S1 nous pouvions ici regarder le D Newman comme 'avocat
attitré de la partie romaine, nous pourrions presque espérer
que quelque acheminement pratique vers une eutente serait
possible. Il a, dans sa propre opinion, réussi a jeter un pont
sur I’abime qui sépare l'autorité et la conscience. Mais, mal-
heureusement, il nous est impossible d’accepter son exposé
comme vrai. M. Glacstone n’avait aucunement supposé qu'il
doit nécessairement y avoir une hostilité désespérée entre la
conscience et l'autorité, comme il eut bientot, en réalité, I'oc-
casion de le faire voir; mais il prend la peine de nous assurer
que la Voce della Verita se plaint trés sérieusement du Dr
Newman. M. Gladstone alors montre que, tandis que le Dr
Newman fait de si nombreuses exceptions & la régle d’obéis-
sance a l'autorité, le concile du Vatican, comme nous le ver-
rons, n’en fait absolument aucune. L’Eglise, d’aprées le concile
impose « oui »; la conscience individuelle se réserve le droit
de dire « non ».

Cette aimable sorte de critique est loin cependant de satis-
faire le parti catholique romain. La Revue de Dublin, publiée &
ce moment par un amiet un admirateur du Dr Newman, refuse
toute sympathie aux vues du Dr Newman: « Sur aucune
autre question du jour, dit-elle, nous ne nous trouvons en aussi
compléte opposition avec le Dr Newman que sur ses vues
concernant les disciples de Dollinger. Mais il serait mal de
notre part de saisir cette occasion pour exprimer toute notre
pensée sur le sujet. » Différant compléetement de la sage et
aimable modération que défend le D* Newman, I'auteur ajoute :
« Une réflexion prolongée n’a fait qu'augmenter le doute, ex-
primé dans notre dernier numéro, que la « conscience » du Dr
Newman n’est pas précisément la méme que la « conscientia »
des théologiers; et nous hésitons a croire, comme lui, que
dans des cas semblables & ceux qu’il mentionne la désobéis-



-~

LES DROITS DE LA RAISON 579

sance aux ordres officiels et exprés d’'un pape pourrait se dé-
fendre par des raisons de conscience. » Nous craignons que
I'éditeur de la Revue de Dublin n’ait raison comme catholique
romain. Le sens du mot « conscience » dans la théologie ro-
maine est plus subtil et plus compliqué que le D* Newman ne
le reconnait dans le raisonnement qu’il tient. La « syntérése »
(cuvthpnois) de I'école correspond & peu pres & cet instinct de
propre conservation qui est une partie de notre nature en tant
qu’étres moraux, et non pas & la cwsidnaic de saint Paul, bien
qu’elle soit souvent appelée tout court « conscience. » (Aqué-
nas Dist. 24.)

L’éditeur de la Revue de Dublin aurait pu et aurait da dire
davantage. Ce langage équivoque trompe et multiplie la désu-
nion dans I’Eglise de Rome; et nous demandons si des ques-
tions aussi graves que celles-ci doivent étre ainsi étouffées par
des phrases? Cela ne peut pas étre ; et si on I’essaye, ou plutot
si on persiste a4 le faire, on verra que, le cité rationnel et
moral du christianisme de Rome demeurant sans défense,
la chrétienté cessera de croire. S’il se prépare une apologie de
cette religion d’autorité montrant qu’elle se justifie au tribunal
de la conscience, ¢’est maintenant qu’elle devrait paraitre, chez
les théologiens catholiques romains compétents, chez des hom-
mes tels que Mcehler par exemple, si ’on en pouvait trouver.

Mais nous ne devons pas croire qu’une telle apologie de la
sournission absolue a 'autorité en religion ne soit un devoir
que pour Rome; car le «devoir religieux de 'obéissance, »
comme 'appelle d'une maniére touchante et, peut-étre déses-
pérée, le D* Newman, est presque la question du jour pour
tous. Mais «’obéissance & quoi ? » est naturellement le premier
point a fixer. La grande majorité des protestants croit & la
nécessité de conserver ce que, sur une autorité quelconque,
elle considére comme «les principes fondamentaux de I’Evan-
gile.» Ceux-ci peuvent étre fixés différemment selon les diver-
ses confessions, mais chacune persiste a croire que, pour cer-
taines doctrines essentielles et mystérieuses, il doit y avoir en
réalité une «foi d’autorité » ; en d’autres termes, que la raison
ne doit pas résister méme 4 ce qui semble déraisonnable. La



580 WILLIAM IRONS

question préalable de la possibilité, & priori, de servir 'Etre
supréme et parfait ou de lui plaire contre notre raison a été
aussi peu étudiée parmi les défenseurs du libre examen que
parmi ses adversaires. Si les uns disent: « vous devez ranger
votre raison et votre conscience a nos conclusions,» et les
autres, « vous devez accepter notre conclusion comme infail-
lible, que vous puissiez ou que vous ne puissiez pas accorder
votre raison et votre conscience avec elle, » la différence phi-
losophique entre ces deux catégories de gens est bien petite.

Quelques-uns pourraient supposer que le fardeau imposé a
la conscience par I'Eglise de Rome est d’autant plus grand
que chez les autres chrétiens que 'autorité reconnue est de
nature tout & fait différente. Mais assurément, si cela était
vrai, ce serait une excuse impossible. Il ne peut pas y avoir de
compromis quant & la « quantité » de foi d’autorité qu’on doit
accepter contre sa conscience. Le catéchisme de Trente et la
confession de Westminster admettent le méme principe d’'une
autorité formelle exigeant l’acceptation passive de certains
dogmes en tant que révélés, qu’on puisse ou non les tenir pour
vrais. Le pape peut étre plus modéré et plus constitutionnel
que Bossuet ne I’a méme reconnu ; ou bien le point qui permet
d’adhérer & une secte peut n’étre qu’un court dogme biblique ;
mais si nous sommes appelés, en conséquence de I'un ou de
T'autre, & renoncer i notre sentiment de vrai ou de faux dans
une question de foi ou de pratique, le principe est le méme;
I’exigence est immorale et fatale.

Les appels souvent faits & la Sainte Ecriture, comme & une
autorité pratique a laquelle la raison doit se sovmettre aprés un
examen critique plus ou moins minutieux, sont par 14 méme
aussi difficiles & accorder avec les droits de la conscience que
ceux qu’on fait & l'autorité papale. Les diverses conclusions
scripturaires obtenues par des hommes attentifs et sérieux
parmi nous sont bien proclamées au nom de la liberté de con-
science, mais toutes ces nombreuses expositions remontent &
une méme origine formelle, I'Ancien et le Nouveau Testaments
inspirés, soumis ou non a la critique ; nous ne devons donc pas,
nous qui nous plaignons de linfaillibilité papale, parce gu’elle



LES DROITS DE LA RAISON 531

est en conflit avec la raison et la conscience, nous ne devons
pas nous étonner si 'on nous demande de donner un exposé
rationnel de nos propres vues sur ’authenticité et 'inspiration
de la Bible, de laquelle nous faisons tout dépendre, comme les
catholiques du Syllabus. En vérité le dogmatisme est chez nous
nne contradiction, méme quand il n’est pas catholique, etil est
immoral quand, d’une maniére quelconque, il est déraisonnable.
Mais ici nous devons nous arréter un instant, car une autre
classe d’opinion, qui n’est ni dogmatique ni catholique, appelle
notre attention.

Nous devons revenir au commencement si nous voulons
apprécier notre position ; au commencement, c’est-a-dire au
principe de la conscience et de la responsabilité, et au principe
de I'idée d’une révélation. Sans cela, on pourrait nous soup-
conner de faire de la révélation surnaturelle une intrusion
dans la sphére des devoirs humains. Le besoin que ’homme
semble avoir d’'une révélation, comme d’un supplément a ses
aspirations naturelles vers la vérité et le bien, est une des
bases sur lesquelles le christianisme doit reposer en premier
lieu, si du moins nous voulons remonter jusqu’aux principes.
«Le patronage de la conscience, dit le D Newman, estla raison
d’étre de la religion.» Il montre, dans un passage d’une extréme
beauté et d’'une grande finesse, que I'insuffisance de la lumiére
naturelle est la justification de la révélation. Il dit : « Le senti-
ment du bien et du mal, qui est le premier élément de la
religion, est si délicat, si vacillant, si facilement embarrassé,
obscurci ou perverti, si subtil dans ses méthodes d’argumen-
tation, si impressionnable par ’éducation, si facilement in-
fluencé par I'orgueil et la passion, si inconstant dans son essor,
que dans la lutte pour I’existence, au milieu des manceuvres
et des triomphes de ’esprit humain, ce sentiment est & la fois
le plus élevé de tous les maitres et cependant le moins lumi-
neux... La religion naturelle, quelque certaines que soient ses
bases et ses doctrines quand elles s’adressent & des esprits
attentifs et sérieux, demande, afin de pouvoir parler avec
efficace & I'’humanité et dominer le monde, & étre soutenue et
complétée par la révélation. »



582 WILLIAM IRONS

Une telle appréciation de notre sentiment du bien moral,
aussi bien que de la religion naturelle, ne peut presque pas
étre contestée. Mais elle nous oblige & reconnaitre que nous
sommes tenus de faire le bien par une certaine intuition natu-
relle bien que peu précise et non pas en conséquence de défi-
nitions élaborées. Quelque chose d’antérieur a elle-méme est
reconnu par chaque conscience. La connaissance que nous en
avons est, de aveu de tous, imparfaite et doit étre augmentée ;
ce n’est pas quelque chose de particulier & certains individus,
tous ont le méme besoin. Seulement ici, nous voudrions
Iappeler « I’absolu », parce qu’il ne dépend pas de nos dis-
positions spéciales. Nous ne pouvons méme pas, moralement,
reconnaitre une autorité qul ne vise pas a se mettre d’ac-
cord avec cet absolu. Il peut, 1l est vrai, y avoir un arrét dans
le développement de la conscience, lorsque dans ses voies
secrétes elle vérifie ce qui se présente de nouveau a elle
comme une autorité probable, et se soumet pour un temps.
Cependant si ce repos devait durer longtemps, il mena-
cerait la responsabilité tout entiére, et rendrait esclave cette
faculté spéciale, en rapport avec I'a priori, qui distingue
I’homme de la béte.

Telle serait en tout temps la position de la conscience vis-a-
vis de ce qui prétendrait étre revétu de l'autorité d’une révé-
lation, soit du bien, soit du mal. La conscience ne pourra
jamais accepter une imposition arbitraire. C’est une idée fausse
et incroyable, une idée pleine d’injustice et de scepticisme
a I'égard du bien, de dire que I'homme dont la nature a pour
premier devoir de rechercher le bien, que cet homme doit
tendre vers un but artificiel qu’il ne sent pas étre bien; et
cela pour prouver son obéissance! Le caractére distinctif
d’un vrai homme, soit pour la pensée, soit pour I'action, est
de faire ce qu’il sent étre bien, et d’éviter ce qu’il sent étre
mal. Lorsque nous pensons, nous devons rechercher si nous
pensons droitement, et pas seulement sl nous pensons avec
obéissance. Lorsque nous agissons, nous désirons étre dans le
vrai, nous ne nous contentons pas d’obéir & un commande
ment ; et cela dans toute I’étendue de notre responsabilité.



LES DROITS LE LA RAISON o33

Méme quand notre obéissance esi mise & !"épreuve, pendant
que nous arrivons a la perception de nouveaux devoirs, le sen-
timent du bien lui-méme doit se développer de maniére a
rendre I'obéissance entiérement morale. Pourquoi surveille-
rions-nous nos expériences, comme nous le faisons, pour nous
assurer que nous sommes dans le vrai, si nous rejetons tout
absolu ?

Si nous ne sommes pas en communion avec le bien, avec le
bien en soi, nous n’aurons que peu de rapports avec la nature
humaine. Si nous ne pouvons pas connaitre plus ou moins
Iabsolu, il n’y a vraiment pas de raison pour que nous
soyons raisonnables. Notre discernement moral doit, il est
vral, étre respectueux et modeste, mais il ne doit pas étre
condescendant au point de ne pouvoir étre honnéte ni aveu-
glément respectueux au point de ne plus étre vrai; il doit
s’éloigner de la démoralisation, de I'égoisme et de l'autorité.
Si donc nous admettons d’'une part que nous avons besoin
de secours pour discerner plus clairement la vérité, le bien et
la raison, nous devons reconnaitre d’autre part que la religion
ne doit pas troubler notre responsabilité, en nous offrant
quelque chose que notre conscience condamne. Nous conser-
vons assez de notre nature morale, quelque grand que soit
notre besoin de secours, pour étre responsables. Les protesta-
tions secretes de la conscience sont encore plus impératives
que ses ordres ordinaires; et 'on trouve plus de malaise en
méprisant les pressentiments et les avertissements de notre
nature morale que de paix en obéissant & ses ordres.

Mais en parlant des protestations de la conscience, nous ne
devons pas oublier que quelquefois elles sont suspectes. Des
objections contre la révélation, par exemple, qui prennent la
forme de résistances de conscience, ne sauraient provenir rai-
sonnablement de ceux qui, dans leursthéories, nient I'existence
du bien et du vrai absolus. Elles ne sauraient non plus avoir
de valeur si elles sont dirigées contre une caricature de notre
religion et non pas contre la religion elle-méme. Aucun
croyant éclairé n’ignore que de fausses représentations du
christianisme sont trés généralement répandues, et méme



584 WILLIAM IRONS

dans le peuple identifiées avec lui; aucun croyant éclairé
n’ignore non plus qu’elles sont une des causes de 1'éloigne-
ment croissant qui se manifeste pour le christianisme. Des
exemples seuls montreront combien cette confusion a contri-
bué a discréditer le christianisme. Des hommes éclairés, mais ne
possédant pas une culture philosophique et n’ayant pas saisi la
révélation comme un développement de notre perception de
I’a priori, assimilent volontiers les réveils les plus illettrés au
christianisimne; ils le font d’autant plus volontiers que cela s’ac-
corde avec leurs doutes légers sur la morale absolue et la res-
ponsabilité individuelle.

Un savant aussi compétent que le professeur Clifford écrivant
dans la Fortnightly Review décrit comme suit, etil est bon que
nous le sachions, la « théologie » populaire re¢ue dans les
communautés chrétiennes, telle qu’il la comprend : « La con-
dition des hommes qui quittent cette vie dépend en dernier
ressort de la volonté d’un étre qui, il y a bien longtemps,
maudit toute I’humanité parce qu'une femme lui désobéit. La
malédiction ne fut pas un simple signe de déplaisir, mais une
décision arrétée de garder ses victimes pour toujours vivantes
et se tordant au milieu d’horribles tourments, dans un lieu
que sa divine préscience avait préparé d’avance. Toutefois en
eonsidération de la mort de son fils, amenée par des agents
ignorant ce qu’ils faisaient, il veut bien rassasier des délices
de sa faveur les pauvres misérables qui trahiront leurs fréres
et qui diront assez de douces paroles au destructeur de leurs
parents. Pour les autres, I’ancienne malédiction est encore en
vigueur, les condamnant « pour la manifestation de Sa gloire. »
Pour les morts done, si c’est 14 la vie future, il ne reste que le
choix entre la honte et les souffrances. Quels que soient la
noblesse et le dévouement qu'un homme ait mis a travailler au
bien de ses semblables, il doit pourtant finir par étre ’éternel
sycophante d’un céleste despote, ou I’éternelle victime d’un
céleste bourreau. »

Tel est — exprimé il est vrai avec une méchanceté farouche,
inexcusable, — le calvinisme populaire, ayant cours sans
aucun doute dans les classes non éclairées de la société comme



LES DROITS DE LA RAISON 535

une religion imposée par une autorité soi-disant biblique et,
sauf quelques atténuations, traditionnelle. Mais pour un savant
et un penseur appeler cela christianisme, c’est honteux ! Si des
personnes médiocrement douées veulent « interpréter » des
écrits antiques, divins certainement, mais difficiles & com-
prendre et imparfaitement traduits, pour en extraire une cos-
mogonie, une théodicée, une eschatologie, ajoutant des tradi-
tions paiennes ici sur l'expiation, 14 sur un état physique &a
venir, et §’il leur plait d’appeler ce mélange « leur religion »,
nous n'y pouvons certainement rien. Mais tout homme ayant
quelque noblesse de caractére devrait s’occuper avec sérieux
a porter reméde & ce mélange d’ignorance, de méchanceté
et d’égoisme, et non pas faire subir cette ignominie a
ce nom qui est au-dessus de tout nom, au moins dans 'his-
toire morale de I'humanité. L’essence de ce fanatisme doit
en tout cas étre cherchée dans sa prédestination mécanique,
qui équivaut & un matérialisme universel, et qui se voit cepen-
dant facilement acceptée par la multitude, cultivée ou non,
mais peu développée moralement. Malheureusement on la
trouve dans les systémes d’un grand nombre de théologiens,
qui en cachent la grossiérelé sous le voile du « mystére. »

Un autre exemple de la révolte de la conscience contre le
calvinisme régnant dans les classesillettrées de la société nous
sera fourni par un homme du méme bord que le professeur
Clifford, mais plus connu que lui, par le professeur Huxley.
Ecrivant dans le Nineteenth Century, il dit: « On ne pourrait
exagérer l'influence pernicieuse qu’ont exercée sur la moralité
des individus ces systémes théologiques qui ont représenté la
divinité comme orgueilleuse, irritable et vindicative, comme
une sorte de pédant instructeur de I’humanité, pour lequel ni
valeur ni lovauté éprouvée ne saurait faire pardonner le dé-
placement d’un des boutons de I'uniforme, ou la fausse inter-
prétation d’'un paragraphe des statuts et des ordonnances. »
I’ « uniforme » représente apparemment le symbole, et les
« statuts et ordonnances, » ’Ecriture ; si du moins nous inter-
prétons bien les métaphores que le professeur Huxley emploie
de préférence aux raisonnements. Nous voudrions lui rappeler

THFOL. ET PHIL. 1834, 29



586 WILLIAM IRONS

que des choses qui paraissent quelquefois trés petites, ainsi
une lampe de sireté dans une mine, peuvent étre trés impor-
tantes, et la désobéissance & quelque paragraphe des « statuts
et ordonnances » peut étre assez grave pour que « ni valeur,
ni loyauté ne puisse la faire pardonner. » Mais comme nous
voulons raisonner sur ce sujet, et non faire de la rhétorique,
le sens complet de ce passage peut nous avoir échappé. Nous
ne cherchons aucunement & enlever a 'héroisme du profes-
seur Huxley les récompenses dont il craint d’étre fustré par
son « instructeur » (bien que la nioquerie soit un héroisme
discutable, dans un monde qui écoute encore la voix de la
raison) ; nous ne voulons pas non plus refuser au professeur
Clifford la louange qu’il peut demander & juste titre pour
« avoir travaillé noblement au bien de ses semblables. » Nous
sommes d’'accord avec eux pour dire que les « systemes de
théologie » qu’ils condamnent, dans ces passages, sont abomi-
nables. Mais nous savons qu’ils ne sont pas chrétiens; et qui-
conque suppose qu’ils le sont, montre qu’il n’a donné ni temps
ni attention & I'étude de la théologie. Le principe du professeur
Huxley de ne pas prétendre croire ce que les hommes n’ont
pas de raisons de croire, est trés bon. C’est ce que depuis
longtemps nous nous efforcons d’établir. Mais nous avons
aussi un autre principe que nous recommandons 2 son atten-
tion, c’est que lorsque un raisonnement calme et un parler
clair sont possibles, il n’est pas nécessaire d’avoir recours aux
allusions et & la moquerie.

Encore un exemple. Il sera pris dans les écrits d'un homme
qui a sans doute été, plus directement que les savants profes-
seurs dont nous avons parlé, en relation avec les systémes de
théologie dont ils se plaignent; son témoignage cependant est
peu différent des leurs. Le bien connu et intelligent rév. R.
W. Dale, pasteur de I’église congrégationaliste de Birmingham,
a donné, dans le Nineteenth Century, une intéressante étude
sur le caractére de feu M. George Dawson ; nous aurons ainsi
en le citant un double témoignage, d’autant plus précieux que
M. Dale ne parle qu’avec restriction de cette caricature igno-
rante du christianisme, qui est malheureusement si répandue



LES DROITS DE LA RAISON D7

dans le peuple. M. Dawson avait été frappé de ce qu’il y a de
faux, de fictif chez ces prédicateurs qui, tout en ayant horreur
du langage du peuple, restent cependant & moitié attachés a
ses idées, et ne peuvent trouver des termes nouveaux pour
les exprimer. M. Dale représente George Dawson leur disant :
« Puisque le langage dans lequel vous exprimez votre foi ne
représente pas véritablement votre pensée, ce mensonge
paralysera jusqu’a votre vie. » Puis le méme auteur continue :
« La position d’'un grand nombre de pasteurs évangéliques
a été en partie plaisante, en partie répréhensible, et en partie
pathétique. Elle était plaisante; car plusieurs d’entre eux sen-
taient que les termes dans lesquels ils exprimaient leurs
plus profondes convictions ne pouvaient pas se justifier; et
pourtant ils n’avaient pas d’autres moyen de les exprimer.
Ces termes représentaient des théories qu’ils avaient reconnues
ne pas étre soutenables intellectuellement. Leur position était
répréhensible ; car la vraie marche & suivre elit été de dire
franchement : Nous avons abandonné les théories qui ont
produit les termes de « dépravation totale, » de « justice im-
putée, » bien que nous croyions toujours que ’homme ne peut
vivre pour Dieu que s’il recgoit la vie de Dieu. » Mais la posi-
tion des pasteurs évangéliques était aussi pathétique ; en effet,
le langage qu’ils avaient eu l'habitude d’employer avait été
créé par les spéculations humaines, et se séparer de l'an-
cienne terminologie pouvait lui faire craindre de voir leur
systeme théologique s’écrouler. »

C’est 14 une marque tres certaine que leur systeme doit en
réalité s’écrouler, car elle montre que la forme populaire de
ce qu'on appelle I'évangile n’est pas traduisible dans le lan-
gage de la raison humaine. M. Dale lui-méme est encore loin
d’exprimer toute sa pensée, «car, dit-il, la franchise n’est pas
populaire. On prend son parti de la perte de la terminologie,
parce que quelques-uns espérent que la pensée pourra encore
étre conservée. Mais n’est-ce pas la pensée elle-méme, rendue
comme il vous plaira, qui tend &4 précipiter I’Europe cultivée
dans I'incrédulité? »

Les faits tels que nous les avons exposés nous montrent



538 WILLIAM IRONS

maintenant clairement que la conception populaire de notre
religion est inacceptable & toute conscience éclairée. Mais
en terminant cette appréciation de la religion qui n’a pas ses
bases dans la conscience et la raison de I’'Europe, nous devons
revenir aussi au décret du Vatican, qui prélend porter remede
a toutes les résistances de la conscience en la forcant d’ac-
cepter sans les discuter tous les dogmes proclamés par I’Eglise.
Ses résultats, comme ceux du rationalisme, ont été, et doivent
certainement étre un éloignement de la conscience pour la
cause du Christ plus complet encore que celui que provoquent
les grossiers spécimens de théologie auxquels nous avons fait
allusion, et qui pourraient tdt ou tard étre abandonnés. Le sy-
stéme romain se résume finalement dans ces paroles qui doi-
vent provoquer la terreur et qui sont un défi : « Nous enseignons
et nous prononcons, comme dogme divinement révélé, que le
pontife romain, lorsqu’il parle « ex cathedra », c’est-a-dire en
sa qualité de pasteur et docteur de tous les chrétiens, fixe, en
vertu de sa supréme autorité apostolique et avec le secours di-
vinqui lui a été promis en la personne du bienheureux Pierre,
les doctrines de la fol et de la morale qui doivent étre recon-
nues par ’Eglise entiére comme revétues de cette infaillibilité
dont le divin Rédempteur a armé son Eglise pour qu’elle juge
ce qui concerne la foi et la morale. (Cest pourquoi les procla-
mations du pontife romain sur ces sujets sont d’elles-mémes,
et non a la suite du consentement de I'Eglise, irrévocables.
Si quelqu’un prétend s’opposer a cette déclaration, ce qu'a
Dieu ne plaise, qu’il soit anathéme. »

La signification pratique de ces paroles solennelles serait
une énigme pour la plupart des lecteurs, si le D Newman et
Tessler avaient dit vral en écrivant: « Le pape n’est pas in-
faillible comme homme, ni comme théologien, ni comme prétre,
ni comme évéque, ni comme juge, ni comme législateur. » Pour
nous, nous pensons qu’elles signifient que 'infaillibilité du pape
s’étend seulement aux déclarations objectives de la vérité ca-
tholique : mais méme ainsi, il v a quelque chose de violent
dans cette exclusion du consentement de I’Eglise, comme si
par la on désirait annuler formellement sa conscience. Que



LES DROIT3S DE LA RAISON 589

I'on explique toutefois comme 1’on voudra cet effort de Rome
sans précédent pour établir le principe de la foi d’autorilé,
dans sa forme la plus grossiére, comme le seul préservatif pour
le christianisme public, le fait demeure, et cela d’apres la
propre- confession des catholiques, que cet effort n’a pas
réussi.

Si nous nous arrétions ici, l'incrédulité de notre époque
pourrait peut-étre se persuader avec assez peu de difficulté
que son triomphe est assuré, et que les chrétiens timides en
sont & se demander si aprés tout les portes de '’enfer n’ont
pas prévalu contre I'Eglise. Mais le fait que l'incrédulité qui
progresse n’a rien a offrir & la conscience, nous rappelle que
nous n’avons pas lieu de désespérer. En effet, le désespoir ne
pourrait naitre que d’une représentation entiérement fausse du
probléme qui nous occupe. Nous avons examiné dans [’his-
toire 'accuell qui a été fait & notre religion par la conscience
du monde, soit quant & I’ensemble extérieur de la civilisation,
soit quant & la vie intérieure de la responsabilité rationnelle ;
mais les droits surnaturels de I’Evangile de Christ, sa divine
vitalité intrinseque et sa relation essentielle avec la conscience
demeurent pour le chrétien exactement ce qu'’ils sont toujours.
On pourrait méme concevoir que la position historique du
christianisme ait été complélement autre qu’elle n’a été. Dans
I'Orient , elle a été dés le commencement tres différente
de ce qu’elle fut dans I'Occident; et dans 1'Occident, le
christianisme a affecté la civilisation des différents pays d’une
maniére trés variée; il y a eu unité dans la vie surnaturelle, et
pas dans le développement historique, qui intellectuellement
et socialement est toujours changeant. Ce que nous devons
admettre que le christianisme a perdu dans la civilisation de
I’Europe, pour le présent, ne touche en rien & cette révélation
divine qui suit toujours son cours sublime et péneétre la raison
et la conscience des dmes les plus élevées. Cette connaissance
développée de 1'a priori que donne I’Evangile est la méme
partout ou il s’est établi. Elle est universelle comme la sphére
morale dans laquelle il se meut ; et elle est sentie et éprouvée
bien au dela des limites d’une définition intellectuelle. Tandis



590 WILLIAM IRONS

que nous affirmons que l'exposition des vérités chrétiennes
formellement exprimées devrait étre en harmonie avec la
raison et la conscience du monde, la plus grande partie de
ceux qui subissent encore la bonne influence de notre religion
restera peut-étre longtemps encore incapable d’un haut déve-
loppement rationnel. Et si I'on nous objecte que leur percep-
tion de I'a priori chrétien devra étre trés peu distincte d’aprés
ce que nous venons de dire, nous répondrons que c’est aussi
le cas pour les plus simples éléments de la morale. Un tel
défaut de netteté intellectuelle n’anéantit cependant pas du
tout la responsabilité réelle que les hommes se reconnaissent
mutuellement. Des conceptions fausses et inintelligentes de la
doctrine chrétienne sont sans doute déplorables, et méme lar-
gement pernicieuses, mais elles ont des limites naturelles,
Elles peuvent entraver le progrés actuel du régne de la vérité
parmi les hommes, de la notre grave responsabilité a leur
égard ; mais ce qui est vrai a sa place dans l'absolu et dans
la conscience qui s’est élevée et qui s’éléeve de plus en plus
pour le connaitre. La preuve intellectuelle d’une vérité quel-
congue n’est au premier abord que pour le petit nombre:
mais la conformité avec la nature humaine est elle-méme un
fait, et elle devient par la la preuve pour la foule ; car les faits
de la nature nous enseignent graduellement la science, soit
dans la sphere morale, soit dans la sphére physique.

En examinant le coté intellectuel et moral du probleme reli-
gieux, il est évident que nous n’avons pas le droit de mettre
sur le compte particulier du christianisme les difficultés qui
appartiennent & I'idée méme de responsabilité. Elles doivent
étre éliminées, ou du moins elles peuvent seulement étre men-
tionnées comme n’ayant pas encore été écartées par la révéla-
tion. Mais cela signifierait seulement que notre éducation est
graduelle pour I’d priori ausai bien que pour I'a posteriori. Les
questions d’ontologie aussi sont communes au christianisme et
a toute philosophie, et doivent étre ainsi considérées. Il en est
de méme aussi des questions historiques qui nous sont posées
quelquefois en tant que croyants : on ne doit pas non plus s’en
exagerer 'importance, comme si pour nous la divine révélation



LES DROITS DE LA RAISON 591

dépendait absolument du récit que les hommes en ont pu
taire. Une telle supposition demanderait non seulement une
continuité trés exacte de I’histoire, mais encore la possibilité
pour tous ceux qui s’intéressent & la religion, ¢’est-a-dire pour
tous les hommes, d’atteindre & ces questions.

Dans ces limites que la raison suggére immédiatement, le
croyantintelligent est tenu de ne poser au nom du Christ aucune
affirmation doctrinale qui offenserait la conscience humaine. Il
doit étre prét a établir les doctrines de sa fol raisonnablement et
moralement, ou bien il doit se taire et se contenter de vivre dans
cette humble sphére ol les sources de la vie morale jaillissent
toujours. Depuis que le premier probléme du chrislianisme,
« Que pensez-vous du Christ ? » probléme qui emportait une
conception compléte de Celui que nous adorons, a été résolu
d’une maniére adéquate dans le quatriéme siecle, la raison et
la conscience y ont donné leur assentiment!. Plus tard la pen-
sée spéculative du christianisme, dans toutes ses crises parti-
culiéres, a été principalement dirigée du coté de la morale et
de la responsabilité humaine. Ce sont ces mémes problémes
qui, aujourd’hui encore, remuent profondément le monde. Les
questions du seizieme siecle étaient avant tout des questions
touchant & la responsabilité humaine. Luther ’emporta contre
les indulgences parce que leur vente était immorale. Toutes les
discussions sur lagréice furent des discussions sur le bien et
le mal. Et maintenant on ne pourrait pas, extérieurement,
rendre un plus grand service au christianisme qu’en montrant
I'harmonie de ses doctrines capitales avec notre perception
naturelle du bien et du mal.

La grande puissance de progrés du christianisme était d’abord
dans le baptéme, qui demandait une préparation morale, et
dans le sacrement du corps et du sang de Christ qui unissent
les hommes entre eux pour la vie éternelle. La conception in-
tellectuelle, ou la croyance, de la communauté chrétienne ré-
sulta de ces deux rites, qui a leur tour s’exprimérent dans les
symboles ; et cette méme foi fut fortifiée et éclairée par I’Ecri-

! Le lecteur remarquera cette phrase révélatrice qui indique bien o1
en sont encore les plus avancés en pays anglais.



592 WILLIAM IRONS

tyre, en Orient dans la Peshito et en Occident dans I'ltala,
révisée par les soins de Jérome. Grdce & ces secours sur-
naturels, les divins sacrements, les symboles et les Ecri-
tures, ’Eglise se posa nalurellement & l'extérieur comme
la colonne et appui de la vérité ! Mais & coté de cela il y avait
le travail de la vie intérieure qui se poursuivait dans chaque
agent moral, et qui constituait partout I’essence indestructible
du christianisme en ’homme. Les temps passaient, mais toujours
sans amener une définition du canon, ou de son inspiration, ou
de l'expiation de Christ, ou del’ceuvre de lagrace de Dieu dans
la nature morale de I'homme, ou de beaucoup d’autres points
dont la confession exacte est souvent regardée par les hommes
comme nécessaire au salut. Mais les héritiers légitimes de l'an-
cien christianisme ne réclament pas de théories ou de défini-
tions sur tous ces points, ni méme des informations exactes.
Ce que Paul appelait « Christ en vous, I'espérance de la gloire »,
est mieux connu par eux, et nous pourrions ajouler par toute
la lignée des saints, que le Christ de I’histoire. Et ce n’est pas
la un réve mystique ; car le célebre adversaire juif de notre foi,
M. E. Benamosegh, s’étonne du succes de ce qu’il appelle « la
plus grosse et la plus audacieuse des fictions, le Christ inté-
rieur, auquel aprés saint Paul le monde chrétien a cru pen-
dant un si grand nombre de siécles; » et avec lequel, nous
sommes heureux de le rappeler, le pleux évéque de la Ro-
chelle, M. Landriot, a récemment presque effrayé les jésuites
dans son livre, le Christ de la tradition.

On ne saurait méconnaitre cependant que le monde demande
aujourd’hui de pouvoir saisir intellectuellement et moralement
les doctrines publiquement proclamées au nom du chris-
tianisme, et que les explications ou les excuses qu’'on domne
sont trop souvent comme des « plerres & ceux qui demandent
du pain ». S’il n’est pas du devoir de tous, il est cependant du
devoir de quelques-uns de défendre scientifiquement, au nom
de la raison et de la conscience, chaque doctrine pour laquelle
nous réclamons la foi, ou méme seulement une tolérance ra-
tionnelle. Une telle défense de la substance de notre religion
ne se fera, il est vrai, qu'avec peu de succés tant qu’il ne sera



LES DROITS DE LA RAISON 293

pas ala mode de penser. Dans un siécle qui n’a de passion
que pour les expériences et les découvertes, et qui ne brile
d’un réel enthousiasme que pour la connaissance des phéno-
menes physiques, on peut s’attendre a lindifférence pour
tout essai d’arriver 4 une ontologie véritable, et a cette
incapacité prolongée qui redoute la métaphysique. Mais l'in-
tellect et la conscience existent encore, bien que leur éduca-
tion soit négligée ; et forcer les hommes & considérer les rap-
ports du christianisme avec la raison et la conscience, forcera
au moins & s’occuper plus sérieusement de la conscience el de
I’absolu. Mais que I’on commence ouiet comme ’on pourra, cela
doit se faire. Il faut que ceux qui se scandalisent des doctrines
de la chute, du pardon, de l’expiation, de la médiation, de la
rétribution, puissent voir que ces doctrines se justifient au
tribunal de la raison et de la conscience, comme s’adaptant a
la nature humaine. Sans cela nous sommes menacés de la
crise la plus redoutable que la civilisation humaine ait encore
vue.

En effet il v a & craindre pour notre civilisation, simplement
par absence de pensée, un retour prématuré au paganisme,
a un paganisme, il est vrai, différent de celui du passe,
car l'histoire ne se répele pas, mais non moins destructeur.
La renaissance du quinziéme siécle ne fut pas moins créatrice
que la nodtre, mais elle avait un caractére paien, et trouva
son apogeée dans la révolution francaise. Un nouveau point de
départ a été posé maintenant ; mais le dix-huitieme siecle ou
ses prédécesseurs ne se répéteront pas. Si le systéme
conservateur atteint son but, il pourrait fort bien voir quelque
chose de semblable a’ceuvre des anciensEléates d’Alexandrie :
une revision des relations humaines dans un systéme social ou
le christianisme sera devenu une affaire privée.

A l'origine du christianisme un grand nombre de problemes
sociaux fondamentaux furent remis en question et dans la
suite on arriva graduellement & des solutions. Depuis lors, il
n’y a pas eu, avec un succes quelconque, de retour vers le passé.
Rompre maintenant avec ce que nous pourrions appeler, dans
un sens, la solution chrétienne, coutera au monde un nouveau



594 WILLIAM IRONS

bouleversement, quoi que ce soit que cela implique. Il peut y
avoir parmi nous des gens qui, avec l'aveuglement d’un trop
grand nombre de réformateurs, espérent qu’apres quelques
modifications les choses pourraient aller naturellement comme
auparavant. En pensant ainsi ils montrent qu’ils ne compren-
nent pas combien les homnmes changent quand ils changent un
principe.

Nous devons & notre qualité de chrétiens d’étre toujours du
cOté de la raison et de la conscience, 1a oli se trouvent, expli-
citement ou implicitement, les saints des temps passés. Nous
montrerons par la aux plats rationalistes que les fondements
du christianisme, comme ceux de la raison consciente, reposent
sur 'absolu et l'éternel; et ainsi nous opposerons au syl-
labus de l'erreur et de l'absolutisme, le syllabus de la liberté
morale, de la raison et de la vérité.

La conviction que les grandes vérités de notre révélation
sont conformes & la raison et & la conscience a été celle des
meilieurs esprits de 'église enliére, depuis Clément d’Alexan-
drie et Origéne & Jérdome, Athanase et Jean Damascene ; depuis
J. Scot Erigéne & Anselme et Robert Pulleyn. Nous ne voulons
pas prendre une autre position. Mais en invitant tous les hom-
mes de science, sans réserve, & comparer nos doctrines chreé-
tiennes avec la raison et la conscience naturelle, il serait inu-
tile de procéder plus avant sans préciser non seulement quelle
espece de christianisme est le vrai, mais encore ce que nous en-
tendons paractionresponsable, et quelle vérité nousavonsenvue.

La premiére question que nous devons nous poser, et elle
ne doit pas étre étudiée superficiellement, est de savoir si la
responsabilité implique la liberté d’action dans un agent cons-
cient? C’est ici que les partis se séparent. S’'il n'y a pas
liberté de choix, 'univers n’est plus qu’'une espéce de machine
et ’homme n’est responsable de rien. Notre appel n’est donc,
et ne peut étre, que pour ceux qui croient & la conscience, et
qui veulent examiner ce que cette conscience implique, et ce
qu’est la révélation. C’est une pure querelle de mots que de
vouloir raisonner sans définir préalablement la guestion qui
est posée. (Traduit de Uanglais par ALF. LAUFER.)




	Les droits de la raison, de la conscience et de l'autorité : considérés dans leurs rapports avec le rationalisme et l'ultramontanisme

