
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1884)

Artikel: Les droits de la raison, de la conscience et de l'autorité : considérés
dans leurs rapports avec le rationalisme et l'ultramontanisme

Autor: Irons, Wiliam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379352

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379352
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES DROITS DE LÀ RAISON,

DE LA CONSCIENCE ET DE L'AUTORITÉ

considérés dans leurs rapports avec le rationalisme et l'ultramonlanisme

PAR

WILLIAM IRONS1

La religion s'occupe du surnaturel ; c'est là sa sphère propre ;

toutefois, en se présentant à l'humanité, elle fait aussitôt appel
à notre conscience naturelle du bien. En dehors de cela, elle n'a

pas pour nous de ce locus standi. » Si elle ne s'offrait à nous que
comme une terreur annonçant des événements inexorables, elle
pourrait arracher à notre crainte l'obéissance, et notre conviction

du devoir et du bien pourrait ainsi être écrasée par un
instinct de propre conservation ; mais la religion nous parle
comme à des êtres rationnels et elle vise au bien rationnellement
et naturellement. Toutes les fois que nous nous trouvons soumis

du dehors à des demandes arbitraires, nous éprouvons le

sentiment que nous sommes lésés, ou du moins que nous
sommes traités d'une manière peu digne.

1 Ce travail, tiré de la Revue de Princeton, donnera une idée de l'état des

esprits dans les pays de langue anglaise. Le calvinisme qui règne encore
officiellement en Amérique y est ouvertement répudié ; la nécessité de la
liberté de choix proclamée. Alors qu'on nous vante les bienfaits du
déterminisme et cela dans le camp des philosophes comme dans certains cercles

religieux, il n'est pas hors de propos de rappeler ce qu'on en pense dans

le sein d'Eglises qui en ont vécu pendant des siècles.



568 WILLIAM IRONS

Mais outre cela on peut dire que, non seulement nous ne
saurions être intimidés au point d'abandonner notre raison, mais

encore nous ne pouvons pas nous-mêmes, sous quel prétexte

que ce soit, la mettre de côté, car rien ne peut annuler ses

droits. S'il en était autrement notre nature paraîtrait une énigme
désespérée et l'idée de devoir une illusion.

Après ces réflexions préliminaires, nous allons considérer
la position occupée dans le moment présent par notre religion,
attaquée comme elle l'est par le sentiment naturel du bien et

du devoir dans l'humanité. Lorsqu'elle apparut pour la
première fois, il y a dix-huit siècles, elle fut reçue avec enthousiasme

dans plusieurs grands centres de civilisation, Jérusalem,
Rome. Corinthe, Ephèse, Antioche; de là elle commença à se

répandre dans le monde ; et pendant quelques générations elle
vit s'augmenter son autorité sur la raison et la conscience de

ceux à qui elle s'adressait. Plus tard, elle rencontra nécessairement

les changements politiques de l'Orient et de l'Occident.
Une position nouvelle fut inévitable, des issues latérales,
comme on pourrait les appeler, lui furent ouvertes, et il lui fut
possible de marcher en avant. Bien que la conscience naturelle
fut prête à répondre à ses appels, cependant les conditions de

la civilisation étaient tellement troublées que le choc des

éléments sociaux empêcha souvent d'entendre ce son
murmure doux et subtil. » Quelquefois le christianisme, en acceptant

les faits au milieu desquels il avait à se mouvoir, put
rester d'accord avec les changements politiques; mais d'autres

fois il se trouva inévitablement en collision avec la
politique et les coutumes admises autour de lui. Nous ne pouvons

nous arrêter pour donner même un aperçu de ces

transformations successives. C'est en les traversant toutes, et
en les influençant toutes diversement, que le christianisme est

arrivé jusqu'à nous. Dans l'Occident, parmi les nations les plus
civilisées, il exerce, pour ainsi dire, une domination incontestée.
Aucune religion rivale du moins n'est apparue depuis que le

mahométisme fut chassé d'Espagne. Et cependant, dans toute
l'Europe, un nombre toujours croissant d'hommes sérieux
mettent en doute et même rejettent les enseignements particu-



LES DROITS DE LA RAISON 569

liers et les droits de ce qui fut une fois salué par notre race

comme la bonne nouvelle.
Les explications données généralement de ce fait indiscutable

sont loin d'être satisfaisantes. Quelques-uns allèguent

que les preuves de notre religion ne sont pas suffisamment

connues ; c'est là une excuse qui, après tant de siècles d'existence,

ressemble beaucoup à une accusation, car une religion
véritable s'adresse aux foules qui n'ont que faire de ce preuves »

soit historiques, soit philosophiques. L'examen de sa littérature
et de son archéologie peut être plein d'intérêt ; mais le peuple
a affaire avec la substance de la religion, et c'est là ce qui doit

parler.
L'affirmation de quelques défenseurs du christianisme que

cette religion est un système de doctrines réclamant arbitrairement

l'assentiment sur des raisons externes est une prétention

inadmissible. Quelques prétendus croyants vont même

plus loin ; effrayés du présent état de choses, et craignant que
l'intelligence que le monde pourrait acquérir du christianisme
ne leur soit contraire, ils refusent même de faire appel à des

preuves, parce qu'elles impliquent selon eux chez l'homme le
droit de vérifier la vérité divine ; et ils blâment ce qu'ils nomment

l'orgueil de la raison, oubliant que l'orgueil de la raison
n'est pas la raison, mais une perversité morale. Sans doute nos
relations avec Dieu et la vie future ne pouvaient pas toutes
être découvertes par la raison ; mais elles doivent se rendre
acceptables, une fois qu'elles sont convenablement déterminées,
à tous ceux qui ont quelque responsabilité à leur égard.

Il est une classe de croyants dont la complaisance, tout à fait
calme, malgré l'infidélité croissante, prouverait presque la
vérité de la prétendue prédiction concernant notre religion,
disant que l'affaiblissement de la foi sera un signe de la décrépitude

des derniers jours. Le caractère immoral d'une telle
répartie est évident par le fait que le christianisme continue à

faire appel à la conscience naturelle des hommes, ce qu'il ne

pourrait guère faire s'il devait ainsi compter sur l'incrédulité et
l'accepter sans mot dire. Et ceux qui systématiquement décrient
ainsi l'humanité déchue, voudraient à peine confesser que leur

THÉOL. ET PHIL. 1884, 33



570 WILLIAM IRONS

propre forme de christianisme est irrationnelle, ou que leur
conscience ne peut y souscrire. D'autres peuvent à aussi bon
droit se déclarer satisfaits, sans qu'on leur dise qu'ils sont
une espèce d'infidèles prédestinés. Les faits doivent être
regardés en face avec beaucoup plus de franchise et de droiture;
des subterfuges aussi craintifs que ceux auxquels nous faisons
allusion doivent être abandonnés.

Tous ceux qui savent d'une manière certaine que leur religion

est divine, et qu'elle ne peut pas être en opposition réelle
avec la lumière qui éclaire tout homme, tous ceux-là doivent
se sentir pressés d'en user tout autrement avec la résistance

que rencontre maintenant le christianisme dans les pays éclairés.

Ils doivent insister surla distinction entre ce qu'ils croient
et ce qui n'est qu'une pure opinion ; car, sans cela, il y aura
toujours à craindre que les foules ne confondent les théories
rattachées au christianisme avec le christianisme lui-même. On

ne saurait douter que beaucoup de ce qui passe pour la vérité
chrétienne n'est après tout qu'une opinion imparfaitement
déterminée ; opinion qu'on déclare généralement répondre à

ce que le christianisme est et réclame, par un appel à l'autorité ;

ce qui signifie souvent un appel complet de la raison et de la
conscience naturelles à quelque ce dictum» qui demande

obéissance, qu'il satisfasse réellement ou non la raison. Pour une
grande majorité de la chrétienté contemporaine, c'est l'évêque
de Borne parlant ce ex cathedra » qui est l'autorité à laquelle la
raison et la conscience doivent s'en rapporter en dernier
ressort. Pour d'autres, c'est l'autorité de l'Ecriture devant

laquelle ils pensent qu'on doit s'incliner, même lorsqu'elle
semble être en opposition avec ce que les hommes sentent être
bien en principe et juste de fait. Cette idée d'autorité est
essentiellement la même des deux côtés, et elle est basée sur
la supposition que la vérité divine doit nous arriver sous la
forme d'une certitude infaillible extérieure, même pour ce qui
concerne les détails.

Ici il est bon de remarquer que ces deux étendards de

l'autorité ont existé parmi nous côte à côte pendant quelques
siècles, et que cependant ils n'ont pas encore réussi à persuader



LES DROITS DE LA RAISON 571

aux hommes qu'un étendard de ce genre peut prendre la place
de la raison ou de la conscience chez des êtres responsables.
Où conduit le christianisme de notre époque c'est ce que
nous pouvons apprendre par les aveux d'insuccès que nous
entendons exprimer de tous côtés. Ce sont ces aveux que nous
devons maintenant examiner de plus près, quelque affligeants
qu'ils puissent être.

L'organe du cardinal Manning et des catholiques romains les

plus fermes, voyant que tout ce qui distingue le christianisme
de la religion naturelle est graduellement éliminé de l'opinion
publique, contemple l'état de l'Europe, possédant jadis
extérieurement la même foi, et s'écrie : ce Maintenant nous pouvons
dire avec vérité qu'il n'y a pas de chrétienté. (Dublin Rev.,
avril 1875, pag. 488.) Personne ne dira qu'il y ait maintenant
une nation qui retienne comme nation, de près ou de loin, cette
foi endémique saisissante, pénétrant jusqu'au centre même de

toutes les convictions morales des peuples, cette foi qui
caractérisait l'Europe du moyen âge. »

Un autre témoignage, celui de l'archevêque de Cantorbéry,
n'est pas moins explicite. En qualité de président de la « Christian

Evidence society », et entouré de prélats et d'hommes

distingués de l'Eglise et de l'Etat, sa Grâce a récemment
sanctionné l'aveu offictel suivant : cell est impossible de méconnaître

que sur l'Europe entière, sans en excepter l'Angleterre,
passe un flot de scepticisme. L'incrédulité se répand dans les

rangs des savants comme des ignorants; et les doutes inspirés

par la culture intellectuelle la plus haute s'infiltrent dans toutes
les couches sociales. » (Report, may 1878.) Deux mois plus tard,
l'archevêque de York s'adressant à la « Lambeth Conference »

peint la position actuelle du christianisme comme « un conflit
d'opinions. »

Naturellement les journaux publics commentent cet état de

choses. Le Morning-Post, habitué à prendre parti pour l'orthodoxie,

met dans une relation très étroite l'avenir du christianisme

européen avec celui de la politique européenne, et il
prétend que les débats prolongés entre les hommes d'Etat et les

Eglises, entre les catholiques et les protestants, aboutissent en



572 WILLIAM IRONS

Allemagne à un abandon toujours croissant de la religion. On

nous apprend ensuite qu'une société de plus d'un quart de

million d'hommes s'est constituée dans ce pays en vue de

renverser entièrement la religion, le gouvernement, la moralité et

la propriété. La lutte prochaine avec l'incrédulité ne sera donc

pas un paisible conflit d'opinions, ou une vague de scepticisme
ne s'élevant que pour s'apaiser, comme quelques-uns osent

l'espérer. Son implacable intensité peut être calculée en partie
d'après l'appel récent de Strauss ce à tousles hommes qui
s'occupent de science ou de philosophie, à se dépouiller avec
franchise du nom de chrétien, trop longtemps conservé,
puisque chacun sait qu'aucun d'eux ne croit plus même au

symbole des apôtres. »

En France la position n'est pas meilleure qu'en Angleterre
ou en Allemagne. En 1878, dans le pays des de Maistre et des

Montalembert, de Chateaubriand, de Dupanloup et des Coquerel,

on eut beaucoup de peine à empêcher que le centenaire de

Voltaire ne devînt une répudiation littéraire nationale de notre
foi. Il put être réduit à l'affirmation publique des littérateurs
athées que ce le christianisme ne peut plus se rendre recom-
mandable à la culture intellectuelle de notre époque. » Au
même moment à Rome, les francs-maçons célébraient aussi la
fête de Voltaire.

Que veulent dire toutes ces dénégations Est-ce que notre
époque rejette les droits du surnaturel reconnus par notre
religion Non, on va plus loin que cela. Des écrivains tels que
le laborieux auteur de la ce Supernatural religion » ne s'arrêtent

pas là. La vérité historique, non moins que le caractère
divin de notre foi, est contestée. Ils ne pouvaient pas être
longtemps séparés. Non pas que le surnaturel dépende d'une
histoire qu'on pourrait en faire, ni qu'une histoire, écrite même

par le mieux doué .des fils des hommes, soit la garantie du

surnaturel, ou soit garantie par lui : mais parce qu'ils vont
ensemble, de telle sorte qu'accepter l'un, c'est bientôt
admettre les deux.

Quelqu'un pourrait-il sérieusement se persuader que le
remède pour une incrédulité qui se repose ainsi avec con-



LES DROITS DE LA RAISON 573

fiance sur la base historique qu'elle prétend posséder et qui
fait aussi appel à la conscience humaine, que le remède pour
une telle incrédulité puisse être trouvé dans une simple
soumission à une autorité extérieure quelconque? Cela entraînerait

tout simplement, pour autant qu'on peut le prévoir, la

suppression de la pensée, la persécution de l'esprit de recherche

et le silence de quelques-unes des plus nobles émotions
du cœur de l'homme. De tels efforts pour faire taire la voix de

la conscience n'ont réussi jusqu'à présent qu'à augmenter et à

provoquer la libre pensée qu'ils devaient écraser, la conduisant

fréquemment à s'élever injustement contre tout esprit de
vénération que le rationalisme a en horreur. Il est tout à fait faux,
en regardant en arrière, comme quelques-uns le font, par
exemple au XVIe siècle, de considérer le mouvement de la
réforme comme essentiellement mauvais et irréligieux ; ou,
d'un autre côté, de soutenir que les catholiques défendaient,

précisément alors, une superstition irrationnelle et tyranique.
Peut-être devrions-nous confesser qu'à ce moment ni les

saints ni les raisonneurs ne furent leurs propres maîtres. Les

postulats des controversistes des deux partis ne furent que
très imparfaitement examinés. Les conditions antérieures de

l'action morale et religieuse ne turent que superficiellement
considérées ; et tant qu'il en est ainsi quelque part, la vérité,
la raison et la conscience ne sont traitées qu'avec des

préjugés.

Ne nous laissons pas séduire par la pensée que, de nos jours,
les choses sont philosophiquement beaucoup meilleures. Une

grande proportion de chrétiens de nom voudraient volontiers
laisser les choses en repos, et assurer la paix au prix de la

vérité, sans s'apercevoir que le développement delà civilisation
a rendu cela impossible. Il se peut que nous soyons encore, et

c'est même probable, dans l'enfance de la philosophie sociale et

politique ; mais le droit divin de l'esprit humain de lutter pour
toutes les vérités auxquelles il peut atteindre, ce droit ne sera
désormais plus jamais abandonné ou même suspendu. Nous
savons à la vérité que nous avons à apprendre de tous côtés.

Notre rationalisme, sans doute, doit apprendre la modestie et



'Olì WILLIAM IRONS

notre traditionalisme doit également acquérir de la sincérité.
Mais certainement il ne saurait y avoir de trêve.

Notre nature est entraînée vers un idéal. Le passé nous a

conduits au présent, et bien que beaucoup d'idées doivent être
abandonnées, nous avons apporté jusqu'ici quelque chose

avec nous. Dans tout cela se trouve un ce à priori », et la relation

entre lui et l'homme doit être de plus en plus déterminée
à mesure que celui-ci avance. Car l'empirisme pur n'est qu'une
manière de penser enfantine, hasardée et sans principe. Le
désir profond, l'intention inébranlable d'être vrais doit nous

accompagner à chaque pas de notre progrès réel. La grande
controverse entre la pensée humaine et l'autorité qui ne
raisonne pas s'est poursuivie sous différentes formes dans tous
les âges. En Europe, dont nous nous occupons, depuis le

moyen âge jusqu'à maintenant, les feux ont alternativement
brillé au grand jour et couvé sous la cendre. Mais le moyen-
âge, au moins, essaya de fonder une philosophie, tandis que
notre époque ne s'aperçoit que bien lentement qu'elle devrait
le faire. Pendant ce temps la marche de l'éducation supérieure
tend plutôt vers les sciences empiriques, que vers les sciences

philosophiques.
Nous devons maintenant tâcher de marquer plus exactement

la position actuelle du problème religieux. Il y a un accord

philosophique de mauvais augure parmi les catholiques et les

rationalistes, abandonnant tous deux 1' « à priori » pour dire,
d'après l'expression reçue, que le christianisme ne peut être
ce prouvé » ; et que s'il doit être admis du tout, il doit l'être,
vrai ou faux, comme nous l'avons dit, sur l'autorité du pape ou

sur celle de l'Ecriture ; et cela aussi sans demander ce qu'est
la Bible, si ce n'est un livre respectable, ou ce qu'est le pape,
ee lorsqu'il parle distinctement comme pape. » Cette controverse

a été longtemps inévitable, et maintenant elle s'est

imposée à l'attention de tous par la publication du Syllabus,
dans lequel Pie IX a si récemment défié la position sociale,
politique et religieuse du rationalisme ee sur toute la ligne ; »

et par l'acceptation du défi, soit par les hommes d'Etat, soit

par les littérateurs de toute l'Europe.



LES DROITS DE LA RAISON 575

L'auteur qui a exposé le mieux les vues du pape sur les

divers points du problème et qui mérite aussi le mieux d'être

écouté, est le Dr Newman de l'Oratoire. Dans une lettre
adressée au duc de Norfolk, qui occupe de droit la plus haute

place parmi les laïques de l'Eglise romaine d'Angleterre, le Dr

Newman réplique à une ce Expostulation against Vaticanum »

de M. Gladstone, qui avait considéré le Syllabus romain

principalement du point de vue politique. La discussion d'un

tel sujet entre de tels hommes ne pouvait être entièrement

politique, bien qu'il fût naturel pour des hommes d'Etat de

l'aborder sur ce terrain. Le Dr Newman ne pouvait
s'empêcher de ce dire seulement un mot sur le principe de l'obéissance

elle-même, afin de rechercher si elle est ou non actuellement

un devoir religieux. » C'est bien là le point. M. Gladstone

avait dit que ce le pape réclame une autorité infaillible, demandant

pour elle une obéissance absolue en matière de foi et de

morale » ; qu' ce il n'y a pas de partie ni de faculté dans la vie
humaine qui ne puissent être et qui ne soient du ressort de la
morale ; * qu' ce il réclame aussi la domination sur tout ce qui
concerne le gouvernement et la discipline de l'Eglise, et de

plus le pouvoir de fixer les limites de ces droits » ; enfin qu' ce il
ne les sépare pas par une ligne distincte et intelligible du
domaine de l'obéissance et de l'obligation civiles. » Le Dr Newman

ne s'oppose pas à cette affirmation, mais il pense pouvoir
répliquer que ce ce n'est pas là plus que nous n'affirmons tous
de la suprématie de la loi parmi nous, et même à un certain
point de vue, que cela pourrait sembler moins. »

On oublie ici que si les choses étaient réellement ainsi, la
suprématie papale n'aurait pas eu besoin d'une proclamation
aussi formelle que celle qu'elle a donnée enfin après de si longs
siècles d'hésitation. Il n'est pas concevable, par exemple, qu'un
acte d'un gouvernement quelconque paraisse maintenant pour
nous informer que la loi est revêtue d'une autorité suprême ;

et nous ne pourrions pas non plus être persuadés que ce sa

domination s'étend à tout dans le domaine de la foi et de la
morale. » Que beaucoup d'esprits égarés aient compris ainsi,
comme le Dr Newman peut l'avoir fait pour un moment, la



576 WILLIAM IRONS

théorie papale, dans le but de faire taire tous les doutes, cela

peut être vrai ; mais une telle manière de voir ne supporte
pas un instant de réflexion. Si l'on a égard à la légitimité
de tous les doutes religieux sérieux, un tel assentiment ne

pourrait en tout cas pas être regardé comme ayant une portée
morale. Même en pratique, on ne pourrait maintenir longtemps
qu'il y a un parallèle à établir entre une loi qui, comme celle
de Rome, se déclare infaillible et parfaite, et la loi d'un Etat,
qui est toujours révisable. Personne ne pouvait manquer de

voir, en y regardant un peu attentivement, que rabaisser
l'infaillibilité du pape à n'être plus que la suprématie de fait des

lois humaines, c'était faire crouler toute la théorie.
Mais le Dr Newman est évidemment sincère ; et il cherche à

poursuivre jusque dans ses conséquences ce qu'il a avancé. Il
dit clairement que l'infaillibilité papale, bien loin d'avoir une
portée aussi étendue qu'on le suppose généralement, ne se

prononce que rarement. Il regarde le ce père O'Reilly comme
l'un des premiers théologiens du jour, » et il pense que c'est
à bon droit qu'il soutient que ce l'infaillibilité du pape n'est que
rarement mise en œuvre. » Il demande « quel profit il y a à

mettre l'infaillibilité du pape en rapport avec des actes du

pape qui n'ont rien à faire avec elle... actes dans lesquels le

pontife ne se trompe pas généralement, mais pourrait se

tromper, tout en demeurant cependant infaillible dans le seul

sens dans lequel il a déclaré l'être? » Est-ce donc après tout,
demandons-nous, pour jouir des bienfaits d'une si obscure
théorie que les convertis sont invités à abandonner les variations

et les incertitudes du protestantisme, et à se joindre à

ce l'obéissance romaine? »

Après cela le Dr Newman continue à citer avec approbation
les paroles de l'Instruction pastorale des évêques suisses : ce II
ne dépend pas du tout du caprice du pape, ou de son bon

plaisir, de faire de telle ou telle doctrine l'objet d'une définition
dogmatique ; et le pape est lié et limité, entre autres choses,

par le fait qu'à côté de la hiérarchie ecclésiastique, il y a le

pouvoir temporel des magistrats, qui sont revêtus dans leur
domaine d'une pleine souveraineté, et auxquels nous devons



LES DROITS DE LA RAISON 577

obéissance, en matière de conscience, et respect en toutes
choses admises par la morale, et appartenant au domaine de

la société civile. » (p. 126.)
Nous prenons ces paroles, comme nous devons le faire,

dans leur sens évident, sans nous arrêter à relever les phrases
équivoques. Mais la conclusion du Dr Newman est naturellement

encore plus claire et plus frappante que ses citations,
ce L'infaillibilité du pape, et sa suprême autorité, ont été déclarées

objets de foi, dans les ce capita » du Vatican ; mais sa

prérogative d'infaillibilité réside dans des affaires de spéculation,
et sa prérogative d'autorité n'est pas infaillibilité pour les lois,
les commandements et les mesures. » Certes ces droits ainsi
rapetisses ne sont pas ceux qui alarmèrent l'Europe lors de la

publication du Syllabus. S'ils sont capables de satisfaire les
convertis attentifs, c'est ce que ceux-ci peuvent encore avoir
l'occasion de considérer.

Mais pour comparer les droits de l'autorité, même ainsi
rapetisses, avec les obligations de la conscience individuelle, le Dr

Newman, avec sa franchise usuelle et parfois paradoxale,
procède comme suit : ee Quant au devoir d'obéir à la conscience

en toute occasion, le cardinal Gousset observe, d'après le
quatrième concile de Latran, que celui qui agit contre sa conscience

perd son âme. Ce ce dictum » est énoncé avec une plénitude
et une force singulière dans les traités de morale des théologiens.

La célèbre école des Carmélites de Salamanca énonce
la proposition générale que Ton doit toujours obéir à sa

conscience, qu'elle dise vrai ou faux, et cela que l'erreur provienne
de la personne qui se trompe ou non. Aquinas, Ronaventura,
Cajetan, Vasquez, Durandus, Navarrus, Corduba, Layman,
Escobar, et quatorze autres docteurs, sont cités comme tenant
cela pour certain, et deux d'entre eux comme ee de fide. » Le
dominicain français, Natalis Alexander, est approuvé quand il
dit : ce Si au jugement de sa conscience, même d'une conscience

trompée, un homme est persuadé que ce que son supérieur
commande n'est pas selon Dieu, il est obligé à ne pas obéir. »

Le Dr Newman ajoute, « le mot « supérieur » comprend
certainement le pape. » Et il conclut ce qu'il a à dire sur la



578 WILLIAM IRONS

conscience par ces mots : ee Certainement si je suis appelé à

mêler la religion dans les toasts, après un dîner, ce qui en
vérité ne paraît pas tout à fait convenable, je boirai à la santé
du pape s'il vous plaît, mais à la santé de la conscience d'abord,
et du pape ensuite. » (pp. 64-66.)

Si nous pouvions ici regarder leDr Newman comme l'avocat
attitré de la partie romaine, nous pourrions presque espérer
que quelque acheminement pratique vers une entente serait

possible. Il a, dans sa propre opinion, réussi à jeter un pont
sur l'abîme qui sépare l'autorité et la conscience. Mais,
malheureusement, il nous est impossible d'accepter son exposé
comme vrai. M. Gladstone n'avait aucunement supposé qu'il
doit nécessairement y avoir une hostilité désespérée entre la

conscience et l'autorité, comme il eut bientôt, en réalité,
l'occasion de le faire voir ; mais il prend la peine de nous assurer

que la Voce della Verità se plaint très sérieusement du Dr

Newman. M. Gladstone alors montre que, tandis que le Dr

Newman fait de si nombreuses exceptions à la règle d'obéissance

à l'autorité, le concile du Vatican, comme nous le

verrons, n'en fait absolument aucune. L'Eglise, d'après le concile
impose ce oui » ; la conscience individuelle se réserve le droit
de dire ce non ».

Cette aimable sorte de critique est loin cependant de satisfaire

le parti catholique romain. La Revue de Dublin, publiée à

ce moment par un ami et un admirateur du Dr Newman, refuse
toute sympathie aux vues du Dr Newman : ce Sur aucune
autre question du jour, dit-elle, nous ne nous trouvons en aussi

complète opposition avec le Dr Newman que sur ses vues
concernant les disciples de Döllinger. Mais il serait mal de

notre part de saisir cette occasion pour exprimer toute notre
pensée sur le sujet. » Différant complètement de la sage et
aimable modération que défend leDr Newman, l'auteur ajoute :

« Une réflexion prolongée n'a fait qu'augmenter le doute,
exprimé dans notre dernier numéro, que la ce conscience » du Dr

Newman n'est pas précisément la même que la a conscientia »

des théologiens ; et nous hésitons à croire, comme lui, que
dans des cas semblables à ceux qu'il mentionne la désobéis-



LES DROITS DE LA RAISON 579

sance aux ordres officiels et exprès d'un pape pourrait se

défendre par des raisons de conscience. » Nous craignons que
l'éditeur de la Revue de Dublin n'ait raison comme catholique
romain. Le sens du mot « conscience » dans la théologie
romaine est plus subtil et plus compliqué que le Dr Newman ne
le reconnaît dans le raisonnement qu'il tient. La ce syntérèse »

(trj-JTr,pvi<n;) de l'école correspond à peu près à cet instinct de

propre conservation qui est une partie de notre nature en tant
qu'êtres moraux, et non pas à la o-^zilnmq de saint Paul, bien
qu'elle soit souvent appelée tout court ce conscience. » (Aqué-
nas Dist. 24.)

L'éditeur de la Revue de Dublin aurait pu et aurait dû dire
davantage. Ce langage équivoque trompe et multiplie la désunion

dans l'Eglise de Rome; et nous demandons si des questions

aussi graves que celles-ci doivent être ainsi étouffées par
des phrases? Cela ne peut pas être ; et si on l'essaye, ou plutôt
si on persiste à le faire, on verra que, le côté rationnel et

moral du christianisme de Rome demeurant sans défense,
la chrétienté cessera de croire. S'il se prépare une apologie de

cette religion d'autorité montrant qu'elle se justifie au tribunal
de la conscience, c'est maintenant qu'elle devrait paraître, chez
les théologiens catholiques romains compétents, chez des hommes

tels que Mœhler par exemple, si l'on en pouvait trouver.
Mais nous ne devons pas croire qu'une telle apologie de la

soumission absolue à l'autorité en religion ne soit un devoir
que pour Rome ; car le ce devoir religieux de l'obéissance, »

comme l'appelle d'une manière touchante et, peut-être désespérée,

le Dr Newman, est presque la question du jour pour
tous. Mais ce l'obéissance à quoi » est naturellement le premier
point à fixer. La grande majorité des protestants croit à la
nécessité de conserver ce que, sur une autorité quelconque,
elle considère comme eeles principes fondamentaux de l'Evangile.»

Ceux-ci peuvent être fixés différemment selon les diverses

confessions, mais chacune persiste à croire que, pour
certaines doctrines essentielles et mystérieuses, il doit y avoir en
réalité une ee foi d'autorité » ; en d'autres termes, que la raison
ne doit pas résister même à ce qui semble déraisonnable. La



580 WILLIAM IRONS

question préalable de la possibilité, à priori, de servir l'Etre
suprême et parfait ou de lui plaire contre notre raison a été
aussi peu étudiée parmi les défenseurs du libre examen que
parmi ses adversaires. Si les uns disent: ce vous devez ranger
votre raison et votre conscience à nos conclusions, » et les

autres, ee vous devez accepter notre conclusion comme infaillible,

que vous puissiez ou que vous ne puissiez pas accorder
votre raison et votre conscience avec elle, » la différence
philosophique entre ces deux catégories de gens est bien petite.

Quelques-uns pourraient supposer que le fardeau imposé à

la conscience par l'Eglise de Rome est d'autant plus grand
que chez les autres chrétiens que l'autorité reconnue est de

nature tout à fait différente. Mais assurément, si cela était
vrai, ce serait une excuse impossible. Il ne peut pas y avoir de

compromis quant à la ce quantité » de foi d'autorité qu'on doit
accepter contre sa conscience. Le catéchisme de Trente et la
confession de Westminster admettent le même principe d'une
autorité formelle exigeant l'acceptation passive de certains

dogmes en tant que révélés, qu'on puisse ou non les tenir pour
vrais. Le pape peut être plus modéré et plus constitutionnel
que Bossuet ne l'a même reconnu ; ou bien le point qui permet
d'adhérer à une secte peut n'être qu'un court dogme biblique ;
mais si nous sommes appelés, en conséquence de l'un ou de

l'autre, à renoncer à notre sentiment de vrai ou de faux dans

une question de foi ou de pratique, le principe est le même;
l'exigence est immorale et fatale.

Les appels souvent faits à la Sainte Ecriture, comme à une
autorité pratique à laquelle la raison doit se soumettre après un
examen critique plus ou moins minutieux, sont par là même
aussi difficiles à accorder avec les droits de la conscience que
ceux qu'on fait à l'autorité papale. Les diverses conclusions

scripturaires obtenues par des hommes attentifs et sérieux

parmi nous sont bien proclamées au nom de la liberté de

conscience, mais toutes ces nombreuses expositions remontent à

une même origine formelle, l'Ancien et le Nouveau Testaments

inspirés,soumis ou non àia critique; nous ne devons donc pas,

nous qui nous plaignons de l'infaillibilité papale, parce qu'elle



LES DROITS DE LA RAISON 581

est en conflit avec la raison et la conscience, nous ne devons

pas nous étonner si l'on nous demande de donner un exposé
rationnel de nos propres vues sur l'authenticité et l'inspiration
de la Bible, de laquelle nous faisons tout dépendre, comme les

catholiques du Syllabus. En vérité le dogmatisme est chez nous
nne contradiction, même quand il n'est pas catholique, et il est

immoral quand, d'une manière quelconque, il est déraisonnable.
Mais ici nous devons nous arrêter un instant, car une autre
classe d'opinion, qui n'est ni dogmatique ni catholique, appelle
notre attention.

Nous devons revenir au commencement si nous voulons
apprécier notre position ; au commencement, c'est-à-dire au

principe de la conscience et delà responsabilité, et au principe
de l'idée d'une révélation. Sans cela, on pourrait nous
soupçonner de faire de la révélation surnaturelle une intrusion
dans la sphère des devoirs humains. Le besoin que l'homme
semble avoir d'une révélation, comme d'un supplément à ses

aspirations naturelles vers la vérité et le bien, est une des

bases sur lesquelles le christianisme doit reposer en premier
lieu, si du moins nous voulons remonter jusqu'aux principes.
«Le patronage de la conscience, dit le Dr Newman, est la raison
d'être de la religion. » Il montre, dans un passage d'une extrême
beauté et d'une grande finesse, que l'insuffisance de la lumière
naturelle est la justification de la révélation. Il dit : ee Le sentiment

du bien et du mal, qui est le premier élément de la

religion, est si délicat, si vacillant, si facilement embarrassé,
obscurci ou perverti, si subtil dans ses méthodes d'argumentation,

si impressionnable par l'éducation, si facilement
influencé par l'orgueil et la passion, si inconstant dans son essor,
que dans la lutte pour l'existence, au milieu des manœuvres
et des triomphes de l'esprit humain, ce sentiment est à la fois
le plus élevé de tous les maîtres et cependant le moins
lumineux... La religion naturelle, quelque certaines que soient ses
bases et ses doctrines quand elles s'adressent à des esprits
attentifs et sérieux, demande, afin de pouvoir parler avec
efficace à l'humanité et dominer le monde, à être soutenue et
complétée par la révélation. »



582 WILLIAM IRONS

Une telle appréciation de notre sentiment du bien moral,
aussi bien que de la religion naturelle, ne peut presque pas
être contestée. Mais elle nous oblige à reconnaître que nous
sommes tenus de faire le bien par une certaine intuition naturelle

bien que peu précise et non pas en conséquence de

définitions élaborées. Quelque chose d'antérieur à elle-même est

reconnu par chaque conscience. La connaissance que nous en

avons est, de l'aveu de tous, imparfaite et doit être augmentée ;

ce n'est pas quelque chose de particulier à certains individus,
tous ont le même besoin. Seulement ici, nous voudrions
l'appeler ce l'absolu ». parce qu'il ne dépend pas de nos

dispositions spéciales. Nous ne pouvons même pas, moralement,
reconnaître une autorité qui ne vise pas à se mettre d'accord

avec cet absolu. Il peut, il est vrai, y avoir un arrêt dans
le développement de la conscience, lorsque dans ses voies
secrètes elle vérifie ce qui se présente de nouveau à elle

comme une autorité probable, et se soumet pour un temps.
Cependant si ce repos devait durer longtemps, il menacerait

la responsabilité tout entière, et rendrait esclave cette
faculté spéciale, en rapport avec l'a priori, qui distingue
l'homme de la bête.

Telle serait en tout temps la position de la conscience vis-à-
vis de ce qui prétendrait être revêtu de l'autorité d'une
révélation, soit du bien, soit du mal. La conscience ne pourra
jamais accepter une imposition arbitraire. C'est une idée fausse

et incroyable, une idée pleine d'injustice et de scepticisme
à l'égard du bien, de dire que l'homme dont la nature a pour
premier devoir de rechercher le bien, que cet homme doit
tendre vers un but artificiel qu'il ne sent pas être bien ; et

cela pour prouver son obéissance Le caractère distinctif
d'un vrai homme, soit pour la pensée, soit pour l'action, est
de faire ce qu'il sent être bien, et d'éviter ce qu'il sent être
mal. Lorsque nous pensons, nous devons rechercher si nous

pensons droitement, et pas seulement si nous pensons avec
obéissance. Lorsque nous agissons, nous désirons être dans le

vrai, nous ne nous contentons pas d'obéir à un commande

ment ; et cela dans toute l'étendue de notre responsabilité.



LES DROITS LE LA RAISON 583

Même quand notre obéissance est mise à l'épreuve, pendant
que nous arrivons à la perception de nouveaux devoirs, le
sentiment du bien lui-même doit se développer de manière à

rendre l'obéissance entièrement morale. Pourquoi
surveillerions-nous nos expériences, comme nous le faisons, pour nous
assurer que nous sommes dans le vrai, si nous rejetons tout
absolu?

Si nous ne sommes pas en communion avec le bien, avec le

bien en soi, nous n'aurons que peu de rapports avec la nature
humaine. Si nous ne pouvons pas connaître plus ou moins
l'absolu, il n'y a vraiment pas de raison pour que nous
soyons raisonnables. Notre discernement moral doit, il est

vrai, être respectueux et modeste, mais il ne doit pas être
condescendant au point de ne pouvoir être honnête ni
aveuglément respectueux au point de ne plus être vrai ; il doit
s'éloigner de la démoralisation, de l'égoïsme et de l'autorité.
Si donc nous admettons d'une part que nous avons besoin
de secours pour discerner plus clairement la vérité, le bien et
la raison, nous devons reconnaître d'autre part que la religion
ne doit pas troubler notre responsabilité, en nous offrant
quelque chose que notre conscience condamne. Nous conservons

assez de notre nature morale, quelque grand que soit
notre besoin de secours, pour être responsables. Les protestations

secrètes de la conscience sont encore plus imperatives
que ses ordres ordinaires ; et l'on trouve plus de malaise en

méprisant les pressentiments et les avertissements de notre
nature morale que de paix en obéissant à ses ordres.

Mais en parlant des protestations de la conscience, nous ne
devons pas oublier que quelquefois elles sont suspectes. Des

objections contre la révélation, par exemple, qui prennent la

forme de résistances de conscience, ne sauraient provenir
raisonnablement de ceux qui, dans leurs théories, nient l'existence
du bien et du vrai absolus. Elles ne sauraient non plus avoir
de valeur si elles sont dirigées contre une caricature de notre
religion et non pas contre la religion elle-même. Aucun

croyant éclairé n'ignore que de fausses représentations du
christianisme sont très généralement répandues, et même



584 WILLIAM IRONS

dans le peuple identifiées avec lui ; aucun croyant éclairé
n'ignore non plus qu'elles sont une des causes de l'éloigne-
ment croissant qui se manifeste pour le christianisme. Des

exemples seuls montreront combien cette confusion a contribué

à discréditer le christianisme. Des hommes éclairés, mais ne

possédant pas une culture philosophique et n'ayant pas saisi la
révélation comme un développement de notre perception de

l'a priori, assimilent volontiers les réveils les plus illettrés au

christianisme; ils le font d'autant plus volontiers que cela
s'accorde avec leurs doutes légers sur la morale absolue et la

responsabilité individuelle.
Un savant aussi compétent que le professeur Clifford écrivant

dans la Fortnightly Review décrit comme suit, et il est bon que
nous le sachions, la ce théologie » populaire reçue dans les
communautés chrétiennes, telle qu'il la comprend : ce La
condition des hommes qui quittent cette vie dépend en dernier
ressort de la volonté d'un être qui, il y a bien longtemps,
maudit toute l'humanité parce qu'une femme lui désobéit. La
malédiction ne fut pas un simple signe de déplaisir, mais une
décision arrêtée de garder ses victimes pour toujours vivantes
et se tordant au milieu d'horribles tourments, dans un lieu

que sa divine préscience avait préparé d'avance. Toutefois en
considération de la mort de son fils, amenée par des agents
ignorant ce qu'ils faisaient, il veut bien rassasier des délices
de sa faveur les pauvres misérables qui trahiront leurs frères
et qui diront assez de douces paroles au destructeur de leurs
parents. Pour les autres, l'ancienne malédiction est encore en

vigueur, les condamnant ee pour la manifestation de Sa gloire. »

Pour les morts donc, si c'est là la vie future, il ne reste que le
choix entre la honte et les souffrances. Quels que soient la
noblesse et le dévouement qu'un homme ait mis à travailler au
bien de ses semblables, il doit pourtant finir par être l'éternel
sycophante d'un céleste despote, ou l'éternelle victime d'un
céleste bourreau. »

Tel est — exprimé il est vrai avec une méchanceté farouche,
inexcusable, — le calvinisme populaire, ayant cours sans

aucun doute dans les classes non éclairées delà société comme



LES DROITS DE LA RAISON 585

une religion imposée par une autorité soi-disant biblique et,
sauf quelques atténuations, traditionnelle. Mais pour un savant

et un penseur appeler cela christianisme, c'est honteux! Si des

personnes médiocrement douées veulent ce interpréter » des

écrits antiques, divins certainement, mais difficiles à

comprendre et imparfaitement traduits, pour en extraire une
cosmogonie, une théodicée, une eschatologie, ajoutant des traditions

païennes ici sur l'expiation, là sur un état physique à

venir, et s'il leur plaît d'appeler ce mélange ce leur religion »,
nous n'y pouvons certainement rien. Mais tout homme ayant
quelque noblesse de caractère devrait s'occuper avec sérieux
à porter remède à ce mélange d'ignorance, de méchanceté
et d'égoïsme, et non pas faire subir cette ignominie à

ce nom qui est au-dessus de tout nom, au moins dans l'histoire

morale de l'humanité. L'essence de ce fanatisme doit
en tout cas être cherchée dans sa prédestination mécanique,
qui équivaut à un matérialisme universel, et qui se voit cependant

facilement acceptée par la multitude, cultivée ou non,
mais peu développée moralement. Malheureusement on la
trouve dans les systèmes d'un grand nombre de théologiens,
qui en cachent la grossièreté sous le voile du ce mystère. »

Un autre exemple de la révolte de la conscience contre le
calvinisme régnant dans les classes illettrées delà société nous
sera fourni par un homme du même bord que le professeur
Clifford, mais plus connu que lui, par le professeur Huxley.
Ecrivant dans le Nineteenth Century, il dit : ce On ne pourrait
exagérer l'influence pernicieuse qu'ont exercée sur la moralité
des individus ces systèmes théologiques qui ont représenté la
divinité comme orgueilleuse, irritable et vindicative, comme
une sorte de pédant instructeur de l'humanité, pour lequel ni
valeur ni loyauté éprouvée ne saurait faire pardonner le
déplacement d'un des boutons de l'uniforme, ou la fausse

interprétation d'un paragraphe des statuts et des ordonnances. »

L' ce uniforme » représente apparemment le symbole, et les
« statuts et ordonnances, » l'Ecriture ; si du moins nous
interprétons bien les métaphores que le professeur Huxley emploie
de préférence aux raisonnements. Nous voudrions lui rappeler

THÉOL. ET PHIL. 1S84.



586 WILLIAM IRONS

que des choses qui paraissent quelquefois très petites, ainsi
une lampe de sûreté dans une mine, peuvent être très importantes,

et la désobéissance à quelque paragraphe des ce statuts
et ordonnances » peut être assez grave pour que ce ni valeur,
ni loyauté ne puisse la faire pardonner. » Mais comme nous
voulons raisonner sur ce sujet, et non faire de la rhétorique,
le sens complet de ce passage peut nous avoir échappé. Nous
ne cherchons aucunement à enlever à l'héroïsme du professeur

Huxley les récompenses dont il craint d'être fustré par
son « instructeur » (bien que la moquerie soit un héroïsme
discutable, dans un monde qui écoute encore la voix de la

raison) ; nous ne voulons pas non plus refuser au professeur
Clifford la louange qu'il peut demander à juste titre pour
ce avoir travaillé noblement au bien de ses semblables. » Nous
sommes d'accord avec eux pour dire que les ce systèmes de
théologie » qu'ils condamnent, dans ces passages, sont
abominables. Mais nous savons qu'ils ne sont pas chrétiens; et

quiconque suppose qu'ils le sont, montre qu'il n'a donné ni temps
ni attention à l'étude de la théologie. Le principe du professeur
Huxley de ne pas prétendre croire ce que les hommes n'ont
pas de raisons de croire, est très bon. C'est ce que depuis
longtemps nous nous efforçons d'établir. Mais nous avons
aussi un autre principe que nous recommandons à son attention,

c'est que lorsque un raisonnement calme et un parler
clair sont possibles, il n'est pas nécessaire d'avoir recours aux
allusions et à la moquerie.

Encore un exemple. Il sera pris dans les écrits d'un homme
qui a sans doute été, plus directement que les savants professeurs

dont nous avons parlé, en relation avec les systèmes de

théologie dont ils se plaignent ; son témoignage cependant est

peu différent des leurs. Le bien connu et intelligent rév. R.
W. Dale, pasteur de l'église congrégationaliste de Birmingham,
a donné, dans le Nineteenth Century, une intéressante étude

sur le caractère de feu M. George Dawson ; nous aurons ainsi

en le citant un double témoignage, d'autant plus précieux que
M. Dale ne parle qu'avec restriction de cette caricature
ignorante du christianisme, qui est malheureusement si répandue



LES DROITS DE LA RAISON 587

dans le peuple. M. Dawson avait été frappé de ce qu'il y a de

faux, de fictif chez ces prédicateurs qui, tout en ayant horreur
du langage du peuple, restent cependant à moitié attachés à

ses idées, et ne peuvent trouver des termes nouveaux pour
les exprimer. M. Dale représente George Dawson leur disant :

et Puisque le langage dans lequel vous exprimez votre foi ne

représente pas véritablement votre pensée, ce mensonge
paralysera jusqu'à votre vie. » Puis le même auteur continue :

ce La position d'un grand nombre de pasteurs évangéliques
a été en partie plaisante, en partie reprehensible, et en partie
pathétique. Elle était plaisante ; car plusieurs d'entre eux
sentaient que les termes dans lesquels ils exprimaient leurs
plus profondes convictions ne pouvaient pas se justifier ; et

pourtant ils n'avaient pas d'autres moyen de les exprimer.
Ces termes représentaient des théories qu'ils avaient reconnues
ne pas être soutenables intellectuellement. Leur position était
reprehensible ; car la vraie marche à suivre eût été de dire
franchement : Nous avons abandonné les théories qui ont
produit les termes de ce dépravation totale, » de ce justice
imputée, » bien que nous croyions toujours que l'homme ne peut
vivre pour Dieu que s'il reçoit la vie de Dieu. » Mais la position

des pasteurs évangéliques était aussi pathétique ; en effet,
le langage qu'ils avaient eu l'habitude d'employer avait été

créé par les spéculations humaines, et se séparer de
l'ancienne terminologie pouvait lui faire craindre de voir leur
système théologique s'écrouler. »

C'est là une marque très certaine que leur système doit en
réalité s'écrouler, car elle montre que la forme populaire de

ce qu'on appelle l'évangile n'est pas traduisible dans le

langage de la raison humaine. M. Dale lui-même est encore loin
d'exprimer toute sa pensée, ce car, dit-il, la franchise n'est pas
populaire. On prend son parti de la perte de la terminologie,
parce que quelques-uns espèrent que la pensée pourra encore
être conservée. Mais n'est-ce pas la pensée elle-même, rendue

comme il vous plaira, qui tend à précipiter l'Europe cultivée
dans l'incrédulité?»

Les faits tels que nous les avons exposés nous montrent



588 WILLIAM IRONS

maintenant clairement que la conception populaire de notre
religion est inacceptable à toute conscience éclairée. Mais

en terminant cette appréciation de la religion qui n'a pas ses

bases dans la conscience et la raison de l'Europe, nous devons

revenir aussi au décret du Vatican, qui prétend porter remède
à toutes les résistances de la conscience en la forçant
d'accepter sans les discuter tous les dogmes proclamés par l'Eglise.
Ses résultats, comme ceux du rationalisme, ont été, et doivent
certainement être un éloignement de la conscience pour la

cause du Christ plus complet encore que celui que provoquent
les grossiers spécimens de théologie auxquels nous avons fait
allusion, et qui pourraient tôt ou tard être abandonnés. Le
système romain se résume finalement dans ces paroles qui
doivent provoquer la terreur et qui sont un défi : ce Nous enseignons
et nous prononçons, comme dogme divinement révélé, que le

pontife romain, lorsqu'il parle ce ex cathedra », c'est-à-dire en

sa qualité de pasteur et docteur de tous les chrétiens, fixe, en

vertu de sa suprême autorité apostolique et avec le secours di-
vinqui lui a été promis en la personne du bienheureux Pierre,
les doctrines de la foi et de la morale qui doivent être reconnues

par l'Eglise entière comme revêtues de cette infaillibilité
dont le divin Rédempteur a armé son Eglise pour qu'elle juge
ce qui concerne la foi et la morale. C'est pourquoi les
proclamations du pontife romain sur ces sujets sont d'elles-mêmes,
et non à la suite du consentement de l'Eglise, irrévocables.
Si quelqu'un prétend s'opposer à cette déclaration, ce qu'à
Dieu ne plaise, qu'il soit anathème. »

La signification pratique de ces paroles solennelles serait
une énigme pour la plupart des lecteurs, si le Dr Newman et
Tessler avaient dit vrai en écrivant: ce Le pape n'est pas
infaillible comme homme, ni comme théologien, ni comme prêtre,
ni comme évêque, ni comme juge, ni comme législateur. » Pour

nous, nous pensons qu'elles signifient que l'infaillibilité du pape
s'étend seulement aux déclarations objectives de la vérité
catholique : mais même ainsi, il y a quelque chose de violent
dans cette exclusion du consentement de l'Eglise, comme si

par là on désirait annuler formellement sa conscience. Que



LES DROITS DE LA RAISON 589

l'on explique toutefois comme l'on voudra cet effort de Rome
sans précédent pour établir le principe de la foi d'autorité,
dans sa forme la plus grossière, comme le seul préservatif pour
le christianisme public, le fait demeure, et cela d'après la

propre- confession des catholiques, que cet effort n'a pas
réussi.

Si nous nous arrêtions ici, l'incrédulité de notre époque
pourrait peut-être se persuader avec assez peu de difficulté
que son triomphe est assuré, et que les chrétiens timides en
sont à se demander si après tout les portes de l'enfer n'ont
pas prévalu contre l'Eglise. Mais le fait que l'incrédulité qui
progresse n'a rien à offrir à la conscience, nous rappelle que
nous n'avons pas lieu de désespérer. En effet, le désespoir ne

pourrait naître que d'une représentation entièrement fausse du
problème qui nous occupe. Nous avons examiné dans l'histoire

l'accueil qui a été fait à notre religion par la conscience
du monde, soit quant à l'ensemble extérieur de la civilisation,
soit quant à la vie intérieure de la responsabilité rationnelle ;

mais les droits surnaturels de l'Evangile de Christ, sa divine
vitalité intrinsèque et sa relation essentielle avec la conscience
demeurent pour le chrétien exactement ce qu'ils sont toujours.
On pourrait même concevoir que la position historique du
christianisme ait été complètement autre qu'elle n'a été. Dans

l'Orient elle a été dès le commencement très différente
de ce qu'elle fut dans l'Occident ; et dans l'Occident, le
christianisme a affecté la civilisation des différents pays d'une
manière très variée; il y a eu unité dans la vie surnaturelle, et

pas dans le développement historique, qui intellectuellement
et socialement est toujours changeant. Ce que nous devons
admettre que le christianisme a perdu dans la civilisation de

l'Europe, pour le présent, ne touche en rien à cette révélation
divine qui suit toujours son cours sublime et pénètre la raison
et la conscience des âmes les plus élevées. Cette connaissance

développée de l'a priori que donne l'Evangile est la même

partout où il s'est établi. Elle est universelle comme la sphère
morale dans laquelle il se meut ; et elle est sentie et éprouvée
bien au delà des limites d'une définition intellectuelle. Tandis



590 WILLIAM IRONS

que nous affirmons que l'exposition des vérités chrétiennes
formellement exprimées devrait être en harmonie avec la
raison et la conscience du monde, la plus grande partie de

ceux qui subissent encore la bonne influence de notre religion
restera peut-être longtemps encore incapable d'un haut
développement rationnel. Et si l'on nous objecte que leur perception

de l'a priori chrétien devra être très peu distincte d'après
ce que nous venons de dire, nous répondrons que c'est aussi
le cas pour les plus simples éléments de la morale. Un tel
défaut de netteté intellectuelle n'anéantit cependant pas du
tout la responsabilité réelle que les hommes se reconnaissent
mutuellement. Des conceptions fausses et inintelligentes de la

doctrine chrétienne sont sans doute déplorables, et même
largement pernicieuses, mais elles ont des limites naturelles.
Elles peuvent entraver le progrès actuel du règne de la vérité
parmi les hommes, de là notre grave responsabilité à leur
égard ; mais ce qui est vrai a sa place dans l'absolu et dans

la conscience qui s'est élevée et qui s'élève de plus en plus

pour le connaître. La preuve intellectuelle d'une vérité
quelconque n'est au premier abord que pour le petit nombre :

mais la conformité avec la nature humaine est elle-même un
fait, et elle devient par là la preuve pour la foule ; car les faits
de la nature nous enseignent graduellement la science, soit
dans la sphère morale, soit dans la sphère physique.

En examinant le côté intellectuel et moral du problème
religieux, il est évident que nous n'avons pas le droit de mettre
sur le compte particulier du christianisme les difficultés qui
appartiennent à l'idée même de responsabilité. Elles doivent
être éliminées, ou du moins elles peuvent seulement être
mentionnées comme n'ayant pas encore été écartées par la révélation.

Mais cela signifierait seulement que notre éducation est

graduelle pour l'a priori aussi bien que pour l'a posteriori. Les

questions d'ontologie aussi sont communes au christianisme et
à toute philosophie, et doivent être ainsi considérées. Il en est
de même aussi des questions historiques qui nous sont posées

quelquefois en tant que croyants : on ne doit pas non plus s'en

exagérer l'importance, comme si pour nous la divine révélation



LES DROITS DE LA RAISON 591

dépendait absolument du récit que les hommes en ont pu
faire. Une telle supposition demanderait non seulement une
continuité très exacte de l'histoire, mais encore la possibilité

pour tous ceux qui s'intéressent à la religion, c'est-à-dire pour
tous les hommes, d'atteindre à ces questions.

Dans ces limites que la raison suggère immédiatement, le

croyant intelligent est tenu de ne poser au nom du Christ aucune
affirmation doctrinale qui offenserait la conscience humaine. Il
doit être prêt à établir les doctrines de sa foi raisonnablement et

moralement, ou bien il doit se taire et se contenter de vivre dans

cette humble sphère où les sources de la vie morale jaillissent
toujours. Depuis que le premier problème du christianisme,
ee Que pensez-vous du Christ » problème qui emportait une
conception complète de Celui que nous adorons, a été résolu
d'une manière adéquate dans le quatrième siècle, la raison et
la conscience y ont donné leur assentiment '. Plus tard la pensée

spéculative du christianisme, dans toutes ses crises
particulières, a été principalement dirigée du côté de la morale et
de la responsabilité humaine. Ce sont ces mêmes problèmes
qui, aujourd'hui encore, remuent profondément le monde. Les

questions du seizième siècle étaient avant tout des questions
touchant à la responsabilité humaine. Luther l'emporta contre
les indulgences parce que leur vente était immorale. Toutes les
discussions sur la grâce furent des discussions sur le bien et
le mal. Et maintenant on ne pourrait pas extérieurement,
rendre un plus grand service au christianisme qu'en montrant
l'harmonie de ses doctrines capitales avec notre perception
naturelle du bien et du mal.

La grande puissance de progrès du christianisme était d'abord
dans le baptême, qui demandait une préparation morale, et
dans le sacrement du corps et du sang de Christ qui unissent
les hommes entre eux pour la vie éternelle. La conception
intellectuelle, ou la croyance, de la communauté chrétienne
résulta de ces deux rites, qui à leur tour s'exprimèrent dans les
symboles ; et cette même foi fut fortifiée et éclairée par l'Ecri-

1 Le lecteur remarquera cette phrase révélatrice qui indique bien où
en sont encore les plus avancés en pays anglais.



592 WILLIAM IRONS

ture, en Orient dans la Peshito et en Occident dans l'Itala,
révisée par les soins de Jérôme. Grâce à ces secours
surnaturels les divins sacrements, les symboles et les Ecritures

l'Eglise se posa naturellement à l'extérieur comme
la colonne et l'appui de la vérité Mais à côté de cela il y avait
le travail de la vie intérieure qui se poursuivait dans chaque
agent moral, et qui constituait partout l'essence indestructible
du christianisme en l'homme. Les temps passaient, mais toujours
sans amener une définition du canon, ou de son inspiration, ou
de l'expiation de Christ, ou de l'œuvre de la grâce de Dieu dans
la nature morale de l'homme, ou de beaucoup d'autres points
dont la confession exacte est souvent regardée parles hommes

comme nécessaire au salut. Mais les héritiers légitimes de l'ancien

christianisme ne réclament pas de théories ou de définitions

sur tous ces points, ni même des informations exactes.
Ce que Paul appelait ee Christ en vous, l'espérance de la gloire »,
est mieux connu par eux, et nous pourrions ajouter par toute
la lignée des saints, que le Christ de l'histoire. Et ce n'est pas
là un rêve mystique ; car le célèbre adversaire juif de notre foi,
M. E. Benamosegh, s'étonne du succès de ce qu'il appelle « la

plus grosse et la plus audacieuse des fictions, le Christ
intérieur, auquel après saint Paul le monde chrétien a cru pendant

un si grand nombre de siècles; » et avec lequel, nous
sommes heureux de le rappeler, le pieux évêque de la

Rochelle, M. Landriot, a récemment presque effrayé les jésuites
dans son livre, le Christ de la tradition.

On ne saurait méconnaître cependant que le monde demande

aujourd'hui de pouvoir saisir intellectuellement et moralement
les doctrines publiquement proclamées au nom du
christianisme, et que les explications ou les excuses qu'on dojane

sont trop souvent comme des ce pierres à ceux qui demandent
du pain ». S'il n'est pas du devoir de tous, il est cependant du
devoir de quelques-uns de défendre scientifiquement, au nom
de la raison et de la conscience, chaque doctrine pour laquelle
nous réclamons la foi, ou même seulement une tolérance
rationnelle. Une telle défense de la substance de notre religion
ne se fera, il est vrai, qu'avec peu de succès tant qu'il ne sera



LES DROITS DE LA RAISON 593

pas à la mode de penser. Dans un siècle qui n'a de passion

que pour les expériences et les découvertes, et qui ne brûle
d'un réel enthousiasme que pour la connaissance des phénomènes

physiques, on peut s'attendre à l'indifférence pour
tout essai d'arriver à une ontologie véritable, et à cette
incapacité prolongée qui redoute la métaphysique. Mais
l'intellect et la conscience existent encore, bien que leur éducation

soit négligée ; et forcer les hommes à considérer les

rapports du christianisme avec la raison et la conscience, forcera
au moins à s'occuper plus sérieusement de la conscience et de

l'absolu. Mais que l'on commence où et comme l'on pourra, cela
doit se faire. Il faut que ceux qui se scandalisent des doctrines
de la chute, du pardon, de l'expiation, de la médiation, de la

rétribution, puissent voir que ces doctrines se justifient au
tribunal de la raison et de la conscience, comme s'adaptant à

la nature humaine. Sans cela nous sommes menacés de la
crise la plus redoutable que la civilisation humaine ait encore
vue.

En effet il y a à craindre pour notre civilisation, simplement

par absence de pensée, un retour prématuré au paganisme,
à un paganisme, il est vrai, différent de celui du passé,

car l'histoire ne se répèle pas, mais non moins destructeur.
La renaissance du quinzième siècle ne fut pas moins créatrice

que la nôtre, mais elle avait un caractère païen, et trouva
son apogée dans la révolution française. Un nouveau point de

départ a été posé maintenant ; mais le dix-huitième siècle ou
ses prédécesseurs ne se répéteront pas. Si le système
conservateur atteint son but, il pourrait fort bien voir quelque
chose de semblable à l'œuvre des anciensEléates d'Alexandrie :

une revision des relations humaines dans un système social où
le christianisme sera devenu une affaire privée.

A l'origine du christianisme un grand nombre de problèmes
sociaux fondamentaux furent remis en question et dans la
suite on arriva graduellement à des solutions. Depuis lors, il
n'y a pas eu, avec un succès quelconque, de retour vers le passé.

Rompre maintenant avec ce que nous pourrions appeler, dans

un sens, la solution chrétienne, coûtera au monde un nouveau



594 WILLIAM IRONS

bouleversement, quoi que ce soit que cela implique. Il peut y
avoir parmi nous des gens qui, avec l'aveuglement d'un trop
grand nombre de réformateurs, espèrent qu'après quelques
modifications les choses pourraient aller naturellement comme
auparavant. En pensant ainsi ils montrent qu'ils ne comprennent

pas combien les hommes changent quand ils changent un
principe.

Nous devons à notre qualité de chrétiens d'être toujours du
côté de la raison et de la conscience, là où se trouvent,
explicitement ou implicitement, les saints des temps passés. Nous
montrerons par là aux plats rationalistes que les fondements
du christianisme, comme ceux de la raison consciente, reposent
sur l'absolu et l'éternel ; et ainsi nous opposerons au
syllabus de l'erreur et de l'absolutisme, le syllabus de la liberté
morale, de la raison et de la vérité.

La conviction que les grandes vérités de notre révélation
sont conformes à la raison et à la conscience a été celle des

meilleurs esprits de l'église entière, depuis Clément d'Alexandrie

et Origene à Jérôme, Athanase et Jean Damascène ; depuis
J. Scot Erigène à Anselme et Robert Pulleyn. Nous ne voulons
pas prendre une autre position. Mais eninvitanl tous les hommes

de science, sans réserve, à comparer nos doctrines
chrétiennes avec la raison et la conscience naturelle, il serait inutile

de procéder plus avant sans préciser non seulement quelle
espèce de christianisme est le vrai, mais encore ce que nous
entendons par action responsable, et quelle vérité nous avons en vue.

La première question que nous devons nous poser, et elle

ne doit pas être étudiée superficiellement, est de savoir si la

responsabilité implique la liberté d'action dans un agent
conscient? C'est ici que les partis se séparent. S'il n'y a pas
liberté de choix, l'univers n'est plus qu'une espèce de machine
et l'homme n'est responsable de rien. Notre appel n'est donc,
et ne peut être, que pour ceux qui croient à la conscience, et

qui veulent examiner ce que cette conscience implique, et ce

qu'est la révélation. C'est une pure querelle de mots que de

vouloir raisonner sans définir préalablement la question qui
est posée. (Traduit de l'anglais par Alf. Laufer.)


	Les droits de la raison, de la conscience et de l'autorité : considérés dans leurs rapports avec le rationalisme et l'ultramontanisme

