Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 17 (1884)

Artikel: Un nouveau manuel d'homilétique
Autor: Vuilleumier, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379351

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379351
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UN NOUVEAU MANUEL D'HOMILETIQUE

« Le sermon, déclarait il y a quelques années un des criti-
ques littéraires les plus renommeés de la France, le sermon est
un genre faux, et il est faux surtout parce qu’il a vieilli. Il a si
peu de vérité humaine et générale, qu’il est difficile de s’y in-
téresser, méme rétrospectivement. On a beau consentir i se
placer au point de vue voulu, faire la part du temps et des
changements, admettre la tradition, il faut étre bien amoureux
de 1'éloquence pour la gouter lorsqu’elle n’est plus qu’a I'état
de forme pure, c’est-a-dire de forme vide ou de rhétorique. »

Ce jugement sommaire est la conclusion d’un article sur les
sermons de Bossuet 2. Les considérants sur lesquels il s’appuie
sont tirés de la pratique homilétique catholique. Mais il est
congu en termes si généraux, si absolus, que toute espece du
genre sermon, méme le sermon protestant moderne qui n’a
plus, pour ainsi dire, de commun avec celui des prédicateurs
de la cour de Versailles que le nom générique, semble étre en-
veloppée par le critique dans une méme condamnation. Serait-
ce qu’a ses yeux le titre de sermon n'appartienne en propre
qu'a ces exercices de rhétorique sacrée dont Bossuet passe
pour avoir laissé le modele accompli, tandis que le discours
religieux, tel que nous le comprenons et le pratiquons, consti-
tuerait un genre & part et devrait étre désigné par un terme
technique différent? Ou bien veut-il insinuer que tout ce qui
porte communément le nom de sermon rentre du plus au moins
dans la méme catégorie ? C’est une question que nous ne nous
chargeons pas de trancher.

1 Lehrbuch der Homiletik, von Alfred Krausz. Gotha, F.-A. Perthes,
1333, vir et 669 pag.
2 Etudes critiques de littérature, par Edmond Scherer, 1876.



UN NOUVEAU MANUEL D HOMILETIQUE 541

Quelles que soient & cet égard les idées particuliéres du cé-
lebre littérateur, nous ne croyons pas nous tromper en disant
que cette sentence : « Le sermon est un genre faux, » prise
dans son acception générale, est I'écho d’un jugement plus
répandu qu’on ne pense. Et quand nous voyons notre critique
expliquer son verdict en disant : « Jentends par genre faux
celui dans lequel on ne peut (c’est nous qui soulignons) ni
penser ni dire juste, » comment nous soustraire a ’'aveu que
méme la prédication protestante du XIXe siecle a pu préter
parfois & un pareil jugement une apparence de raison ? Mais
Dieu soit loué! tout en préchant, on peut penser et dire juste.
11 se prononce de dimanche en dimanche, et, chaque année, il
se publie nombre de sermons, — nommez-les, si vous voulez,
des discours religieux ou de tel autre nom qui vous plaira, —
qui ne tombent pas sous le coup du jugement cité. Du moins
ce jugement ne peut-il leur étre appliqué que par des gens
pour qui tout sermon est dans le faux, parce que, dans leur
haute sagesse, ils sont brouillés avec le but, I'objet, le fond
méme de la prédication chrétienne ; ou bien (car les extrémes
se touchent) parce que, selon leur dogmatique sectaire, il n’y
a ni église ni ministére spécial de la parole.

Je dis que tout en préchant on peut penser et dire juste.
J’aurais da dire qu’an nom méme de la théorie de la prédica-
tion on le doit. Quel est le traité d’homilétique, si respectueux
soit-il de la tradition, qui présente aujourd’hui comme l’idéal
du genre un sermon « vieilli, » manquant « de vérité humaine
et générale, » et réduisant I'’éloquence « & I’état de forme pure,
c¢’est-a-dire de forme vide ou de rhétorique ? » A coup sar, on
ne le cherchera pas, ce traité-la, parmi ceux que notre siécle a
vus naitre au sein du protestantisme francais, allemand ou
anglais. On ne le demandera ni a Vinet, ni & A. Schwei-
zer, ni & Palmer, ni au révérend Phillips Brooks, si excellem-
ment traduit en notre langue par M. Nyegaard. On se trompe-
rait singulierement d’adresse aussi en le demandant a ’auteur
du manuel que nous désirons, par les pages qui suivent, faire
connaitre & nos lecteurs.



H42 H. VUILLEUMIER

I

Le livre de M. Krausz est intitulé Lehrbuch der Homiletik.
(’est un « livre d’enseignement. » Il n’a pas la liberté d’allu-
res, le piquant, 'imprévu des conférences d’'un Beecher. L’au-
teur ne serait pas ce qu’il est, savoir théologien allemand et
professeur d’université, si son ouvrage ne se distinguait pas
par la méthode et par la tenue systématique.

Il commence donc, dans une introduction, par définir I'ho-
milétique et lui assigner sa place au milieu des autres discipli-
nes de la théologie pratique, pour passer ensuite & I'histoire de
la prédication et & celle de I’homilétique elle-méme. En termi-
nant cette partie préliminaire, il discute le meilleur ordre &
suivre et se décide pour la division introduite par Alexandre
Schweizer. D’apres ce systéme, la théorie de la prédication
comprend trois parties : 'homilétique principielle, la maté-
rielle et la formelle. Ces trois parties répondent aux trois ques-
tions que voici : Pourquot préche-t-on ? Que faut-il précher ?
Comment convient-il de précher?

Dans la premiére partie, 'auteur traite successivement du
but du sermon, du sermon envisagé comme discours, et du
sermon comme partie constitutive du culte.

La seconde partie s’ouvre par un chapitre sur la matiére
homailétique, ou les sujets de la prédication, en général. Aprés
quoi, passant du général au particulier, l'auteur s’occupe du
choix de la matiere en vue de tel ou tel sermon : choix déter-
miné, d’'une part, par les exigences du culte, selon qu’il s’agit
d’un sermon de féte, d’un discours liturgique, d’un discours
de circonstance ou d'un sermon pour les dimanches ordinai-
res et les jours sur semaine ; d’autre part, par le fait que cha-
que sermon doit former un tout organique.

Si la seconde partie correspond en quelque sorte & ce que
Pancienne rhétorique appelait 'invention, la troisiéme appli-
que au discours de la chaire les régles générales comprises
dans les chapitres traditionnels de la disposition, de I'élocu-
tion, de la mémorisation et de I'action. Logiquement, ces di-



UN NOUVEAU MANUEL D'HOMILETIQUE 543

verses opérations peuvent se ramener a trois. De 13, trois sec-
tions : du plan du sermon, de son exécution, du débit ; cha-
cune de ces sections se subdivisant 4 son tour en un certain
nombre de paragraphes.

Voila la charpente du livre. Mais ce serait se tromper gran-
dement si ’on supposait que, pour étre disposé d’une maniére
aussi systématique, il péche par les défauts réputés insépara-
bles des manuels d’enseignement. Il n’a d’un manuel ni la roi-
deur, ni la sécheresse, ni 'ennui. Rien d’essentiel n’est omis,
tout arrive en son lieu, tout se suit et s’enchaine dans l'ordre
voulu, la clarté de la pensée, la précision du langage s’unis=
sent & une érudition considérable, mais tout se lit avec intérét
et, pour peu qu’on soit familiarisé avec la langue, sans effort
ni fatigue.

L’auteur a l'ambition, non seulement de perfectionner la
théorie comme telle, en continuant ’ceuvre des Schott, des
Vinet, des Schweizer, mais encore, & I'exemple de Palmer, de
se rendre utile aux commencants en vue de leur pratique pas-
torale. Les régles sont fréquemment accompagnées d’exemples
empruntés a des sermonnaires anciens et nouveaux. Les nom-
breuses analyses de textes insérées dans le cours de 'exposi-
tion, et dont plusieurs sont tirées du portefeuille de I’auteur,
font de son livre une vraie chrestomathie homilétique. On sent
d’un bout & l'autre qu’avant d’entrer dans la carriére de 'en-
seignement, avant d’aller occuper une chaire de professeur, &
Marbourg d’abord, puis & Strasbourg, M. Krausz a lui-méme
exerceé le ministére pastoral, et qu’il doit 'avoir fait avec suc-
ces et avec amour. Ses réflexions, ses conseils ont 'accent et
Pautorité de I’expérience personnelle.

Ce que cet ouvrage atteste pareillement, et qu’'on reconnait
a divers indices, c¢’est qu'on a affaire & un fils de I'Eglise réfor-
mee, et j’ajoute : de I’Eglise réformée de la Suisse allemande,
qu'on juge souvent si mal, faute de la connaitre. Nulle trace,
chez lui, de ces préjugés confessionnels, de ce respect presque
superstitieux de la tradition, pour ne pas dire de la routine
ecclésiastique, qu’'on s’étonne de rencontrer parfois, parmi les
« allemands d’Allemagne, » méme chez des hommes ayant la



544 H. VUILLEUMIER

réputation d’étre passablement émancipés. Ici I'horizon est
d’une remarquable largeur. Bien qu’il ne cache nullement son
drapeau, qui est celui d’un protestantisme évangélique, mais
progressif, 'auteur sait rendre justice a toutes les convictions
sérieuses, quelle que soit leur couleur dogmatique; je n’en
veux pour preuve que ses citations et ses analyses, qui sont
empruntées aux représentants des tendances les plus diverses.
On constate enfin avec satisfaction que M. Krausz a pratiqué
les écrivains et les orateurs francals dans une mesure qui ne
se rencontre pas fréquemment chez les théologiens d’outre-
Rhin. Parmi les traités sur ’éloquence de la chaire qui jouis-
sent de quelque renom, il n'y a guére que les Observations
pratiques sur la prédication, d’Athanase Coquerel pére, qui
paraissent lul avoir échappé. En revanche, il cite souvent, et
avec éloge, I'Art de la lecture et la Lecture en action de
M. Ernest Legouvé.

1

On ne s’attendra pas, aprés cet aper¢cu sommaire du contenu
et de l'esprit de 'ouvrage, & une analyse détaillée de ses diffé-
rentes parties. Nous reviendrons seulement sur quelques-uns
de ses chapitres et surtout, pour le faire mieux connaitre, nous
en détacherons quelques pages relatives a des sujets divers.

M. Krausz a voué un soin particulier a 'histoire de la prédi-
cation et a celle de 'homilétique. On posséde sur la matiére
quelques bonnes monographies, mais ce ne sont que des mo-
nographies. Le sujet dans son ensemble n’a pas encore été étu-
dié comme il le mérite. Notre auteur lui-méme n’a pas la pré-
tention, bien s’en faut, de ’avoir épuisé ; mais il a apporté sa
pierre 4 ’édifice, en mettant en relief certaines figures injuste-
ment reléguées dans 'ombre jusqu’a nos jours, et enredressant
certains jugements qui, a tort, ont presque passé a l'état de
lieux communst,

Nous avons remarqué entre autres, dans cette esquisse his-

1 Cest ici le lieu de signaler un article sur Calvin comme prédicateur
que M. Krausz a publié récemment dans la « Zeitschrift fiir praktische
Theologie » de MM. Bassermann et Ehlers.



UN NOUVEAU MANUEL D HOMILETIQUE ohH

torique, la maniére équitable d’apprécier la prédication ratio-
naliste de la fin du siécle dernier. Cette prédication est tombée
dans la platitude et la vulgarité, cela est incontestable. Profiter
du fait que le Seigneur est né dans une étable, pour parler un
jour de Noéldes avantages qu’ily a & nourrir le bétail dans des
étables ; précher le dimanche des rameaux contre I’écorcement
des arbres, le jeudi saint sur la maniére de faire un bon testa-
ment, le jour de Paques, & propos des disciples d’Emmais, sur
’utilité des promenades, & Pentecote contre I'ivresse, etc. ; faire
de la chaire une estrade ol I’on peut déballer, sans crainte de
se voir contredit, tout ce qu'on a sur le cceur, sans pourtant
toucher de trop prés a la religion, cela revenait, semble-t-il,
a dire que le salut consiste en fin de compte dans un eudémo-
nisme terrestre. Et cependant, ce n’était 1a que la caricature
d’une idée juste et vraie: c’est que le christianisme est un levain
qui doit pénétrer toute la pite, un ferment qui doit agir dans tous
les domaines et dans toutes les relations de la vie. Cette tendance
utilitaire était ’expression confuse et souverainement maladroite
d’un besoin légitime en soi et trop négligé auparavant, celui de
faire prédominer dans la prédication 'élément nsychologique et
moral. Il est certain que la prédication ne peut que gagner a
cette prédominance. Aussi peut-on dire, a ce point de vue-la
(et pour étre juste, faut-il dire) que « si la triste période du ra-
tionalisme vulgaire n’a pas marqué elle-méme un progrés en
ce qui concerne la prédication en Allemagne, elle a servi &4 en
préparer un pour la suite, et que, sans cette peine en appa-
rence perdue, la prédication protestante allemande ne se serait
jamais élevée a la hauteur d’une éloquence sacrée vraiment
digne de ce nom. »

Si nous avons un regret & exprimer au sujet de cette histoire
de la prédication, c’est qu’elle soit si laconique a ’endroit de
I’époque contemporaine. A partir de F.-W. Krummacher et de
Tholuk, elle se borne, quant a ’Allemagne, 4 une énumeération
de noms propres dont le dernier seul, celui de M. Kogel, le
prédicateur de la cour de Berlin, est accompagné de ce juge-
ment en une ligne : « peut-étre de tous les prédicateurs alle-
mands celui qui a le plus d’affinité avec les Bossuet et les Sau-



546 H. VUILLEUMIER

rin. » Les illustrations de la chaire catholique, tant en France
qu’en Allemagne, sontexpédiées en une page. Les églises réfor-
mées de langue francaise ne sont représentées dans ce rapide
sommaire que par Alexandre Vinet et Adolphe Monod, « auquel
se rattachent dignement, par leur moderne orthodoxie et leur
moderne rhétorique, Bersier & Paris et Coulin & Genéve. » Il
est vrai de dire que, dansle corps méme de l'ouvrage, une
place honorable est faite aux sermons d’autres prédicateurs
encore, tels que M. Colani.

La Suisse francgaise, « cette Amérique du nord en miniature,
en fait de piété et d’églises, » (merci du compliment !) sert de
transition pour passer aux Etats-Unis et au céléebre Henry
Ward Beecher, « au sujetduquel on a fait courir ce dicten que
les puritains ont tort de diviser le monde entier en saints et en
sinners (pécheurs), attendu qu’il existe encore une troisiéme
classe d’hommes, celle des Beechers. » Yoici la conclusion de
ce paragraphe et, avec lui, de tout ce chapitre d’histoire: « Ce
qui distingue "’Amérique du Nord, c’est sa maniére pratique de
saisir le christianisme. Elle est bien au-dessous de ’Europe au
point de vue d’une solide théologie, mais peut-étre occupe-t-
elle vis-a-vis de 'Europe une position semblable, et lui est-il
réserve un avenir analogue a la position et & 'avenir qui furent,
au temps de saint Augustin, ceux de 'Europe occidentale vis-
a-vis de I’Orient. »

Nous ne quitterons pas l'introduction sans offrir & nos lec-
teurs la traduction d’un morceau qui présente pour nous autres
protestants francais un intérét particulier. Ce sont les pages
(54-57) spécialement consacrées & Jacques Saurin.

« De nos jours, Saurin est devenu étranger au grand public.
Mais aucun prédicateur évangélique ne devrait négliger de
faire sa connaissance.

» Mieux que personne il s’entendait & mettre & nu tous les
replis du ceeur humain et ale poursuivre dans ses égarements;
ce qui ne I'empécha point — ses contemporains ne le savaient
que trop — de faire preuve d’'un défaut de connaissance des
hommes dont il fut le premier & pitir. Personnellement, Sau-
rin était une nature paisible et douce. Il pénétrait 'homme,



UN NOUVEAU MANUEL D’'HOMILETIQUE bAa7

non les hommes. Ses études psychologiques, il s’y adonnait
dans des vues d’édification et non d’intérét personnel. C’est
précisément cette connaissance supérieure du cceur humain qui
forme un des principaux attraits de sa prédication. Qu’on relise
par exemple, dans le premier de ses trois sermons sur le ren-
vot de la conversion, la démonstration de cette vérité que l'a-
mour pour Dieu est affaire d’habitude, aussi bien que toutes
les autres aptitudes de I’homme intérieur, qu’il faut par consé-
quent s’y former par un exercice assidu.

» Lorsqune, par le développement de principesprécédemment
posés par lui, il a amené ses auditeurs jusqu’au point ot il ne
leur reste plus d’autre alternative que de lui donner raison ou
de le braver, alors il déploie les ailes de sa subjugante élo-
quence, il entraine ses auditeurs aprés lui et les enléve & la
hauteur de ses intuitions. Dans le corps du sermon que nous
venons de citer, il passe en revue les objections par lesquelles
on se flatte de porter atteinte & ce qu’il vient d’établir au sujet
de la conséquence fatale des mauvaises habitudes invétérées.
Quand il est arrivé a cette idée, si généralement choyée, qu'une
mort prochaine produira sur le pécheur des impressions pro-
fondes et salutaires : « C’est ici, s’écrie-t-il, ol je vous atten-
» dais, mes fréres. C(’est donc le temps de la mort, sur lequel
» vous appuyez vos espérances ? Et nous prétendons vous prou-
» ver que, bien loin que ce soit le plus propre a la conversion,
» c’est précisément celui qui y est le plus contraire. »

« Saurin a I’habitude, apres avoir par une introduction pré-
paré I'auditeur a I’énoncé du sujet et & la division de son dis-
cours, de débuter par une longue dissertation exégétique et
systématique. Cette premiere partie, qui se distingue presque
toujours par la richesse d’idées, et par la finesse psychologique
non moins que par '’habileté dialectique, vient au-devant du
besoin éminemment protestant d’une interprétation appro-
fondie de I’Ecriture sainte. Il n’est pas étonnant que Maury,
dans son Essai sur Uéloguence de la chaire, se montre trés peu
satisfait de cette partie-la. A vrai dire, Saurin se laisse aller
trop souvent & étaler une érudition théologique qui est hors de
place, et par 1A méme, ne saurait nous satisfaire. Il procéde



bis H. VUILLEUMIER

parfois d'une maniére trop exclusivement démonstrative et
partant nous laisse froids. 1l considére trop cette partie de son
sermon comme la partie essentielle, et par conséquent 1’étend
outre mesure. Mais ce qui n’est pas moins certain c’est que
pour le catholique cette partie-la est la plus dangereuse, celle
qu’il a le plus sujet de redouter, parce qu’ici I’élément spécifi-
quement évangélique est exposé sous la forme d’une théologie
accessible au grand public et en méme temps d’une maniére
pratique, visant 4 l'application immédiate ; et ensuite, parce
que la solide base scripturaire de la doctrine préchée par
Saurin s’y fait jour de la facon la plus claire et la plus con-
vaincante.

» La division du sermon en explication de la parole scrip-
turaire et en application est en rapport avec une homilétique
imparfaite. Elle prouve, il en faut convenir, que malgré ses ca-
pacités personnelles, malgré un talent oratoire de premier or-
dre, Saurin n’a pas encore gravi la plus haute cime de 1'élo-
quence homilétique. Mais s’il n’a pas sacrifié I’élément homilé-
tique & l'élément oratoire, comme le faisaient les orateurs
catholiques de sa nation, s’ila subordonné la formeaun contenu,
en revanche il a sauvé pour ainsi dire, au profit de la postérité,
la possibilité d’adapter & une prédication évangélique par son
contenu une forme oratoire classique. Il est essentiel, en effet,
que le contenu biblique, la base scripturaire soient conservés
intacts & la chaire évangélique. Les francais catholiques im-
molaient sans scrupules le contenu évangélique a la forme
oratoire, et cela d’autant plus qu’a partir de Bossuet ils avaient
pris ’habitude de cultiver la forme comme si elle était la chose
capitale. Saurin nous fait toujours de nouveau souvenir que
la chose capitale, c’est le contenu; et son importance, sa va-
leur au point de vue homilétique, consiste précisément en ceci
qu’il posséde & un degré exceptionnel le don d’en convaincre
ses auditeurs.

» L’application est sans aucun doute la partie du sermon qui
se préte le mieux a I’élan oratoire. Aussi est-ce 1a que Saurin
reprend tous ses avantages. L il s’éléve, non seulement en
plus d’'une occasion, mais presque réguliérement, 4 une hau-



UN NOUVEAU MANUEL D'HOMILETIQUE 549

teur d’éloquence telle que méme les meilleurs morceaux de
quelque autre prédicateur que ce soit ne peuvent étre pla-
cés que sur la méme ligne. Tel sermon particuliérement réussi
de Bossuet peut, dans son ensemble, 'emporter sur Saurin.
Mais dans ce cas, ce qui, dans Bossuet, remporte la victoire,
c’est l'artiste, et non le prédicateur. En outre le triomphe est
dd, moins a la perfection de I'art oratoire dans le détail, qu’a
I’application conséquente, systématique du principe exclusive-
ment oratoire. Dans la mesure exacte que Bossuet est supé-
rieur & Saurin comme rhéteur, il lui est inférieur comme pré-
dicateur chrétien. L’un voit son idéal dans les artifices d’avocat
du forum romain, et devant ce for il sort vainqueur de la lutte.
L’autre parle comme pasteur devant son église et il moissonne
ce qu’il peut étre donné a un pasteur de semer. Le prix sera
décerné al’'un ou a I'autre, selon que la gloire requise du prédi-
cateur sera celle de l'orateur se produisant sur une tribune
ou celle du témoin se faisant ’organe de la conscience chré-
tienne, évangélique, de I'église. »

III

Avant de décrire en détail le travail, soit de fond, soit de
forme, qu’exige tout discours homélitique, M. Krausz a soin
d’analyser I'idée méme du sermon. C’est 1a ce qui fait le sujet
de la premiere partie de son systeme, de ce qu'il appelle la
partie principielle. 11 y pose, en effet, certains principes essen-
tiels dont les théoriciens de la prédication ont en général le
tort de traiter plutot accidentellement et séparément dans le
cours méme de leur exposé technique. Or il importe de déter-
miner d’entrée la nature ou le caractére spécifique du sermon.
A cet effet, il faudra tout d’abord s’entendre sur le but que le
prédicateur doit se proposer, et ensuite envisager le sermon
tour & tour comme discours et comme acte de culte. Ces ques-
tions préalables n’ont pas de lintérét pour la théorie seule-
ment. Elles sont d’une importance éminemment pratique. De
la maniere dont elles seront résolues dépendront & bien des
égards les regles techniques elles-mémes.



550 H. VUILLEUMIER

On peut différer d’avis sur 'ordre dans lequel il convient
d’examiner ces trois points. Quoi qu’il en soit, nous n’hésitons
pas a dire que cette premiére partie de I'Homilétique de
M. Krausz est une des portions les plus originales et les plus
attachantes du volume. Du premier des trois chapitres dont
elle se compose, nous détachons un fragment relatif au but du
sermon (pag. 122 et suiv.): « Quel est le vrai but de la prédi-
cation en tant que partie intégrante du service divin? Clest,
pour le dire en un mot, I'édification.

« Le verbe oixedou:iv, usité aussi dans le langage attique, mais
presque exclusivement au sens propre, se rencontre quarante
fois dans le Nouveau Testament. Il y est employé tantot en
parlant de constructions matérielles, tantdt pour désigner la
construction du temple spirituel de Dieu. Etranger, en re-
vanche, & l'idiome attique est le substantif oizodops, qui se
trouve dix-huit fois, et qui signifie soit l'action de bétir,
d’édifier, soit le batiment, I’édifice. Dans le sens de I'édifica-
tion spirituelle il se rencontre dans Rom. XIV, 19; XV, 2;
1 Cor. X1V, 3, 5, 12, 26; 2 Cor. X, 8 ;XII, 19; XIII, 10; kph.
IV, 12, 16,29. A la base de cette signification métaphorique
est la conception d’aprés laquelle les croyants forment en-
semble le temple de Dieu, lequel est commencé, mais n’est pas
encore parvenu a son achévement. Par conséquent édifier,
dans cette acception scripturaire, revient a dire : travailler &
Pachévement du temple de Dieu, en d’autres termes & I’accom-
plissement du régne de Dieu. Chose a noter : ni d’aprés ’emploi
du mot dans le Nouveau Testament, ni dans 'usage actuel de
la langue, édifier n’implique l'idée de gagner au christianisme
les adeptes d’autres religions. Il est toujours question d'un
travail ayant pour objet ceux qui sont déja gagnés, d'une
activité s’exercant au sein méme de la communauté de ceux
qui professent le christianisme.

» Or en quoi consiste I'édification lorsqu’il s’agit du ser-
mon ?

» Nous nous sentons édifiés d’'un sermon lorsque les senti-
ments, les connaissances et les aspirations que nous connais-
sons pour étre chrétiens, et du caractére chrétien desquels



UN NOUVEAU MANUEL D’'HOMILETIQUE 15 ¢

nous n'avons plus besoin d’étre convaincus, ont recu de cette
prédication une impulsion telle que nous ayons vivement
conscience de 'impulsion recue. Un pareil effet ne peut étre
produit, notre christianisme ne peut étre ainsi ravivé et fortifié
qu’a la condition que le sermon exprime ces sentiments, ces
connaissances, ces aspirations avec une intimité, une clarté,
une netteté, une pureté, une puissance qui soient de nature,
non seulement & nous impressionner d’'une maniére sympu-
thique, mais & nous entrainer avec force dans la direction que
nous-mémes nous approuvons. Chacun sait que le renouvelle-
ment de nos sentiments ou de nos émotions a pour effet de les
renforcer et de les graver plus profondément en nous. Sans
doute, la répétition pure et simple ne fait que les émousser ;
mais quand une impression quelconque se renouvelle par le
fait que tel ou tel contenu identique nous est communiqué
d’une maniére ou sous une forme différente, cette impression
ou cette sensation en devient plus forte et plus profonde. La
puissance inhérente & l’édification repose donc sur une loi
psychologique générale.

» Quant & I'édification elle-méme, eu égard a4 son contenu
et & sa nature, c’est une notion spécifiquement religieuse, ou
plus exactement, chrétienne. En effet, ce n’est ni la richesse
d’idées, ni la beauté du langage, ni I'art de la diction qui, en
soi, a le pouvoir d'édifier. L’édification ne dépend de ces
choses extérieures que pour autant que I'expression de tout ce
qui, de sa nature, est intérieur se trouve liée & ce qu'on
appelle en rhétorique disposition, élocution et action. Selon le
degré de culture des auditeurs, ces choses extérieures agiront
méme de fagons trés diverses. De méme que nous distinguons
avec raison entre l'intuition poétique et I'habileté technique,
par laquelle seule la premiere parvient & se faire pleinement
valoir, mais qui, i elle seule, ne pourra jamais suppléer a la
poésie elle-méme, pareillement aucune rhétorique, si parfaite
soit-elle, ne peut masquer dans un sermon l’absence de I'élé-
ment édifiant. Celui-ci est ’ame de tout discours digne d’oc-
cuper une place dans le culte, il donne au sermon son cachet
spécifiquement homilétique, et il a pour fondement la puis-



252 H. VUILLEUMIER

sance avec laquelle la vie chrétienne se manifeste dans la parole
du prédicateur.

» La condition préalable pour qu'un discours soit édifiant,
c’'est que Dorateur et les auditeurs se rencontrent sur un
meme fondement de la foi, qu’ils aient des convictions fonda-
mentales communes. Des jugements comme celui-ci: « C'est
l1a le prédicateur qu’il me faut, » ou bien: « Tel et tel prédica-
teur n’est pas mon homme, » reposent précisément sur cette
indispensable présupposition. A la vérité, l'auditeur s’attend a
recevoir de la bouche de l'orateur plus et mieux qu’il ne
serait lui-méme en état de dire; mais il entend étre promu
dans la direction ot il est déja engagé. Autrement c’en est fait
de l’édification en ce qui le concerne, non point par sa faute,
mais par la nature méme des choses.

» Cette communauté de fol entre le prédicateur et son public
ne sera pas compromise par le fait que le premier s’attaque a
des doctrines erronées, qu’il censure certaines aberrations de
conduite, qu’'il repousse des opinions divergentes, — quand
bien méme le public se sentirait vivement repris et person-
nellement atteint, — pourva que les travers que l'orateur
prend a partie existent réellement dans la vie spirituelle des
auditeurs; que ce soient des défauts qui troublent ’harmonie
de leur vie et que, par conséquent, ils soient ou qu’ils puissent
étre ressentis par les consciences comme une chose qui devrait
ne pas étre. Si la polémique du predicateur se maintient dans
ces limites, Vauditeur lul en saura gré dans la mesure ol le
contenu de sa prédication sera riche et ot la forme en sera
accomplie.

» Mais que de prédicateurs qui vont tirer de siloin la ma-
tiere de leurs réprimandes, 'objet de leurs réfutations, que
leur auditoire se voit comme transporté dans une terre
inconnue! Les siecles passés ont peut-étre péché plus grie-
vement & cet égard que ne fait la génération présente. Et
cependant, méme aujourd’hui, les avertissements que d’an-
ciens homilétes adressaient aux pasteurs par trop zélés de
leur temps, ne sont rien moins que superflus. En particulier
les commencants ne savent pas toujours se refuser le



UN NOUVEAU MANUEL D'HOMILETIQUE 553

plaisir de polémiser contre des hérétiques dont [I’histoire
ecclésiastique seule fait encore mention. A sa grande stu-
péfaction l’auditoire, encore plus étourdi qu’intéressé, en-
tend parler d’hérésies dogmatiques ou de doctrines morales
subversives qu’il n’ett jamais crues possibles, tandis que les
opinions fausses, les habitudes vicieuses qui ont cours dans le
pays méme et a I’époque actuelle, ne sont pas méme eftleu-
rées. « A quoi bon, disait déja Hypérius, le premier des homi-
létes protestants du XVIesiécle, dans son De formandis concio-
nibus sacris, & quoi bon une interprétation populaire des
saintes Ecritures par laquelle on combat les partisans de deux
principes, les manichéens, ou tels autres hérétiques dont per-
sonne ne parle plus ? Que sert-il de partir en guerre contre
les habitués du cirque ou du théitre, en parlant & un peuple
qui comprend & peine la valeur de ces mots ?» Et Keckermann
de Heidelberg, au commencement du XVIIe siécle, faisait en-
tendre des avis analogues dans sa Rhelorica ecclesiastica, en y
ajoutant la recommandation d’insister moins sur la refutatio
errorum que sur la confirmatio theseos verae. Cette derniére
direction ne saurait étre trop prise & cceur. Il est vrai qu’il
est beaucoup plus facile de préter & un adversaire, réel ou
imaginaire, toute sorte de mal dans le but de le réfuter, que
d’exprimer tout simplement les sentiments religieux. Car pour
savoir faire cela, il faut éprouver soi-méme ces sentiments, il
faut vivre personnellement d’'une vie vraiment religieuse. La
prédication suppose une telle vie ; malheureusement cette sup-
position ne se réalise pas chez tout prédicateur.

» Des temps agités exposent a la tentation de polémiser du
haut de la chaire contre des adversaires théologiques qu’on n’at-
teindrait pas par d’autres moyens. Il ne se peut rien imaginer
de plus absurde. On porte ainsi & la connaissance du troupeau
des controverses dont il ne se doutait méme pas. Il est notoire
que si la Vie de Jésus de Strauss a eu tant de retentissement et
s’est répandue si largement dans le public, elle I’'a di en bonne
partie & la polémique & laquelle elle fut en butte du haut des
chaires. A cet égard encore on voit de quelle importance est
pour le pasteur, en sa qualité de prédicateur, la connaissance

THEOL. ET PHIL. 1884, 37



D04 H. VUILLEUMIER

exacte de sa paroisse. Il ne doit porter en chaire que ce qu’il
sait positivement étre déja parvenu a la connaissance des audi-
teurs et les avoir inquiélés au point de vue religieux. La chaire
n’existe qu’en vue de la religion et, par conséquent, en vue
de I'édification. Tous les objets, quelle que soit d’ailleurs leur
importance, qui ne font pas partie de la vie religieuse de
I’église, sont une profanation de la chaire. Tous les objets, au
contraire, qui touchent réellement & la vie religieuse de 1’église
demandent & étre abordés homilétiquement par le pasteur du
haut de la chaire. »

Parlant ensuite des théories diamétralement opposées de Stier
et de Schleiermacher, dont le premier, dans sa Keryktik, pré-
tend que lauditeur visé par le sermon doit toujours étre
I’homme naturel, c’est-a-dire I'irrégénéré et, dans le régénéré
lui-méme, ce qui reste encore en lui de paresse et de licheté
naturelle, tandis que le second, dans ses « Lecons sur la théo-
logie pratique, » fait du sermon une partie intégrante du culte,
subordonne le culte & I'idée générale de « féte, » et statue que
la prédication ainsi entendue suppose nécessairement une com-
munauté de sentiments entre le prédicateur et ses auditeurs,
« quelle attitude, demande M. Krausz, prendrons-nous vis-a-vis
de ces deux conceptions ? » Voici sa réponse.

« A ne prendre la chose que par le cdté empirique, il est
hors de doute que Schleiermacher est dans le vrai. Ce n’est pas
a l'instigation de 'homme irrégénéré qu’'on se rend au culte,
c’est sous 'empire du christianisme qui exerce sur nous son
ascendant. Or le prédicateur ne préchera jamais avec succes
§’'ll ne peut compter, dans le cceur de ses auditeurs, sur une
inclination venant au-devant de sa prédication. Le missionnaire
lui-méme n’obtient des conversions qu’en vertu de I'aspiration,
divinement implantée au cceur de 'homme, vers le salut en
Christ, en d’autres termes, en vertu du christianisme qui, in-
consciemment, préexiste dans tout homme déja avant sa con-
version. D’ailleurs, I’expérience le prouve, les éléments irrégé-
nérés des églises chrétiennes se font remarquer de préférence
par le fait qu’ils tournent le dos aux lieux de culte, et les pré-
dicateurs qui préchent conformément a la théorie de Stier ne



UN NOUVEAU MANUEL D'HOMILETIQUE 290

sont pas précisément ceux qui repeuplent les temples aban-
donnés.

» Mais ce n’est pas a ce point de vue seulement que nous
repoussons la théorie en question. Elle a le tort de partir d’'une
conception contraire & une saine psychologie. La distinction
qu’elle établit entre ’homme irrégénéré et 'homme régénéré
est une distinction abstraite qui ne se légitime pas dans la
pratique. Celui qui est venu au temple, y est venu comme
chrétien, mais comme chrétien ayant besoin d’édification.
C’est donc en chrétien qu’il doit étre traité, mais en chrétien
imparfait, ayant besoin d’instruction, de répréhension, de con-
solation, d’encouragement. Dans tout ce qu’il fait ou ne fait
pas, il est en partie régénéré, en partie non encorerégénéré. Les
plus secrets mouvements de son cceur ont subi des influences
opposées. Ses faits et gestes les plus publics trahissent
tantot un esprit chrétien tantot un naturel qui n’est pas encore
dompté. Et ce n’est pas seulement tel ou tel d’entre ceux qui
fréquentent le culte qui se trouve dans cette situation. Tous
nous sommes dans ce cas. Il n’y a que le degré ou la mesure
du rapport entre la piété et la mondanité qui varie a l'infini de
P'un & l'autre. Mais le besoin de voir celle-la, la piélé, se
fortifier existe chez tous, et a I'égard de tous, tant qu’ils sont,
le prédicateur ne réussira dans sa mission que pour autant que sa
propre vie chrétienne plus avancée, plus puissante, sera capa-
ble de venir au secours de leur christianisme plus ou moins
nécessiteux, d’attiser tout de nouveau en eux la flamme sainte,
de ranimer leur piété de telle sorte qu’elle devienne de plus en
plus personnelle et autonome. »

L’auteur montre ensuite comment et pourquol le sermon
qui, en principe et par essence, a pour mission dans le culte
d’exprimer la foi commune, revét toujours en fait des carac-
téres divers, correspondant en (quelque mesure aux « genres »
des anciens théoriciens. Conformément aux différentes fonctions
du pasteur et en rapport avec lindividualité de l'orateur, le
sermon aura tantdt un cachet plus didactique ou catéchétique,
tantot il fera prévaloir I’élément spécialement pastoral, tantot
encore il auraune tendance plutot missionnaire ou halieutique.



556 H. VUILLEUMIER

Il y aura sans doute de tout cela dans chaque sermon, mais
chacun inclinera nécessairement de 'un ou de l'autre coté.
Cela est inévitable. Il importe seulement de n’exagérer aucun
de ces éléments. L’exclusivisme, en cela comme en toutes
choses, frise la caricature. Et que devient alors I'édification ?

1AY

Il serait aisé de tirer de la suite de ce chapitre sur le but de
la prédication, ainsl que des deux chapitres suivants, une antho-
logie de pensées frappantes exprimées souvent sous une forme
pittoresque. On rencentre des parcles d’or sur la nécessité de
fortes études pour satisfaire aux exigences d’une prédication
édifiante, et sur le devoir du prédicateur de se persuader
qu’il est ]a pour apprendre aux autres i se passer de sa direc-
tion. Nous voudrions pouvoir citer aussi ce que M. Krausz
dit, & propos du sermon envisagé comme discours, de I’élément
oratoire, de I'élément dialectique et de 1’élément poétique de
la prédication.

Recueillons seulement en passant des paroles comme celles-
ci: « Mépriser la forme n’est pas autre chose qu'une grossie-
reté, aussi étrangere & la charité chrétienne envers les audi-
teurs qu’elle témoigne de peu d’intelligence des conditions de
toute parole impressive. » « Le patois de Ganaan n’est pas le
langage du peuple de Dienw. L’idiome sémitique n’est pas la
langue exclusive du christianisme. Lors de la Pentecdte, a
Jérusalem, toutes les langues ont été sanctifiées — pour autant
qu’elles servent Christ. » — A l'adresse de ceux qui mécon-
naissent I'importance delalogique: « Ce n’est pas pour rien que
« I’évangile pneumatique » commence par le logos. » — « Le
beau, qui caractérisait & un degré si éminent les paroles du Maitre
incomparable, n’appartiendrait-il en propre qu'ad Lui et ala
littérature profane ? » « Malheur & I’église dont le prédicateur
tresse des guirlandes alors que son printemps est passé. Des
fleurs fanées, — quoi de plus triste & voir! » Notons, & la fin
de ce méme chapitre, al'occasion du discours « spécifiquement



UN NOUVEAU MANUEL D’HOMILETIQUE 507

poétique, » un Intéressant paralléle entre les sept Joyo de
Chrysostome sur l’apotre des Gentils, le Panégyrique de l'a-
potre saint Paul, de Bossuet, et le Saint Paul, cing discours
d’Adolphe Monod. « Il est singulierementinstructif d’étudierles
différentes phases par lesquelles le panégyrique a passé dans
la chaire chrétienne... Le poéme épique en sept chants, de Chry-
sostome, et le portrait du chrétien d’élite, tel que I'atracé Bos-
suet, se transforment chez Monod en un cycle de discours sur
les vérités essentielles de I’évangile. »

11 y aurait des choses non moins excellentes a relever dans
ce que lauteur dit du sermon comme partie intégrante du
culte, et des obligations spéciales que ce caractére du sermon
impose au prédicateur. Ainsi ses réflexions sur les droits de
I'individualité et les limites infranchissables ou celle-ci doit se
renfermer. « Toute vie est individuelle de sa nature ; vouloir
supprimer I'élément individuel c’est attenter indirectement & la
vie. Mais qu’on se garde de confondre l'individuel avec I'é-
goiste. » «L’individualité qui a le droit de se produire n’est pas
Iindividualité purement naturelle, mais celle qui est au service
de Christ, et qui, a ce service, a été purifiée. » Ainsi encore,
ses développements sur cette thése que, dans l'office pastoral,
la liturgie représente le principe conservateur, tandis que la
la prédication représente celui du progrés, 'un de ces prin-
cipes n’étant pas moins indispensable que l'autre.

Nous extrayons de ce chapitre un fragment traitant de l'une
des questions les plus délicates qui puissent se présenter dans
la pratique homilétique. (Pag. 178 et suiv.)

» §’il est vrai que le sermon soit le point central du culte
évangélique ; que dans le sermon la foi qui est commune au
prédicateur et & son auditoire doive trouver une expression
propre a édifier ; que le sermon, enfin, suppose chez le prédi-
cateur lui-méme une conviction personnelle, spécialement
quant au sujet de sa prédication, il s’ensuit que le prédicateur
sera tenu de ne rien avancer que ses auditeurs doivent en-
tendre dans un autre sens qu’il ne Uentend lui-méme. Ce pos-
tulat soulévela question de savoir jusqu’a quel point I’accommo-
dation est permise, c’est-d-dire jusqu’a quel point le prédica-



598 H. VUILLEUMIER

teur peut adapter son langage aux conceptions de ses auditeurs
encore peu développés.

» Si, pour résoudre cette question, nous nous plagons sur le
terrain de cette « prudence pastorale » qui était si chere a nos
devanciers, nous sommes perdus d’avance. Nous aboutirions,
entre la véracité personnelle de l'orateur et les ménagements
dus aux sentiments de l'auditoire, & un compromis qui ne
satisferait en définitive aucune des parties intéressés. Le jeune
pasteur, méme le plus croyant, revient, de nos jours, de I'uni-
versité avec des idées avec lesquelles le laique pieux se fami-
liarise difficilement. D'un autre coté, les « lumiéres » ont
pénétré trop avant dans le peuple pour que les vieux dogmes
ecclésiastiques soieni encore l'objet, de la part de la majorité
des laiques, de la croyance naive d’autrefois. Il en résulte que
I’accommodation, dés qu’elle est consciemment pratiquée par le
prédicateur, devient pour les uns comme pour les autres un
sujet d’achoppement.

» Il y a longtemps qu’on a cité la parole de Jésus, Jean XVI,
12 (JSai encore plusieurs choses ¢ vous dire, etc.) comme un
exemple d’accommodation négative. Et onen a conclu avec rai-
son que I'accommodation ne doit pas étre repoussée sans autre
forme de procés. Mais il importe de distinguer entre 'accommo-
dation qui se borne & taire ce qui pour le moment serait inin-
telligible ; celle qui consiste & exprimer telle pensée essentielle
sous une forme sensible, fidéle pour le fond, mais inexacte,
inadéquate, au point de vue formel ; celle, enfin, qui, pour ne
pas scandaliser, abrite la vraie penséesous des expressions qui
n’aient rien de malsonnant.

» La premiére de ces espéces est hors de discussion; en
pédagogie il est impossible de s’en passer; tous les éducateurs
la pratiquent sans le moindre scrupule. La secondese produira
presque nécessairement lorsque le prédicateur prend sa tiche
au sérieux, mais que ’habileté formelle n’est pas encore, chez
lui, & la hauteur de son zéle et de 'importance qu’il attache &
la chose elle-méme. Il n'y a que l'étude et une culture géné-
rale qui puissent & la longue lui faire surmonter cette imper-
fection. L’accommodation qui, au point de vue moral, fournit



UN NOUVEAU MANUEL D'HOMILETIQUE 559

matiere & réflexion et présente une véritable gravité, est celle
de 'orateur qui s’accommode dans son langage & des idées qui,
au fond du cceur, lui sont étrangeres. Sans doute, l'adulte a
non seulement le droit, mais comme éducateur ila le devoir de
s’abaisser au niveau intellectuel de ceux qui sont encore
mineurs. De méme, il est du devoir de celui qui est placé & un
plus haut degré de culture de jeter pour ainsi dire un pont
entre lui et celui qui est moins cultivé, afin de se faire entendre
de lui. Maisil est desdifférences qu’il n’est plus possible de faire
rentrer dans ces catégories-la, des différences qui proviennent
de ce qu'on occupe, a I’égard du grand probléme de I'univers,
des positions fonciérement différentes. User d’accommodation
en pareil cas, c’est étre infidéle envers soi-méme et de mau-
vaise foi envers ses auditeurs.

» Cependant la collision des devoirs se produit dés qu’un
prédicateur dont l'intelligence est en désaccord avec la foi de
I’église, mais qui est pénétré du sentiment de I'inviolable sain-
teté et de la puissance bénie des convictions religieuses, se
trouve placé en présence d’une communauté qui, pour I’essen-
tiel, a conservé cette foi-la. Que fera-t-il dans ces conditions?
Il veut édifier, mais 1l pressent que, du moment qu’il exposera
franchement ses vues personnelles, au lieu d’édifier, il risque
de démolir. Et pourtant il ne peut prendre sur lui de simuler
une foi qu’il ne partage pas, mais que son devoir pastoral semble
lui commander de précher. Que de jeunes pasteurs, — et ce
ne sont pas les moins respectables, — qui ne savent comment
sortir de cette impasse !

» Eh bien, en cela comme en toutes choses, la piété a les pro-
messes de la vie présente et de celle qui est & venir. Dieu donne
un heureux succés a4 ceux qui sont integres?! Préchez tou-
jours ce que vous croyez! Je veux dire : nepréchez que sur des
sujets sur lesquels vous puissiez parler & la communauté avec
une foi personnelle, en vertu d’'une conviction personnelle.
Pour peu qu'un homme soit qualifié pour étre prédicateur
évangélique, il ne montera pas en chaire sans avoir dans le
ceeur des convictions quelconques, et de saintes convictions.

t Prov. II, 7, d’apres la version de Luther.



560 H. VUILLEUMIER

Dans un sens ou dans un autre, il aura fait une expérience du
Dieu vivant. Il croit quelque chose. En effet, croire, c’est étre
convaincu de choses qu’on ne voit point, mais dont on connait
la réalité comme on connait celle de sa propre existence, de
cette vie qu'on ne voit pas non plus et qu'on ne souffre pas,
cependant, que personne vienne vous contester.

» Ainsi donc, cela seul que I'on croit doit étre préché. Que
si I'objet de cette croyance est absolument en dehors de la
ligne de I'enseignement biblique, le jeune candidat ne pourra
évidemment songer qu’avec une profonde répugnance a sa
future vocation. Mais alors, son chemin est tout tracé. Le seul
conseil & lui donner, c’est de se tourner au plus tot vers une
auire carriere. Dieu aime celui qui donne avec joie, — cela est
vrai aussi de la dispensation des biens spirituels. Mais le jeune
homme qui choie 14, dans son cceur, un idéal religieux et
moral (qu’il faut se garder de confondre avec des aspirations
esthétiques et scientifiques), celui-1a doit pouvoir précher avec
foi, et ou la foi existe, 1a s’opére la justification, quelque dé-
fectueuses que puissent étre les ceuvres. Alors on marche de
grice en grice, de connaissance en connaissance, de foi en foi.

» Parlons d’une maniére plus concréte: les commencants
doivent bien se garder de précher sur des sujets dont, en prati-
que, ils ne possédent pas encore une intuition qui leur soit
propre, et au sujet desquels, théoriquement, ils n’ont pas en-
core de conviction bien motivée. Qu’ils préchent seulement en
toute droiture et surtout avec modestie ce dont ils sont convain-
cus ou du moins ce dont ils pensent éire convaincus, et alors
leurs paroles posséderont aussi la puissance de la foi. Plus le
jeune ministre de I'Evangile se vouera fidélement, & cOté de son
office homilétique, & ses devoirs de catéchiste et de pasteur,
plus aussi il se verra pour ainsi dire introduit promptement au
cceur des sujets les plus féconds au point de vue de la prédica-
tion. Plusil aura, dés le début, préché avec sincérité et avec
mesure, plus alors les besoins de la vie humaine et ceux du
cceur humain se révéleront a lui dans leur richesse et dans
leur variété. Sans étre obligé de recourir 2 une accommodation
artificielle, il sera mis en état de puiser toujours plus profond



UN NOUVEAU MANUEL D HOMILETIQUE 564

dans les trésors de la parole de Dieu et d’en rapporter des
choses vieilles et des choses neuves. »

v

On a vu que '’homilétique matérielle s’ouvre par un chapitre
sur la matiere homilétique en général, c’est-a-dire par une
étude des objets sur lesquels peut porter la prédication. Tous
ces objets rentrent dans deux catégories principales qui
peuvent se ramener a ces deux formules : Dieu dans ses
rapports avec le monde ; le monde en relation avec Dieu. En
d’autres termes, la matiére homilétique consiste, d’une part,
dans la masse de faits et d’idées dont se compose l'histoire du
salut, cette histoire par laquelle Dieu s’est manifesté 4 ’huma-
nité afin de 'attirer & lui ; d’autre part, dans toute la masse des
objets qui remplissent la vie humaine, qui doivent étre mis en
rapport avec la religion, et qu’il s’agit par conséquent d’envi-
sager a la lumiére de la Parole de Dieu.

De ces deux catégories, la seconde se préte moins directe-
ment et moins facilement & une tractation schématique, et
cela & cause de l'infinie diversité de la vie dans le monde. La
consclence chrétienne s’oriente plus aisément et plus sirement
en partant de ce qui est historiquement donné. Or ces données
sont renfermées dans les livres saints, documents historiques
de la Parole de Dieu & 'adresse des hommes.

Ceci améne M. Krausz & parler, non pas de I'inspiration, —
pour le prédicateur comme tel ce probléme est d’'une impor-
tance tout 4 fait secondaire, — mais des versions de la Bible.
(Pag. 218 sqq.) Et ici il se prononce avec une entiére franchise
sur l'insuffisance de la version de Luther et I'urgence d’une
traduction nouvelle. Il cite & ce propos la réflexion faite par un
Anglais 4 qui 'on cherchait & faire comprendre I'état de la
question : « Si, disait-il, un employé du gouvernement anglais
se permettait de laisser passer sciemment une faute dans la
traductlon d’un ordre de la reine Victoria en tel ou tel dialecte
hindou, il serait soumis & une enquéte judiciaire et devrait
s’attendre & une sévére punition. Combien plus coupable est le



562 H. VUILLEUMIER

serviteur de Dieu qui laisse subsister sciemment des erreurs
dans la traduction de la révélation de Dieu a I'adresse de I'hu-
manité! Et & quel jugement ne s’expose-t-il pas de la part
du Roi des cieux! » — M. Krausz est fort peu satisfait de la
revision de Luther entreprise par la Conférence d’Eisenach,
et 1l n’y a rien la d’étonnant pour qui connait la maniére dont
ce travail s’est fait et les maigres résultats auxquels tant de
peine et de temps a abouti. Mais & notre sens il dépasse le but
en repoussant le principe méme d’une revision et en réclamant
« une version foncierement nouvelle. » Comment concilier ce
radicalisme avec le respect pour le principe liturgique, c'est-a-
dire conservateur, dans le culte, dont M. Krausz a si bien
parlé un peu plus haut?

Dans la suite de ce chapitre’auteur aborde une série d’autres
questions importantes telles que celles-ci: Tout ce qui est dans
la Bible peut-il, tel quel, devenir sujet de prédication ? Quel
usage faire de I’Ancien Testament ? Quelle place accorder aux
apocryphes? Comment traiter homilétiquement les récits de
Ihistoire biblique ? Que faut-il penser de l'interprétation allé-
gorique et typologique ? etc. Que 'on nous permette ici une
derniére citation. Elle concerne la {ractation homilétique des
récits miraculeux renfermés dans la Bible. (Pag. 241 sq.)

« L'orthodoxie des deux confessions protestantes ne formula
que tres peu de régles positives touchant le miracle, parce
qu’a 'époque ol elle se constitua et ol elle fut souveraine le
supranaturalisme n’était mis en question que par des partis
que l'on croyait pouvoir traiter de haut, en les éconduisant,
pour parler avec Calvin, comme des impuri canes, c’est-a-dire,
comme épicuriens. Lorsque ensuite les doutes de Spinoza et
des déistes commenceérent a faire impression, l'orthodoxie
était déja si bien sur son déclin qu'il fallait une école toute
nouvelle pour reprendre sérieusement 1’étude du probléme. La
théologie antirationaliste ne produisit rien de bien saillant.
Schleiermacher, sur ce point, était & tout prendre rationaliste.
Il était réservé a Rothe d’établir une théorie du miracle prenant
son point d’appul au centre méme du cercle d’idées supranatu-



UN NOUVEAU MANUEL D HOMILETIQUE 563

raliste. (Suit un exposé sommaire de la théorie de Rothel.)

» Cette théorie place le prédicateur, et plus encore le caté-
chiste, dans la position la plus favorable possible vis-a-vis de
I’Eglise et de la Bible, en ce qu’elle lui permet d’interpréter
I’Ecriture dans un esprit de liberté en méme temps que de foi.
Mais ce serait une grande erreur de croire que, seul, un supra-
naturaliste aussi décidé que 1'était Rothe soit capable de précher
sur les miracles de maniére & édifier le peuple, ou encore, que
la conception supranaturaliste suffise a elle seule pour rendre
capable de traiter les récits de miracles d’une maniére vraiment
édifiante. Il ne faut pas oublier (ce que l'auteur a établi dans
ce qui précede) par quel procédé s’obtient la substance édifiante
de tout récit quel qu’il soit: c’est en brisant la coque solide et
dure de I'histoire et en dégageant ’amande substantielle de I'idée
éternellement vraie & laquelle cette enveloppe sert de symbole.
Il n’en est pas autrement de I’histoire miraculeuse. Méme le
plus croyant des supranaturalistes, s’il veut « réaliser » homi-
létiquement un récit de ce genre, dont il accepte sans scrupule
et sans réserve 'historicité, doit commencer par «l’échanger »
en le traduisant en idée pour, ensuite, appliquer de nouveau
cette idée 4 son usage pratique. Palmer et Harnack — pour ne
citer que deux auteurs tres attachés a la foi de I'Eglise — n’en
jugent pas autrement. Aussi bien n’est-il pas possible qu’un
homiléete soit d’'un autre avis.

» En veut-on des exemples ? Prenez les guérisons de Jésus.
Bien petit, presque imperceptible, est le nombre des sermons
gui font servir ces récits a confirmer les auditeurs dans I'attente
qu’aujourd’hui encore les malades seront guéris miraculeuse-
ment par Jésus. Que ce soit de propos délibéré ou non, le fait
est que presque touslessermonnaires agissent & cet égard selon
ces paroles de Palmer, dans son Homilétique : « Que le Sei-
» gneur rende la vue & tous les aveugles qui le lui demandent,

1Voir Zur Dogmatik, second article: Offenbarung. Comparer dans la
Revue de théologie et de philosophie de 1871 I'article de M. Astié (reproduit
dans La théologie allemande contemporaine, 1875) intitulé : « Programme
de la dogmatique protestante au XIXe siecle, par le D* Richard Rothe. »



51541 H. VUILLEUMIER

» qu’il rappelle a la vie, avant leur enterrement, toutes les jeu-
» nes filles et tous les jeunes gens, ainsi qu’il le fit dans la
» maison de Jairus et aux portes de Nain, comment oserais-je
» affirmer ? Et quant aux prétentions et aux promesses si im-
» pétueuses de ceux qui affirment que des miracles semblables
» & ceux-la devront finalement étre accomplis de nouveau par
» tous les vrais croyants, elles ne se sont pas vérifiées jusqu’a
» présent. »

» C’est donc dans le sens indiqué qu’on voit les prédicateurs
appartenant aux bords les plus divers exploiter homilétique-
ment la riche mine des miracles de Jésus. Reinhard, Schleier-
macher, Driseke, Theremin, Krummacher, Gerock, Henri
Lang (de Zurich) représentent, au point de vue dogmatique non
moins que sous le rapport homilétique, des écoles différentes
et méme singulierement divergentes. Et cependant, quelque
divers que soit, pour la forme et pour le fond, I'esprit qui se
manifeste dans leurs sermons, qu’ils prennent parti pour
ou contre le miracle, dées qu’ils en viennent & I'application,
Ihistoire n’est plus, pour chacun d’eux, qu’un symbole; elle
devient entre leurs mains un moyen de précher sur des vérités
générales. Des agitateurs pourront bien user et abuser de la
chaire pour propager les vues théologiques ou ecclésiastiques
qui leur tiennent au ceceur et, en conséquence, discuter sur la
valeur ou la non-valeur dogmatique des miracles, comme le
fait par exemple Lang dans son « discours religieux » sur Math.
X1V, 22 sqq. C'est une question qu’il appartient & chacun de
régler avec sa propre conscience, de savoir s’il lui est loisible
de se considérer comme un nouveau Luther et si 'Eglise peut
se promettre de son ministére une nouvelle réformation. Une
chose est siire, c’est qu’aussi longtemps que le prédicateur a
en vue la seule édification et qu’en préchant il ne poursuit au-
cun but accessoire, il aura rarement motif de donner une lecon
de dogmatique sur 'idée du miracle. »

Et plus loin : « Tant que le prédicateur en est encore a se
débattre au milieu des questions critiques de crédibilité ou de
non-creédibilité des miracles, il n’est pas encore parvenu au point
ou il peut étre question d’un ouukeirbw au sens propre du mot.



UN NOUVEAU MANUEL D’HOMILETIQUE 565

Il manque la base commune, sur laquelle auditeurs et prédica-
teur peuvent « s’entretenir » ensemble des grands objets qui
intéressent leur cceur et sont devenus pour eux l'affaire capi-
tale. C’est pourquoi le chrétien qui cherche I’édification, quand
il lit des sermons comme ceux du (ci-devant) pasteur Vogelin1,
a toujours le sentiment: « Si seulement I'orateur en venait en-
» fin & son affaire! »

» Vous pouvez étre a votre affaire comme théologien dans
votre cabinet d’études, sans l'étre comme prédicateur dans
votre chaire. On n’en arrive 14, je le répéte, que lorsqu’on a
appris & dégager 1'idée de ses voiles ou de son incarnation his-
torique (voile ou incarnation, au point de vue homilétique cela
n’importe guére), et qu’ensuite on insiste avec force aupres
de ses auditeurs pour leur faire accepter les vériteés religieuses
impliquées dans cette idée générale, ainsi que les conséquences
morales qui en découlent. Dans ce sens on peut dire que plus
on traite ces récits avec naiveté, plus on atteint siirement
son but. Une attitude naive, je ne dis pas du pasteur en
tant que théologien, mais du prédicateur, vis-a-vis du miracle
dans 'histoire biblique, est I'une des conditions préalables
d’une prédication & la fois conforme aux régles de ’art, vrai-
ment édifiante et fructueuse.

» Aprés cela, je ne disconviens pas que dans certains cas, et
pour des raisons « pastorales, » une courte explication critique
ou dogmatique vis-a-vis de tels ou tels adversaires peut étre de
saison (& condition qu’on s’abstienne de les désigner par leurs
noms). Des temps de crise religieuse et ecclésiastique peuvent
exiger, par le fait méme que ce sont des temps exceptionnels,
une pratique homilétique exceptionnelle. Mais méme alors le
but principal du sermon, comme acte de culte, savoir I'édifica-
tion, doit étre respecté et poursuivi comme tel. L’exorde sera
la place la plus convenable pour vider ces questions prélimi-
naires. Le cas est différent lorsque sur la base d’un texte tel
que Jean IV, 48 on est appelé a précher sur lavraie et la fausse

! L’enfant terrible du parti réformiste zuricois, aujourd’hui professeur
d’esthétique. Il a publié en 1864 un volume de sermons sous le titre:
« Dieu n'est pas un dieu des morts, mais le Dieu des vivants. »



H66 H. VUILLEUMIER

foi au miracle. Car alors ce n’est pas la question théorique du
miracle qui est apologétiquement ou polémiquement discutée,
1l s’agit d’'une étude religieuse sur la manie des miracles, et par
conséquent c’est d’emblée une question pratique, une question
de religion que le prédicateur entreprend de traiter. »

Nous ne suivrons pas M. Krausz dans la seconde moitié de
son volume, ol les pages instructives et attrayantes abondent.
Signalons seulement, dans la seconde partie de I’'Homilétique
matérielle, ses études d’exégése pratique sur les sujets &
traiter lors des différentes fétes chrétiennes; la distinction
qu’il établit entre discours liturgiques (baptéme, confirmation,
communion, mariage et service tunebre ; consécration et ins-
taliation) et sermons de circonstance, en allemand Kasualien
(pag. 342 : « Nous sommes appelés a faire un sermon « de cir-
« constance » lorsqu’un événement qui fait sensation nous met
en demeure de montrer une dispensation de la divine provi-
dence dans ce qui n’apparait a I’cell profane, & la maniére pure-
ment mondaine de voir les choses, que comme un événement
fortuit, casuel);» la condamnation des « péricopes » et la re-
commandation des séries. (Pag. 351 sqq.) Bien moins encore
pouvons-nous songer a nous arréter a la troisieme et derniére
partie du systéme homilétique. Qu’il suffise de dire, et c’est
dire beaucoup, que M. Krausz a surajeunir ces sujets, déja tant
de fois traités, qui constituent ’homilétique formelle. C’est bien
ici le couronnement de ’édifice, et en disant cela nous ne fai-
sons pas que répéter une phrase banale, nous attachons a ce
mot tout le sens qu’il comporte.

Sans étreprophete, on peut prévoir que le Lehrbuch du profes-
seur de Strasbourg ne tardera pas a se faire sa place au premier
rang des livres d’étude en pays germanique. Peut-étre les pages
qu’on vient de lire contribueront-elles en quelque mesure a le
faire gouter aussi de ceux de nos candidats ou de nos jeunes
pasteurs qui lisent ’allemand et qui n’en sont pas & dire: Que
peut-il, en fait d’homilétique, venir de bon d’Allemagne? Nous
pouvons leur certifier que s’ils s’inspirent des legons de
M. Krausz, le genre de sermon qu’ils cultiveront sera en tout
point le contraire d’un genre « faux. » H. VUILLEUMIER.




	Un nouveau manuel d'homilétique

