
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1884)

Artikel: Un nouveau manuel d'homilétique

Autor: Vuilleumier, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379351

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379351
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


m NOUVEAU MANUEL D'HOMILÉTIQUE1

ce Le sermon, déclarait il y a quelques années un des critiques

littéraires les plus renommés de la France, le sermon est

un genre faux, et il est faux surtout parce qu'il a vieilli. Il a si

peu de vérité humaine et générale, qu'il est difficile de s'y

intéresser, même rétrospectivement. On a beau consentir à se

placer au point de vue voulu, faire la part du temps et des

changements, admettre la tradition, il faut être bien amoureux
de l'éloquence pour la goûter lorsqu'elle n'est plus qu'à l'état
de forme pure, c'est-à-dire de forme vide ou de rhétorique. »

Ce jugement sommaire est la conclusion d'un article sur les

sermons de Bossuet -, Les considérants sur lesquels il s'appuie
sont tirés de la pratique homilétique catholique. Mais il est

conçu en termes si généraux, si absolus, que toute espèce du

genre sermon, même le sermon protestant moderne qui n'a
plus, pour ainsi dire, de commun avec celui des prédicateurs
de la cour de Versailles que le nom générique, semble être
enveloppée par le critique dans une même condamnation. Serait-
ce qu'à ses yeux le titre de sermon n'appartienne en propre
qu'à ces exercices de rhétorique sacrée dont Bossuet passe

pour avoir laissé le modèle accompli, tandis que le discours

religieux, tel que nous le comprenons et le pratiquons, constituerait

un genre à part et devrait être désigné par un terme
technique différent? Ou bien veut-il insinuer que tout ce qui
porte communément le nom de sermon rentre du plus au moins
dans la même catégorie C'est une question que nous ne nous
chargeons pas de trancher.

1 Lehrbuch der Homiletik, von Alfred Krausz. Gotha, F.-A. Perthes,
1883. vin et 669 pag.

- Etudes critiques de littérature, par Edmond Scherer, 1S76.



UN NOUVEAU MANUEL D'HOMILÉTIQUE 541

Quelles que soient à cet égard les idées particulières du
célèbre littérateur, nous ne croyons pas nous tromper en disant

que cette sentence : ce Le sermon est un genre faux, » prise
dans son acception générale, est l'écho d'un jugement plus
répandu qu'on ne pense. Et quand nous voyons notre critique
expliquer son verdict en disant : ce J'entends par genre faux
celui dans lequel on ne peut (c'est nous qui soulignons) ni
penser ni dire juste, » comment nous soustraire à l'aveu que
même la prédication protestante du XIXe siècle a pu prêter
parfois à un pareil jugement une apparence de raison? Mais

Dieu soit loué tout en prêchant, on peut penser et dire juste.
Il se prononce de dimanche en dimanche, et, chaque année, il
se publie nombre de sermons, — nommez-les, si vous voulez,
des discours religieux ou de tel autre nom qui vous plaira, —
qui ne tombent pas sous le coup du jugement cité. Du moins

ce jugement ne peut-il leur être appliqué que par des gens

pour qui tout sermon est dans le faux, parce que, dans leur
haute sagesse, ils sont brouillés avec le but, l'objet, le fond
même de la prédication chrétienne ; ou bien (car les extrêmes

se touchent) parce que, selon leur dogmatique sectaire, il n'y
a ni église ni ministère spécial de la parole.

Je dis que tout en prêchant on peut penser et dire juste.
J'aurais dû dire qu'au nom même de la théorie de la prédication

on le doit. Quel est le traité d'homilétique, si respectueux
soit-il de la tradition, qui présente aujourd'hui comme l'idéal
du genre un sermon ce vieilli, » manquant ce de vérité humaine
et générale, » et réduisant l'éloquence ce à l'état de forme pure,
c'est-à-dire de forme vide ou de rhétorique? » A coup sûr, on
ne le cherchera pas, ce traité-là, parmi ceux que notre siècle a

vus naître au sein du protestantisme français, allemand ou

anglais. On ne le demandera ni à Vinet, ni à A. Schweizer,

ni à Palmer, ni au révérend Phillips Brooks, si excellemment

traduit en notre langue par M. Nyegaard. On se tromperait

singulièrement d'adresse aussi en le demandant à l'auteur
du manuel que nous désirons, par les pages qui suivent, faire
connaître à nos lecteurs.



542 H. VUILLEUMIER

I

Le livre de M. Krausz est intitulé Lehrbuch der Homiletik.
C'est un ce livre d'enseignement. » Il n'a pas la liberté d'allures,

le piquant, l'imprévu des conférences d'un Beecher. L'auteur

ne serait pas ce qu'il est, savoir théologien allemand et

professeur d'université, si son ouvrage ne se distinguait pas

par la méthode et par la tenue systématique.
Il commence donc, dans une introduction, par définir

l'homilétique et lui assigner sa place au milieu des autres disciplines

de la théologie pratique, pour passer ensuite à l'histoire de

la prédication et à celle de l'homilétique elle-même. En terminant

cette partie préliminaire, il discute le meilleur ordre à

suivre et se décide pour la division introduite par Alexandre
Schweizer. D'après ce système, la théorie de la prédication
comprend trois parties : l'homilétique principielle, la matérielle

et la formelle. Ces trois parties répondent aux trois questions

que voici : Pourquoi prêche-t-on Que faut-il prêcher?
Comment convient-il de prêcher?

Dans la première partie, l'auteur traite successivement du
but du sermon, du sermon envisagé comme discours, et du

sermon comme partie constitutive du culte.
La seconde partie s'ouvre par un chapitre sur la matière

homilétique, ou les sujets de la prédication, en général. Après
quoi, passant du général au particulier, l'auteur s'occupe du
choix de la matière en vue de tel ou tel sermon : choix déterminé,

d'une part, par les exigences du culte, selon qu'il s'agit
d'un sermon de fête, d'un discours liturgique, d'un discours
de circonstance ou d'un sermon pour les dimanches ordinaires

et les jours sur semaine ; d'autre part, par le fait que chaque

sermon doit former un tout organique.
Si la seconde partie correspond en quelque sorte à ce que

l'ancienne rhétorique appelait l'invention, la troisième applique

au discours de la chaire les règles générales comprises
dans les chapitres traditionnels de la disposition, de l'élocu-
tion, de la mémorisation et de l'action. Logiquement, ces di-



UN NOUVEAU MANUEL D'HOMILÉTIQUE 543

verses opérations peuvent se ramener à trois. De là, trois
sections : du plan du sermon, de son exécution, du débit ;

chacune de ces sections se subdivisant à son tour en un certain
nombre de paragraphes.

Voilà la charpente du livre. Mais ce serait se tromper
grandement si l'on supposait que, pour être disposé d'une manière
aussi systématique, il pêche par les défauts réputés inséparables

des manuels d'enseignement. Il n'a d'un manuel ni la roi-
deur, ni la sécheresse, ni l'ennui. Rien d'essentiel n'est omis,
tout arrive en son lieu, tout se suit et s'enchaîne dans l'ordre
voulu, la clarté de la pensée, la précision du langage s'unissent

à une érudition considérable, mais tout se lit avec intérêt
et, pour peu qu'on soit familiarisé avec la langue, sans effort
ni fatigue.

L'auteur a l'ambition, non seulement de perfectionner la
théorie comme telle, en continuant l'œuvre des Schott, des

Vinet, des Schweizer, mais encore, à l'exemple de Palmer, de

se rendre utile aux commençants en vue de leur pratique
pastorale. Les règles sont fréquemment accompagnées d'exemples
empruntés à des sermonnaires anciens et nouveaux. Les
nombreuses analyses de textes insérées dans le cours de l'exposition,

et dont plusieurs sont tirées du portefeuille de l'auteur,
font de son livre une vraie Chrestomathie homilétique. On sent
d'un bout à l'autre qu'avant d'entrer dans la carrière de

l'enseignement, avant d'aller occuper une chaire de professeur, à

Marbourg d'abord, puis à Strasbourg, M. Krausz a lui-même
exercé le ministère pastoral, et qu'il doit l'avoir fait avec succès

et avec amour. Ses réflexions, ses conseils ont l'accent et
l'autorité de l'expérience personnelle.

Ce que cet ouvrage atteste pareillement, et qu'on reconnaît
à divers indices, c'est qu'on a affaire à un fils de l'Eglise réformée,

et j'ajoute : de l'Eglise réformée de la Suisse allemande,
qu'on juge souvent si mal, faute de la connaître. Nulle trace,
chez lui, de ces préjugés confessionnels, de ce respect presque
superstitieux de la tradition, pour ne pas dire de la routine
ecclésiastique, qu'on s'étonne de rencontrer parfois, parmi les
« allemands d'Allemagne, » même chez des hommes ayant la



544 H. VUILLEUMIER

réputation d'être passablement émancipés. Ici l'horizon est
d'une remarquable largeur. Bien qu'il ne cache nullement son
drapeau, qui est celui d'un protestantisme évangélique, mais
progressif, l'auteur sait rendre justice à toutes les convictions
sérieuses, quelle que soit leur couleur dogmatique ; je n'en
veux pour preuve que ses citations et ses analyses, qui sont
empruntées aux représentants des tendances les plus diverses.
On constate enfin avec satisfaction que M. Krausz a pratiqué
les écrivains et les orateurs français dans une mesure qui ne
se rencontre pas fréquemment chez les théologiens d'outre-
Rhin. Parmi les traités sur l'éloquence de la chaire qui jouissent

de quelque renom, il n'y a guère que les Observations

pratiques sur la prédication, d'Athanase Coquerel père, qui
paraissent lui avoir échappé. En revanche, il cite souvent, et

avec éloge, l'Art de la lecture et la Lecture en action de

M. Ernest Legouvé.

H

On ne s'attendra pas, après cet aperçu sommaire du contenu
et de l'esprit de l'ouvrage, à une analyse détaillée de ses

différentes parties. Nous reviendrons seulement sur quelques-uns
de ses chapitres et surtout, pour le faire mieux connaître, nous
en détacherons quelques pages relatives à des sujets divers.

M. Krausz a voué un soin particulier à l'histoire de la
prédication et à celle de l'homilétique. On possède sur la matière
quelques bonnes monographies, mais ce ne sont que des

monographies. Le sujet dans son ensemble n'a pas encore été étudié

comme il le mérite. Notre auteur lui-même n'a pas la

prétention, bien s'en faut, de l'avoir épuisé ; mais il a apporté sa

pierre à l'édifice, en mettant en relief certaines figures injustement

reléguées dans l'ombre jusqu'à nos jours, et en redressant
certains jugements qui, à tort, ont presque passé à l'état de

lieux communs1.
Nous avons remarqué entre autres, dans cette esquisse his-

1 C'est ici le lieu de signaler un article sur Calvin comme prédicateur
que M. Krausz a publié récemment dans la « Zeitschrift für praktische
Theologie » de MM. Bassermann et Ehlers.



UN NOUVEAU MANUEL D'HOMILÉTIQUE 545

torique, la manière équitable d'apprécier la prédication
rationaliste de la fin du siècle dernier. Cette prédication est tombée
dans la platitude et la vulgarité, cela est incontestable. Profiter
du fait que le Seigneur est né dans une étable, pour parler un

jour de Noël des avantages qu'il y a à nourrir le bétail dans des

étables ; prêcher le dimanche des rameaux contre l'écorcement
des arbres, le jeudi saint sur la manière de faire un bon
testament, le jour de Pâques, à propos des disciples d'Emmaùs, sur
l'utilité des promenades, à Pentecôte contre l'ivresse, etc. ; faire
de la chaire une estrade où l'on peut déballer, sans crainte de

se voir contredit, tout ce qu'on a sur le cœur, sans pourtant
toucher de trop près à la religion, cela revenait, semble-t-il,
à dire que le salut consiste en fin de compte dans un eudémo-
nisme terrestre. Et cependant, ce n'était là que la caricature
d'une idée juste et vraie : c'est que le christianisme est un levain
qui doit pénétrer toute la pâte, un ferment qui doit agir dans tous
les domaines et dans toutes les relations de la vie. Cette tendance

utilitaire était l'expression confuse et souverainement maladroite
d'un besoin légitime en soi et trop négligé auparavant, celui de

faire prédominer dans la prédication l'élément psychologique et
moral. Il est certain que la prédication ne peut que gagner à

cette prédominance. Aussi peut-on dire, à ce point de vue-là
(et pour être juste, faut-il dire) que ce si la triste période du
rationalisme vulgaire n'a pas marqué elle-même un progrès en

ce qui concerne la prédication en Allemagne, elle a servi à en

préparer un pour la suite, et que, sans cette peine en apparence

perdue, la prédication protestante allemande ne se serait

jamais élevée à la hauteur d'une éloquence sacrée vraiment
digne de ce nom. »

Si nous avons un regret à exprimer au sujet de cette histoire
de la prédication, c'est qu'elle soit si laconique à l'endroit de

l'époque contemporaine. A partir de F.-W. Krummacher et de

Tholuk, elle se borne, quant à l'Allemagne, à une enumeration
de noms propres dont le dernier seul, celui de M. Kögel, le
prédicateur de la cour de Berlin, est accompagné de ce jugement

en une ligne : ce peut-être de tous les prédicateurs
allemands celui qui a le plus d'affinité avec les Bossuet et les Sau-



546 H. VUILLEUMIER

rin. » Les illustrations de la chaire catholique, tant en France
qu'en Allemagne, sont expédiées en une page. Les églises réformées

de langue française ne sont représentées dans ce rapide
sommaire que par Alexandre Vinet et Adolphe Monod, ce auquel
se rattachent dignement, par leur moderne orthodoxie et leur
moderne rhétorique, Bersier à Paris et Coulin à Genève. » Il
est vrai de dire que, dans le corps même de l'ouvrage, une
place honorable est faite aux sermons d'autres prédicateurs
encore, tels que M. Colani.

La Suisse française, ce cette Amérique du nord en miniature,
en fait de piété et d'églises, » (merci du compliment sert de

transition pour passer aux Etats-Unis et au célèbre Henry
Ward Beecher, ce au sujet duquel on a fait courir ce dicton que
les puritains ont tort de diviser le monde entier en saines et en

sinners (pécheurs), attendu qu'il existe encore une troisième
classe d'hommes, celle des Beechers. » Voici la conclusion de

ce paragraphe et, avec lui, de tout ce chapitre d'histoire : ce Ce

qui distingue l'Amérique du Nord, c'est sa manière pratique de

saisir le christianisme. Elle est bien au-dessous de l'Europe au

point de vue d'une solide théologie, mais peut-être occupé-telle

vis-à-vis de l'Europe une position semblable, et lui est-il
réservé un avenir analogue à la position et à l'avenir qui furent,
au temps de saint Augustin, ceux de l'Europe occidentale vis-
à-vis de l'Orient, s

Nous ne quitterons pas l'introduction sans offrir à nos
lecteurs la traduction d'un morceau qui présente pour nous autres

protestants français un intérêt particulier. Ce sont les pages

(54-57) spécialement consacrées à Jacques Saurin.
« De nos jours, Saurin est devenu étranger au grand public.

Mais aucun prédicateur évangélique ne devrait négliger de

faire sa connaissance.

Mieux que personne il s'entendait à mettre à nu tous les

replis du cœur humain et à le poursuivre dans ses égarements ;

ce qui ne l'empêcha point — ses contemporains ne le savaient

que trop — de faire preuve d'un défaut de connaissance des

hommes dont il fut le premier à pâtir. Personnellement, Saurin

était une nature paisible et douce. Il pénétrait l'homme,



UN NOUVEAU MANUEL d'HOMILÉTIQUE 547

non les hommes. Ses études psychologiques, il s'y adonnait
dans des vues d'édification et non d'intérêt personnel. C'est

précisément cette connaissance supérieure du cœur humain qui
forme un des principaux attraits de sa prédication. Qu'on relise

par exemple, dans le premier de ses trois sermons sur le renvoi

de ta conversion, la démonstration de cette vérité que
l'amour pour Dieu est affaire d'habitude, aussi bien que toutes
les autres aptitudes de l'homme intérieur, qu'il faut par conséquent

s'y former par un exercice assidu.

» Lorsqne, par le développement de principes précédemment
posés par lui, il a amené ses auditeurs jusqu'au point où il ne
leur reste plus d'autre alternative que de lui donner raison ou
de le braver, alors il déploie les ailes de sa subjugante
éloquence, il entraîne ses auditeurs après lui et les enlève à la
hauteur de ses intuitions. Dans le corps du sermon que nous
venons de citer, il passe en revue les objections par lesquelles
on se flatte de porter atteinte à ce qu'il vient d'établir au sujet
de la conséquence fatale des mauvaises habitudes invétérées.
Quand il est arrivé à cette idée, si généralement choyée, qu'une
mort prochaine produira sur le pécheur des impressions
profondes et salutaires : «c C'est ici, s'écrie-t-il, où je vous atten-
» dais, mes frères. C'est donc le temps de la mort, sur lequel
» vous appuyez vos espérances? Et nous prétendons vous prou-
» ver que, bien loin que ce soit le plus propre à la conversion,
» c'est précisément celui qui y est le plus contraire. »

ce Saurin a l'habitude, après avoir par une introduction préparé

l'auditeur à l'énoncé du sujet et à la division de son

discours, de débuter par une longue dissertation exégétique et

systématique. Cette première partie, qui se distingue presque
toujours par la richesse d'idées, et par la finesse psychologique
non moins que par l'habileté dialectique, vient au-devant du
besoin éminemment protestant d'une interprétation approfondie

de l'Ecriture sainte. Il n'est pas étonnant que Maury,
dans son Essai sur l'éloquence de la chaire, se montre très peu
satisfait de cette partie-là. A vrai dire, Saurin se laisse aller
trop souvent à étaler une érudition théologique qui est hors de

place, et par là même, ne saurait nous satisfaire. Il procède



548 H. VUILLEUMIER

parfois d'une manière trop exclusivement démonstrative et

partant nous laisse froids. 11 considère trop cette partie de son
sermon comme la partie essentielle, et par conséquent l'étend
outre mesure. Mais ce qui n'est pas moins certain c'est que
pour le catholique cette partie-là est la plus dangereuse, celle
qu'il a le plus sujet de redouter, parce qu'ici l'élément
spécifiquement évangélique est exposé sous la forme d'une théologie
accessible au grand public et en même temps d'une manière

pratique, visant à l'application immédiate ; et ensuite, parce
que la solide base scripturaire de la doctrine prêchée par
Saurin s'y fait jour de la façon la plus claire et la plus
convaincante.

» La division du sermon en explication de la parole
scripturaire et en application est en rapport avec une homilétique
imparfaite. Elle prouve, il en faut convenir, que malgré ses

capacités personnelles, malgré un talent oratoire de premier
ordre, Saurin n'a pas encore gravi la plus haute cime de

l'éloquence homilétique. Mais s'il n'a pas sacrifié l'élément homilétique

à l'élément oratoire, comme le faisaient les orateurs
catholiques de sa nation, s'il a subordonné la forme au contenu,
en revanche il a sauvé pour ainsi dire, au profit de la postérité,
la possibilité d'adapter à une prédication évangélique par son
contenu une forme oratoire classique. Il est essentiel, en effet,
que le contenu biblique, la base scripturaire soient conservés
intacts à la chaire évangélique. Les français catholiques
immolaient sans scrupules le contenu évangélique à la forme
oratoire, et cela d'autant plus qu'à partir de Bossuet ils avaient
pris l'habitude de cultiver la forme comme si elle était la chose

capitale. Saurin nous fait toujours de nouveau souvenir que
la chose capitale, c'est le contenu ; et son importance, sa
valeur au point de vue homilétique, consiste précisément en ceci

qu'il possède à un degré exceptionnel le don d'en convaincre
ses auditeurs.

» L'application est sans aucun doute la partie du sermon qui
se prête le mieux à l'élan oratoire. Aussi est-ce là que Saurin
reprend tous ses avantages. Là il s'élève, non seulement en

plus d'une occasion, mais presque régulièrement, à une hau-



UN NOUVEAU MANUEL d'HOMILÉTIQUE 549

teur d'éloquence telle que même les meilleurs morceaux de

quelque autre prédicateur que ce soit ne peuvent être placés

que sur la même ligne. Tel sermon particulièrement réussi
de Bossuet peut, dans son ensemble, l'emporter sur Saurin.
Mais dans ce cas, ce qui, dans Bossuet, remporte la victoire,
c'est l'artiste, et non le prédicateur. En outre le triomphe est

dû, moins à la perfection de l'art oratoire dans le détail, qu'à
l'application conséquente, systématique du principe exclusivement

oratoire. Dans la mesure exacte que Bossuet est supérieur

à Saurin comme rhéteur, il lui est inférieur comme
prédicateur chrétien. L'un voit son idéal dans les artifices d'avocat
du forum romain, et devant ce for il sort vainqueur de la lutte.
L'autre parle comme pasteur devant son église et il moissonne

ce qu'il peut être donné à un pasteur de semer. Le prix sera
décerné à l'un ou à l'antre, selon que la gloire requise du
prédicateur sera celle de l'orateur se produisant sur une tribune
ou celle du témoin se faisant l'organe de la conscience
chrétienne, évangélique, de l'église. »

III

Avant de décrire en détail le travail, soit de fond, soit de

forme, qu'exige tout discours homélitique, M. Krausz a soin
d'analyser l'idée même du sermon. C'est là ce qui fait le sujet
de la première partie de son système, de ce qu'il appelle la
partie principielle. Il y pose, en effet, certains principes essentiels

dont les théoriciens de la prédication ont en général le
tort de traiter plutôt accidentellement et séparément dans le
cours même de leur exposé technique. Or il importe de déterminer

d'entrée la nature ou le caractère spécifique du sermon.
A cet effet, il faudra tout d'abord s'entendre sur le but que le
prédicateur doit se proposer, et ensuite envisager le sermon
tour à tour comme discours et comme acte de culte. Ces questions

préalables n'ont pas de l'intérêt pour la théorie seulement.

Elles sont d'une importance éminemment pratique. De
la manière dont elles seront résolues dépendront à bien des

égards les règles techniques elles-mêmes.



550 H. VUILLEUMIER

On peut différer d'avis sur l'ordre dans lequel il convient
d'examiner ces trois points. Quoi qu'il en soit, nous n'hésitons
pas à dire que cette première partie de VHomilétique de
M. Krausz est une des portions les plus originales et les plus
attachantes du volume. Du premier des trois chapitres dont
elle se compose, nous détachons un fragment relatif au but du

sermon (pag. 122 et suiv.) : ec Quel est le vrai but de la prédication

en tant que partie intégrante du service divin C'est,

pour le dire en un mot, l'édification.
ce Le verbe owoSopiîv, usité aussi dans le langage attique, mais

presque exclusivement au sens propre, se rencontre quarante
fois dans le Nouveau Testament. Il y est employé tantôt en

parlant de constructions matérielles, tantôt pour désigner la
construction du temple spirituel de Dieu. Etranger, en

revanche, à l'idiome attique est le substantif oUolop.fi, qui se

trouve dix-huit fois, et qui signifie soit l'action de bâtir,
d'édifier, soit le bâtiment, l'édifice. Dans le sens de l'édification

spirituelle il se rencontre dans Rom. XIV, 19 ; XV, 2 ;

1 Cor. XIV, 3, 5, 12, 26 ; 2 Cor. X, 8 ;XIL 19 ; XIII, 10 ; Eph.
IV, 12, 16, 29. A la base de cette signification métaphorique
est la conception d'après laquelle les croyants forment
ensemble le temple de Dieu, lequel est commencé, mais n'est pas
encore parvenu à son achèvement. Par conséquent édifier,
dans cette acception scripturaire, revient à dire : travailler à

l'achèvement du temple de Dieu, en d'autres termes à

l'accomplissement du règne de Dieu. Chose à noter : ni d'après l'emploi
du mot dans le Nouveau Testament, ni dans l'usage actuel de

la langue, édifier n'implique l'idée de gagner au christianisme
les adeptes d'autres religions. Il est toujours question d'un
travail ayant pour objet ceux qui sont déjà gagnés, d'une
activité s'exerçant au sein même de la communauté de ceux

qui professent le christianisme.
» Or en quoi consiste l'édification lorsqu'il s'agit du

sermon?

» Nous nous sentons édifiés d'un sermon lorsque les

sentiments, les connaissances et les aspirations que nous connaissons

pour être chrétiens, et du caractère chrétien desquels



UN NOUVEAU MANUEL D'HOMILÉTIQUE 551

nous n'avons plus besoin d'être convaincus, ont reçu de cette

prédication une impulsion telle que nous ayons vivement
conscience de l'impulsion reçue. Un pareil effet ne peut êlre

produit, notre christianisme ne peut être ainsi ravivé et fortifié
qu'à la condition que le sermon exprime ces sentiments, ces

connaissances, ces aspirations avec une intimité, une clarté,
une netteté, une pureté, une puissance qui soient de nature,
non seulement à nous impressionner d'une manière sympathique,

mais à nous entraîner avec force dans la direction que
nous-mêmes nous approuvons. Chacun sait que le renouvellement

de nos sentiments ou de nos émotions a pour effet de les

renforcer et de les graver plus profondément en nous. Sans

doute, la répétition pure et simple ne fait que les émousser ;

mais quand une impression quelconque se renouvelle par le
fait que tel ou tel contenu identique nous est communiqué
d'une manière ou sous une forme différente, cette impression
ou cette sensation en devient plus forte et plus profonde. La

puissance inhérente à l'édification repose donc sur une loi
psychologique générale.

» Quant à l'édification elle-même, eu égard à son contenu
et à sa nature, c'est une notion spécifiquement religieuse, ou
plus exactement, chrétienne. En effet, ce n'est ni la richesse
d'idées, ni la beauté du langage, ni l'art de la diction qui, en
soi, a le pouvoir d'édifier. L'édification ne dépend de ces
choses extérieures que pour autant que l'expression de tout ce

qui, de sa nature, est intérieur se trouve liée à ce qu'on
appelle en rhétorique disposition, elocution et action. Selon le
degré de culture des auditeurs, ces choses extérieures agiront
même de façons très diverses. De même que nous distinguons
avec raison entre l'intuition poétique et l'habileté technique,
par laquelle seule la première parvient à se faire pleinement
valoir, mais qui, à elle seule, ne pourra jamais suppléer à la
poésie elle-même, pareillement aucune rhétorique, si parfaite
soit-elle, ne peut masquer dans un sermon l'absence de
l'élément édifiant. Celui-ci est l'âme de tout discours digne
d'occuper une place dans le culte, il donne au sermon son cachet
spécifiquement homilétique, et il a pour fondement la puis-



252 H. VUILLEUMIER

sance avec laquelle la vie chrétienne se manifeste dans la parole
du prédicateur.

» La condition préalable pour qu'un discours soit édifiant,
c'est que l'orateur et les auditeurs se rencontrent sur un
même fondement de la foi, qu'ils aient des convictions
fondamentales communes. Des jugements comme celui-ci : ce C'est
là le prédicateur qu'il me faut, » ou bien : ce Tel et tel prédicateur

n'est pas mon homme, » reposent précisément sur cette
indispensable présupposition. A la vérité, l'auditeur s'attend à

recevoir de la bouche de l'orateur plus et mieux qu'il ne
serait lui-même en état de dire ; mais il entend être promu
dans la direction où il est déjà engagé. Autrement c'en est fait
de l'édification en ce qui le concerne, non point par sa faute,
mais par la nature même des choses.

» Cette communauté de foi entre le prédicateur et son public
ne sera pas compromise par le fait que le premier s'attaque à

des doctrines erronées, qu'il censure certaines aberrations de

conduite, qu'il repousse des opinions divergentes, — quand
bien même le public se sentirait vivement repris et
personnellement atteint, — pourvu que les travers que l'orateur
prend à partie existent réellement dans la vie spirituelle des

auditeurs^ que ce soient des défauts qui troublent l'harmonie
de leur vie et que, par conséquent, ils soient ou qu'ils puissent
être ressentis par les consciences comme une chose qui devrait
ne pas être. Si la polémique du prédicateur se maintient dans

ces limites, l'auditeur lui en saura gré dans la mesure où le

contenu de sa prédication sera riche et où la forme en sera

accomplie.
» Mais que de prédicateurs qui vont tirer de si loin la

matière de leurs réprimandes, l'objet de leurs réfutations, que
leur auditoire se voit comme transporté dans une terre
inconnue Les siècles passés ont peut-être péché plus
grièvement à cet égard que ne fait la génération présente. Et

cependant, même aujourd'hui, les avertissements que
d'anciens homilètes adressaient aux pasteurs par trop zélés de

leur temps, ne sont rien moins que superflus. En particulier
les commençants ne savent pas toujours se refuser le



UN NOUVEAU MANUEL d'HOMILÉTIQUE 553

plaisir de polémiser contre des hérétiques dont l'histoire
ecclésiastique seule fait encore mention. A sa grande
stupéfaction l'auditoire, encore plus étourdi qu'intéressé,
entend parler d'hérésies dogmatiques ou de doctrines morales
subversives qu'il n'eût jamais crues possibles, tandis que les

opinions fausses, les habitudes vicieuses qui ont cours dans le

pays même et à l'époque actuelle, ne sont pas même effleurées.

« A quoi bon, disait déjà Hypérius, le premier des homi-
lètes protestants du XVIe siècle, dans son De formandis concio-
nïbus sacris, à quoi bon une interprétation populaire des

saintes Ecritures par laquelle on combat les partisans de deux

principes, les manichéens, ou tels autres hérétiques dont
personne ne parle plus Que sert-il de partir en guerre contre
les habitués du cirque ou du théâtre, en parlant à un peuple
qui comprend à peine la valeur de ces mots?» Et Keckermann
de Heidelberg, au commencement du XVIIe siècle, faisait
entendre des avis analogues dans sa Rhetorica ecclesiastica, en y
ajoutant la recommandation d'insister moins sur la refutatio
errorum que sur la confirmatio theseos verae. Cette dernière
direction ne saurait être trop prise à cœur. Il est vrai qu'il
est beaucoup plus facile de prêter à un adversaire, réel ou
imaginaire, toute sorte de mal dans le but de le réfuter, que
d'exprimer tout simplement les sentiments religieux. Car pour
savoir faire cela, il faut éprouver soi-même ces sentiments, il
faut vivre personnellement d'une vie vraiment religieuse. La

prédication suppose une telle vie; malheureusement cette
supposition ne se réalise pas chez tout prédicateur.

» Des temps agités exposent à la tentation de polémiser du
haut de la chaire contre des adversaires théologiques qu'on
n'atteindrait pas par d'autres moyens. Il ne se peut rien imaginer
de plus absurde. On porte ainsi à la connaissance du troupeau
des controverses dont il ne se doutait même pas. Il est notoire
que si la Vie de Jésus de Strauss a eu tant de retentissement et
s'est répandue si largement dans Je public, elle l'a dû en bonne
partie à la polémique à laquelle elle fut en butte du haut des

chaires. A cet égard encore on voit de quelle importance est

pour le pasteur, en sa qualité de prédicateur, la connaissance
THLOL. ET PHIL. 1884. 37



554 H. VUILLEUMIER

exacte de sa paroisse. Il ne doit porter en chaire que ce qu'il
sait positivement être déjà parvenu à la connaissance des
auditeurs et les avoir inquiétés au point de vue religieux. La chaire
n'existe qu'en vue de la religion et, par conséquent, en vue
de l'édification. Tous les objets, quelle que soit d'ailleurs leur
importance, qui ne font pas partie de la vie religieuse de

l'église, sont une profanation de la chaire. Tous les objets, au
contraire, qui touchent réellement à la vie religieuse de l'église
demandent à être abordés homilétiquement par le pasteur du
haut de la chaire. »

Parlant ensuite des théories diamétralement opposées de Stier
et de Schleiermacher, dont le premier, dans sa Kergktik,
prétend que l'auditeur visé par le sermon doit toujours être
l'homme naturel, c'est-à-dire l'irrégénéré et, dans le régénéré
lui-même, ce qui reste encore en lui de paresse et de lâcheté

naturelle, tandis que le second, dans ses ce Leçons sur la théologie

pratique, » fait du sermon une partie intégrante du culte,
subordonne le culte à l'idée générale de ce fête, » et statue que
la prédication ainsi entendue suppose nécessairement une
communauté de sentiments entre Je prédicateur et ses auditeurs,
ce quelle attitude, demande M. Krausz, prendrons-nous vis-à-vis
de ces deux conceptions? » Voici sa réponse.

ee A ne prendre la chose que par le côté empirique, il est

hors de doute que Schleiermacher est dans le vrai. Ce n'est pas
à l'instigation de l'homme irrégénéré qu'on se rend au culte,
c'est sous l'empire du christianisme qui exerce sur nous son
ascendant. Or le prédicateur ne prêchera jamais avec succès

s'il ne peut compter, dans le cœur de ses auditeurs, sur une
inclination venant au-devant de sa prédication. Le missionnaire
lui-même n'obtient des conversions qu'en vertu de l'aspiration,
divinement implantée au cœur de l'homme, vers le salut en

Christ, en d'autres termes, en vertu du christianisme qui,
inconsciemment, préexiste dans tout homme déjà avant sa

conversion. D'ailleurs, l'expérience le prouve, les éléments irrégénérés

des églises chrétiennes se font remarquer de préférence

par le fait qu'ils tournent le dos aux lieux de culte, et les
prédicateurs qui prêchent conformément à la théorie de Stier ne



UN NOUVEAU MANUEL d'HOMILÉTIQUE 555

sont pas précisément ceux qui repeuplent les temples
abandonnés.

» Mais ce n'est pas à ce point de vue seulement que nous

repoussons la théorie en question. Elle a le tort de partir d'une
conception contraire à une saine psychologie. La distinction
qu'elle établit entre l'homme irrégénéré et l'homme régénéré
est une distinction abstraite qui ne se légitime pas dans la
pratique. Celui qui est venu au temple, y est venu comme
chrétien, mais comme chrétien ayant besoin d'édification.
C'est donc en chrétien qu'il doit être traité, mais en chrétien
imparfait, ayant besoin d'instruction, de répréhension, de

consolation, d'encouragement. Dans tout ce qu'il fait ou ne fait

pas, il est en partie régénéré, en partie non encore régénéré. Les

plus secrets mouvements de son cœur ont subi des influences
opposées. Ses faits et gestes les plus publics trahissent
tantôt un esprit chrétien tantôt un naturel qui n'est pas encore
dompté. Et ce n'est pas seulement tel ou tel d'entre ceux qui
fréquentent le culte qui se trouve dans cette situation. Tous
nous sommes dans ce cas. Il n'y a que le degré ou la mesure
du rapport entre la piété et la mondanité qui varie à l'infini de

l'un à l'autre. Mais le besoin de voir celle-là, la piété, se

fortifier existe chez tous, et ,à l'égard de tous, tant qu'ils sont,
le prédicateur ne réussira dans sa mission que pour autant que sa

propre vie chrétienne plus avancée, plus puissante, sera capable

de venir au secours de leur christianisme plus ou moins

nécessiteux, d'attiser tout de nouveau en eux la flamme sainte,
de ranimer leur piété de telle sorte qu'elle devienne de plus en

plus personnelle et autonome. »

L'auteur montre ensuite comment et pourquoi le sermon
qui, en principe et par essence, a pour mission dans le culte
d'exprimer la foi commune, revêt toujours en fait des caractères

divers, correspondant en quelque mesure aux ce genres »

des anciens théoriciens. Conformément aux différentes fonctions
du pasteur et en rapport avec l'individualité de l'orateur, le

sermon aura tantôt un cachet plus didactique ou catéchétique,
tantôt il fera prévaloir l'élément spécialement pastoral, tantôt
encore il aura une tendance plutôt missionnaire ou halieutique.



556 H. VUILLEUMIER

Il y aura sans doute de tout cela dans chaque sermon, mais
chacun inclinera nécessairement de l'un ou de l'autre côté.
Cela est inévitable. Il importe seulement de n'exagérer aucun
de ces éléments. L'exclusivisme, en cela comme en toutes
choses, frise la caricature. Et que devient alors l'édification

IV

Il serait aisé de tirer de la suite de ce chapitre sur le but de

la prédication, ainsi que des deux chapitres suivants, une anthologie

de pensées frappantes exprimées souvent sous une forme
pittoresque. On rencontre des paroles d'or sur la nécessité de

fortes études pour satisfaire aux exigences d'une prédication
édifiante, et sur le devoir du prédicateur de se persuader
qu'il est là pour apprendre aux autres à se passer de sa direction.

Nous voudrions pouvoir citer aussi ce que M. Krausz

dit, à propos du sermon envisagé comme discours, de l'élément
oratoire, de l'élément dialectique et de l'élément poétique de

la prédication.
Recueillons seulement en passant des paroles comme celles-

ci : ce Mépriser la forme n'est pas autre chose qu'une grossièreté,

aussi étrangère à la charité chrétienne envers les auditeurs

qu'elle témoigne de peu d'intelligence des conditions de

toute parole impressive. » ce Le patois de Canaan n'est pas le

langage du peuple de Dieu. L'idiome sémitique n'est pas la
langue exclusive du christianisme. Lors de la Pentecôte, à

Jérusalem, toutes les langues ont été sanctifiées — pour autant
qu'elles servent Christ. » — A l'adresse de ceux qui
méconnaissent l'importance de la logique: « Ce n'est pas pour rien que
ce l'évangile pneumatique » commence par le logos. » — ce Le

beau, qui caractérisait à un degré si eminent les paroles du Maître

incomparable, n'appartiendrait-il en propre qu'à Lui et à la

littérature profane? » ce Malheur à l'église dont le prédicateur
tresse des guirlandes alors que son printemps est passé. Des

fleurs fanées, — quoi de plus triste à voir » Notons, à la fin
de ce même chapitre, à l'occasion du discours ce spécifiquement



UN NOUVEAU MANUEL D'HOMILÉTIQUE 557

poétique, » un intéressant parallèle entre les sept Xfyot de

Chrysostome sur l'apôtre des Gentils, le Panégyrique de

l'apôtre saint Paul, de Bossuet, et le Saint Paul, cinq discours

d'Adolphe Monod. « Il est singulièrement instructif d'étudier les

différentes phases par lesquelles le panégyrique a passé dans

la chaire chrétienne... Le poème épique en sept chants, de

Chrysostome, et le portrait du chrétien d'élite, tel que l'a tracé
Bossuet, se transforment chez Monod en un cycle de discours sur
les vérités essentielles de l'évangile. »

11 y aurait des choses non moins excellentes à relever dans

ce que l'auteur dit du sermon comme partie intégrante du
culte, et des obligations spéciales que ce caractère du sermon
impose au prédicateur. Ainsi ses réflexions sur les droits de

l'individualité et les limites infranchissables où celle-ci doit se

renfermer, ce Toute vie est individuelle de sa nature ; vouloir
supprimer l'élément individuel c'est attenter indirectement à la
vie. Mais qu'on se garde de confondre l'individuel avec
l'égoïste. » ecL'individualité qui a le droit de se produire n'est pas
l'individualité purement naturelle, mais celle qui est au service
de Christ, et qui, à ce service, a été purifiée. » Ainsi encore,
ses développements sur cette thèse que, dans l'office pastoral,
la liturgie représente le principe conservateur, tandis que la
la prédication représente celui du progrès, l'un de ces principes

n'étant pas moins indispensable que l'autre.
Nous extrayons de ce chapitre un fragment traitant de l'une

des questions les plus délicates qui puissent se présenter dans

la pratique homilétique. (Pag. 178 et suiv.)
» S'il est vrai que le sermon soit le point central du culte

évangélique ; que dans le sermon la foi qui est commune au

prédicateur et à son auditoire doive trouver une expression

propre à édifier ; que le sermon, enfin, suppose chez le prédicateur

lui-même une conviction personnelle, spécialement

quant au sujet de sa prédication, il s'ensuit que le prédicateur
sera tenu de ne rien avancer que ses auditeurs doivent
entendre dans un autre sens qu'il ne l'entend lui-même. Ce

postulat soulève la question de savoir jusqu'à quel point l'accommodation

est permise, c'est-à-dire jusqu'à quel point le prèdica-



558 H. VUILLEUMIER

teur peut adapter son langage aux conceptions de ses auditeurs
encore peu développés.

» Si, pour résoudre cette question, nous nous plaçons sur le

terrain de cette ce prudence pastorale » qui était si chère à nos

devanciers, nous sommes perdus d'avance. Nous aboutirions,
entre la véracité personnelle de l'orateur et les ménagements
dus aux sentiments de l'auditoire, à un compromis qui ne
satisferait en définitive aucune des parties intéressés. Le jeune
pasteur, même le plus croyant, revient, de nos jours, de

l'université avec des idées avec lesquelles le laïque pieux se

familiarise difficilement. D'un autre côté, les ce lumières » ont
pénétré trop avant dans le peuple pour que les vieux dogmes

ecclésiastiques soient encore l'objet, de la part de la majorité
des laïques, de la croyance naïve d'autrefois. Il en résulte que
l'accommodation, dès qu'elle est consciemment pratiquée par le

prédicateur, devient pour les uns comme pour les autres un

sujet d'achoppement.
» Il y a longtemps qu'on a cité la parole de Jésus, Jean XVI,

12 (Tai encore plusieurs choses à vous dire, etc.) comme un
exemple d'accommodation négative. Et on en a conclu avec raison

que l'accommodation ne doit pas être repoussée sans autre
forme de procès. Mais il importe de distinguer entre l'accommodation

qui se borne à taire ce qui pour le moment serait
inintelligible ; celle qui consiste à exprimer telle pensée essentielle

sous une forme sensible, fidèle pour le fond, mais inexacte,
inadéquate, au point de vue formel ; celle, enfin, qui, pour ne

pas scandaliser, abrite la vraie pensée sous des expressions qui
n'aient rien de malsonnant.

» La première de ces espèces est hors de discussion ; en

pédagogie il est impossible de s'en passer; tous les éducateurs
la pratiquent sans le moindre scrupule. La seconde se produira
presque nécessairement lorsque le prédicateur prend sa tâche

au sérieux, mais que l'habileté formelle n'est pas encore, chez

lui, à la hauteur de son zèle et de l'importance qu'il attache à

la chose elle-même. Il n'y a que l'étude et une culture générale

qui puissent à la longue lui faire surmonter cette
imperfection. L'accommodation qui, au point de vue moral, fournit



UN NOUVEAU MANUEL D'HOMILÉTIQUE 559

matière à réflexion et présente une véritable gravité, est celle
de l'orateur qui s'accommode dans son langage à des idées qui,
au fond du cœur, lui sont étrangères. Sans doute, l'adulte a

non seulement le droit, mais comme éducateur ila le devoir de

s'abaisser au niveau intellectuel de ceux qui sont encore
mineurs. De même, il est du devoir de celui qui est placé à un
plus haut degré de culture de jeter pour ainsi dire un pont
entre lui et celui qui est moins cultivé, afin de se faire entendre
de lui. Mais il est des différences qu'il n'est plus possible de faire
rentrer dans ces catégories-là, des différences qui proviennent
de ce qu'on occupe, à l'égard du grand problème de l'univers,
des positions foncièrement différentes. User d'accommodation
en pareil cas, c'est être infidèle envers soi-même et de mauvaise

foi envers ses auditeurs.
» Cependant la collision des devoirs se produit dès qu'un

prédicateur dont l'intelligence est en désaccord avec la foi de

l'église, mais qui est pénétré du sentiment de l'inviolable sainteté

et de la puissance bénie des convictions religieuses, se

trouve placé en présence d'une communauté qui, pour l'essentiel,

a conservé cette foi-là. Que fera-t-il dans ces conditions?
Il veut édifier, mais il pressent que, du moment qu'il exposera
franchement ses vues personnelles, au lieu d'édifier, il risque
de démolir. Et pourtant il ne peut prendre sur lui de simuler
une foi qu'il ne partage pas, mais que son devoir pastoral semble
lui commander de prêcher. Que de jeunes pasteurs, — et ce

ne sont pas les moins respectables, — qui ne savent comment
sortir de cette impasse

» Eh bien, en cela comme en toutes choses, la piété a les
promesses de la vie présente et de celle qui est à venir. Dieu donne
un heureux succès à ceux qui sont intègresl Prêchez
toujours ce que vous croyez Je veux dire : neprêchez que sur des

sujets sur lesquels vous puissiez parler à la communauté avec
une foi personnelle, en vertu d'une conviction personnelle.
Pour peu qu'un homme soit qualifié pour être prédicateur
évangélique, il ne montera pas en chaire sans avoir dans le

cœur des convictions quelconques, et de saintes convictions.
1 Prov. II, 7, d'après la version de Luther.



560 H. VUILLEUMIER

Dans un sens ou dans un autre, il aura fait une expérience du
Dieu vivant. Il croit quelque chose. En effet, croire, c'est êlre
convaincu de choses qu'on ne voit point, mais dont on connaît
la réalité comme on connaît celle de sa propre existence, de
cette vie qu'on ne voit pas non plus et qu'on ne souffre pas,
cependant, que personne vienne vous contester.

» Ainsi donc, cela seul que l'on croit doit être prêché. Que
si l'objet de cette croyance est absolument en dehors de la

ligne de l'enseignement biblique, le jeune candidat ne pourra
évidemment songer qu'avec une profonde répugnance à sa

future vocation. Mais alors, son chemin est tout tracé. Le seul
conseil à lui donner, c'est de se tourner au plus tôt vers une
autre carrière. Dieu aime celui qui donne avec joie, ¦— cela est
vrai aussi de la dispensation des biens spirituels. Mais le jeune
homme qui choie là, dans son cœur, un idéal religieux et
moral (qu'il faut se garder de confondre avec des aspirations
esthétiques et scientifiques), celui-là doit pouvoir prêcher avec

foi, et où la foi existe, là s'opère la justification, quelque
défectueuses que puissent être les œuvres. Alors on marche de

grâce en grâce, de connaissance en connaissance, de foi en foi.
» Parlons d'une manière plus concrète : les commençants

doivent bien se garder de prêcher sur des sujets dont, en pratique,

ils ne possèdent pas encore une intuition qui leur soit

propre, et au sujet desquels, théoriquement, ils n'ont pas
encore de conviction bien motivée. Qu'ils prêchent seulement en
toute droiture et surtout avec modestie ce dont ils sont convaincus

ou du moins ce dont ils pensent être convaincus, et alors
leurs paroles posséderont aussi la puissance de la foi. Plus le
jeune ministre de l'Evangile se vouera fidèlement, à côté de son
office homilétique, à ses devoirs de catéchiste et de pasteur,
plus aussi il se verra pour ainsi dire introduit promptement au

cœur des sujets les plus féconds au point de vue de la prédication.

Plus il aura, dès le début, prêché avec sincérité et avec

mesure, plus alors les besoins de la vie humaine et ceux du

cœur humain se révéleront à lui dans leur richesse et dans

leur variété. Sans être obligé de recourir aune accommodation

artificielle, il sera mis en état de puiser toujours plus profond



UN NOUVEAU MANUEL d'HOMILÉTIQUE 561

dans les trésors de la parole de Dieu et d'en rapporter des
choses vieilles et des choses neuves, s

On a vu que l'homilétique matérielle s'ouvre par un chapitre
sur la matière homilétique en général, c'est-à-dire par une
étude des objets sur lesquels peut porter la prédication. Tous

ces objets rentrent dans deux catégories principales qui
peuvent se ramener à ces deux formules : Dieu dans ses

rapports avec le monde ; le monde en relation avec Dieu. En
d'autres termes, la matière homilétique consiste, d'une part,
dans la masse de faits et d'idées dont se compose l'histoire du
salut, cette histoire par laquelle Dieu s'est manifesté à l'humanité

afin de l'attirer à lui ; d'autre part, dans toute la masse des

objets qui remplissent la vie humaine, qui doivent être mis en

rapport avec la religion, et qu'il s'agit par conséquent d'envisager

à la lumière de la Parole de Dieu.
De ces deux catégories, la seconde se prête moins directement

et moins facilement à une tractation schématique, et
cela à cause de l'infinie diversité de la vie dans le monde. La
conscience chrétienne s'oriente plus aisément et plus sûrement
en partant de ce qui est historiquement donné. Or ces données
sont renfermées dans les livres saints, documents historiques
de la Parole de Dieu à l'adresse des hommes.

Ceci amène M. Krausz à parler, non pas de l'inspiration, —
pour le prédicateur comme tel ce problème est d'une importance

tout à fait secondaire, — mais des versions de la Bible.
(Pag. 218 sqq.) Et ici il se prononce avec une entière franchise
sur l'insuffisance de la version de Luther et l'urgence d'une
traduction nouvelle. Il cite à ce propos la réflexion faite par un
Anglais à qui l'on cherchait à faire comprendre l'état de la
question : k Si, disait-il, un employé du gouvernement anglais
se permettait de laisser passer sciemment une faute dans la
traduction d'un ordre de la reine Victoria en tel ou tel dialecte
hindou, il serait soumis à une enquête judiciaire et devrait
s'attendre à une sévère punition. Combien plus coupable est le



562 H. VUILLEUMIER

serviteur de Dieu qui laisse subsister sciemment des erreurs
dans la traduction de la révélation de Dieu à l'adresse de
l'humanité! Et à quel jugement ne s'expose-t-il pas de la part
du Roi des cieux » — M. Krausz est fort peu satisfait de la
revision de Luther entreprise par la Conférence d'Eisenach,
et il n'y a rien là d'étonnant pour qui connaît la manière dont
ce travail s'est fait et les maigres résultats auxquels tant de

peine et de temps a abouti. Mais à notre sens il dépasse le but
en repoussant le principe même d'une revision et en réclamant
ce une version foncièrement nouvelle. » Comment concilier ce
radicalisme avec le respect pour le principe liturgique, c'est-à-
dire conservateur, dans le culte, dont M. Krausz a si bien
parlé un peu plus haut?

Dans la suite dece chapitre l'auteur aborde une série d'autres
questions importantes telles que celles-ci: Tout ce qui est dans
la Bible peut-il, tel quel, devenir sujet de prédication Quel

usage faire de l'Ancien Testament? Quelle place accorder aux
apocryphes? Comment traiter homilétiquement les récits de

l'histoire biblique? Que faut-il penser de l'interprétation
allégorique et typologique etc. Que l'on nous permette ici une
dernière citation. Elle concerne la tractation homilétique des

récits miraculeux renfermés dans la Bible. (Pag. 241 sq.)
ce L'orthodoxie des deux confessions protestantes ne formula

que très peu de règles positives touchant le miracle, parce
qu'à l'époque où elle se constitua et où elle fut souveraine le
supranaturalisme n'était mis en question que par des partis
que l'on croyait pouvoir traiter de haut, en les éconduisant,

pour parler avec Calvin, comme des impuri canes, c'est-à-dire,
comme épicuriens. Lorsque ensuite les doutes de Spinoza et
des déistes commencèrent à faire impression, l'orthodoxie
était déjà si bien sur son déclin qu'il fallait une école toute
nouvelle pour reprendre sérieusement l'étude du problème. La

théologie antirationaliste ne produisit rien de bien saillant.
Schleiermacher, sur ce point, était à tout prendre rationaliste.
Il était réservé à Rothe d'établir une théorie du miracle prenant
son point d'appui au centre même du cercle d'idées supranatu-



UN NOUVEAU MANUEL D'HOMILÉTIQUE 563

raliste. (Suit unexpose sommaire de la théorie de Rothe1.)
» Cette théorie place le prédicateur, et plus encore le

catéchiste, dans la position la plus favorable possible vis-à-vis de

l'Eglise et de la Bible, en ce qu'elle lui permet d'interpréter
l'Ecriture dans un esprit de liberté en même temps que de foi.
Mais ce serait une grande erreur de croire que, seul, un supra-
naturaliste aussi décidé que l'était Rothe soit capable de prêcher
sur les miracles de manière à édifier le peuple, ou encore, que
la conception supranaturaliste suffise à elle seule pour rendre
capable de traiter les récits de miracles d'une manière vraiment
édifiante. Il ne faut pas oublier (ce que l'auteur a établi dans

ce qui précède) par quel procédé s'obtient la substance édifiante
de tout récit quel qu'il soit : c'est en brisant la coque solide et
dure de l'histoire et en dégageant l'amande substantielle de l'idée
éternellement vraie à laquelle cette enveloppe sert de symbole.

Il n'en est pas autrement de l'histoire miraculeuse. Même le

plus croyant des supranaturalistes, s'il veut ce réaliser »

homilétiquement un récit de ce genre, dont il accepte sans scrupule
et sans réserve l'historicité, doit commencer par «l'échanger »

en le traduisant en idée pour, ensuite, appliquer de nouveau
cette idée à son usage pratique. Palmer et Harnack — pour ne
citer que deux auteurs très attachés à la foi de l'Eglise — n'en

jugent pas autrement. Aussi bien n'est-il pas possible qu'un
homilète soit d'un autre avis.

» En veut-on des exemples Prenez les guérisons de Jésus.

Bien petit, presque imperceptible, est le nombre des sermons
qui font servir ces récits à confirmer les auditeurs dans l'attente
qu'aujourd'hui encore les malades seront guéris miraculeusement

par Jésus. Que ce soit de propos délibéré ou non, le fait
est que presque tous les sermonnaires agissent à cet égard selon

ces paroles de Palmer, dans son Homilétique : ce Que le Sei-
» gneur rende la vue à tous les aveugles qui le lui demandent,

1 Voir Zur Dogmatik, second article : Offenbarung. Comparer dans la
Revue de théologie et de philosophie de 1871 l'article de M. Astié (reproduit
dans La théologie allemande contemporaine, 1875) intitulé : « Programme
de la dogmatique protestante au XIXe siècle, par lo Dr Richard Rothe. »



564 II. VUILLEUMIER

y> qu'il rappelle à la vie, avant leur enterrement, toutes les jeu-
» nés filles et tous les jeunes gens, ainsi qu'il le fit dans la
» maison de Jaïrus et aux portes de Nain, comment oserais-je
» l'affirmer? Et quant aux prétentions et aux promesses si im-
» pétueuses de ceux qui affirment que des miracles semblables
» à ceux-là devront finalement être accomplis de nouveau par
» tous les vrais croyants, elles ne se sont pas vérifiées jusqu'à
» présent. »

» C'est donc dans le sens indiqué qu'on voit les prédicateurs
appartenant aux bords les plus divers exploiter homilétique-
ment la riche mine des miracles de Jésus. Reinhard, Schleiermacher,

Dräseke, Theremin, Krummacher, Gerock, Henri
Lang (de Zurich) représentent, au point de vue dogmatique non
moins que sous le rapport homilétique, des écoles différentes
et même singulièrement divergentes. Et cependant, quelque
divers que soit, pour la forme et pour le fond, l'esprit qui se
manifeste dans leurs sermons, qu'ils prennent parti pour
ou contre le miracle, dès qu'ils en viennent à l'application,
l'histoire n'est plus, pour chacun d'eux, qu'un symbole; elle
devient entre leurs mains un moyen de prêcher sur des vérités
générales. Des agitateurs pourront bien user et abuser de la
chaire pour propager les vues théologiques ou ecclésiastiques
qui leur tiennent au cœur et, en conséquence, discuter sur la
valeur ou la non-valeur dogmatique des miracles, comme le
fait par exemple Lang dans son « discours religieux » sur Math.

XIV, 22 sqq. C'est une question qu'il appartient à chacun de

régler avec sa propre conscience, de savoir s'il lui est loisible
de se considérer comme un nouveau Luther et si l'Eglise peut
se promettre de son ministère une nouvelle réformation. Une
chose est sûre, c'est qu'aussi longtemps que le prédicateur a

en vue la seule édification et qu'en prêchant il ne poursuit
aucun but accessoire, il aura rarement motif de donner une leçon
de dogmatique sur l'idée du miracle. »

Et plus loin : ce Tant que le prédicateur en est encore à se

débattre au milieu des questions critiques de crédibilité ou de

non-crédibilité des miracles, il n'est pas encore parvenu au point
où il peut être question d'un ôpàsw9«i au sens propre du mot.



UN NOUVEAU MANUEL d'HOMILÉTIQUE 565

Il manque la base commune, sur laquelle auditeurs et prédicateur

peuvent ce s'entretenir » ensemble des grands objets qui
intéressent leur cœur et sont devenus pour eux l'affaire capitale.

C'est pourquoi le chrétien qui cherche l'édification, quand
il lit des sermons comme ceux du (ci-devant) pasteur Vögelin ',
a toujours le sentiment: ce Si seulement l'orateur en venait en-
» fin à son affaire »

» Vous pouvez être à votre affaire comme théologien dans

votre cabinet d'études, sans l'être comme prédicateur dans

votre chaire. On n'en arrive là, je le répète, que lorsqu'on a

appris à dégager l'idée de ses voiles ou de son incarnation
historique (voile ou incarnation, au point de vue homilétique cela

n'importe guère), et qu'ensuite on insiste avec force auprès
de ses auditeurs pour leur faire accepter les vérités religieuses
impliquées dans cette idée générale, ainsi que les conséquences
morales qui en découlent. Dans ce sens on peut dire que plus
on traite ces récits avec naïveté, plus on atteint sûrement
son but. Une attitude naïve, je ne dis pas du pasteur en
tant que théologien, mais du prédicateur, vis-à-vis du miracle
dans l'histoire biblique, est l'une des conditions préalables
d'une prédication à la fois conforme aux règles de l'art,
vraiment édifiante et fructueuse.

» Après cela, je ne disconviens pas que dans certains cas, et

pour des raisons ce pastorales, » une courte explication critique
ou dogmatique vis-à-vis de tels ou tels adversaires peut être de
saison (à condition qu'on s'abstienne de les désigner par leurs
noms). Des temps de crise religieuse et ecclésiastique peuvent
exiger, par le fait même que ce sont des temps exceptionnels,
une pratique homilétique exceptionnelle. Mais même alors le
but principal du sermon, comme acte de culte, savoir l'édification,

doit être respecté et poursuivi comme tel. L'exorde sera
la place la plus convenable pour vider ces questions préliminaires.

Le cas est différent lorsque sur la base d'un texte tel
que Jean IV, 48 on est appelé à prêcher sur la vraie et la fausse

1 L'enfant terrible du parti réformiste zuricois, aujourd'hui professeur
d'esthétique. Il a publié en 1864 un volume de sermons sous le titre :

« Dieu n'est pas un dieu des morts, mais le Dieu des vivants. »



566 H. VUILLEUMIER

foi au miracle. Car alors ce n'est pas la question théorique du
miracle qui est apologétiquement ou polémiquement discutée,
il s'agit d'une étude religieuse sur la manie des miracles, et par
conséquent c'est d'emblée une question pratique, une question
de religion que le prédicateur entreprend de traiter. »

Nous ne suivrons pas M. Krausz dans la seconde moitié de

son volume, où les pages instructives et attrayantes abondent.
Signalons seulement, dans la seconde partie de l'Homilétique
matérielle, ses études d'exégèse pratique sur les sujets à

traiter lors des différentes fêtes chrétiennes; la distinction
qu'il établit entre discours liturgiques (baptême, confirmation,
communion, mariage et service funèbre ; consécration et
installation) et sermons de circonstance, en allemand Kasualien
(pag. 342 : ce Nous sommes appelés à faire un sermon ce de cirée

constance » lorsqu'un événement qui fait sensation nous met
en demeure de montrer une dispensation de la divine providence

dans ce qui n'apparaît à l'œil profane, à la manière purement

mondaine de voir les choses, que comme un événement

fortuit, casuel);» la condamnation des ce péricopes» et la

recommandation des séries. (Pag. 351 sqq.) Bien moins encore
pouvons-nous songer à nous arrêter à la troisième et dernière
partie du système homilétique. Qu'il suffise de dire, et c'est
dire beaucoup, que M. Krausz a su rajeunir ces sujets, déjà tant
de fois traités, qui constituent l'homilétique formelle. C'est bien
ici le couronnement de l'édifice, et en disant cela nous ne
faisons pas que répéter une phrase banale, nous attachons à ce

mot tout le sens qu'il comporte.
Sans êtreprophète, on peut prévoir que le Lehrbuch du professeur

de Strasbourg ne tardera pas à se faire sa place au premier
rang des livres d'étude en pays germanique. Peut-être les pages
qu'on vient de lire contribueront-elles en quelque mesure à le
faire goûter aussi de ceux de nos candidats ou de nos jeunes
pasteurs qui lisent l'allemand et qui n'en sont pas à dire : Que

peut-il, en fait d'homilétique, venir de bon d'Allemagne? Nous

pouvons leur certifier que s'ils s'inspirent des leçons de

M. Krausz, le genre de sermon qu'ils cultiveront sera en tout
point le contraire d'un genre ce faux. » H. Vuilleumier.


	Un nouveau manuel d'homilétique

