
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1884)

Artikel: Du rôle de la métaphysique en théologie [suite]

Autor: Astié, J.-F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379350

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379350
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DU

ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE

h

la liberté
Après avoir formulé les deux exigences que la théologie

chrétienne doit poser à la métaphysique, il nous reste à signaler,
dans quelques points importants, la position que la première
prend presque constamment.

La théologie a pour mission de prouver que les problèmes
de l'esprit moral reçoivent leur solution lorsque celui-ci, en

s'appropriant les grâces du christianisme, partage la conception

religieuse que le christianisme donne du monde. Lorsque
l'on compare à cet idéal que le théologien doit avoir en vue
les problèmes dont de fait elle se préoccupe en détail, on en

trouve une série qui ne peuvent être compris du point de vue
général de notre science. L'intrusion de ces problèmes pseudo-
théologiques s'explique sans peine. Elle tient à l'illusion
qui fait considérer l'état d'esprit dans lequel naissent les vrais
problèmes théologiques comme l'espèce particulière d'un genre
plus étendu. Les apologètes grecs ont déjà connu cette méthode
qui consiste à s'assimiler ce que le christianisme a de plus
spécial, par les procédés de la généralisation. Cette erreur
n'éclate nulle part d'une façon plus fâcheuse que dans la
méthode de traiter la question de la liberté en théologie. Mais
ici aussi on peut voir clairement que l'ancienneté de cette
méthode ne saurait nous empêcher de la repousser comme la

1 Voir la livraison de septembre.



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 523

racine de nombreuses erreurs. On le sait, cette notion de la
liberté commence à devenir gênante en théologie lorsqu'il
s'agit de la mettre d'accord avec l'activité de Dieu constamment
dirigée vers son but éternel. L'auteur du remarquable compte
rendu de l'ouvrage de Ritschl dans les Studien und Kritiken,
1876, a par conséquent parfaitement raison de son point de vue,
quand il reproche à l'auteur de ne pas lui avoir donné la solution

de sa principale diffioulté, avec le volume III, § 36. Voyons
donc la place que la notion de la liberté occupe dans la
conception religieuse du monde ; ce sera le moyen d'apprécier le

caractère de ce problème dogmatique et de voir s'il rentre, oui
ou non, dans la théologie systématique.

Nous n'aboutissons à une notion de la liberté s'opposant
irrésistiblement à la loi de causalité qu'en jugeant l'homme au

point de vue de l'idée du bien. Dès que nous faisons abstraction

de ce fait, rien ne nous empêche de considérer la volonté,
dans les actions qui paraissent libres, comme un anneau dans

une série de causes. En effet, comme notre conscience, dans

chaque cas spécial, n'éclaire que l'anneau de la série qui est

formé par notre volonté personnelle, nous croyons aussi être
libres dans le cas où le fait psychique d'une volonté déterminée

surgit d'un milieu, d'une connexion que nous n'avons pourtant

pas nous-même établie. Mais lorsque nous avons éprouvé
cette impression produite par le bien qui dépasse de beaucoup
toutes les autres en valeur, et quand nous présupposons que
les autres hommes ont fait la même expérience, alors nous
nous tenons pour libres, nous et les autres, en un sens qui ne
saurait être modifié par le fait que notre volonté est engagée
dans la série des causes et des effets qui constitue le monde.

Pourquoi dans ce cas particulier ne cédons-nous pas aux
illusions de l'entendement C'est que l'expérience particulière que
nous faisons, nous contraint à nous distinguer du monde entier
et nous interdit de laisser prendre notre volonté dans l'engrenage

infini d'autres êtres finis. Dans d'autres cas, chaque direction

de la volonté n'aspire à la prééminence que par rapport à

une forme déterminée d'une grandeur finie. Ici l'idée de tout
rapport de ce genre disparaît : on proclame qu'une forme de la



524 J.-F. ASTIÉ

volonté est immédiatement supérieure à tout autre qu'on pourrait

imaginer. Mais que faut-il pour être en droit de tenir ce

langage Il faut qu'on ait la claire représentation d'un but à la
réalisation duquel la volonté attache un prix incomparable,
parce qu'en lui notre conscience trouve sa complète satisfaction,

indépendamment de tout ce que nous pouvons souffrir
dans le cours de notre existence empirique. Aussitôt que
l'homme reconnaît comme principe déterminant de sa volonté
un pareil but réclamant une obéissance illimitée, il se tient

pour libre. Car alors les motifs ne paraissent plus être semblables,

on s'engage dans un combat dont l'issue favorable ne
dépend plus de certaines inclinations portant sur des cas

particuliers, mais d'une intensité de la volonté, qui ne saurait en

aucune façon être expliquée empiriquement. Voilà pourquoi,
quand il a soustrait sa volonté au service de ce but suprême,
l'homme ne va pas demander une excuse aux circonstances,
il s'en rend au contraire lui-même responsable.

Mais nous avons le droit d'admettre des degrés divers de

liberté. En effet il y a divers principes suprêmes et déterminants

de la volonté qui ont, à des degrés divers, le droit d'être
envisagés comme tout à fait généraux. Ensuite le vrai but
suprême produit des impressions plus ou moins vives sur
l'homme qui l'adopte, et celui-ci se rend plus ou moins compte
de la domination que ce but doit exercer sur les faits
particuliers. Pour être complètement libre, il faut s'être assimilé
subjectivement le vrai but suprême d'une manière complète.

La théologie est donc appelée à montrer que ce principe
suprême, appelé à déterminer la volonté, nous est offert dans
le christianisme et que l'assimilation subjective en est rendue
possible. La théologie montre par cela même que la complète
liberté de choisir entre le bien et le mal ne se trouve que dans

l'Eglise chrétienne et que les membres du royaume de Dieu
sont chargés de la plus grande responsabilité morale.

Mais si la pensée fondamentale et essentiellement morale du
christianisme éveille chez l'homme le sentiment de la complète
liberté, la solution des questions qui s'y rattachent, montre la
perfection de la religion chrétienne. Le problème du mal, dans



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 525

lequel l'homme moral voit un obstacle mis par la nature à la

réalisation de ses fins, est rendu plus difficile par un plus vif
sentiment de la liberté, comme aussi le sentiment de la culpabilité.

La solution de la première difficulté est promise dans le
christianisme au moyen d'une idée de Dieu qui permet de

considérer tout le cours de la nature comme servant, à titre de

moyen, à réaliser la destinée éternelle de l'homme. Mais la

délivrance n'a de valeur pratique que quand le second
problème a reçu sa solution : c'est lui, en effet, qui empêche que
l'idée de but, au moyen de laquelle l'amour de Dieu se

rapporte à l'homme, ne soit appliquée d'une manière concrète.
L'obstacle disparaît dans la foi à la grâce particulière de Dieu,
qui s'est manifestée dans l'œuvre de la vie, c'est-à-dire dans la

personne de l'homme Jésus. La contradiction de fait que nous

impose la liberté en s'éveillant est levée au moyen de l'appréciation

du monde et de nous-mêmes devenue possible dans

l'Eglise chrétienne, par l'angle sous lequel l'Evangile nous
permet de considérer et nous-mêmes et le monde. Du moment
donc où la conviction que par Christ nous sommes objet de

l'amour de Dieu, dissipe le sentiment de la culpabilité, il pourrait

sembler que c'est là porter atteinte au sentiment de la
liberté qui, la première, a provoqué les besoins auxquels le
christianisme donne satisfaction. En accentuant la liberté
produite par Christ on n'échappe pas à la dernière difficulté, puisque,

par le fait même on présente l'indépendance morale de
l'homme comme le nerf même du désir qui a reçu satisfaction
dans le christianisme. En effet, la faculté que possède l'homme
de décider par lui-même son attitude à l'égard du bien et par
cela même son sort, cette faculté semble être mise en question
lorsque le sentiment religieux nous amène ensuite à reconnaître

que c'est à l'amour de Dieu que nous sommes redevables
d'avoir pu nous tourner vers le bien. Et que cet aveu soit
arraché au fidèle qui, dans la foi au Rédempteur, se voit compris

dans le décret de l'amour divin, c'est là ce que proclame
l'expérience unanime de tous les chrétiens et ce que la théologie

établit comme nécessaire. C'est parce que sa vie propre
la plus intense, lui apparaît comme une œuvre de Dieu, que le



526 J.-F. ASTIÉ

fidèle se sent heureux et libre dans cette dépendance. Le supra-
lapsarisme des réformateurs se charge de montrer comment
la théorie peut être aisément conduite à nier la liberté
humaine en général, par les conséquences de cette appréciation
même à laquelle le chrétien doit nécessairement aboutir. En
même temps il est certain qu'on n'a pu aboutir à ce supra-
lapsarisme qu'en méconnaissant ce qu'a de tout particulier
cette appréciation que l'homme religieux fait de lui-même. Au
lieu de rester dans le milieu délimité et concret dans lequel
elle se fait jour dans la vie, on a voulu faire une théorie de

cette appréciation et l'élever à la hauteur d'un principe, chargé

d'expliquer des phénomènes qui ne peuvent être expliqués par
ce moyen-là. Le trait propre de cette appréciation qui a été

méconnu, consiste en ceci : Nous ne sommes amenés à reconnaître

notre dépendance de la grâce que par un acte de notre
volonté, acte que, au moment même où nous obéissons à l'appel

divin, nous sentons être seulement une décision pour Dieu,
prise d'une manière indépendante par notre liberté. Or,
comment cette conquête religieuse est-elle conservée Non

pas par le fait qu'on fixe dans la représentation ce rapport
entre Dieu et les fidèles dont elle est l'expression, mais par le
fait que cette conquête de la disposition au bien, favorisée par
le christianisme, se reproduit sans cesse à nouveau ; il n'y a

donc qu'un moyen d'en garantir la durée : il faut que notre
liberté se déploie en accomplissant la mission morale par
laquelle elle doit devenir plus étendue, plus profonde. Quand
donc on croit devoir sacrifier la liberté dans l'intérêt de la

grâce, on ne se tient pas dans la ligne de cette dépendance de

Dieu que le christianisme a en vue, et dont nous n'arrivons à

avoir conscience qu'en mettant en œuvre notre indépendance.
S'il en est ainsi, il est évident que le jugement religieux que
le fidèle porte sur lui-même dans le christianisme, ne contient
absolument rien autorisant à résoudre cette question capitale
de la théologie : Comment faut-il considérer le rapport entre
Dieu et la liberté de la créature, en dehors de cette série,
abstraction faite de cette série d'expériences subjectives? Dans la

certitude d'être devenu ce qu'il est par la grâce de Dieu, le



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 527

fidèle possède, sans contredit, la preuve subjective suffisante,
que la liberté et la dépendance ne se contredisent pas dans la
forme qu'elles revêtent dans la conception religieuse du monde.
Mais pour que cette preuve nous conférât le droit de nous
enquérir de la cause produisant l'accord de la liberté et de la

dépendance, il y aurait une condition indispensable à remplir. Il
faudrait que le jugement religieux, que le fidèle porte sur
lui-même, n'eût pas pour antécédent l'expérience vivante
d'une liberté qui, au moment même où elle s'affirme, n'entend
en aucune façon le faire, comme étant produite, mais seulement

comme produisant.
Ce n'est qu'après avoir répudié ce caractère tout spécial de

la religion chrétienne, appelé par Schleiermacher le caractère
téléologique, que la théologie pourra descendre dans les
profondeurs de cette synthèse de la liberté et de la dépendance, en
vue d'arriver à construire et la liberté humaine, et l'activité de
la grâce divine. Si la théologie veut rester dans les limites de

sa mission, elle doit se contenter de prouver que c'est la liberté
qui ouvre la voie pour arriver à faire l'expérience de la grâce,
et qu'en demeurant dans la dépendance de la grâce de Dieu
manifestée en Christ, bien loin de perdre sa liberté, on la
confirme.

Mais qu'est-ce donc qui peut nous pousser à franchir ces
limites Il n'est guère possible de signaler un mobile qui soit
exactement de la même espèce dans tous les cas. Quand les

réformateurs, partant de l'expérience religieuse, affirmant que
c'est à Dieu que nous sommes redevables du fait de nous être
prononcés pour le bien, arrivèrent à la conséquence rationnelle
que l'origine du péché et la persévérance dans le mal, doivent
également être attribuées au facteur divin, ils estimaient
évidemment rendre justice à la conception chrétienne de la
grâce de Dieu. C'est exactement le cas contraire qui a lieu chez
des théologiens plus modernes, qui font également remonter
la cause du mal jusqu'à Dieu, bien que, comme Pfleiderer l,
par exemple, ils en appellent à l'autorité de leurs grands
prédécesseurs. On l'avoue, on se lance dans cette témérité, non

1 Wesen der Religion, 1869, pag. 320.



528 J.-F. ASTIÉ

pas pour augmenter l'impression que produit la grâce de Dieu,
mais pour rendre compréhensible l'origine de la liberté
humaine. D'ailleurs, quels que puissent être les motifs, il est
manifeste que dans les deux cas le procédé scientifique est défectueux

et qu'on change le sens d'idées qui ont été primitivement

religieuses.
Bien que dans l'exposition des réformateurs on reconnaisse

le mobile religieux, il est manifeste, d'un autre côté, qu'on ne
pouvait arriver à un pareil résultat qu'au moyen d'une
méthode scientifique défectueuse. Pour avoir le droit d'affirmer,
dans l'intérêt de la certitude de la grâce divine, que Dieu est
auteur du mal, il faudrait qu'il pût être venu à l'esprit de penser

que l'abandon définitif des uns au mal est indispensable,
comme moyen, pour expliquer la félicité des autres. Or comme
la chose est impossible, il est manifeste que cette manière de
concevoir le péché se rattache non pas à la certitude de la grâce
elle-même, mais à une manière particulière de l'établir. Nous
ne nous proposons pas de rechercher ici la tradition scientifique

qui a influencé les réformateurs sur ce point, mais la
manière dont ils repoussent le témoignage le plus précis de la
liberté humaine, qu'ils admettent pourtant de nouveau, quand
il s'agit de la culpabilité, montre de la façon la plus claire, le
but qu'ils ont cru devoir atteindre. Us se virent contraints par
ces faits, d'essayer de mettre d'accord la notion d'une dépendance

de Dieu en général, avec la notion générale de la liberté.
Ils crurent ne pouvoir mettre à l'abri de toute contradiction la
dépendance de Dieu, dont le fidèle fait l'expérience, qu'en sacrifiant

en général la liberté de l'homme à la dépendance de

Dieu. Or comme les notions dans cette conception générale
sont opposées d'une façon formelle, le résultat était inévitable:
dès qu'on voulait constater théoriquement l'accord qui était
caché dans le sentiment religieux, on ne pouvait y arriver
qu'en affirmant un déterminisme absolu pour tout être créé.
La méthode dont les réformateurs firent usage relève de

la métaphysique : c'est à celle-ci qu'il appartient de lever les
contradictions se rattachant à nos notions les plus générales,
appliquées aussi bien aux choses qu'aux esprits. Considéré



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 529

ainsi, le résultat atteint était insuffisant, parce qu'on se

contentait de repousser une notion en donnant la préférence à l'autre.

Il aurait fallu, au contraire, expliquer comment elle existait

en fait, cette notion importune, dont on tenait tant à se

débarrasser, et cela d'autant plus qu'on ne pouvait s'empêcher
de se servir à nouveau de cette notion de la liberté lorsqu'il
s'agissait d'arracher à l'homme l'aveu de la culpabilité. Mais
c'est surtout au résultat qu'on vit bien que par cette méthode

on ne résout aucun problème théologique. La notion d'une
absolue détermination du fini par l'infini diffère autant que
faire se peut de l'expérience que le fidèle fait dans le christianisme

de sa dépendance à l'égard de Dieu. Tandis que le
déterminisme porte également sur toute existence finie, la
seconde n'est vraie que d'un être n'ayant de réalité qu'en se

distinguant de tous les autres êtres finis, au moyen de sa
volonté. Tandis que le|déterminisme contredit l'expérience que fait
intérieurement l'homme de son élévation au-dessus de la nature,
le sentiment religieux de la dépendance fait naître et affermit
chez le fidèle le sentiment de sa valeur infinie ; tandis que le
premier n'est vrai que s'il n'y a point de liberté, le second présuppose

le choix libre de la volonté pour le bien. Cette expérience
religieuse donne en effet au fidèle la certitude qu'en sentant la
valeur du bien manifesté par Christ il est la propriété de Dieu;
elle lui présente en même temps une garantie de la liberté,
garantie qu'il perd quand la force de cette impression s'affaiblit
en lui. De sorte qu'en méconnaissant le caractère tout
particulier sous lequel la dépendance de Dieu nous apparaît dans

l'expérience chrétienne, pour établir une comparaison avec la

notion de la dépendance en général au sens métaphysique et
la notion générale de la liberté, on perdit entièrement de vue
le problème théologique, car celui-ci consiste à mettre dans

tout son jour le fait suivant : la plus complète liberté au

moyen de l'appréciation religieuse que l'homme fait de lui-
même dans le christianisme conduit au sentiment de la

complète dépendance de Dieu, sans disparaître toutefois dans

ce dernier. Quoique le sentiment de la liberté et celui de la

dépendance se montrent séparés dans le cours de la vie du



530 J.-F. ASTIÉ

chrétien, toutefois chacun d'eux est affecté d'une manière toute
particulière par la conscience que l'un ne va pas sans l'autre.
En traitant par les procédés intellectuels une situation si

singulière et qui dépasse de beaucoup la portée de la métaphysique,

on sacrifie justement ce qu'il importe le plus de maintenir.

Il serait possible que le meilleur moyen d'échapper une
fois pour toutes à la tentation de faire usage de la notion
générale de dépendance à l'égard de Dieu, fût de renoncer
absolument à faire usage de ce terme, pour le remplacer par l'idée
d'appartenir à Dieu. (Zugehörigkeit zu Gott.) La certitude en
effet que, en vertu de la volonté de Dieu, ayant son royaume
pour objet, nous sommes la propriété de Dieu, quand nous

soupirons après ce royaume, cette certitude implique qu'on
reconnaît cette dépendance de Dieu visée dans le christianisme ;

et cette expression d'appartenance a le grand avantage de

prévenir toute confusion avec la pure et simple détermination
à laquelle les choses sont soumises comme moyens temporaires

pour la réalisation du but éternel.
Il est vrai que pour résister avec succès aux erreurs

accompagnant cette théorie, il faudrait prouver comment elle

a précisément pour résultat de compromettre les intérêts
religieux qu'elle croyait sauvegarder. En effet ce n'est qu'ainsi que
peut être brisée la domination d'un principe dans lequel la

conviction religieuse croyait s'exprimer avec fermeté et non
en relevant des contradictions logiques qui ne font au contraire

que fortifier la disposition à en appeler au mystère. Or nous

venons d'indiquer en quoi les réformateurs, dans leur manière
de traiter de la liberté, ont nui au déploiement de la foi
chrétienne. En faisant procéder directement de Dieu la décision au

mal, ils ont affaibli l'impression de ce fait : ce n'est que
quand il s'agit de se donner librement au bien que l'homme
est objet direct de la volonté divine ; tandis que quand il
s'agit de s'adonner au mal, l'homme n'est ni but de la pensée

divine, ni un objet d'une valeur éternelle. Mais placé sous la

dépendance directe du monde, d'après des lois terrestres, il
disparaît dans la masse des moyens périssables. On n'a pas
suffisamment relevé le souverain bien dans le sens du chris-



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 531

tianisme, souverain bien qui demande à être considéré à la fois

non seulement comme un don de Dieu, mais aussi comme
une grandeur morale et un produit de la liberté. C'est ainsi que
sur un point important on a compromis la distinction d'avec
Rome si chèrement conquise. L'essence du catholicisme
consiste en effet en ceci: méconnaissant ce caractère moral du
souverain bien chrétien, il fait consister la certitude du salut dans

une accumulation de garanties qui ne se trouvent dans aucune
relation intime avec ce souverain bien. Il était donc indigne
des réformateurs de s'engager dans la même voie en avançant

un principe qui ne correspond qu'à la forme la plus
abstraite de la certitude du salut et qui, bien loin d'en mettre
en lumière le contenu chrétien, le renie plutôt. La période
suivante aurait dû, en faisant valoir d'autres considérants,
avancés d'ailleurs par les réformateurs, ramener la théorie
dans une meilleure voie. Au fait nous trouvons bien, dans la
Formule de concorde, ce principe correspondant pleinement
aux besoins de la connaissance chrétienne que la prédestination
porte exclusivement sur les enfants de Dieu. Il est vrai que
cette déclaration est affaiblie par l'assertion que Dieu se borne
à prévoir le mal, idée qui ne peut être poursuivie jusqu'au bout
et qui n'a rien à faire avec l'affermissement du salut. Néanmoins

cette adjonction montre une chose : on comprend que
la décision du fidèle pour le bien est seule objet de la volonté
divine dans laquelle nous mettons notre confiance, tandis que
pour l'exception des méchants on reconnaît le rôle de la liberté.
Tout cela montre que chez les auteurs de ce passage de la
Formule de concorde l'esprit le plus sagace et les vues
religieuses les plus profondes se sont admirablement pénétrés.
C'est là ce que reconnaît Frank, l'interprète le plus profond
et le défenseur de la Formule de concorde ; mais, chose

regrettable, il ajoute qu'une théologie moderne remontant aux
principes devra faire voler en éclats les limites étroites de la
confession de foi sur ce point. En effet il ne serait possible, en

faisant ressortir leur unité par une formule scientifique,
d'arriver à la synthèse des antinomies laissées en présence avec

un tact parfait, que si cette unité devenait jamais elle-même



532 J.-F. ASTIÉ

un objet d'expérience et si elle ne se manifestait pas simplement

par l'action réciproque de la liberté et de la dépendance
dans le cours de la vie du chrétien. Un principe théologique
qui prétend rendre compréhensible la formation de ces deux

pôles opposés de la foi n'appartient nullement à la conception
limitée du monde que donne le christianisme, — pour lequel
cette unité est un fait admirable de la foi chrétienne, — mais
bien à un point de vue supérieur qui doit se proposer, au

moyen d'une connaissance plus étendue, de faire disparaître
la différence qui a sa raison d'être dans l'essence de la religion.
La théologie chrétienne connaît bien une notion qui concilie
ces antinomies d'une manière formelle, la notion du souverain

bien, mais à laquelle, par le fait même, une intuition
déterminée ne correspond jamais d'une manière parfaite. Dans

ce souverain bien se rencontrent, dans leur perfection idéale,
les diverses fonctions de l'esprit, parce qu'il désigne à la fois

l'objet de la volonté morale et la forme par laquelle Dieu

nous rend heureux. La théologie est tenue d'exposer cette
unité, en montrant le caractère tout particulier du souverain
bien chrétien. Mais la théologie ne visera à obtenir une unité
de principe rendant compréhensible la genèse des antinomies

que quand elle subira le joug d'un rationalisme qui n'éprouve
aucun scrupule à soumettre aux principes métaphysiques ces

mystérieuses réalités de la religion. Et c'est là ce qui a eu

amplement lieu dans le développement de la théologie
luthérienne qui a fait suite à la Formule de concorde. Les limites
étroites de notre pensée finie nous obligent à désigner les faits
de la religion morale en rapport les uns avec les autres, au

moyen de notions qui sont, au point de vue formel, opposées
les unes aux autres. Comment reconnaître si, pour l'appréciation

de ces notions, on a suffisamment tenu compte de l'unité
incontestable, sur le terrain de la foi, rattachant les faits
auxquels elles servent de symboles C'est en voyant si on maintient
chacun d'eux à sa place, dans sa pleine intégrité. Dans la

conception du monde inspirée par l'idée du royaume de Dieu,
ce respect des faits dans leur intégrité réclame ensuite qu'on



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 533

passe immédiatement, sans intermédiaire aucun, d'une idée à

celle qui lui sera le plus opposée.
Mais dès qu'on perd de vue l'unité que la foi seule peut

conférer, alors le désir d'arriver à une unité de la vie spirituelle
fait miroiter l'intervention de la métaphysique qui se chargera,
au moyen de formules rationnelles, de mettre un terme à la
contradiction des idées. Mais lorsque, après avoir mis en
présence les deux idées contraires, on se sent fasciné parleur
contradiction, c'est une preuve certaine qu'on a déjà enlevé

ces notions au cadre de la religion morale. On ne les possède

plus dans la détermination concrète, dans le milieu dans

lequel elles conservent toute leur valeur au sein du christianisme.
Le travail métaphysique auquel on se livre alors à leur sujet
sous cette forme générale ne saurait prétendre au titre de

chrétien. Et les résultats obtenus par cette méthode, quand
ils sont introduits dans la dogmatique, doivent nécessairement
la corrompre, vu qu'ils ont été acquis d'une manière tout à

fait indépendante des faits particuliers qu'il s'agit d'exposer en
dogmatique. L'invasion de cette puissance étrangère dans la

dogmatique luthérienne se reconnaît à ceci c'est que, en opposition

avec la Formule de concorde, elle présente la libre
détermination pour le bien, non comme le contenu de la volonté
divine, mais comme objet delà prévision divine. Toutefois cela

est loin de garantir suffisamment chez le fidèle la conscience
du salut par Dieu. Il est donc tout naturel qu'une piété énergique

se soit toujours sentie contrainte, au lieu de se

contenter de voir les notions opposées s'affaiblir mutuellement,
de pousser jusqu'au bout le point de vue métaphysique, et de

renoncer définitivement à toute liberté, pour affirmer purement
et simplement la dépendance physique du fini à l'égard de l'infini.

Ce sacrifice de la liberté était d'autant plus facile à faire que,
dans le système ecclésiastique, on n'avait su voir en elle qu'un
fâcheux obstacle à la certitude religieuse à laquelle on aspirait.

On ne peut manquer de renverser la conception chrétienne
de l'univers quand on pousse jusqu'au bout l'essai de dériver
les divers éléments qui la constituent de la cause unique du



534 J.-F. ASTIÉ

monde. Mais quelle est donc la légitimité scientifique d'un
pareil procédé? Pour arriver à rendre compte de l'action
réciproque et régulière des diverses parties du monde, la
métaphysique a recours à l'idée d'une substance réelle, une, dans

laquelle les diverses parties du monde possèdent la capacité
d'agir les unes sur les autres. Mais je ne saurais voir sur quoi
se fonde le droit de mettre cette notion en relation avec l'idée
chrétienne de Dieu. Celle-ci présuppose qu'on admet la
différence entre l'esprit moral et la nature, tandis que l'autre est

formée sans avoir égard à cette distinction. Malgré cela, l'union
des deux points de vue devrait être réclamée par le christianisme

si, pour arriver à la connaissance de cette unité de
l'univers qui nous garantit la subordination du monde à nos
fins, il fallait pouvoir se rendre compte de ce qui arrive
conformément à ses lois. Mais comme ce n'est pas plus le cas qu'il
n'est vrai que nous nous servions de moyens mécaniques pour
nous assujettir le monde, au sens religieux et moral, il en résulte

qu'on n'a nul droit en théologie de charger l'idée chrétienne
de Dieu d'une tâche que cette notion de l'unité de la substance

doit accomplir en métaphysique. Il faudrait donc renoncer ici
d'une manière générale à l'expression ce attributs métaphysiques.

» Les représentations qu'on a l'habitude de désigner
ainsi peuvent, dans le christianisme, exprimer seulement la
certitude que la volonté constante du souverain bien ne saurait

trouver dans le monde aucun obstacle, mais bien le moyen
pour la réalisation de ses fins. Par conséquent, ces représentations

ne fournissent rien pour expliquer l'état de fait du

monde, et la foi religieuse ne peut pas non plus voir en elles,
comme dans une pure expression formelle de sa propre énergie,

l'exposition de l'essence de son Dieu dont elle se nourrit.
F. Nitzsch (Jahrb. für deutsche Theol., 1875, pag. 350) remarque

contre Ritschl que celui-ci laisse trop sur i'arrière-plan,
d'une manière peu convenable, le côté métaphysique de l'idée
de Dieu. L'aréopagite, ajoute-t-il, n'aurait pas pu risquer de

combiner la notion de Dieu fournie par le Nouveau Testament

avec celle du néoplatonisme s'il n'y avait pas entre les deux des

points de contact. Naturellement il faut admettre cette remar-



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 535

que historique, voulût-on même opposer au passage 1 Tim.
VI, 16, sur lequel l'auteur insiste, la déclaration de 1 Cor. II,
9, 10. Mais lorsque l'aréopagite se complaît dans l'absoluité et
dans l'infinité de la forme de l'être divin, son point de contact
à cet égard avec le Nouveau Testament se réduit évidemment
à ceci : ce sont là des expressions purement formelles pour
rendre l'énergie de la foi, comme elles se présentent naturellement

toujours dans les manifestations religieuses, mais
précisément pour cela elles n'offrent aucune espèce de garantie
sur le genre particulier du contenu de la foi. Ces attributs
étaient le produit du sentiment religieux dans sa plus grande
intensité. Le fait qu'on leur ait attribué une grande importance,
parce qu'on voyait en eux des expressions rendant toute la
valeur de l'objet divin qui excitait le sentiment, tandis que pour
celui-ci on se contentait de représentations subordonnées, ce
fait n'a pas seulement des analogies dans l'histoire des dogmes,
mais il constitue une illusion trop facile pour qu'il y ait lieu de
s'en étonner. Je ne vois pas pourquoi un chrétien qui croit que
l'amour de Dieu manifesté en Christ est la réalité insondable
devrait s'abstenir de faire usage de ces expressions. Seulement
la théologie doit bien faire comprendre qu'en agissant ainsi, on

ne prétend rien expliquer, soit dans la conception religieuse de

l'univers, soit dans la métaphysique. Tout ce qu'on prétend
rendre par ces attributs, c'est uniquement la valeur absolue
du contenu de la foi qu'on se propose d'établir ailleurs et

autrement. Il faut ensuite veiller à ce que ces formules
métaphysiques n'arrivent pas à se soustraire à la domination de

l'objet de la foi, et à blesser ce qu'elles ont pour mission de

glorifier par le bégayement de la langue humaine. N'est-on peut-
être pas déjà exposé à ce danger quand on parle «. d'une
puissance physique de Dieu? » Pour un chrétien, la puissance de
son Dieu n'est devenue objet d'intuition que quand il l'a
contemplée sous la forme que Jésus emploie pour vaincre spirituellement

le monde, et qu'avec cela il a fait personnellement les

expériences dont parle saint Paul, Rom. VIII, 37-39. Parler
d'une puissance physique de Dieu c'est, me semble-t-il, être en
contradiction avec un supranaturalisme sain.



536 J.-F. ASTIÉ

Mais voici quand l'abus de ces représentations devient le

plus grave. C'est lorsqu'on prétend en tirer des déterminations

sur les relations de Dieu avec l'homme, pour arriver par ce

moyen à influencer l'exposition de la conception chrétienne du
monde dans le sens de la conséquence, de la rigueur des

pensées. De cette manière, grâce à l'accord pour l'expression de

ces termes religieux, la réalité de Dieu embrassant toutes choses,

avec les notions les plus générales de la métaphysique, on
aide celle-ci à devenir reine et maîtresse en théologie; et lors-

qu'en outre cette métaphysique, comme c'est le cas chez l'a-
réopagite, avec sa notion purement négative de Dieu, est obligée

de désespérer d'arriver à une explication rationnelle du

monde, elle se montre dans le contraste le plus cru avec la
confiance en Dieu qui caractérise le chrétien. Il est impossible
de découvrir dans le Nouveau Testament un souffle de ce

genre. Dieu y est présent commele principe de notre certitude
religieuse, toujours comme révélé et nullement comme caché.
Ce n'est que dans des passages comme celui cité par Nitzsch,
lorsqu'il est question de relever la distance entre les espérances

eschatologiques et l'état actuel des chrétiens, le caractère
incompréhensible des voies de Dieu, des moyens qu'il emploie

pour notre salut, ce n'est qu'alors que Dieu est présenté comme
caché. Cette représentation toutefois, — et c'est là un trait
distinguant le Nouveau Testament de l'Ancien, — est enveloppée
de la certitude que ces desseins, que Dieu poursuit à notre
égard d'une manière merveilleuse, sont complètement
manifestés. Si donc on veut compléter l'explication déjà donnée plus
haut de ce phénomène historique, la confusion de la métaphysique

et de la théologie, on ne saurait le faire en signalant
dans le Nouveau Testament des pensées analogues à celles de

l'aréopagite. Mais voici comment on peut le faire. En remarquant

que la confusion de la théologie et de la métaphysique,
héritée des apologètes, dut rendre les esprits d'autant plus
accessibles à l'idée de Dieu inférieure au christianisme, présentée

par l'aréopagite, qu'on sentit plus douloureusement tout ce qu'a
de peu satisfaisant l'explication métaphysique de l'univers au

moyen de l'essence de Dieu.



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 537

Mais en théologie on est toujours de nouveau exposé au danger

de chercher une conciliation métaphysique entre la liberté
de la créature et la causalité divine produisant tout, quand,
dans son zèle dogmatique, on méconnaît l'origine et la valeur
de ces notions dans le christianisme. Dès que les assertions :

Dieu a créé le monde et le conduit, l'homme possède une
volonté libre, sont présentées comme le produit d'une
connaissance scientifique, ou comme des vérités d'expérience
générale parmi les hommes, la métaphysique se trouve chargée
de montrer comment cette déclaration, au sujet d'une partie
du monde, peut s'accorder avec celle qu'il faut faire au sujet
du monde entier. Cette tentative a beau nous apparaître étrangère

à nos préoccupations, elle paraît alors réclamée par la
simple moralité de la pensée. Mais cette hypothèse ne se trouve
pas juste pour nous. Le contenu de ces deux assertions nous
est fermement garanti par son étroite union avec la certitude
de la réalité du souverain bien. La qualité de ce dernier, la possibilité

de le posséder tel que nous le connaissons dans le
christianisme, tout cela risque de nous couler entre les doigts, dès

que nous ne le considérons pas comme un produit de notre
liberté. D'un autre côté nous ne possédons la certitude de
l'insondable réalité du souverain bien que sous la forme de la foi
dans le Dieu qui veut exclusivement la même chose. Or quel
est le sujet de la religion chrétienne? Ce n'est pas en général
l'homme doué de liberté, mais l'homme qui, en se prononçant
librement pour le bien, a fait l'expérience vivante de la
réalité infinie du souverain bien. C'est à cet homme-là seulement

que la religion chrétienne peut vouloir servir ; c'est aussi
devant cet homme seul que la théologie est appelée à justifier
la religion, quand elle expose des notions analogues, empruntées

à la métaphysique. Or pour cet homme-là le sentiment de
la liberté ne saurait immédiatement se trouver en conflit avec
l'idée de Dieu, puisqu'il n'arrive à celle-ci qu'en mariant, en unissant

dans les plus étroites étreintes sa libre décision d'une part et
les impressions que lui produit le bien d'autre part, commeobjet
de la volonté divine. Du moment où il s'approprie librement le
bien, il sait qu'il appartient à Dieu, dont l'essence est juste-

THÉOL. ET PHIL. 1S81. 36



538 J.-F. ASTIÉ

ment de vouloir la réalisation du bien suprême. Aussi
longtemps donc que la réalité du souverain bien est présupposée,
la pensée de la liberté n'est pas exclue par la pensée de Dieu,
elle est au contraire réclamée comme la forme indispensable
pour s'approprier la félicité qui est garantie dans sa communion.

Et cependant, malgré son unité, cette pensée que le
souverain bien est autant le produit de notre libre activité que de
celle de Dieu, provoque en nous deux séries de pensées qui
s'excluent formellement les unes les autres.D'où vient ce fait étrange?
Il est la conséquence fort simple d'un fait très naturel lui-même.
Nous avons beau croire en la réalité du souverain bien, il
ne nous apparaît jamais dans la foi avec toute sa richesse
intérieure ; pour nous la représenter, cette richesse, nous devons
la contempler dans sa réalisation, dans son actualité. Or comment

cela peut-il avoir lieu Nous ne pouvons le faire qu'en
la mettant en rapport avec les moyens par lesquels elle
se réalise, c'est-à-dire avec le monde. Mais dès que la chose
a lieu voici ce qui arrive. Du fait que la position de Dieu à

l'égard dumondeest différente de la nôtre, il résulte une étrange
scission. Le but identique dans lequel l'Eglise et Dieu s'accordent

parfaitement se manifeste en deux séries distinctes :

d'abord dans la foi religieuse, comme l'idée dominante du gouvernement

paternel du monde par Dieu, et en second lieu comme
mission morale pour l'Eglise engagée dans le train du monde.
La théologie est appelée à prouver que le fait de ces deux
séries ne saurait troubler l'unité de la conscience chrétienne.
Elle y arrive en montrant que sous ces deux formes c'est le
but unique de la domination du monde par l'Eglise chrétienne

qui est poursuivi, mais que la domination morale du monde
ne peut avoir lieu sans la domination religieuse et réciproquement.

A mon sens le grand mérite de Ritschl, en fait de théologie

systématique, consiste surtout en ceci : pour la première
fois il a montré la tâche et il s'en est acquitté d'une manière
admirable. Veut-on au contraire tenter de dériver le fait de la

liberté de l'activité productrice de Dieu alors on place une
partie inaliénable des convictions chrétiennes fondamentales

sous la dépendance d'une idée dérivée. En effet l'idée que Dieu



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 539

crée et dirige le monde est en soi une formule vide; elle
n'acquiert un sens chrétien que par la pensée qu'en nous donnant
librement au bien suprême nous devenons la propriété de Dieu.
Cette pensée sert à exprimer à la fois l'essence de Dieu et le

court résumé de notre foi. Dès l'instant au contraire où l'on a

présente à l'esprit l'origine de cette antinomie de la liberté et
de la dépendance, qu'on en voit l'unité idéale dans la
notion du souverain bien et la solution pratique dans la domination

du monde par l'Eglise chrétienne, en quoi faisant elle
montre qu'elle appartient à Dieu, alors on repousse cet essai

métaphysique non seulement comme peu critique mais aussi comme
antichrétien. Ce procédé manque de critique parce qu'il traite
la liberté comme faisant partie du monde, tandis que l'homme

par le fait qu'il reconnaît la liberté sent qu'il a l'obligation de

se distinguer du monde. Il est également antichrétien, ce

procédé, parce qu'il rend le souverain bien du christianisme
illusoire. Il cherche en effet la vraie réalité làoùnousnesaurionsla
trouver, au delà de l'esprit moral, par conséquent, en dépit de

tout déguisement, dans la nature. Lors donc qu'on nous objecte

que la conséquence dans la pensée exige qu'on s'attaque à

ce problème comme rentrant dans la mission de la métaphysique,

voici ce que nous répondons. Il serait peut-être encore
plus conséquent de réfléchir à l'origine du problème. On

reconnaîtrait alors qu'il s'agit simplement d'une disparate entre
les catégories données avec notre conception du monde et la
détermination suprasensible des faits religieux et moraux du
christianisme.

(A suivre.)


	Du rôle de la métaphysique en théologie [suite]

