Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1884)

Artikel: Du r6le de la métaphysique en théologie [suite]
Autor: Astié, J.-F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379350

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379350
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DU

ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE*

11
LA LIBERTE

Aprés avoir formulé les deux exigences que la théologie
chrétienne doit poser & la métaphysique, il nous reste a signaler,
dans quelques points importants, la position que la premieére
prend presque constamment.

La théologie a pour mission de prouver que les problémes
de l'esprit moral recoivent leur solution lorsque celui-ci, en
s’appropriant les grices du christianisme, partage la concep-
tion religieuse que le christianisme donne du monde. Lorsque
Pon compare & cetidéal que le théologien doit avoir en vue
les problemes dont de fait elle se préoccupe en détail, on en
trouve une série qui ne peuvent étre compris du point de vue
général de notre science. L’intrusion de ces problemes pseudo-
théologiques s’explique sans peine. Elle tient & lillusion
qui fait considérer I'état d’esprit dans lequel naissent les vrais
problémes théologiques comme I’espéce particuliére d’'un genre
plus étendu. Les apologétes grecs ont déja connu cette méthode
qui consiste & s’assimiler ce que le christianisme a de plus
spécial, par les procédés de la généralisation. Cette erreur
n’éclate nulle part d’une facon plus ficheuse que dans la
méthode de traiter la question de la liberté en théologie, Mais
ici aussi on peut voir clairement que l'ancienneté de cette
méthode ne saurait nous empécher de la repousser comme la

1 Voir la livraison de septembre.



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 523

racine de nombreuses erreurs. On le sait, cette notion de la
liberté commence a devenir génante en théologie lorsqu’il
s’agit de la mettre d’accord avec I’activité de Dieu constamment
dirigée vers son but éternel. L’auteur du remarquable compte
rendu de l'ouvrage de Ritschl dans les Studien und Kritiken,
1876, a par conséquent parfaitement raison de son point de vue,
quand il reproche & l'auteur de ne pas lui avoir donné la solu-
tion de sa principale diffieulté, avec le volume III, § 36. Voyons
donc la place que la notion de la liberté occupe dans la con-
ception religieuse du monde ; ce sera le moyen d’apprécier le
caractére de ce probleme dogmatique et de voir s'il rentre, oui
ou non, dans la théologie systématique.

Nous n’aboutissons & une notion de la liberté s’opposant
irrésistiblement & la loi de causalité qu’en jugeant 'homme au
point de vue de I'idée du bien. Dés que nous faisons abstrac-
tion de ce fait, rien ne nous empéche de considérer la volonté,
dans les actions qui paraissent libres, comme un anneau dans
une série de causes. En effet, comme notre conscience, dans
chaque cas spécial, n’éclaire que 'anneau de la série qui est
formé par notre volonté personnelle, nous croyons aussi étre
libres dans le cas ol le fait psychique d’une volonté détermi-
née surgit d’un milieu, d’'une connexion que nous n’avons pour-
tant pas nous-méme établie. Maislorsque nous avons éprouvé
cette impression produite par le bien qui dépasse de beaucoup
toutes les autres en valeur, et quand nous présupposons que
les autres hommes ont fait la méme expérience, alors nous
nous tenons pour libres, nous et les autres, en un sens qui ne
sauralt étre modifié par le fait que notre volonté est engagée
dans la série des causes et des effets qui constitue le monde.
Pourquoi dans ce cas particulier ne cédons-nous pas aux illu-
sions de I’entendement ? C’est que ’expérience particuliere que
nous faisons, nous contraint a nous distinguer du monde entier
et nous interdit de laisser prendre notre volonté dans I’engre-
nage infini d’autres étres finis. Dans d’autres cas, chaque direc-
tion de la volonté n’aspire & la prééminence que par rapport a
une forme déterminée d’une grandeur finie. Ici I'idée de tout
rapport de ce genre disparait: on proclame qu’une forme de la



524 J.-F. ASTIE

volonté est immédiatement supérieure a tout autre qu’on pour-
rait imaginer. Mais que faut-il pour étre en droit de tenir ce
langage ? Il faut qu’on ait la claire représentation d’un but a la
réalisation duquel la volonté attache un prix incomparable,
parce qu’en lui notre conscience trouve sa compléte satisfac-
tion, indépendamment de tout ce que nous pouvons souffrir
dans le cours de notre existence empirique. Aussitdt que
I’homme reconnait comme principe déterminant de sa volonté
un pareil but réclamant une obéissance illimitée, il se tient
pour libre. Car alors les motifs ne paraissent plus étre sembla-
bles, on s’engage dans un combat dont l'issue favorable ne
dépend plus de certaines inclinations portant sur des cas par-
ticuliers, mais d’une intensité de la volonté, qui ne saurait en
aucune facon étre expliquée empiriquement. Voild pourquoi,
quand il a soustrait sa volonté au service de ce but supréme,
I’homme ne va pas demander une excuse aux circonstances,
il s’en rend au contraire lui-méme responsable.

Mais nous avons le droit d’admettre des degrés divers de
liberté. En effet il y a divers principes suprémes et détermi-
nants de la volonté qui ont, & des degrés divers, le droit d’étre
envisagés comme tout & fait généraux. Ensuite le vrai but
supréme produit des impressions plus ou moins vives sur
I’homme qui 'adopte, et celui-ci se rend plus ou moins compte
de la domination que ce but doit exercer sur les faits parti-
culiers. Pour étre complétement libre, il faut s’étre assimilé
subjectivement le vrai but supréme d’'une maniére compléte.

La théologie est donc appelée & montrer que ce principe
supréme, appelé & déterminer la volonté, nous est offert dans
le christianisme et que I'assimilation subjective en est rendue
possible. La théologie montre par cela méme que la compléte
liberté de choisir entre le bien et le mal ne se trouve que dans
I'Eglise chrétienne et que les membres du royaume de Dieu
sont chargés de la plus grande responsabilité morale.

Mais si la pensée fondamentale et essentiellement morale du
christianisme éveille chez ’homme le sentiment de la compléte
liberté, la solution des questions qui s’y rattachent, montre la
perfection de la religion chrétienne. Le probléme du mal, dans



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 525

lequel ’'homme moral voit un obstacle mis par la nature & la
réalisation de ses fins, est rendu plus difficile par un plus vif
sentiment de la liberté, comme aussi le sentiment de la culpa-
bilité. La solution de la premiére difficulté est promise dans le
christianisme au moyen d’une idée de Dieu qui permet de
considérer tout le cours de la nature comme servant, & titre de
moyen, a réaliser la destinée éternelle de 'homme. Mais la
délivrance n’a de valeur pratique que quand le second pro-
bléme a recu sa solution : c’est lui, en effet, qui empéche que
I'idée de but, au moyen de laquelle 'amour de Dieu se rap-
porte & 'homme, ne soit appliquée d’une maniére concréte.
L’obstacle disparait dans la foi & la grice particuliére de Dieu,
qui s’est manifestée dans I'ceuvre de la vie, ¢’est-a-dire dans la
personne de I’'homme Jésus. La contradiction de fait que nous
impose la liberté en s’éveillant est levée au moyen de ’appré-
ciation du monde et de nous-mémes devenue possible dans
I’Eglise chrétienne, par I’angle sous lequel I’Evangile nous
permet de considérer et nous-mémes et le monde. Du moment
donc ou la conviction que par Christ nous sommes objet de
I’amour de Dieu, dissipe le sentiment de la culpabilité, il pour-
rait sembler que c’est 1& porter atteinte au sentiment de la
liberté qui, la premiére, a provoqué les besoins auxquels le
christianisme donne satisfaction. En accentuant la liberté pro-
duite par Christ on n’échappe pas a la derniére difficulté, puis-
que, par le fait méme on présente l'indépendance morale de
I’homme comme le nerf méme du désir qui a recu satisfaction
dans le christianisme. En effet, la faculté que posséde ’homme
de décider par lui-méme son attitude & I’égard du bien et par
cela méme son sort, cette faculté semble étre mise en question
lorsque le sentiment religieux nous ameéne ensuite & recon-
naitre que c’est & 'amour de Dieu que nous sommes redevables
d’avoir pu nous tourner vers le bien. Et que cet aveu soit
arraché au fidele qui, dans la foi au Rédempteur, se voit com-
pris dans le décret de 'amour divin, c’est 14 ce que proclame
I'expérience unanime de tous les chrétiens et ce que la théolo-
gie établit comme nécessaire. C’est parce que sa vie propré
la plus intense, lui apparait comme une ceuvre de Dieu, que le



526 J.-F. ASTIE

fidele se sent heureux et libre dans cette dépendance. Le supra-
lapsarisme des réformateurs se charge de montrer comment
la théorie peut étre aisément conduite & nier la liberté hu-
maine en général, par les conséquences de cette appréciation
méme A4 laquelle le chrétien doit nécessairement aboutir. En
méme temps il est certain qu’'on n’a pu aboutir & ce supra-
lapsarisme qu’en méconnaissant ce qu’'a de tout particulier
cette appréciation que '’homme religieux fait de lui-méme. Au
lieu de rester dans le milieu délimité et concret dans lequel
elle se fait jour dans la vie, on a voulu faire une théorie de
cette appréciation et 'élever & la hauteur d’un principe, chargé
d’expliquer des phénomeénes qui ne peuvent étre expliqués par
ce moyen-la. Le trait propre de cette appréciation qui a été
méconnu, consiste en ceci: Nous ne sommes amenés a recon-
naitre notre dépendance de la grice que par un acte de notre
volonté, acte que, au moment méme ol nous obéissons a I'ap-
pel divin, nous sentons étre seulement une décision pour Dieu,
prise d’'une maniere indépendante par notre liberté. Or,
comment cette conquéte religieuse est-elle conservée ? Non
pas par le fait qu’on tixe dans la représentation ce rapport
entre Dieu et les fidéles dont elle est I’expression, mais par le
fait que cette conquéte de la disposition au bien, favorisée par
le christianisme, se reproduit sans cesse & nouveau; il n’y a
donc qu’'un moyen d’en garantir la durée : il faut que notre
liberté se déploie en accomplissant la mission morale par la-
quelle elle doit devenir plus étendue, plus profonde. Quand
donc on croit devoir sacrifier la liberté dans l'intérét de la
grice, on ne se tient pas dans la ligne de cette dépendance de
Dieu que le christianisme a en vue, et dont nous n’arrivons &
avoir conscience qu’en mettant en ceuvre notre indépendance.
S’ll en est ainsi, il est évident que le jugement religieux que
le fidele porte sur lui-méme dans le christianisme, ne contient
absolument rien autorisant a4 résoudre cette question capitale
de la théologie : Comment faut-il considérer le rapport entre
Dieu et la liberté de la créature, en dehors de cette série, abs-
traction faite de cette série d’expériences subjectives? Dans la
certitude d’étre devenu ce qu’il est par la grice de Dieu, le



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 927

fidéle possede, sans contredit, la preuve subjective suffisante,
que la liberté et la dépendance ne se contredisent pas dans la
forme qu’elles revétent dans la conception religieuse du monde.
Mais pour que cette preuve nous conférat le droit de nous en-
quérir de la cause produisant ’accord de la liberté et de la dé-
pendance, il y aurait une condition indispensable & remplir. Il
faudrait que le jugement religieux, que le fidéle porte sur
lui-méme, n’elit pas pour antécédent l'expérience vivante
d’une liberté qui, au moment méme ou elle s’affirme, n’entend
en aucune fagon le faire, comme étant produite, mais seule-
ment comme produisant.

Ce n’est qu'aprés avoir répudié ce caractére tout spécial de
la religion chrétienne, appelé par Schleiermacher le caractére
téléologique, que la théologie pourra descendre dans les pro-
fondeurs de cette synthése de la liberté et de la dépendance, en
vue d’arriver & construire et la liberté humaine, et 'activité de
la grace divine. Si la théologie veut rester dans les limites de
3a mission, elle doit se contenter de prouver que c’est la liberté
qui ouvre la voie pour arriver a faire 'expérience de la grice,
et qu’'en demeurant dans la dépendance de la grice de Dieu
manifestée en Christ, bien loin de perdre sa liberté, on la con-
firme.

Mais qu’est-ce donc qui peut nous pousser & franchir ces
limites ? Il n’est guére possible de signaler un mobile qui soit
exactement de la méme espéce dans tous les cas. Quand les
réformateurs, partant de 'expérience religieuse, affirmant que
c’est & Dieu que nous sommes redevables du fait de nous étre
prononcés pour le bien, arrivérent a la conséquence rationnelle
que l'origine du péché et la persévérance dans le mal, doivent
également étre attribuées au facteur divin, ils estimaient
evidemment rendre justice 4 la conception chrétienne de la
griace de Dieu. C’est exactement le cas contraire qui a lieu chez
des théologiens plus modernes, qui font également remonter
la cause du mal jusqu’a Dieu, bien que, comme Pfleiderer 1,
par exemple, ils en appellent & ’autorité de leurs grands pré-
décesseurs. On 'avoue, on se lance dans cette témérité, non

1 Wesen der Religion, 1869, pag. 320.



HR& J-F. ASTIE

pas pour augmenter I'impression que produit la grice de Dieu,
mais pour rendre compréhensible I'origine de la liberté hu-
maine. D’ailleurs, quels que puissent étre les motifs, il est ma-
nifeste que dans les deux cas le procédé scientifique est défec-
tueux et qu’on change le sens d’idées qui ont été primitive-
ment religieuses.

Bien que dans I’exposition des réformaleurs on reconnaisse
le mobile religieux, il est manifeste, d’'un autre coté, qu’on ne
pouvait arriver & un pareil résultat qu'au moyen d’'une mé-
thode scientifique défectueuse. Pour avoir le droit d’affirmer,
dans I'intérét de la certitude de la grice divine, que Dieu est
auteur du mal, il faudrait qu’il pat étre venu a ’esprit de pen-
ser que ’abandon définitif des uns au mal est indispensable,
comme moyen, pour expliquer la félicité des autres. Or comme
la chose est impossible, il est manifeste que cette maniére de
concevoir le péché se rattache non pas a la certitude de la grice
elle-méme, mais & une maniére particuliére de I’établir. Nous
ne nous proposons pas de rechercher ici la tradition scienti-
fique qui a influencé les réformaleurs sur ce point, mais la ma-~
niére dont ils repoussent le témoignage le plus précis de la
liberté humaine, qu’ils admettent pourtant de nouveau, quand
il s’agit de la culpabilité, montre de la facon la plus claire, le
but qu’ils ont cru devoir atteindre. Ils se virent contraints par
ces faits, d’essayer de mettre d’accord la notion d’une dépen-
dance de Dieu en général, avec la notion générale de la liberté.
Ils crurent ne pouvoir mettre & ’abri de toute contradiction la
dépendance de Dieu, dont le fidele fait ’expérience, qu’en sacri-
fiant en général la liberté de I'hnomme & la dépendance de
Dieu. Or comme les notions dans cette conception générale
sont opposées d’une facon formelle, le résultat était inévitable:
dés qu’on voulait constater théoriquement 'accord qui était
caché dans le sentiment religieux, on ne pouvait y arriver
qu’en affirmant un déterminisme absolu pour tout étre créé.
La méthode dont les réformateurs firent usage reléve de
la métaphysique: c’est & celle-ci qu’il appartient de lever les
contradictions se rattachant & nos notions les plus générales,
appliquées aussi bien aux choses qu’aux esprits. Considéré



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 529

ainsi, le résultat atteint était insuffisant, parce qu'on se con-
tentait de repousser une notion en donnant la préférence 4 'au-
tre. Il aurait fallu, au contraire, expliquer comment elle exis-
tait en fait, cette notion importune, dont on tenait tant & se
débarrasser, et cela d’autant plus qu’on ne pouvait s’'empécher
de se servir a4 nouveau de cette notion de la liberté lorsqu’il
s’agissait d’arracher 4 'homme Paveu de la culpabilité. Mais
c’est surtout au résultat qu’on vit bien que par cette méthode
on ne résout aucun probléme théologique. La notion d’une
absolue détermination du fini par linfini difféere autant que
faire se peut de I’expérience que le fidele fait dans le christia-
nisme de sa dépendance & l’égard de Dieu. Tandis que le
déterminisme porte également sur toute existence finie, la
seconde n’est vraie que d’un étre n’ayant de réalité qu’en se
distinguant de tous les autres étres finis, au moyen de sa vo-
lonté. Tandis que le/déterminisme contredit 'expérience que fait
intérieurement I’homme de son élévation au-dessus de lanature,
le sentiment religieux de la dépendance fait naitre et affermit
chez le fidele le sentiment de sa valeurinfinie ; tandis que le pre-
mier n’est vrai que s'il n’y a point de liberté, le second présup-
poselechoix libre de la volonté pour le bien. Cette expérience
religieuse donne en effet au fidéle la certitude qu’en sentant la
valeur du bien manifesté par Christ il est la propriété de Dieu;
elle lul présente en méme temps une garantie de la liberté,
garantie qu’il perd quand la force de cette impression s’affaiblit
en lui. De sorte qu’en méconnaissant le caractére tout parti-
culier sous lequel la dépendance de Dieu nous apparait dans
Vexpérience chrétienne, pour établir une comparaison avec la
notion de la dépendance en général au sens métaphysique et
la notion générale de la liberté, on perdit entiérement de vue
le probleme théologique, car celui-ci consiste & mettre dans
tout son jour le fait suivant: la plus complete liberté au
moyen de 'appréciation religieuse que I’homme fait de lui-
méme dans le christianismie conduit au sentiment de la
compléte dépendance de Dieu, sans disparaitre toutefois dans
ce dernier. Quoique le sentiment de la liberté et celui de la
dépendance se montrent séparés dans le cours de la vie du



530 J.-F. ASTIE

chrétien, toutefois chacun d’eux est affecté d'une maniére toute
particuliére par la conscience que 'un ne va pas sans l'autre.
En traitant par les procédés intellectuels une situation si sin-
guliere et qui dépasse de beaucoup la portée de la métaphy-
sique, on sacrifie justement ce qu’il importe le plus de main-
tenir. Il serait possible que le meilleur moven d’échapper une
fois pour toutes & la tentation de faire usage de la notion
générale de dépendance & I'égard de Dieu, fut derenonger abso-
lument & faire usage de ce terme, pour le remplacer par I'idée
d’appartenir & Dieu. (Zugehorigkeit zu Gott.) La certitude en
effet que, en vertu de la volonté de Dieu, ayant son royaume
pour objet, nous sommes la propriété de Dieu, quand nous
soupirons aprés ce royaume, cette certitude implique quon
reconnait cette dépendance de Dieu visée dans le christianisme;
et cette expression d’appartenance a le grand avantage de
prévenir toute confusion avec la pure et simple détermination
4 laquelle les choses sont soumises comme moyens tempo-
raires pour la réalisation du but éternel.

11 est vrai que pour résister avec succés aux erreurs ac-
compagnant cette théorie, il faudrait prouver comment elle
a précisément pour résultat de compromettre les intéréts re-
ligieux qu’elle croyait sauvegarder. En effet ce n’est qu’ainsi que
peut étre brisée la domination d’un principe dans lequel la
conviction religieuse croyait s’exprimer avec fermeté et non
en relevant des contradictions logiques qui ne font au contraire
que fortifier la disposition & en appeler au mystére. Or nous
venons d'indiquer en quoi les réformateurs, dans leur maniére
de traiter de la liberté, ont nui au déploiement de la foi chré-
tienne. En faisant procéder directement de Dieu la décision au
mal, ils ont affaibli I'impression de ce fait: ce n’est que
quand il s’agit de se donner librement au bien que ’homme
est objet direct de la volonté divine:; tandis que quand il
s'agit de s’adonner au mal, 'homme n’est ni but de la pensée
divine, ni un objet d’une valeur éternelle. Mais placé sous la
dépendance directe du monde, d’aprés des lois terrestres, il
disparait dans la masse des moyens périssables. On n’a pas
suffisamment relevé le souverain bien dans le sens du chris-



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 531

tianisme, souverain bien qui demande & &tre considéré a la fois
non seulement comme un don de Dieu, mais aussi comme
une grandeur morale et un produit de la liberté. C’est ainsi que
sur un point important on a compromis la distinction d’avec
Rome €i chérement conquise. L’essence du catholicisme con-
siste en effet en ceci: méconnaissant ce caractére moral du sou-
verain bien chrétien, il fait consister la certitude du salut dans
une accumulation de garanties qui ne se trouvent dans aucune
relation inlime avec ce souverain bien. Il était donc indigne
des réformateurs de s’engager dans la méme voie en avan-
cant un principe qui ne correspond qu'a la forme la plus abs-
traite de la certitude du salut et qui, bien loin d’en mettre
en lumiére le contenu chrétien, le renie plutdt. La période
suivante aurait d, en faisant valoir d’autres considérants,
avancés d’ailleurs par les réformateurs, ramener la théorie
dans une meilleure voie. Au fait nous trouvons bien, dans la
Formule de concorde, ce principe correspondant pleinement
aux besoins de la connaissance chrétienne que laprédestination
porte exclusivement sur les enfants de Dieu. Il est vrai que
cette déclaration est affaiblie par 'assertion que Dieu se borne
a prévoir le mal, idée quine peut étre poursuivie jusqu’au bout
et aui n’a rien a faire avec l'affermissement du salut. Néan-
moins cette adjonction montre une chose : on comprend que
la décision du fidele pour le bien est seule objet de la volonté
divine dans laquelle nous mettons notre confiance, tandis que
pour I'exception des méchants on reconnait le role de laliberté.
Tout cela montre que chez les auteurs de ce passage de la
Formule de concorde 'esprit le plus sagace et les vues reli-
gieuses les plus profondes se sont admirablement pénétrés.
C’est 12 ce que reconnait Frank, l'interpréte le plus profond
et le défenseur de la Formule de concorde; mais, chose re-
grettable, il ajoute qu’une théologie moderne remontant aux
principes devra faire voler en éclats les limites étroites de la
confession de foi sur ce point. En effet il ne serait possible, en
faisant ressortir leur unité par une formule scientifique, d’ar-
river & la synthese des antinomies laissées en présence avec
un tact parfait, que si cette unité devenait jamais elle-méme



532 J.-F. ASTIE

un objet d’expérience et si elle ne se manifestait pas simple-
ment par 'action réciproque de la liberté et de la dépendance
dans le cours de la vie du chrétien. Un principe théologique
qui prétend rendre compréhensible la formation de ces deux
poles opposés de la foi n’appartient nullement & la conception
limitée du monde que donne le christianisme, — pour lequel
cette unité est un fait admirable de la foi chrétienne, — mais
bien & un point de vue supérieur qui doit se proposer, au
moyen d’'une connaissance plus étendue, de faire disparaitre
la différence qui a saraison d’étre dans ’essence de la religion.
La théologie chrétienne connait bien une notion qui concilie
ces antinomies d’une maniére formelle, la notion du souve-
rain bien, mais a laquelie, par le fait méme, une inluition
déterminée ne correspond jamais d’'une maniere parfaite. Dans
ce souverain bien se rencontrent, dans leur perfection idéale,
les diverses fonctions de 'esprit, parce qu’il désigne & la fois
I'objet de la volonté morale et la forme par laquelle Dieu
nous rend heureux. La théologie est tenue d’exposer cette
unilté, en montrant le caractére tout particulier du souverain
bien chrétien. Mais la théologie ne visera & obtenir une unité
de principe rendant compréhensible la genése des antinomies
que quand elle subira le joug d’'un rationalisme quin’éprouve
aucun scrupule a soumettre aux principes métaphysiques ces
mystérieuses réalités de la religion. Et c’est 1a ce qui a eu
amplement lieu dans le développement de la théologie luthé-
rienne qui a fait suite & la Formule de concorde. Les limites
étroites de notre pensée finie nous obligent & désigner les faits
de la religion morale en rapport les uns avec les autres, au
moyen de notions qui sont, au point de vue formel, opposées
les unes aux autres. Comment reconnaitre si, pour 'apprécia-
tion de ces notions, on a suffisamment tenu compte de l'unité
incontestable, sur le terrain de la foi, rattachant les faits aux-
quels elles servent de symboles 7 C’est en voyant si on maintient
chacun d’eux a sa place, dans sa pleine intégrité. Dans la
conception du monde inspirée par 'idée du royaume de Dieu,
ce respect des faits dans leur intégrité réclame ensuite qu'on



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 533

passe immédiatement, sans intermédiaire aucun, d’'une idée a
celle qui lui sera le plus opposée.

Mais des qu’on perd de vue I'unité que la foi seule peut con-
férer, alors le désir d’arriver & une unité de la vie spirituelle
fait miroiter I'intervention de lamétaphysique qui se chargera,
au moyen de formules rationnelles, de mettre un terme a la
contradiction des idées. Mais lorsque, aprés avoir mis en pré-
sence les deux idées contraires, on se sent fasciné par leur
contradiction, c’est une preuve certaine qu’on a déja enlevé
ces notions au cadre de la religion morale. On ne les posséde
plus dans la détermination concréte, dans le milieu dans le-
quel elles conservent toute leur valeur au sein du christianisme.
Le travail métaphysique auquel on se livre alors & leur sujet
sous cette forme générale ne saurait prétendre au titre de
chrétien. Et les résultats obtenus par cette méthode, quand
ils sont introduits dans la dogmatique, doivent nécessairement
la corrompre, vu qu’ils ont été acquis d’'une maniére tout a
fait indépendante des faits particuliers qu’il s’agit d’exposer en
dogmatique. L’invasion de cette puissance étrangére dans la
dogmatique luthérienne se reconnait a ceci c’est que, en oppo-
sition avec la Formule de concorde, elle présente la libre déter-
mination pour le bien, non comme le contenu de la volonté
divine, mais comme objet de la prévision divine. Toutefois cela
est loin de garantir suffisamment chez le fidéle la conscience
du salut par Dieu. Il est donc tout naturel qu’une piété éner-
gique se soit toujours sentie contrainte, au lieu de se con-
tenter de voir les notions opposées s’affaiblir mutuellement,
de pousser jusqu’au bout le point de vue métaphysique, et de
renoncer détinitivement & toute liberté, pour affirmer purement
et simplement la dépendance physique du fini & I’égard de I'in-
fini. Ce sacrifice dela liberté était d’autant plus facile a faire que,
dans le systéme ecclésiastique, on n’avait su voir en elle qu'un
ficheux obstacle & la certitude religieuse & laquelle on aspirait.

On ne peut manquer de renverser la conception chrétienne
de l'univers quand on pousse jusqu’au bout I’essai de dériver
les divers éléments qui la constituent de la cause unique du



534 J.-F. ASTIE

monde. Mais quelle est donc la légitimité scientifique d’un pa-
reil procédé? Pour arriver & rendre compte de I’action réci-
proque et réguliére des diverses parties du monde, la méta-
physique a recours a I'idée d'une substance réelle, une, dans
laquelle les diverses parties du monde possédent la capacité
d’agir les unes sur les autres. Mais je ne saurais voir sur quoi
se fonde le droit de mettre cette notion en relation avec l'idée
chrétienne de Dieu. Celle-ci présuppose qu’on admet la diffé-
rence entre l'esprit moral et la nature, tandis que 'autre est
formée sans avoir égard a cette distinction. Malgré cela, ’'union
des deux points de vue devrait étre réclamée par le christia-
nisme si, pour arriver a4 la connaissance de cette unité de
Punivers qui nous garantit la subordination du monde & nos
fins, il fallait pouvoir se rendre compte de ce qui arrive con-
formément & ses lois. Mais comme ce n'est pas plus le cas qu’il
n’est vrai que nous nous servions de moyens mécaniques pour
nous assujettir le monde, au sens religieux et moral, il en résulte
qu'on n’a nul droit en théologie de charger I'idée chrétienne
de Dieu d’une tiche que cette notion de I'unité de la substance
doit accomplir en métaphysique. Il faudrait donc renoncer ici
d’une maniére générale a4 ’expression « attributs métaphysi-
ques. » Les représentations qu'on a I’habitude de désigner
ainsi peuvent, dans le christianisme, exprimer seulement la
certitude que la volonté constante du souverain bien ne sau-
rait trouver dans le monde aucun obstacle, mais bien le moyen
pour la réalisation de ses fins. Par conséquent, ces représen-
tations ne fournissent rien pour expliquer I'état de fait du
monde, et la foi religieuse ne peut pas non plus voir en elles,
comme dans une pure expression formelle de sa propre éner-
gie, l'exposition de I’essence de son Dieu dont elle se nourrit.
F. Nitzsch (Jahrb. fur deutsche Theol., 1875, pag. 350) remar-
que contre Ritschl que celui-c1 laisse trop sur 'arriére-plan,
d’une maniére peu convenable, le cOté métaphysique de 'idée
de Dieu. L’aréopagite, ajoute-t-il, n’aurait pas pu risquer de
combiner la notion de Dieu fournie par le Nouveau Testament
avec celle du néoplatonisme s’il n’y avait pas entre les deux des
points de contact. Naturellement il faut admettre cette remar-



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 535

que historique, voulat-on méme opposer au passage 1 Tim.
VI, 16, sur lequel l'auteur insiste, la déclaration de 1 Cor. II,
9, 10. Mais lorsque I'aréopagite se complait dans ’absoluité et
dans linfinité de la forme de I’étre divin, son point de contact
a cet égard avec le Nouveau Testament se réduit évidemment
a ceci : ce sont 1a des expressions purement formelles pour
rendre I'énergie de la fol, comme elles se présentent naturel-
lement toujours dans les manifestations religieuses, mais pré-
cisément pour cela elles n’offrent aucune espéce de garantie
sur le genre particulier du contenu de la foi. Ces attributs
étaient le produit du sentiment religieux dans sa plus grande
intensité. Le fait qu’on leur ait attribué une grande importance,
parce quon voyait en eux des expressions rendant toute la
valeur de l'objet divin qui excitait le sentiment, tandis que pour
celui-ci on se contentait de représentations subordonnées, ce
fait n’a pas seulement des analogies dans I’histoire des dogmes,
mais il constitue une illusion trop facile pour qu’il y ait lieu de
s’en étonner. Je ne vois pas pourquoi un chrétien qui croit que
I’amour de Dieu manifesté en Christ est la réalité insondable
devrait s’abstenir de faire usage de ces expressions. Seulement
la théologie doit bien faire comprendre qu’en agissant ainsi, on
ne prétend rien expliquer, soit dans la conception religieuse de
I'univers, soit dans la métaphysique. Tout ce qu’on prétend
rendre par ces attributs, c’est uniquement la valeur absolue
du contenu de la foi qu’on se propose d’établir ailleurs et
autrement. Il faut ensuite veiller & ce que ces formules méta-
physiques n’arrivent pas a se soustraire & la domination de
Iobjet de la foi, et & blesser ce qu’elles ont pour mission de
glorifier par le bégayement de la langue humaine. N’est-on peut-
étre pas déja exposé a ce danger quand on parle « d’'une puis-
sance physique de Dieu? » Pour un chrétien, la puissance de
son Dieu n’est devenue objet d’intuition que quand il 'a con-
templée sous la torme que Jésus emploie pour vaincre spirituel-
lement le monde, et qu'avec cela il a fait personnellement les
expériences dont parle saint Paul, Rom. VIII, 37-39. Parler
d’une puissance physique de Dieu c’est, me semble-t-il, étre en
contradiction avec un supranaturalisme sain.



536 J.-F. ASTIE

Mais voici quand l'abus de ces représentations devient le
plus grave. C’est lorsqu’on prétend en tirer des déterminations
sur les relations de Dieu avec ’homme, pour arriver par ce
moyen & influencer I'exposition de la conception chrétienne du
monde dans le sens de la conséquence, de la rigueur des pen-
sées. De cette maniere, grice a 'accord pour I'expression de
ces termes religieux, la réalité de Dieu embrassant toutes cho-
ses, avec les notions les plus générales de la métaphysique, on
aide celle-ci & devenir reine et maitresse en théologie; et lors-
qu’en outre cette métaphysique, comme c’est le cas chez I'a-
réopagite, avec sa notion purement négative de Dieu, est obli-
gée de désespérer d’arriver & une explication rationnelle du
monde, elle se montre dans le contraste le plus cru avec la
confiance en Dieu qui caractérise le chrétien. Il est impossible
de découvrir dans le Nouveau Testament un souffle de ce
genre. Dieu y est présent comme le principe de notre certitude
religieuse, toujours comme révélé et nullement comme caché.
Ce n’est que dans des passages comme celul cité par Nitzsch,
lorsqu’il est question de relever la distance entre les espéran-
ces eschatologiques et I’état actuel des chrétiens, le caractere
incompréhensible des voies de Dieu, des moyens qu’il emploie
pour notre salut, ce n’est qu’alors que Dieu est présenté comme
caché. Cette représentation toutefois, — et c’est 1a un trait dis-
tinguant le Nouveau Testament de I’Ancien, — est enveloppée
de la certitude que ces desseins, que Dieu poursuit & notre
égard d’une maniere merveilleuse, sont complétement mani-
festés. Sidonc on veut compléter 'explication déja donnée plus
haut de ce phénomene hislorique, la confusion de la métaphy-
sique et de la théologie, on ne saurait le faire en signalant
dans le Nouveau Testament des pensées analogues & celles de
I’'aréopagite. Mais voici comment on peut le faire. En remar-
quant que la confusion de la théologie et de la métaphysique,
héritée des apologetes, dut rendre les esprits d’autant plus ac-
cessibles & 'idée de Dieu inférieure au christianisme, présentée
par ’aréopagite, qu’on sentit plus douloureusement tout ce qu’'a
de peu satisfaisant l'explication métaphysique de I'univers au
moyen de 'essence de Dieu.



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE b37

Mais en théologie on est toujours de nouveau exposé au dan-
ger de chercher une conciliation métaphysique entre la liberté
de la créature et la causalité divine produisant tout, quand,
dans son zéle dogmatique, on méconnait 'origine et la valeur
de ces notions dans le christianisme. Dés que les assertions :
Dieu a créé le monde et le conduit, 'homme posséde une vo-
lonté libre, sont présentées comme le produit d’'une con-
naissance scientifique, ou comme des vérités d’expérience
générale parmiles hommes, la métaphysique se trouve chargée
de montrer comment cette déclaration, au sujet d’une partie
du monde, peut s’accorder avec celle qu’il faut faire au sujet
du rnonde entier. Cette tentative a beau nous apparaitre étran-
gére & nos préoccupations, elle parait alors réclamée par la
simple moralité de la pensée. Mais cette hypothése ne se trouve
pas juste pour nous. Le contenu de ces deux assertions nous
est fermement garanti par son étroite union avec la certitude
de la réalité du souverain bien. La qualité de ce dernier, la possi-
bilité de le posséder tel que nous le connaissons dans le chris-
tianisme, tout cela risque de nous couler entre les doigts, dés
que nous ne le considérons pas comme un produit de notre li-
berté. D’un autre cOté nous ne possédons la certitude de l'in-
sondable réalité du souverain bien que sous la forme de la foi
davs le Dieu qui veut exclusivement la méme chose. Or quel
est le sujet de la religion chrétienne ? Ce n’est pas en général
I’homme doué de liberté, mais 'homme qui, en se prouoncant
librement pour le bien, a fait I'expérience vivante de la
réalité infinie du souverain bien. C’est & cet homme-1a seule-
ment que la religion chrétienne peut vouloir servir; c¢’est aussi
devant cet homme seul que la théologie est appelée & justifier
la religion, quand elle expose des notions analogues, emprun-
tées & la métaphysique. Or pour cet homme-1a le sentiment de
la liberté ne saurait immédiatement se trouver en conflit avec
I'idée deDieu, puisqu’il n’arrive a celle-ci qu’en mariant, en unis-
sant dans lesplus étroitesétreintes salibre décision d’une part et
lesimpressions que lui produit le bien d’autre part, comme objet
de la volonté divine. Du moment ol il s’approprie librement le
bien, il sait qu’il appartient & Dieu, dont I’essence est juste-

THEOL. ET PHIL. 1834, 36



533 J.-F. ASTIE

ment de vouloir la réalisation du bien supréme. Aussi long-
temps donc que la réalité du souverain bien est présupposée,
la pensée de la liberté n’est pas exclue par la pensée de Dieu,
elle est au contraire réclamée comme la forme indispensable
pour s’approprier la félicité qui est garantie dans sa commu-
nion. Ei cependant, malgré son unité, cette pensée que le sou-
verain bien est autant le produit de notre libre activité que de
celle de Dieu, provoqueen nous deux séries de pensées qui s’ex-
cluentformellementlesunesles autres.D’ou vient ce fait étrange ?
Il estlaconséquence fort simple d’un fait trés naturel lui-méme.
Nous avons beau croire en la réalité du souverain bien, il
ne nous apparait jamais dans la foi avec toute sa richesse inté-
rieure ; pour nous la représenter, cette richesse, nous devons
la contempler dans sa réalisation, dans son actualité. Or com-
ment cela peut-il avoir lieu ? Nous ne pouvons le faire qu’en
la mettant en rapport avec les moyens par lesquels elle
se reéalise, c’est-a-dire avec le monde. Mais dés que la chose
a lieu voici ce qui arrive. Du fait que la position de Dieu &
I’égard dumondeest différente de la notre, il résulte une étrange
scission. Le but identique dans lequel I'Eglise et Dieu s’accor-
dent parfaitement se manifeste en deux séries distinctes: d’a-
bord dans la foi religieuse, comme l'idée dominante du gouver-
nement paternel du monde par Dieu, et en second lieu comme
mission morale pour ’Eglise engagée dans le train du monde.
La théologie est appelée & prouver ue le fait de ces deux sé-
ries ne saurait troubler I'umté de la conscience chrétienne.
Elle y arrive en montrant que sous ces deux formes c’est le
but unique de la domination du monde par I’Eglise chrétienne
qui est poursuivi, mais que la domination morale du monde
ne peut avoir lieu sans la domination religieuse et réciproque-
ment. A mon sens le grand mérite de Ritschl, en fait de théo-
logie systématique, consiste surtout en ceci : pour la premiere
fois il a montré la tiche et il s’en est acquitté d’une maniére
admirable. Veut-on au contraire tenter de dériver le fait de la
liberté de l’activité productrice de Dieu? alors on place une
partie inaliénable des convictions chrétiennes fondamentales
sous la dépendance d’une idée dérivée. En effet I'idée que Dieu



DU ROLE DE LA METAPHYSIQUE EN THEOLOGIE 539

crée et dirige le monde est en soi une formule vide; elle n’ac-
quiert un sens chrétien que par la pensée qu’en nous donnant
librement au bien supréme nous devenons la propriété de Dieu.
Cette pensée sert a exprimer & la fois I’essence de Dieu et le
court résumé de notre foi. Dés l'instant au contraire ou 'on a
présente a 'esprit 'origine de cette antinomie de la liberté et
de la dépendance, qu’'on en voit l'unité idéale dans la no-
tion du souverain bien et la solution pratique dans la domina-
tion du monde par I'Eglise chrétienne, en quoi faisant elle
montre qu’elle appartient & Dieu, alors on repousse cet essai mé-
taphysiquenonseulementcomme peu critique mais aussicomme
antichrétien. Ce procédé manque de critique parce qu'’il traite
la liberté comme faisant partie du monde, tandis que I'homme
par le fait qu’il reconnait la liberté sent qu’il a I'obligation de
se distinguer du monde. Il est également antichrétien, ce pro-
cédé, parce qu’il rend le souverain bien du christianisme illu-
soire. Il cherche en effet la vraie réalité laounousnesaurionsla
trouver, au dela de I’esprit moral, par conséquent, en dépit de
tout déguisement, dans lanature. Lors donc qu’on nous objecte
que la conséquence dans la pensée exige qu'on s’attaque &
ce probléme comme rentrant dans la mission de la métaphy-
sique, voicl ce que nous répondons. Il serait peut-étre encore
plus conséquent de réfléchir & l'origine du probléme. On re-
connaitrait alors qu’il s’agit simplement d’une disparate entre
les catégories données avec notre conception du monde et la
détermination suprasensible des faits religieux et moraux du

christianisme.
(A suzvre.)




	Du rôle de la métaphysique en théologie [suite]

