Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1884)

Artikel: La prédestination dans la théologie paulinienne
Autor: Ménégoz, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379349

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379349
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA PREDESTINATION

DANS LA THEOLOGIE PAULINIENNE !

Messieurs,

L’idée de la prédestination dans ’enseignement de saint Paul
est une de celles qui, depuis les temps de la Réforme, ont pré-
occupé et divisé les théologiens protestants. Au XVI¢ et au
XVIIe siecle, elle a donné lieu a des luttes passionnées. Actuel-
lement encore, elle est, en Ecosse et aux Etats-Unis, l'objet
de vives controverses, qui ont produit de regrettables scissions.
Chez nous, la discussion a, heureusement, un caractere plus
pacifique ; mais la diversité de vues n’en est pas moins grande.
Nous avons eu l'occasion de le constater récemment, quand,
dans une de nos conférences théologiques, un pasteur hollan-
dais a présenté un travail soigneusement étudié sur la prédes-
tination paulinienne 2. Lesavis les plus variés se sont manifestés
en cette circonstance. Si donc j’aborde aujourd’hui devant
vous '’examen de la méme question, je le fais dans le sentiment
de toucher & un sujet d'un intérét théologique actuel. L’ensei-
gnement de saint Paul a trop d’importance & nos yeux pour
que nous ne nous appliquions pas a le saisir dans toute sa
pureté.

t Rapport présenté, le 2 mai 1834, aux Conférences pastorales luthé-
riennes, i Paris.

2 Ce travail de M. Van Goens, docteur en théologie, a paru depuis, dans
le numéro de mai(pag. 226-260) de la Revue de théologie et de philosophie,
sous le titre : Le 70le de la liberté humaine dans la prédestination pauli-
nienne. L'auteur conclut & la prédestination la plus absolue.

THEOL. ET PHIL. 1334, 34



506 E. MENEGOZ

Commencgons par bien poser la question.

Paul a-t-1l été prédestinatien ou non ?

Je réponds : out et non.

Oui, il a été prédestinatien. Il a enseigné la prédestination
du peuple d’'Israél pour son role providentiel dans I’ccuvre de
la rédemption du genre humain.

Non, il n’a pas été prédestinatien. Il n’a pas enseigné la
prédestination éternelle de quelques hommes pour le salut, et
d’autres pour la damnation.

Voila, messieurs, les deux theses auxquelles m’ont amené
mes études des écrits de l'apodtre, et dont je vais essayer de
fournir la preuve biblique.

Avant de passer a la discussion, je dois faire une remarque
que je ne crois pas sans importance. Pour résoudre notre
question, ce n’est pas l'idée de 'homme, mais 'idée de Dieuw
qu’il nous faut étudier dans I’enseignement de saint Paul. En
d’autres termes : la question n’est pas anthropologique, mais
théologique, au sens restreint de ce mot. C’est pour avoir mé-
connu ce point de vue et pour s’étre mal orienté dans les
¢pitres pauliniennes que plus d’un théologien a fait fausse
route.

Certes, ’étude de I’'anthropologie est nécessaire pour la solu-
tion de notre queslion; mais elle n’est qu'un moyen, et non
un but. C’est une étude préparatoire, auxiliaire, qui sert a
éclairer le sujet; mais le sujet lui-méme est relatif & 1'idée de
Dieu. La question est celle-ci: Comment Paul concoit-il Dieu?
Le concoit-il comme un souverain absolu, qui, selon son bon
plaisir, et sans tenir compte des dispositions de ses sujets,
sauve les uns et condamne les autres? Ou le concoit-il comme
un souverain qui veut les sauver tous, et ne condamne que
ceux qui, par une libre détermination personnelle, s’opposent
3 sa volonté et repoussent obstinément son salut ?

Examinons les textes.

Un premier fait qui me semble incontestable, c’est que Paul
a enseigné la liberté initiale de 'homme. Nos premiers parents
ont été créés libres. Ils pouvaient obéir au commandement de



LA PREDESTINATION DANS LA THEQOLOGIE PAULINIENNE 07

Dieu. Quand ils ont désobéi, ils 'ont fait librement; et la mort
a été un chitiment mérité.

Celaressort clairement du chapitre V deI’épitre aux Romains.
« Par un seul homme, dit Paul, le péché est entré dans le
monde, et par le péché la mort; et ainsi la mort a passé sur
tous les hommes, parce que tous ont péché. » (Rom. V, 12.)
« La mort est le salaire du péché. » (Rom. VI, 23.)

L’allusion au récit de la chute, dans la Genése, est manifeste.
Or, dans ce récit, il n’est question, ni de prés ni de loin, d’une
prédestination divine. Au contraire ; loin d’étre naturellement
et fatalement voué au péché et a la mort, 'homme est créé a
I'image de Dieu : pur, libre, parfait en son genre. « Dieu vit
tout ce qu’il avait fait, dit la Genése, et voici, cela était frés
bon.» (Gen. I, 31.)

Il n’y a de méme nulle trace d’idées prédestinatiennes dans
les écrits de saint Paul, lorsqu’il parle de la chute de nos pre-
miers parents. Fidéle & I'esprit du récit biblique, l’apotre ac-
centue l'offense faite & Dieu par la désobéissance d’Adam; il
s’applique & mettre en lumiére la responsabilité et la culpabi-
lité du premier couple, et la justice de Dieu dans le chatiment.
L’idée de la liberté initiale de ’homme est exactement la méme
chez Paul que dans I’Ancien Testament, L’apotre dit, du reste,
lui-méme explicitement que ’homme a été créé selon Dieu
dans une justice et une sainteté véritables. (Eph. 1V, 24.)

Je conclus de ce fait que Paul n’a pas enseigné la pré-
destination au sens calviniste. Il n’a pas enseigné que Dieu a
créé un certain nombre d’hommes pour les damner. Il n’a pas
enseigné qu’Adam, en tombant dans le péché, a réalisé un décret
éternel de Dieul. Une telle idée est absolument étrangere a la
pensée paulinienne. La chute d’Adam, selon 'apdtre, a été un
acte de détermination personnelle, contraire a la volonté de
Dieu,

! Calvin : « Dico Deum non modo primi hominis casum et in eo poste-
rorum ruinam preevidisse, sed arbitrio suo dispensasse... Non pari condi-
tione creantur ommnes : sed aliis vita mterna, aliis damnatio ®terna
preordinatur... Cadit homo, Dei providentia sic ordinante. » (Institutio Il1
2,5, 23, 27. Edit. Gen. 1585.)



503 E. MENEGOZ

-

L’interprétation calviniste est donc déja erronée & son point
de départ.

Faisons maintenant un pas de plus, et voyons si Paul n’au-
rait pas été infralapsaire.

Vous savez, messieurs, qu’il y a deux sorles de prédestina-
tiens : les supralapsaires et les infralapsaires. Les premiers
enseignent que Dieu a créé un certain nombre d’hommes pour
les sauver et d’autres pour les damner, et que la volonté de
I’homme n’est absolument pour rien dans son salut ou dans sa
condamnation. C’est la théorie de Zwingle, de Calvin et en gé-
néral des prédestinatiens conséquents. D’autres, moins logiques
mais un peu plustendres, rejettent I'idée d’un décret éternel, et
ne font dater la prédestination gque de la chute. D’aprés eux,
humanité, créée libre, est tombée par sa propre faute et se
trouve sous le coup d’une condamnation justement méritée;
mais Dieu, selon son bon plaisir et sans tenir nul compte des
dispositions des hommes, choisit dans la masse des pécheurs
quelques individus pour les sauver, abandonnant les autres &
leur juste condamnation. (’est la doctrine des infralapsaires.
Elle a triomphé au synode de Dordrecht, en 1618, D’apres ses
partisans, elle aurait été professée par saint Paul.

En reconnaissant que, dans la doctrine paulinienne, la chute
est un acte de libre détermination, ces théologiens échappent
a notre premiére critique. Ils font preuve d’un sens exégétique
supérieur & celui des prédestinatiens rigides. Toutefois je ne
saurais me ranger & leur avis.

Certes, d’apres Paul, la chute d’Adam a entrainé celle de
toute sa race. L’humanité entiere est sous le coup de la con-
damnation. Paul accentue & diverses reprises le wavrzz, tous.
Tous ont péché, tous sont coupables, il n’y a pas un juste, pas
méme un seul. (Rom. III, 9-12.)

Mais quand l'apotre se représente Dieu en face de cette dé-
gradation universelle, quel est le sentiment qu’il lui attribue ?
Est-ce, comme le pensent les infralapsaires, une pitié capri-
cieuse, choisissant arbitrairement quelques-uns pour les sau-
ver, et laissant impitoyablement les autres dans leur perdi-
tion ?



LA PREDESTINATION DANS LA THEOLOGIE PAULINIENNE 509

Non, messieurs, ce n’est pas la le cceur du Dieu de saint
Paul. « Dieu, dit-il, les a placés tous sous la condamnation,
afin de faire miséricorde @ tous, » tva tods movrus é):&‘f";ﬁ'". (Rom.
XI, 32),

Remdrquez, messieurs, ce i, afin que. Il nous fait connaitre
I'intention de Dieu, sa pensée intime, le but qu’il poursuit, le
veeu de son cceur divin et paternel. Loin de prédestiner quel-
ques-uns a la condamnation, loin d’abandonner insouciamment
un seul pécheur & son sort mérité, Dieu, dans sa miséricorde
infinie, a le désir ardent de les sauver tous.

C’est afin de les sauver tous qu’il a envoyé son Fils au monde
et qu’il a accompli la grande ceuvre rédemptrice, a la prédica-
tion de laquelle I'apotre Paunl a consacré sa vie. La croix de
Christ, cette croix que l'apotre préche aux Juifs et aux paiens
avec un courage et une ardeur infatigables, est la manifesta-
tion la plus éclatante de cet amour de Dieu qui surpasse tout
entendement, la révélation pour ainsi dire visible et tangible
de ce cceur miséricordieux qui ne veut pas qu’aucun périsse,
mais que tous parviennent & la connaissance de la vérité.
(1 Tim. II, 4; comp. IV, 10.) Le salut de tous, c’est le but de
UEvangile.

Nous voila, messieurs, bien loin des doctrines prédestina-
tiennes. La théorie des infralapsaires n’est pas plus soutenable
que celle des calvinistes rigoureux.

Mais comment expliquer qu’en présence de ces témoignages
si clairs et si précis des théologiens distingués aient pu étre
amenés 2 attribuer & Paul des doctrines absolument contraires
aux principes fondamentaux de son enseignement?

Nous n’avons pas & chercher bien loin les causes de cette
erreur. C’est qu’en effet il est question, dans la théologie pau-
linienne, d’une prédestination, d’une libre élection de Dieu.
Seulement les exégetes calvinistes se sont mépris sur la nature,
sur le caractére de cette prédestination. Son but n’est pas,
comme ils l'ont pensé, le salut de quelques-uns et la condam-
nation des autres, mais le salut de tous.



—

510 E. MENEGOZ

Voici comment 'apotre développe cette idée.

L’humanité déchue est incapable de se sauver par ses propres
forces ; elle est entierement corrompue et va au-devant d'un
juste jugement. Si Dieu veut la sauver, il faut qu'’il le fasse par
un acte de pure grdce, sans aucun mérite du coté de ’homme.
(est ce que Dieu a fait. Il a congu un admirable plan de
salut, qui devait se réaliser dans Uhistoire et aboutir au sa-
crifice exptatoire et & la résurrection du Christ. « C’est lui
(le Christ) que Dieu a destiné a étre une victime propitia-
toire. » (Rom. III, 25.)

Pour l'exécution de ce plan, Dieu avait besoin d’un peuple
chargé de préparer les voies de la rédemption. (Rom. III,
1, 2.) Mais ol trouver ce peuple? I’humanité entiere é&tait
plongée dans la corruption. (Rom. III, 9-19.)

Ici se place, dans la théologie paulinienne, un acte de pré-
destination, au sens le plus absolu du mot, un souverain acte
de bon plaisir de Dieu : lélection du peuple d’'Israél. Dieu
choisit Israél parmi les nations pour en faire un instrument
dans I’exécution de son plan de salut. Cette idée de l'élec-
tion et de la mission providentielle d’Israél est exposée aux
chapitres 1X, X et XI de I’épitre aux Romains.

L’apdtre tient & bien faire sentir aux Isra‘lites que, s’ils ont
été privilégiés, ils ne le doivent d’aucune fa¢ »n a leurs mérites,
mais uniquement au bon vouloir de Dieu. Voici comment il
leur démontre le néant de leuwrs prétentions. Esail et Jacob,
dit-11, les enfants jumeaux de Rebecca, étaient encore dans le
sein de leur mére, ils n’avaient fait ni bien ni mal, et cepen-
dant, « afin que Uélection de Diew subsistdt, sans dépendire des
ceuvres, mais uniquement de la volonté de celui qui appelle, il
fut dit & Rebecca : Le plus grand sera assujetti au plus petit. »
(Rom. IX, 11, 12)

Le choix de Dieu dans I’élection d’Israél a donc été un acte
absolument libre et gracieux. Les Juifs n’ont aucun droit d’en
tirer vanité. « Car, ajoute l’apOtre pour bien accentuer sa
pensée, Dieu a dit & Moise : Je fais miséricorde a qui je fais
miséricorde, et j’at compassion de qui jai compassion. Ainsi
cela ne dépend ni de celui qui veut ni de celui qui court, mais



LA PREDESTINATION DANS LA THEOLOGIE PAULINIENNE 511

de Dieu qui fait miséricorde. » (Rom. IX, 15, 16.) Israél ne peut
aucunement se prévaloir devant Dieu de son élection, pas plus
qu’'un vase ne peut s’attribuer le mérite d’étre un vase d’hon-
neur plutot que de déshonneur. « Le potier n’est-il pas maitre
de l'argile, pour faire avec la méme masse un vase d’honneur
et un vase d’un usage vil? » (Rom. IX, 20, 21.) La libre élec-
tion d’Israél pour son role providentiel ne pouvait étre exprimeée
en termes plus catégoriques.

Entrainé par son sujet, 'apdtre ne recule pas devant des
expressions paradoxales. On sent qu’il s’ingénie a poursuivre
jusque dans ses derniers retranchements et & détruire jusque
dans ses racines la présomption invétérée des Juifs, qui se
croyaient des droits supérieurs & ceux des paiens, et les attri-
buaient & leurs mérites, & leurs vertus, & leur descendance
d’Abraham, d’Isaac et de Jacob, & leur titre de peuple élu de
Dieu. Paul met & néant toutes ces prétentions, toute cette vanité
de lajustice propre, afin que nulle chair ne se glorifie devant
Dieu. (1 Cor. I, 29; Rom. III, 27-30.) Enlever & 'homme tout
sujet de glorification personnelle, et attribuer toute gloire &
Dieu, c’est 14, nous le savons, la grande préoccupation de
saint Paul. Cette préoccupation devait s’affirmer avec une
énergie exceptionnelle, dans ces moments de lutte, en pré-
sence de I'outrecuidante infatuation des Juifs.

Aprés avoir ainsi exposé I'élection d’Israél, Paul en formule
clairement le but. Ce but, nous l'avons indiqué, c’est le salut
de tous : ta todg mivrag Senay. (Rom. XI, 32.) Voila, messieurs, la
conclusion des trois chapitres relatifs & la prédestination d’Is-
raél.

Et alors, jetant un coup d’ceil rétrospectif sur ces merveil-
leuses dispensations de Dieu pour le salut de ’humanité péche-
resse, et saisi d’émotion et d’admiration, ’apotre s’écrie : « O
profondeur de richesse de la sagesse et de la science de Dieu!
Que ses jugements sont insondables et ses voies incompré-
hensibles ! Car qui a connu la pensée du Seigneur, ou qui a
été son conseiller? Qui lui a donné le premier, pour qu’il ait &
recevoir en retour ? C'est delui, et par lui, et pour lui que sont
toutes choses. A lui la gloire dans tous les siécles! Amen! »



542 E. MENEGOZ

Qu’est-ce, messieurs, qui a arraché a I'apotre ce cri d’admi-
ration et d’adoration? C’est 1'insondable miséricorde de Dieu,
accomplissant ’ceuvre rédemptrice pour le salut de ’humanité
tout entiere.

Demandez-vous, messieurs, si un théologien prédestinatien
peut éclater en un pareil cri de reconnaissance, quand il voit
son Dieu créer des gens pour les damner. Demandez-vous s’il
peut célébrer ainsi les profondeurs de lasagesse et de la science
de Dieu, quand il ne voit chez ce Dieu qu’un favoritisme capri-
cleux qui sauve, on ne sait pourquoi, les uns et laisse périr
les autres. Non, messieurs, le Dieu des prédestinatiens ne sau-
rait arracher au cceur de 'homme les cris d’admiration et de
reconnaissance dont déborde le ceeur de saint Paul. — Decre-
tum horribile! s’écrie Calvin. — Ce qui fait tressaillir le ceeur
de l'apdtre, c’est le tvx tols mévrag dhevion, — « afin de faire misé-
ricorde ¢ tous!»

Maintenant vient se poser une nouvelle question. Si Dieu
veut sauver tous, pourquot n'en sauve-t-il effectivement qu'un
certain nombre? et pourquoi les autres périssent-ils? Car,
sous ce rapport, les prédestinatiens voient plus juste que les
universalistes, qui attribuent & saint Paul la doctrine du salut
final de tous les hommes. D’aprés Paul, il y aura, au dernier
jour, des rachetés et des réprouvés; et alors le jugement de
Dieu sera définitif, irrévocable.

Il s’agit donc d’examiner si I'apotre n’aurait pas été incon-
séquent avec ses propres prémisses, et si, aprés avolr affirmé
que Dieu veut sauver I’humanité tout entiere, il n’aurait pas
admis que cependant Dieu fait un choix arbitraire dans cette
humanité. Une pareille contradiction, pour un théologien de
la force de saint Paul, pour un aussi vigoureux dialecticien,
serait vraiment bien étrange. Aussi verrons-nous que, loin de
se contredire, 'apdtre reste conséquent avec ses principes
jusqu’au bout 1.

1 La these de l'inconséquence de saint Paul a été soutenue avec talent,

dans les deux conférences, par M. le pasteur Etienne Coquerel. Ce théo-
logien combat avec raison la tendance qui voudrait faire de saint Paul



LA PREDESTINATION DANS LA THEOLOGIE PAULINIENNE 513

La prédestination d’Israél a réalisé son but prochain, son
but historique : elle est arrivée & son terme et & son épanouis-
sement en Jésus-Christ. Et I'ccuvre rédemptrice du Christ est
concentrée dans sa mort expiatoire et dans sa glorieuse résur-
rection. (Rom. IV,25; 2 Cor. V, 15.) En Jésus-Christ, ’humanité
est virtuellement réconciliée avec Dieu, et chaque individu
est appelé par I’Evangile & participer & cette réconciliation.
C'est la, en résumé, la doctrine paulinienne de la rédemp-
tion.

J’en retiens un point important pour notre question. Jésus-
Christ, le Fils de Dieu incarné, est considéré comme le repré-
sentant, non d’une partie seulement de I’humanité, mais de
Ihumanité tout entiére. Il est le «’second Adam. » (1 Cor. XV,
45-47.) Son ceuvre a, de méme, un caractére universel : « Si
un est mort pour tous, dit Paul, tous sont morts » (2 Cor. V,
14.) L’ceuvre du Christ répond ainsi absolument au but de
I’élection d’Israél, au veeu de Dieu, de faire miséricorde a
tous. La rédemption opérée sur la croix embrasse le genre
humain tout entier. C’est la négation de la doctrine prédesti-
natienne.

Rappelons aussi avec quelle énergie Paul affirme que 1’évan-
gile n’est pas seulement pour les Juifs, mais aussi pour les
Grecs, pour les Scythes et les barbares, pour les circoncis et les
incirconcis, en un mot, pour tous les hommes. (Rom. I,14-17;
I1I, 29 ; Col. 111,11 ; 1 Tim. 1V, 10.) Cette thése universaliste est
un des éléments essentiels de ce que Paul appelle son Evan-

un théoricien, un doctrinaire. L'apdtre était, comme 1'a fort bien dit
M. Coquerel, de la trempe des prophetes, des missionnaires, des hommes
d’action, qui ne se préoccupent guere de la logique et sont facilement
amenés i se contredire. Je reconnais toute la valeur de ces considérations
et je me rallierais peut-gtre & la these de M. Coquerel si les assertions
contradictoires qu'il signale chez Paul se trouvaient & quelques années
de distance, ou si elles s’étaient produites dans des circonstances diffé-
rentes. 11 me serait déja beaucoup plus difficile d’admettre des contra-
dictions & la m&me page. Mais ce que je n'admets pas, c'est que Paul ait
pu, d'une haleine, faire le raisonnement suivant : « Dieu a prédestiné les
uns au salut, les autres & la damnation, — afin de les sauver tous.»
Cela ne serait plus de l'inconséquence, mais du non-sens.



514 E. MENEGOZ

gile. Christ est le rédempteur de toute ’humanité; et tous les
hommes sont appelés & bénéficier des fruits de sa rédemption.
Personne n’est exclu par un décret éternel de Dieu. N'est exclu
que celui qui s’exclut lui-méme, malgré les efforts de Dieu
pour le sauver.

Oui, le salut est offert & tous; mais I'homme est libre de
I'accepter ou de le repousser. Dieu ne fait violence ¢ personne.
Il ne sauve pas 'homme contre son gré. Il ne lui octroie pas
le salut. De méme qu’il a respecté sa liberté lors de la créa-
tion, de méme 1l la respecte aprés la rédemption.

La prédication de I'Evangile place l'individu devant une
nouvelle alternative : celle de l'acceptation par la foi, ou du
rejet par I'incrédulité. La foi est ia condition du salut. « L’Evan-
gile, dit Paul, est une puissance de Dieu pour le salut de tous
ceux qui croient, mavti o marsiovte. (Rom. I, 16; comp. Gal. III,
22.) C’est la doctrine paulinienne par excellence : la doctrine
de la justification par la foi. Elle suppose la libre décision de
I'homme.

L’enseignement de l'apdtre, & cet égard, est d’'une netteté
qui ne laisse rien & désirer. Dans le passage méme relatif & la
prédestination historique d’Israél, Paul compare Israél & un
olivier franc et les paiens & un olivier sauvage, et il dit, en
s’adressant aux paiens: « Les branches de 'olivier franc ont été
retranchées pour cause d’incrédulité; et toi, tu subsistes par
la foi. Ne t’abandonne point & l'orgueil, mais crains; si Dieu
n’a pas épargné les branches naturelles, il pourrait bien ne pas
t’épargner non plus. Vois donc la bonté et la séveérité de Dieu:
la sévérité a 1'égard de ceux qui sont tombés, la bonté envers
toi, a condition que tu demeures ferme dans cette bonté; au-
trement, tu seras aussi retranché. Eux de méme, s’ils ne per-
sistent point dans Uincrédulité, ils seront entés. » (Rom. XI,
20-23.) On ne saurait affirmer d’'une maniére plus explicite
que la cause déterminante du salut ou de la condamnation
n'est pas un acte arbitraire de Dieu, mais la foi ou l'incré-
dulité de l'individu, c’est-a-dire une décision libre et person-
nelle.

Jamais Paul n’en appelle & un décret éternel de Dieu, quand



LA PREDESTINATION DANS LA THEOLOGIE PAULINIENNE 515

il parle de son propre salut. Il admet si bien la possibilité d’une
chute du croyant qu’il dit de lui-méme : « Malheur & moi si je
n’évangélise!.. Je mortifie mon corps, de peur qu’apres avoir
préché aux autres, je ne sois moi-méme rejeté. » (1 Cor. IX,
16, 27). Cela n’est pas la parole d’un prédestinatien.

Mais l'apdtre n’enseigne-t-il pas que la nature humaine est
fonciérement corrompue, et que la foi est un don gratuit de
Dieu? Deés lors, Dieu n’accorderait-il pas cette foi salutaire,
selon son bon plaisir, & quelques individus seulement, sans
laccorder & d’autres? Et n’aurions-nous pas, en derniere
analyse, la confirmation de la thése prédestinatienne ?

Non, messieurs, saint Paul ne fait pas de son Dieu un dispen-
sateur capricieux de la foi. Le Dieu de saint Paul est la vérité
méme. En offrant le salut & tous, il met tous & méme de Uac-
cepter. Il donne & tous la faculté de croire. Et cette faculté, il
la leur donne, non par un acte d’autorité, mais par un moyen
psychologique : par la prédication de I’Evangile. « La foi, dit
lapobtre, vient de la prédication, et la prédication vient de la
parole de Dieu.» (Rom. X, 17.) «Dieu vous a appelés par
I’Evangile. » (2 Thes. 1I, 14.)

L’Evangile, selon saint Paul, est une puissance de Dieu, —
Stwapeg 0e0b. (Rom. 1,16 ; 1 Cor. I, 18.) Cette puissance empoigne
I’homme dans le centre de sa vie spirituelle, le travaille, le
régénere, en fait une nouvelle créature. Elle le soustrait ainsi
a la servitude du péche et lul rend sa liberté initiale, afin qu’il
puisse librement se déterminer pour ou contre ’Evangile, c’est-
a-dire pour ou contre Dieu. Nous voyons par la, messieurs,
que, dans la pensée de Paul, la liberté morale est un élément
constitutif de la nature humaine ; et nous sommes plus éloignés
que jamais des doctrines prédestinatiennes.

A ces arguments tirés des textes, je pourrais en ajouter un
tiré de l'histoire. L’éducation de Paul s’est faite sous I'influence
d’un double courant d’idées : des doctrines de U’Ancien Testa-
ment, d’une part, et de la philosophie judéo-grecque, d’autre
part. Cette double influence apparait dans tous ses écrits. Eh
bien, ni dans ’Ancien Testament ni dans la philosophie hellé-
niste, il n’y a aucune trace d’un enseignement prédestinatien au



Hi6 E. MENEGOZ

sens calviniste. Partout nous trouvons l'affirmation de la libre
détermination de I'homme pour son salut ou pour sa perdition;
partout nous trouvons I'idée d’'un Dieu a la fois juste et miséri-
cordieux, nulle part celle d’un Dieu créant des hommes pour les
damner, ou laissant périr des pécheurs, sans faire aucun effort
pour lessauver. La doctrine prédestinatienne, tant infralapsaire
que supralapsaire, est absente de toute la théologie du siécle apo-
stolique, des écrits de Paul aussi bien que de ceux de Jean,
chez Pierre et Jacques aussi bien que dans I'épitre aux
Hébreux, chez les apologétes du I°er et du IIme siecle aussi bien
que chez les Péres de I'Eglise d’Orient. Ce n’est qu’avec
saint Augustin qu’elle fait son apparition dans ’Eglise. On n’en
trouve nulle trace avant lui. Et saint Augustin lui-méme ne
serait pas tombé dans cette erreur s’il avait été a méme de bien
comprendre les épitres pauliniennes.

Soit, me dira-t-on peut-étre, saint Augustin s’est mépris
sur la pensée de saint Paul. Mais comment tant d’autres théo-
logiens, apres saint Augustin, ont-ils pu tomber dans la-méme
erreur ? Comment Calvin a-t-il pu encore exagérer la doctrine
augustinienne? Comment d’éminents théologiens modernes
peuvent-ils attribuer & Paul la prédestination au sens calviniste ?

Il ne suffit pas de répondre que ces théologiens, dans leur
exégese, partent d’idées préconcues sur la corruption de
I’'homme ou sur l'absoluité de Dieu. Je ne nie nullement I'in-
fluence des prémisses théologiques sur I’exégése; maisil y a
aussi des théologiens antiprédestinatiens qui interprétent les
écrits de Paul dans le sens d’Augustin ou de Calvin. Il doit done
y avoir dans les écrits de Paul méme, en dehors de ce que
nous avons déja vu, des idées qui provoquent, ou du moins
facilitent, cette méprise.

Nous touchons ici & un des points les plus délicats de notre
étude. Il s’agit, en effet, de débrouiller quelques idées qui
viennent s’enchevétrer, non certainement dans la pensée méme
de Paul, mais dans 'exposé de sa doctrine.

Nous avons mis en relief I'idée paulinienne de la prédestina-



LA PREDESTINATION DANS LA THEOLOGIE PAULINIENNE D17

tion historique d’Israél. Cette idée ressort clairement des textes,
et elle est précise en elle-méme. Mais ce n’est pas une idée
simple. Au contraire, elle est trés complexe. Elle suppose des
prémisses et implique des corollaires qui, dans les écrits de
I’apOtre, n'apparaissent qu’incidemment, et que nous devrons
nous appliquer a dégager.

L’une de ces prémisses, c’est que, depuis la chute, 'homme
n’est plus libre. Il est déterminé dans le sens du mal. «Je trouve
en moi, dit apotre, cette loi que, quand je veux faire le bien,
le mal est attaché & moi... je suis ’esclave de laloi du péché...
je suis vendu au péché.» (Rom. VII, 14, 21, 25.) C’est parce
que toute 'humanité est ainsi déterminée que Dieu a dit com-
mencer par faire un acte de libre élection. Toute la rédemption
porte ce caractére de gratuité absolue. A ce point de vue, chaque
individu qui est sauvé I'est, en derniére analyse, par un acte
de la libre volonté de Dieu; et la volonté de Uindividu n’est
pour rien dans son salut. Cestle point de vue auquel s’est placé
Luther, dans son livre du Serf-arbitre, et, en général, dans sa
théologie.

Or nous voici en présence d’une thése paulinienne contra-
dicteire avec notre thése précédente, qui rapportait le salut a
une libre détermination de l'individu. Il suffit de ne pas remar-
guer que la contradiction n’est qu’apparente pour entrer dans
la fausse voie qui méne les logiciens & outrance, dont la pensée
n’est pas retenue par des considérations d’un autre ordre, aux
conclusions extrémes.

Ayons bien soin de distinguer la détermination et la pré-
destircation. Depuis la chute, tous les hommes sont déterminés,
et tous sont déterminés dans le sens du mal ; ils sont incapa-
bles de se sauver eux-mémes, et la rédemption qui leur est
offerte et accordée en Jésus-Christ, est un acte de pure misé-
ricorde. Mais nous avons vu que la rédemption ne leur est pas
octroyée malgré eux. Ils restent libres de l'accepter ou de la
repousser. S’ils périssent, c’est leur propre faute; s’ils sont
sauvés, ils le doivent uniquement & la grice de Dieu.

Ainsi se concilie I'idée de la détermination et celle de la
liberté. Ainsi s’explique aussi notre sentiment de dépendance



518 E. MENEGOZ

absolue de Dieu, et notre sentiment tout aussi positif de respon-
sabilité. 11 n’y a point de contradiction entreles deux idées ; et
leur synthése est la négation des doctrines prédestinatiennes.

Une autre particularité de lidée paulinienne, c’est qu’en
Jésus-Christ la prédestination historique vient se rencontrer et
se confondre avec 'élection individuelle. C’est 1a une des con-
ceptions les plus originales et les plus fécondes de la pensée
spéculative de 'apotre. Il voit la prédestination d’Israél aboutir
au Messie et se réaliser en lui. La rédemption opérée par le
Christ met fin au role providentiel du peuple élu. Jésus-Christ

“se substitue ¢ ce peuple et concentre toute I’élection en sa per-

sonne. Il est le Prédestiné, 'Elu par excellence. L’homme qui,
par la foi, s'unit mystiquement avec le Christ, devient un
membre du corps de UElu ; il devient ainsi lui-méme un pré-
destiné. « Dieu, dit saint Paul, nous a élus en Christ, » éZe)ékurs
wuds & wing. ) Eph. I, 4; comp. v. 5,11 ; Col. 111, 11 ; Rom. VIII,
33.) Tous ceux qui sont « en Christ » — & Xowwre — sont des
« prédestinés. » Les autres sont des réprouvés, non par un
décret éternel de Dieu, ni parce que Dieu n’aurait rien fait
pour les sauver, mais parce que leur incrédulité les place
en dehors du Christ, de I'Elu. Désormais le peuple élu n’est
plus Israél « selon la chair, » mais Israél « selon 'esprit, » c’est-
a-dire le peuple chrétien, I'Eglise, le « corps de Christ. » (Rom.
1V, 16; Eph. I, 23; Col. 1, 18.)

D’aprés Paul, comme on le voit,la prédestination a suivi une
évolution. L’élection historique d’Israél, en passant par Jésus-
Christ, est devenue I'élection individuelle des croyants. Le
salut des croyants est la réalisation de la pensée de Dieu lors
de la vocation d’Abraham. L’Eglise chrétienne n’est que le pro-
longement, en un sens spirituel, du peuple d’Israél. Voila pour-
quoi saint Paul appelle les chrétiens des élus ; et voila aussi
pourquoi les chrétiens eux-mémes se considerent et se sentent
comme tels. A ce point de vue, le chrétien est vraiment un
prédestiné, et il ne deit son salut qu’a la libre élection, a la
pure grdce, & la «bonne volonté» de Dieu, xzara thy eddoniav 703
fednpazos witod. (Eph. I, 5, 9.)

(’est la solution & laquelle se sont arrétés, avec un instinct



LA PREDESTINATION DANS LA THEOLCGIE PAULINIENNE 019

théologique trés juste, mais avec une exégese insuffisante, les
auteurs de la Formule de Concorde. Voici leur these : Aeterna
preedestinatio in Christo et nequaquam extra Christum consi-
deranda. (Art. XI.) Ils ont donné la vraie solution, sans réus-
sir & en fournir la preuve scientifique. La difficulté provient de
la richesse des antithéses pauliniennes, au milieu desquelles il
n’'est pas toujours facile de se retrouver.

Cela nous explique comment, de nos jours encore, des théo-
logiens distingués, ne se rendant pascompte de la transforma-
tion qu’a subie la notion paulinienne de la prédestination et ne
remarquant pas la diversité des idées sous le méme terme, ont
pu se méprendre sur la pensée de I'apdtre et lui préter des
doctrines prédestinatiennes étrangéres & sa notion de Dieu et
de ’'homme.

Aprés avoir arrété ainsi les grandes lignes de la pensée de
Paul, nous pourrions entrer dans le détail, et examiner une
série de questions intéressantes se rapportant plus ou moins
directement & notre sujet. Il s’agirait, par exemple, d’é¢lucider
le rapport entre la liberté morale du chrétien et la liberté que
Papdtre reconnait au Juif et au paien; car Paul dit aussi de
I’'homme inconverti qui se livre au péché : il est inexcusable
avaroddyaros. (Rom. 11, 1.) Puis il faudrait étudier dans quel sens
la rédemption, selon Paul, a un effet rétroactif, quel est le
sort des paiens morts avant la venue du Christ, et le sort de
ceux qui meurent sans avoir entendu la prédication de I’Evan-
gile. Il y aurait & examiner quelle est la part de Dieu et celle
de I’homme dans !éclosion des dispositions favorables a
I’Evangile, dans la genese de la foi. Et dans cet ordre d’idées
rentrerait ’exégése de quelques passages, tels que Rom. VIII,
29,30 ; Act. XIII, 48, ou I’ap6tre parle de la grice prévenante
de Dieu chez les Juifs et les paiens. En ce qui touche I'élection
&’ Abraham, il y aurait lieu d’examiner si, selon Paul, Dieu n’a
pas choisi Abraham de préférence a4 un autre, eu égard & la foi
du patriarche, foi que Paul dit explicitement avoir existé chez
Abraham avant sa vocation. Il s’appuie méme sur ce fait pour
prouver que I’Evangile du salut par la fol ne s’adresse pas



520 E. MENEGOZ

seulement aux Juifs, mais aussi aux paiens. (Rom. IV, 9-12))
L’apodtre distingue donc entre la vocation d’Abraham comme
individu, et I’élection d’Israél comme nation chargée d’un role
providentiel dans la réalisation du plan divin de la rédemption.
Ici aussi, nous entrevoyons, dans la pensée de l'apotre, la
synthése entre la prédestination divine et la liberté morale de
homme.

La pensée de Paul est si riche et st complexe que les ques-
tions surgissent en foule & mesure qu'on étudie les textes.
Je regrette, messieurs, de ne pouvoir entrer dans ces détails ;
mais cette étude nous entrainerait beaucoup trop loin. Du reste,
elle ne modifierait en rien les résultats acquis. C’est, au con-
traire, avec ces résultats, fondés sur ’ensemble de ’enseigne-
ment de Paul et sur les principes fondamentaux de sa théologie,
qu’il nous faut élucider les quelques obscurités de détail qui
peuvent se présenter. En ce qui me touche, mes études de
détail n’ont fait que confirmer et corroborer les résultats géné-
raux que j’ai eu ’honneur de vous exposer.

Je termine en résumant, dans 12 propositions, ’enseignement
de saint Paul tel qu’il ressort de notre étude.

1o Dieu a créé I’homme libre, et celui-ci est tombé par sa
propre faute.

20 La chute de nos premiers parents a entrainé celle de toute
leur race ; par conséquent tous les hommes se trouvaient sous
le coup de la méme condamnation.

3o Dieu, dans sa miséricorde, désirait sauver toute I’humanite.

4° Pour atteindre ce but, il a con¢u un plan de salut, qui
devait se réaliser dans I’histoire.

5° Pour exécuter ce plan, il lui fallait un peuple appelé &
recevoir ses révélations, & les transmettre de génération en
génération, et a donner le jour au Messie, Fils de Dieu et
Rédempteur du monde.

6o A cet effet, Dieu a choisi le peuple d’Israél, sans nul égard
pour ses dispositions intérieures, par un souverain acte de bon
plaisir.

7° Le role historique et providentiel d’Israél est arrivé a son
terme et & son épanouissement en Jésus-Christ.



LA PREDESTINATION DANS LA THEOLOGIE PAULINIENNE 521

8¢ Jésus-Christ est 1'élu de Dieu par excellence.

9o Par la foi, 'homme s’unit mystiquement au Christ; il
devient un membre de son corps, et participe & son élection.

10° Par I’Evangile, 'homme est mis dans la possibilité de
croire en Jésus-Christ et d’étre sauve.

11° La foi est un acte de libre détermination de l'individu.

12¢ Ceux qui ne croient pas, périssent par leur propre faute.

Ces résultats, messieurs, me semblent nettement établis par
les textes. Je conclus donc, sans aucune hésitation, que les
doctrines prédestinatiennes, infralapsaires et supralapsaires,
sont également étrangéres a la théologie paulinienne, et que le
Dieu de l'apotre est un Dieu vraiment miséricordieux, qui veut
faire miséricorde & tous.

E. MENEGOZ.

THEOL. ET PHIL. 1834, 35



	La prédestination dans la théologie paulinienne

