
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1884)

Artikel: La prédestination dans la théologie paulinienne

Autor: Ménégoz, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379349

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379349
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA PREDESTINATION

DANS LA THÉOLOGIE PAULINIENNE "

Messieurs,

L'idée de la prédestination dans l'enseignement de saint Paul
est une de celles qui, depuis les temps de la Réforme, ont
préoccupé et divisé les théologiens protestants. Au XVIe et au
XVIIe siècle, elle a donné lieu à des luttes passionnées. Actuellement

encore, elle est, en Ecosse et aux Etats-Unis, l'objet
de vives controverses, qui ont produit de regrettables scissions.
Chez nous, la discussion a, heureusement, un caractère plus
pacifique ; mais la diversité de vues n'en est pas moins grande.
Nous avons eu l'occasion de le constater récemment, quand,
dans une de nos conférences théologiques, un pasteur hollandais

a présenté un travail soigneusement étudié sur la prédestination

paulinienne -. Les avis les plus variés se sont manifestés

en cette circonstance. Si donc j'aborde aujourd'hui devant
vous l'examen de la même question, je le fais dans le sentiment
de toucher à un sujet d'un intérêt théologique actuel.
L'enseignement de saint Paul a trop d'importance à nos yeux pour
que nous ne nous appliquions pas à le saisir dans toute sa

pureté.

1 Rapport présenté, le 2 mai 1884, aux Conférences pastorales
luthériennes, à Paris.

'2 Ce travail de M. Van Goens, docteur en théologie, a paru depuis, dans
le numéro de mai (pag. 226-260) de la Revue de théologie et de philosophie,
sous le titre : Le rôle de la liberté humaine dans la prédestination
paulinienne. L'auteur conclut à la prédestination la plus absolue.

THÉOL. ET PHIL. 1884. 34



506 e. ménégoz

Commençons par bien poser la question.
Paul a-t-il été prédestinatien ou non
Je réponds : oui et non.
Oui, il a été prédestinatien. Il a enseigné la prédestination

du peuple d'Israël pour son rôle providentiel dans l'œuvre de
la rédemption du genre humain.

Non, il n'a pas été prédestinatien. Il n'a pas enseigné la
prédestination éternelle de quelques hommes pour le salut, et
d'autres pour la damnation.

Voilà, messieurs, les deux thèses auxquelles m'ont amené
mes études des écrits de l'apôtre, et dont je vais essayer de

fournir la preuve biblique.
Avant de passer à la discussion, je dois faire une remarque

que je ne crois pas sans importance. Pour résoudre notre
question, ce n'est pas l'idée de l'homme, mais l'idée de Dieu
qu'il nous faut étudier dans l'enseignement de saint Paul. En
d'autres termes : la question n'est pas anthropologique, mais

théologique, au sens restreint de ce mot. C'est pour avoir
méconnu ce point de vue et pour s'être mal orienté dans les

épîtres pauliniennes que plus d'un théologien a fait fausse

route.
Certes, l'étude de l'anthropologie est nécessaire pour la solution

de notre question; mais elle n'est qu'un moyen, et non
un but. C'est une étude préparatoire, auxiliaire, qui sert à

éclairer le sujet; mais le sujet lui-même est relatif à l'idée de

Dieu. La question est celle-ci : Comment Paul conçoit-il Dieu?
Le conçoit-il comme un souverain absolu, qui, selon son bon

plaisir, et sans tenir compte des dispositions de ses sujets,
sauve les unset condamne les autres? Ou le conçoit-il comme

un souverain qui veut les sauver tous, et ne condamne que
ceux qui, par une libre détermination personnelle, s'opposent
à sa volonté et repoussent obstinément son salut?

Examinons les textes.

Un premier fait qui me semble incontestable, c'est que Paul

a enseigné la liberté initiale de l'homme. Nos premiers parents
ont été créés libres. Ils pouvaient obéir au commandement de



LA PRÉDESTINATION DANS LA THÉOLOGIE PAULINIENNE 507

Dieu. Quand ils ont désobéi, ils l'ont fait librement; el la mort
a été un châtiment mérité.

Cela ressort clairement du chapitre V de l'épître aux Romains,
ce Par un seul homme, dit Paul, le péché est entré dans le

monde, et par le péché la mort; et ainsi la mort a passé sur
tous les hommes, parce que tous ont péché. » (Rom. V, 12.)
« La mort est le salaire du péché. » (Rom. VI, 23.)

L'allusion au récit de la chute, dans la Genèse, est manifeste.

Or, dans ce récit, il n'est question, ni de près ni de loin, d'une
prédestination divine. Au contraire ; loin d'être naturellement
et fatalement voué au péché et à la mort, l'homme est créé à

l'image de Dieu : pur, libre, parfait en son genre, ce Dieu vit
tout ce qu'il avait fait, dit la Genèse, et voici, cela était très
bon.)) (Gen. I, 31.)

Il n'y a de même nulle trace d'idées prédestinatiennes dans

les écrits de saint Paul, lorsqu'il parle de la chute de nos
premiers parents. Fidèle à l'esprit du récit biblique, l'apôtre
accentue l'offense faite à Dieu par la désobéissance d'Adam ; il
s'applique à mettre en lumière la responsabilité et la culpabilité

du premier couple, et la justice de Dieu dans le châtiment.
L'idée de la liberté initiale de l'homme est exactement la même
chez Paul que dans l'Ancien Testament. L'apôtre dit, du reste,
lui-même explicitement que l'homme a été créé selon Dieu
dans une justice et une sainteté véritables. (Eph. IV, 24.)

Je conclus de ce fait que Paul n'a pas enseigné la
prédestination au sens calviniste. Il n'a pas enseigné que Dieu a

créé un certain nombre d'hommes pour les damner. Il n'a pas
enseigné qu'Adam, en tombant dans le péché, a réalisé un décret
éternel de Dieu1. Une telle idée est absolument étrangère à la

pensée paulinienne. La chute d'Adam, selon l'apôtre, a été un
acte de détermination personnelle, contraire ci la volonté de

Dieu.

1 Calvin : « Dico Deum non modo primi hominis casum et in eo poste-
rorum ruinam praevidisse, sed arbitrio suo dispensasse... Non pari condi-
tione creantnr omnes : sed aliis vita seterna, aliis damnatio œterna
praeordinatur... Cadit homo, Dei Providentia sic ordinante. » (lnstitutioIII
2, 5, 23, 27. Edit. Gen. 1585.)



508 E. MÉNÉGOZ

L'interprétation calviniste est donc déjà erronée à son point
de départ.

Faisons maintenant un pas de plus, et voyons si Paul n'aurait

pas été infralapsaire.
Vous savez, messieurs, qu'il y a deux sortes de prédestina-

tiens : les supralapsaires et les infralapsaires. Les premiers
enseignent que Dieu a créé un certain nombre d'hommes pour
les sauver et d'autres pour les damner, et que la volonté de

l'homme n'est absolument pour rien dans son salut ou dans sa

condamnation. C'est la théorie de Zwingle, de Calvin et en
général desprédestinatiens conséquents. D'autres, moins logiques
mais un peu plus tendres, rejettent l'idée d'un décret éternel, et

ne font dater la prédestination que de la chute. D'après eux,
l'humanité, créée libre, est tombée par sa propre faute et se

trouve sous le coup d'une condamnation justement méritée;
mais Dieu, selon son bon plaisir et sans tenir nul compte des

dispositions des hommes, choisit dans la masse des pécheurs
quelques individus pour les sauver, abandonnant les autres à

leur juste condamnation. C'est la doctrine des infralapsaires.
Elle a triomphé au synode de Dordrecht, en 1618. D'après ses

partisans, elle aurait été professée par saint Paul.
En reconnaissant que, dans la doctrine paulinienne, la chute

est un acte de libre détermination, ces théologiens échappent
à notre première critique. Ils font preuve d'un sens exégétique
supérieur à celui des prédestinatiens rigides. Toutefois je ne
saurais me ranger à leur avis.

Certes, d'après Paul, la chute d'Adam a entraîné celle de

toute sa race. L'humanité entière est sous le coup de la
condamnation. Paul accentue à diverses reprises le nàvri;, tous.
Tous ont péché, tous sont coupables, il n'y a pas un juste, pas
même un seul. (Rom. Ill, 9-12.)

Mais quand l'apôtre se représente Dieu en face de cette
dégradation universelle, quel est le sentiment qu'il lui attribue
Est-ce, comme le pensent les infralapsaires, une pitié
capricieuse, choisissant arbitrairement quelques-uns pour les

sauver, et laissant impitoyablement les autres dans leur perdition?



LA PRÉDESTINATION DANS LA THÉOLOGIE PAULINIENNE 509

Non, messieurs, ce n'est pas là le cœur du Dieu de saint
Paul. « Dieu, dit-il, les a placés tous sous la condamnation,
afin de faire miséricorde à tous, » ha xo-jç navraç iïz-ho-/i. (Rom.
XI, 32).

Remarquez, messieurs, ce ha, afin que. Il nous fait connaître
l'intention de Dieu, sa pensée intime, le but qu'il poursuit, le
vœu de son cœur divin et paternel. Loin de prédestiner
quelques-uns à la condamnation, loin d'abandonner insouciamment
un seul pécheur à son sort mérité, Dieu, dans sa miséricorde
infinie, a le désir ardent de les sauver tous.

C'est afin de les sauver tous qu'il a envoyé son Fils au monde
et qu'il a accompli la grande œuvre rédemptrice, à la prédication

de laquelle l'apôtre Paul a consacré sa vie. La croix de

Christ, cette croix que l'apôtre prêche aux Juifs et aux païens
avec un courage et une ardeur infatigables, est la manifestation

la plus éclatante de cet amour de Dieu qui surpasse tout
entendement, la révélation pour ainsi dire visible et tangible
de ce cœur miséricordieux qui ne veut pas qu'aucun périsse,
mais que tous parviennent à la connaissance de la vérité.
(1 Tim. II, 4; comp. IV, 10.) Le salut de tous, c'est le but de

l'Evangile.
Nous voilà, messieurs, bien loin des doctrines prédestina-

tiennes. La théorie des infralapsaires n'est pas plus soutenable

que celle des calvinistes rigoureux.

Mais comment expliquer qu'en présence de ces témoignages
si clairs et si précis des théologiens distingués aient pu être
amenés à attribuer à Paul des doctrines absolument contraires
aux principes fondamentaux de son enseignement?

Nous n'avons pas à chercher bien loin les causes de cette

erreur. C'est qu'en effet il est question, dans la théologie
paulinienne, d'une prédestination, d'une libre élection de Dieu.
Seulement les exégètes calvinistes se sont mépris surla nature,
sur le caractère de cette prédestination. Son but n'est pas,
comme ils l'ont pensé, le salut de quelques-uns et la condamnation

des autres, mais le salut de tous.



510 E. MÉNÉGOZ

Voici comment l'apôtre développe cette idée.
L'humanité déchue est incapable de se sauver par ses propres

forces ; elle est entièrement corrompue et va au-devant d'un
juste jugement. Si Dieu veut la sauver, il faut qu'il le fasse par
un acte de pure grâce, sans aucun mérite du côté de l'homme.
C'est ce que Dieu a fait. Il a conçu un admirable plan de

salut, qui devait se réaliser dans l'histoire et aboutir au
sacrifice expiatoire et à la résurrection du Christ, ce C'est lui
(le Christ) que Dieu a destiné à être une victime propitiatoire.

» (Rom. III, 25.)
Pour l'exécution de ce plan, Dieu avait besoin d'un peuple

chargé de préparer les voies de la rédemption. (Rom. III,
1, 2.) Mais où trouver ce peuple? L'humanité entière était
plongée dans la corruption. (Rom. III, 9-19.)

Ici se place, dans la théologie paulinienne, un acte de

prédestination, au sens le plus absolu du mot, un souverain acte
de bon plaisir de Dieu : l'élection du peuple d'Israel. Dieu
choisit Israël parmi les nations pour en faire un instrument
dans l'exécution de son plan de salut. Cette idée de l'élection

et de la mission providentielle d'Israël est exposée aux
chapitres IX, X et XI de l'épître aux Romains.

L'apôtre tient à bien faire sentir aux Israélites que, s'ils ont
été privilégiés, ils ne le doivent d'aucune faç m à leurs mérites,
mais uniquement au bon vouloir de Dieu. Voici comment il
leur démontre le néant de leurs prétentions. Esaii et Jacob,
dit-il, les enfants jumeaux de Rebecca, étaient encore dans le
sein de leur mère, ils n'avaient fait ni bien ni mal, et cependant,

ce afin que l'élection de Dieu subsistât, sans dépendre des

œuvres, mais uniquement de la volonté de celui qui appelle, il
fut dit à Rebecca : Le plus grand sera assujetti au plus petit. »

(Rom. IX, 11, 12

Le choix de Dieu dans l'élection d'Israël a donc été un acte
absolument libre et gracieux. Les Juifs n'ont aucun droit d'en
tirer vanité. « Car, ajoute l'apôtre pour bien accentuer sa

pensée, Dieu a dit à Moïse : Je fais miséricorde à qui je fais
miséricorde, et j'ai compassion de qui j'ai compassion. Ainsi
cela ne dépend ni de celui qui veut ni de celui qui court, mais



LA PRÉDESTINATION DANS LA THÉOLOGIE PAULINIENNE 511

de Dieu qui fait miséricorde. » (Rom. IX, 15,16.) Israël ne peut
aucunement se prévaloir devant Dieu de son élection, pas plus
qu'un vase ne peut s'attribuer le mérite d'être un vase d'honneur

plutôt que de déshonneur, ce Le potier n'est-il pas maître
de l'argile, pour faire avec la même masse un vase d'honneur
et un vase d'un usage vil? » (Rom. IX, 20, 21.) La libre élection

d'Israël pour son rôle providentiel ne pouvait être exprimée
en termes plus catégoriques.

Entraîné par son sujet, l'apôtre ne recule pas devant des

expressions paradoxales. On sent qu'il s'ingénie à poursuivre
jusque dans ses derniers retranchements et à détruire jusque
dans ses racines la présomption invétérée des Juifs, qui se

croyaient des droits supérieurs à ceux des païens, et les
attribuaient à leurs mérites, à leurs vertus, à leur descendance

d'Abraham, d'Isaac et de Jacob, à leur titre de peuple élu de

Dieu. Paul met à néant toutes ces prétentions, toute cette vanité
de la justice propre, afin que nulle chair ne se glorifie devant
Dieu. (1 Cor. I, 29; Rom. Ill, 27-30.) Enlever à l'homme tout
sujet de glorification personnelle, et attribuer toute gloire à

Dieu, c'est là, nous le savons, la grande préoccupation de

saint Paul. Cette préoccupation devait s'affirmer avec une
énergie exceptionnelle, dans ces moments de lutte, en
présence de l'outrecuidante infatuation des Juifs.

Après avoir ainsi exposé l'élection d'Israël, Paul en formule
clairement le but. Ce but, nous l'avons indiqué, c'est le salut
de tous : ha xoùç Tz-hxaç klmo-y. (Rom. XI, 32.) Voilà, messieurs, la
conclusion des trois chapitres relatifs à la prédestination
d'Israël.

Et alors, jetant un coup d'œil rétrospectif sur ces merveilleuses

dispensations de Dieu pour le salut de l'humanité pécheresse,

et saisi d'émotion et d'admiration, l'apôtre s'écrie : ce O

profondeur de richesse de la sagesse et de la science de Dieu!
Que ses jugements sont insondables et ses voies incompréhensibles

Car qui a connu la pensée du Seigneur, ou qui a
été son conseiller? Qui lui a donné le premier, pour qu'il ait à

recevoir en retour? C'est de lui, et par lui, et pour lui que sont
toutes choses. A lui la gloire dans tous les siècles Amen »



512 E. MÉNÉGOZ

Qu'est-ce, messieurs, qui a arraché à l'apôtre ce cri d'admiration

et d'adoration? C'est l'insondable miséricorde de Dieu,
accomplissant l'œuvre rédemptrice pour le salut de l'humanité
tout entière.

Demandez-vous, messieurs, si un théologien prédestinatien
peut éclater en un pareil cri de reconnaissance, quand il voit
son Dieu créer des gens pour les damner. Demandez-vous s'il
peut célébrer ainsi les profondeurs de la sagesse et de la science
de Dieu, quand il ne voit chez ce Dieu qu'un favoritisme capricieux

qui sauve, on ne sait pourquoi, les uns et laisse périr
les autres. Non, messieurs, le Dieu des prédestinatiens ne saurait

arracher au cœur de l'homme les cris d'admiration et de
reconnaissance dont déborde le cœur de saint Paul. — Decre-
tum horrïbile! s'écrie Calvin. — Ce qui fait tressaillir le cœur
de l'apôtre, c'est le ha toùç mâvxaç i),err,o~/i, — ce afin de faire
miséricorde à tous.'»

Maintenant vient se poser une nouvelle question. Si Dieu
veut sauver tous, pourquoi n'en sauve-t-il effectivement qu'un
certain nombre? et pourquoi les autres périssent-ils? Car,
sous ce rapport, les prédestinatiens voient plus juste que les

universalistes, qui attribuent à saint Paul la doctrine du salut
final de tous les hommes. D'après Paul, il y aura, au dernier
jour, des rachetés et des réprouvés; et alors le jugement de

Dieu sera définitif, irrévocable.
Il s'agit donc d'examiner si l'apôtre n'aurait pas été

inconséquent avec ses propres prémisses, et si, après avoir affirmé

que Dieu veut sauver l'humanité tout entière, il n'aurait pas
admis que cependant Dieu fait un choix arbitraire dans cette
humanité. Une pareille contradiction, pour un théologien de

la force de saint Paul, pour un aussi vigoureux dialecticien,
serait vraiment bien étrange. Aussi verrons-nous que, loin de

se contredire, l'apôtre reste conséquent avec ses principes
jusqu'au bout4.

1 La thèse de l'inconséquence de saint Paul a été soutenue avec talent,
dans les deux conférences, par M. le pasteur Etienne Coquerel. Ce

théologien combat avec raison la tendance qui voudrait faire de saint Paul



LA PRÉDESTINATION DANS LA THÉOLOGIE PAULINIENNE 513

La prédestination d'Israël a réalisé son but prochain, son
but historique : elle est arrivée à son terme et à son épanouissement

en Jésus-Christ. Et l'œuvre rédemptrice du Christ est
concentrée dans sa mort expiatoire et dans sa glorieuse
résurrection. (Rorn. IV, 25 ; 2 Cor. V, 15.) En Jésus-Christ, l'humanité
est virtuellement réconciliée avec Dieu, et chaque individu
est appelé par l'Evangile à participer à cette réconciliation.
C'est là, en résumé, la doctrine paulinienne de la rédemption.

J'en retiens un point important pour notre question. Jésus-

Christ, le Fils de Dieu incarné, est considéré comme le

représentant, non d'une partie seulement de l'humanité, mais de

l'humanité fout entière. Il est le «'second Adam. » (1 Cor. XV,
45-47.) Son œuvre a, de même, un caractère universel : ce Si

un est mort pour tous, dit Paul, tous sont morts » (2 Cor. V,
14.) L'œuvre du Christ répond ainsi absolument au but de

l'élection d'Israël, au vœu de Dieu, de faire miséricorde à

tous. La rédemption opérée sur la croix embrasse le genre
humain tout entier. C'est la négation de la doctrine prédesti-
natienne.

Rappelons aussi avec quelle énergie Paul affirme que l'évangile

n'est pas seulement pour les Juifs, mais aussi pour les

Grecs, pour les Scythes et les barbares, pour les circoncis et les

incirconcis, en un mot, pour tous les hommes. (Rom. 1,14-17;
III, 29 ; Col. HI, 11 ; 1 Tim. IV, 10.) Cette thèse universaliste est

un des éléments essentiels de ce que Paul appelle son Evan-

vm théoricien, un doctrinaire. L'apôtre était, comme l'a fort bien dit
M. Coquerel, de la trempe des prophètes, des missionnaires, des hommes

d'action, qui ne se préoccupent guère de la logique et sont facilement
amenés a se conteedire. Je reconnais toute la valeur de ces considérations
et je me rallierais peut-être à la thèse de M. Coquerel si les assertions
contradictoires qu'il signale chez Paul se trouvaient à quelques années
de distance, ou si elles s'étaient produites dans des circonstances
différentes. 11 me serait déjà beaucoup plus difficile d'admettre des
contradictions a la même page. Mais ce' que je n'admets pas, c'est que Paul ait
pu, d'une haleine, faire le raisonnement suivant : « Dieu a prédestiné les

uns au salut, les autres à la damnation, — afin de les sauver tous. »

Cela ne serait plus de l'inconséquence, mais du non-sens.



514 E. MÉNÉGOZ

gilè. Christ est le rédempteur de toute l'humanité; et tous les

hommes sont appelés à bénéficier des fruits de sa rédemption.
Personne n'est exclu par un décret éternel de Dieu. N'est exclu

que celui qui s'exclut lui-même, malgré les efforts de Dieu

pour le sauver.
Oui, le salut est offert à tous ; mais l'homme est libre de

l'accepter ou de le repousser. Dieune fait violence à personne.
Il ne sauve pas l'homme contre son gré. Il ne lui octroie pas
le salut. De même qu'il a respecté sa liberté lors de la création,

de même il la respecte après la rédemption.
La prédication de l'Evangile place l'individu devant une

nouvelle alternative : celle de l'acceptation par la foi, ou du

rejet par l'incrédulité. La foi est la condition du salut, ce L'Evangile,

dit Paul, est une puissance de Dieu pour le salut de tous

ceux qui croient, rra-M xû -nvxziia-ixi. (Rom. I, 16; comp. Gal. Ill,
22.) C'est la doctrine paulinienne par excellence : la doctrine
de la justification par la foi. Elle suppose la libre décision de

l'homme.
L'enseignement de l'apôtre, à cet égard, est d'une netteté

qui ne laisse rien à désirer. Dans le passage même relatif à la

prédestination historique d'Israël, Paul compare Israël à un
olivier franc et les païens à un olivier sauvage, et il dit, en
s'adressant aux païens : ce Les branches de l'olivier franc ont été
retranchées pour cause d'incrédulité; et toi, tu subsistes par
la foi. Ne t'abandonne point à l'orgueil, mais crains; si Dieu
n'a pas épargné les branches naturelles, il pourrait bien ne pas

t'épargner non plus. Vois donc la bonté et la sévérité de Dieu :

la sévérité à l'égard de ceux qui sont tombés, la bonté envers
toi, à condition que tu demeures ferme dans cette bonté;
autrement, tu seras aussi retranché. Eux de même, s'ils ne
persistent point dans l'incrédulité, ils seront entés. » (Rom. XI,
20-23.) On ne saurait affirmer d'une manière plus explicite
que la cause déterminante du salut ou de la condamnation
n'est pas un acte arbitraire de Dieu, mais la foi ou l'incrédulité

de l'individu, c'est-à-dire une décision libre et personnelle.

Jamais Paul n'en appelle à un décret éternel de Dieu, quand



LA PRÉDESTINATION DANS LA THÉOLOGIE PAULINIENNE 515

il parle de son propre salut. Il admet si bien la possibilité d'une
chute du croyant qu'il dit de lui-même : ce Malheur à moi si je
n'évangélise!.. Je mortifie mon corps, de peur qu'après avoir
prêché aux autres, je ne sois moi-même rejeté. » (1 Cor. IX,
16, 27). Cela n'est pas la parole d'un prédestinatien.

Mais l'apôtre n'enseigne-t-il pas que la nature humaine est
foncièrement corrompue, et que la foi est un don gratuit de

Dieu? Dès lors, Dieu n'accorderait-il pas cette foi salutaire,
selon son bon plaisir, à quelques individus seulement, sans
l'accorder à d'autres? Et n'aurions-nous pas en dernière
analyse, la confirmation de la thèse prédestinatienne?

Non, messieurs, saint Paul ne fait pas de son Dieu un dispensateur

capricieux de la foi. Le Dieu de saint Paul est la vérité
même. En offrant le salut à tous, il met tous ci même de

l'accepter. Il donne à tous la faculté de croire. Et cette faculté, il
la leur donne, non par un acte d'autorité, mais par un moyen
psychologique: par la prédication de l'Evangile, ce La foi, dit
l'apôtre, vient de la prédication, et la prédication vient de la

parole de Dieu.» (Rom. X,17.) ce Dieu vous a appelés par
l'Evangile. » (2 Thés. II, 14.)

L'Evangile, selon saint Paul, est une puissance de Dieu, —
Sùvafuç Qzoû. (Rom. 1,16 ; 1 Cor. 1,18.) Cette puissance empoigne
l'homme dans le centre de sa vie spirituelle, le travaille, le

régénère, en fait une nouvelle créature. Elle le soustrait ainsi
à la servitude du péché et lui rend sa liberté initiale, afin qu'il
puisse librement se déterminer pour ou contre l'Evangile, c'est-
à-dire pour ou contre Dieu. Nous voyons par là, messieurs,

que, dans la pensée de Paul, la liberté morale est un élément
constitutif de la nature humaine ; et nous sommes plus éloignés

que jamais des doctrines prédestinatiennes.
A ces arguments tirés des textes, je pourrais en ajouter un

tiré de l'histoire. L'éducation de Paul s'est faite sous l'influence
d'un double courant d'idées : des doctrines de l'Ancien Testament,

d'une part, et de la philosophie judéo-grecque, d'autre
part. Cette double influence apparaît dans tous ses écrits. Eh
bien, ni dans l'Ancien Testament ni dans la philosophie helléniste,

il n'y a aucune trace d'un enseignement prédestinatien au



516 E. MÉNÉGOZ

sens calviniste. Partout nous trouvons l'affirmation de la libre
détermination de l'homme pour son salut ou pour sa perdition;
partout nous trouvons l'idée d'un Dieu à la fois juste et

miséricordieux, nulle part celle d'un Dieu créant des hommes pour les
damner, ou laissant périr des pécheurs, sans faire aucun effort

pour les sauver. La doctrine prédestinatienne, tant infralapsaire
que supralapsaire, est absente de toute la théologie du siècle

apostolique, des écrits de Paul aussi bien que de ceux de Jean,
chez Pierre et Jacques aussi bien que dans l'épître aux
Hébreux, chez les apologètes du Ier et du IIme siècle aussi bien

que chez les Pères de l'Eglise d'Orient. Ce n'est qu'avec
saint Augustin qu'elle fait son apparition dans l'Eglise. On n'en

trouve nulle trace avant lui. Et saint Augustin lui-même ne
serait pas tombé dans cette erreur s'il avait été à même de bien
comprendre les épîtres pauliniennes.

Soit, me dira-t-on peut-être, saint Augustin s'est mépris
sur la pensée de saint Paul. Mais comment tant d'autres
théologiens, après saint Augustin, ont-ils pu tomber dans la même
erreur? Comment Calvin a-t-il pu encore exagérer la doctrine
augustinienne? Comment d'éminents théologiens modernes

peuvent-ils attribuer à Paul la prédestination au sens calviniste
Il ne suffit pas de répondre que ces théologiens, dans leur

exégèse, partent d'idées préconçues sur la corruption de

l'homme ou sur l'absoluité de Dieu. Je ne nie nullement
l'influence des prémisses théologiques sur l'exègése ; mais il y a
aussi des théologiens antiprédestinatiens qui interprètent les

écrits de Paul dans le sens d'Augustin ou de Calvin. Il doit donc

y avoir dans les écrits de Paul même, en dehors de ce que
nous avons déjà vu, des idées qui provoquent, ou du moins

facilitent, cette méprise.
Nous touchons ici à un des points les plus délicats de notre

étude. Il s'agit, en effet, de débrouiller quelques idées qui
viennent s'enchevêtrer, non certainement dans la pensée même
de Paul, mais dans l'exposé de sa doctrine.

Nous avons mis en relief l'idée paulinienne de la prédestina-



LA PRÉDESTINATION DANS LA THÉOLOGIE PAULINIENNE 517

tion historique d'Israël. Cette idée ressort clairement des textes,
et elle est précise en elle-même. Mais ce n'est pas une idée

simple. Au contraire, elle est très complexe. Elle suppose des

prémisses et implique des corollaires qui, dans les écrits de

l'apôtre, n'apparaissent qu'incidemment, et que nous devrons
nous appliquer à dégager.

L'une de ces prémisses, c'est que, depuis la chute, l'homme
n'est plus libre. Il est déterminé dans le sens du mal. ce Je trouve
en moi, dit l'apôtre, cette loi que, quand je veux faire le bien,
le mal est attaché à moi... je suis l'esclave de la loi du péché...

je suis vendu au péché. » (Rom. VII, 14, 21, 25.) C'est parce
que toute l'humanité est ainsi déterminée que Dieu a dû

commencer par faire un acte de libre élection. Toute la rédemption
porte ce caractère de gratuité absolue. A ce point de vue, chaque
individu qui est sauvé l'est, en dernière analyse, par un acte
de la libre volonté de Dieu ; et la volonté de l'individu n'est

pour rien dans son salut. C'est le point de vue auquel s'est placé
Luther, dans son livre du Serf-arbitre, et, en général, dans sa

théologie.
Or nous voici en présence d'une thèse paulinienne

contradictoire avec notre thèse précédente, qui rapportait le salut à

une libre détermination de l'individu. Il suffit de ne pas remarquer

que la contradiction n'est qu'apparente pour entrer dans
la fausse voie qui mène les logiciens à outrance, dont la pensée
n'est pas retenue par des considérations d'un autre ordre, aux
conclusions extrêmes.

Ayons bien soin de distinguer la détermination et la
prédestination. Depuis la chute, tous les hommes sont déterminés,
et tous sont déterminés dans le sens du mal; ils sont incapables

de se sauver eux-mêmes, et la rédemption qui leur est
offerte et accordée en Jésus-Christ, est un acte de pure
miséricorde. Mais nous avons vu que la rédemption ne leur est pas
octroyée malgré eux. Ils restent libres de l'accepter ou de la
repousser. S'ils périssent, c'est leur propre faute ; s'ils sont
sauvés, ils le doivent uniquement à la grâce de Dieu.

Ainsi se concilie l'idée de la détermination et celle de la
liberté. Ainsi s'explique aussi notre sentiment de dépendance



518 E. MÉNÉGOZ

absolue de Dieu, et notre sentiment tout aussi positif de
responsabilité. Il n'y a point de contradiction entre les deux idées ; et
leur synthèse est la négation des doctrines prédestinatiennes.

Une autre particularité de l'idée paulinienne, c'est qu'en
Jésus-Christ la prédestination historique vient se rencontrer et
se confondre avec l'élection individuelle. C'est là une des

conceptions les plus originales et les plus fécondes de la pensée
spéculative de l'apôtre. Il voit la prédestination d'Israël aboutir
au Messie et se réaliser en lui. La rédemption opérée par le
Christ met fin au rôle providentiel du peuple élu. Jésus-Christ
se substitue à ce peuple et concentre toute l'élection en sa
personne. Il est le Prédestiné, l'Elu par excellence. L'homme qui,
par la foi, s'unit mystiquement avec le Christ, devient un
membre du corps de l'Elu ; il devient ainsi lui-même un
prédestiné, ce Dieu, dit saint Paul, nous a élus en Christ, » iÇeXéÇaxo

r,pâ; i-j a-jxû. Eph. I, 4 ; comp. v. 5,11 ; Col. III, Il ; Rom. VIII,
33.) Tous ceux qui sont ce en Christ » — h Xoitt« — sont des
ce prédestinés. » Les autres sont des réprouvés, non par un
décret éternel de Dieu, ni parce que Dieu n'aurait rien fait

pour les sauver, mais parce que leur incrédulité les place
en dehors du Christ, de l'Elu. Désormais le peuple élu n'est
plus Israël ce selon la chair, » mais Israël «selon l'esprit, » c'est-
à-dire le peuple chrétien, l'Eglise, le ec corps de Christ. » (Rom.
IV, 16; Eph. 1,23; Col. 1,18.)

D'après Paul, comme on le voit, la prédestination a suivi une
évolution. L'élection historique d'Israël, en passant par Jésus-
Christ est devenue l'élection individuelle des croyants. Le

salut des croyants est la réalisation de la pensée de Dieu lors
de la vocation d'Abraham. L'Eglise chrétienne n'est que le

prolongement, en un sens spirituel, du peuple d'Israël. Voilà pourquoi

saint Paul appelle les chrétiens des élus ; et voilà aussi

pourquoi les chrétiens eux-mêmes se considèrent et se sentent

comme tels. A ce point de vue, le chrétien est vraiment un

prédestiné, et il ne doit son salut qu'à la libre élection, à la

pure grâce, à la ce bonne volonté » de Dieu, -/.a-à xm eùSoxî«v toO

6zlr,paxo; etÙTOÛ. (Eph. I, 5, 9.)
C'est la solution à laquelle se sont arrêtés, avec un instinct



LA PRÉDESTINATION DANS LA THÉOLOGIE PAULINIENNE 519

théologique très juste, mais avec une exégèse insuffisante, les

auteurs de la Formule de Concorde. Voici leur thèse : Aeterna
prœdestinatio in Christo et nequaquam extra Christum consi-
deranda. (Art. XL) Ils ont donné la vraie solution, sans réussir

à en fournir la preuve scientifique. La difficulté provient de

la richesse des antithèses pauliniennes, au milieu desquelles il
n'est pas toujours facile de se retrouver.

Cela nous explique comment, de nos jours encore, des

théologiens distingués, ne se rendant pas compte de la transformation

qu'a subie la notion paulinienne de la prédestination et ne
remarquant pas la diversité des idées sous le même terme, ont
pu se méprendre sur la pensée de l'apôtre et lui prêter des

doctrines prédestinatiennes étrangères à sa notion de Dieu et
de l'homme.

Après avoir arrêté ainsi les grandes lignes de la pensée de

Paul, nous pourrions entrer dans le détail, et examiner une
série de questions intéressantes se rapportant plus ou moins
directement à notre sujet. Il s'agirait, par exemple, d'élucider
le rapport entre la liberté morale du chrétien et la liberté que
l'apôtre reconnaît au Juif et au païen ; car Paul dit aussi de

l'homme inconverti qui se livre au péché : il est inexcusable
à-jatroïoydxoç. (Rom. II, 1.) Puis il faudrait étudier dans quel sens
la rédemption, selon Paul, a un effet rétroactif, quel est le
sort des païens morts avant la venue du Christ, et le sort de

ceux qui meurent sans avoir entendu la prédication de l'Evangile.

Il y aurait à examiner quelle est la part de Dieu et celle
de l'homme dans l'éclosion des dispositions favorables à

l'Evangile, dans la genèse de la foi. Et dans cet ordre d'idées
rentrerait l'exégèse de quelques passages, tels que Rom. VIII,
29,30; Act. XIII, 48, où l'apôtre parle de la grâce prévenante
de Dieu chez les Juifs et les païens. En ce qui touche l'élection
d'Abraham, il y aurait lieu d'examiner si, selon Paul, Dieu n'a

pas choisi Abraham de préférence à un autre, eu égard à la foi
du patriarche, foi que Paul dit explicitement avoir existé chez

Abraham avant sa vocation. Il s'appuie même sur ce fait pour
prouver que l'Evangile du salut par la foi ne s'adresse pas



520 E. MÉNÉGOZ

seulement aux Juifs, mais aussi aux païens. (Rom. IV, 9-12.)

L'apôtre distingue donc entre la vocation d'Abraham comme

individu, et l'élection d'Israël comme nation chargée d'un rôle
providentiel dans la réalisation du plan divin de la rédemption.
Ici aussi, nous entrevoyons, dans la pensée de l'apôtre, la

synthèse entre la prédestination divine et la liberté morale de

l'homme.
La pensée de Paul est si riche et si complexe que les questions

surgissent en foule à mesure qu'on étudie les textes.
Je regrette, messieurs, de ne pouvoir entrer dans ces détails ;

mais cette étude nous entraînerait beaucoup trop loin. Du reste,
elle ne modifierait en rien les résultats acquis. C'est, au
contraire, avec ces résultats, fondés sur l'ensemble de l'enseignement

de Paul et sur les principes fondamentaux de sa théologie,
qu'il nous faut élucider les quelques obscurités de détail qui
peuvent se présenter. En ce qui rne touche, mes études de

détail n'ont fait que confirmer et corroborer les résultats généraux

que j'ai eu l'honneur de vous exposer.
Je termine en résumant, dans 12 propositions, l'enseignement

de saint Paul tel qu'il ressort de notre étude.
1° Dieu a créé l'homme libre, et celui-ci est tombé par sa

propre faute.
2° La chute de nos premiers parents a entraîné celle de toute

leur race ; par conséquent tous les hommes se trouvaient sous
le coup de la même condamnation.

3° Dieu, dans sa miséricorde, désirait sauver toute l'humanité.
4° Pour atteindre ce but, il a conçu un plan de salut, qui

devait se réaliser dans l'histoire.
5° Pour exécuter ce plan, il lui fallait un peuple appelé à

recevoir ses révélations, à les transmettre de génération en

génération, et à donner le jour au Messie, Fils de Dieu et

Rédempteur du monde.
6° A cet effet, Dieu a choisi le peuple d'Israël, sans nul égard

pour ses dispositions intérieures, par un souverain acte de bon

plaisir.
7° Le rôle historique et providentiel d'Israël est arrivé à son

terme et à son épanouissement en Jésus-Christ.



LA PRÉDESTINATION DANS LA THÉOLOGIE PAULINIENNE 521

8° Jésus-Christ est l'élu de Dieu par excellence.
9° Par la foi, l'homme s'unit mystiquement au Christ ; il

devient un membre de son corps, et participe à son élection.
10° Par l'Evangile, l'homme est mis dans la possibilité de

croire en Jésus-Christ et d'être sauvé.
11° La foi est un acte de libre détermination de l'individu.
12° Ceux qui ne croient pas, périssent par leur propre faute.
Ces résultats, messieurs, me semblent nettement établis par

les textes. Je conclus donc, sans aucune hésitation, que les
doctrines prédestinatiennes, infralapsaires et supralapsaires,
sont également étrangères à la théologie paulinienne, et que le
Dieu de l'apôtre est un Dieu vraiment miséricordieux, qui veut
faire miséricorde à tous.

E. MÉNÉGOZ.

THÉOL. ET PHIL. 1884. 35


	La prédestination dans la théologie paulinienne

