
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1884)

Artikel: La ponérogonie d'après M. Ruetschi

Autor: Aigroz, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379348

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LÀ PONÉROGOME D'APRÈS M. RUETSCHI

Les sciences théologiques doivent beaucoup de reconnaissance

à la société fondée à la Haye pour la défense de la religion
chrétienne. Nombre d'excellents travaux ont été suscités par
l'initiative de ce cercle de savants, et tel s'est révélé comme

remarquable penseur et critique qui, s'il n'eût été sollicité par
les concours ouverts, fût peut-être demeuré inconnu. Dernièrement

encore une étude sur Vinet moraliste et apologiste
chrétien a été couronnée en Hollande et a obtenu peu après
les honneurs d'une traduction française due à la plume de

M. Secrétan, directeur à Aigle. Le livre ' dont il va être parlé
est un travail si consciencieux et bien fait que, faute d'une
traduction complète, on ne saurait le laisser passer sans en parler
au public français ; il le mérite à tous égards. L'auteur, M.

Rodolphe Piuetschi, est pasteur et maître de religion au séminaire
de Munchenbuchsée, près Berne. Répondant à l'invitation de

la société de la Haye, il s'est présenté au concours et a été

jugé digne du prix à décerner, malgré quelques réserves faites

par le jury d'appréciation. Voir à ce sujet dans la Revue de

théologie et de philosophie le numéro de septembre 1879, page
503. Nous suivrons pas à pas l'excellent exposé du rapporteur
tout en présentant avec déférence, au cours de l'analyse, les
observations et les critiques que suggère çà et là le livre du
sympathique pasteur bernois.

1 Geschichte und Kritik der kirchlichen Lehre von der ursprünglichen
Vollkommenheit und vom Sündenfall, — Eine von der Haager Gesellschaft
zur Verteidigung der christlichen Religion gekrönte Preisschrift von
Rodolf Rùetschi, Pfarrer und Religionslehrer am Seminar zu Munchenbuchsée

(Bern). — Leiden, Brill, 1881.



444 A. AIGROZ

Le problème est fort bien posé, en termes clairs et nets. La

grandeur de l'homme et sa misère, dit M. Rùetschi, sont les
deux faits incontestables qu'on trouve à la base de l'anthropologie

morale. Cette antinomie se montre en Jésus devenant
l'homme vrai, après avoir été vraiment un homme. Le christianisme

affirme celte antithèse et la fait profondément sentir,
mais son idéal est de la supprimer. C'est la plus importante
des questions que puisse se poser l'humanité, car il s'agit au
fond de sa destinée. Notre science ne saurait chercher à faire

accepter au XIXe siècle le dogme scolastique ordinaire relatif
à ce point-là, elle reconnaîtra le bien-fondé de mainte dénégation,

évitera les écueils de droite et de gauche, en se laissant

guider par l'histoire, et s'efforcera de retenir la substance
religieuse éternelle. Ainsi faisant, elle contribuera largement au

progrès de l'Evangile et du règne de Dieu.
On est heureux de rencontrer dans ce travail des paroles

comme celles qui terminent l'introduction de l'ouvrage ; un
souffle de vraie et réelle piété, de bon mysticisme, fait du bien

au milieu des discussions scientifiques. Seules, ces dernières
dessèchent l'esprit et le cœur et prédisposent l'âme à s'autoriser

méchamment de quelques négations pour légitimer la
perversion morale. Lorsque, au contraire, nous sentons avoir
affaire à un auteur avec lequel nous pourrions nous mettre à

genoux dans un commun sentiment d'adoration et d'humilité,
nous sommes remplis de confiance et ne craignons pas de nous
égarer. Peut-être M. Rùetschi eût-il pu accentuer davantage
la note religieuse, néanmoins elle existe dans son livre et nous

pouvons le suivre avec assurance dans sa revue historique
d'abord, dans son travail de démolition et de reconstruction
plus tard. L'excursion, avec un tel guide, promet d'être
intéressante.

I

Le sentiment religieux qui est au cœur du dogme ponéro-
gonique traditionnel a revêtu ici, comme partout ailleurs, une

enveloppe transitoire mais nécessaire à la propagation de

l'idée. Cet élément matériel est le récit de Genèse II et III qui a



LA PONÉROGONIE D'APRÈS M. RUETSCHI 445

servi de thème à la spéculation ultérieure. L'homme y est
présenté comme une créature possédant une innocence naïve et

enfantine qui n'est toutefois pas l'indifférence absolue. Adam

sait, en effet, qu'obéir à Dieu c'est le bien, mais cette connaissance

est générale et ne fait pas encore sentir le besoin de

devenir semblable à l'Eternel. Il n'est pas question de perfection
originelle. L'homme est bientôt amené au péché par le désir
de savoir, le doute et la défiance, et le sentiment de la
transgression suit immédiatement, accompagné du châtiment.

Ce récit, sans valeur historique, demeure cependant comme
une admirable peinture psychologique de l'origine du mal en

nous. Le reste de l'A. T. ne semble pas l'avoir connu, il y
contredit même et plusieurs apocryphes basent leur théorie
ponérogonique de préférence sur Gen. VI, 1 sq., lambeau
d'une tradition fort antique qui a son analogue dans les mythes
de la Grèce. Le livre du Siracide fait le premier allusion à la
narration jehoviste et identifie le serpent de Gen. II avec le
diable, ce que le récit biblique ne songe pas à faire. — Les

rabbins connurent la divergence des récits de la Genèse, mais
ils conclurent à l'existence de deux Adam, l'un céleste, parfait,
le futur Messie, l'autre terrestre, le second Adam, l'initiateur
du mal. Ils ne connaissent cependant pas un dualisme à la
façon manichéenne, ni expressément une nécessité héréditaire
du péché, quoique l'un des kabbalistes déjà laisse poindre la
théorie augustinienne du èy'w mbre; -npapxov. Les docteurs juifs
demeurent plutôt dans des systèmes où naturellement la propre
justice suffit à tout. Philon peut être laissé de côté, son esprit
est tout autre et ila eu peu d'influence.

Le grand apôtre des gentils est évidemment sous l'influence
rabbinique avec ses théories de la aàpl, cause du péché et des

deux Adam. Toutefois pour lui, le Christ est bien un homme
et l'image de Dieu n'est pas anéantie en nous par la chute.
Paul croit au récit de la Genèse et à une relation, non cependant

bien définie, entre la transgression primitive et la mort.
Il est difficile, dit avec raison M. Rùetschi, de se faire une idée
exacte du système paulinien, car il a varié avec le temps, et la
plupart des théories ultérieures peuvent trouverdans ses épîtres



446 A. AIGROZ

des passages en leur faveur. Certains chapitres reconnaissent

que tous ne peuvent être rendus également responsables, parce
qu'ils n'ont pas connu de commandement précis comme Adam
ni de loi divine comme Moïse. Mais ailleurs l'apôtre parle
d'une loi même pour les païens qui sont dès lors inexcusables.
La désobéissance du premier homme a amené le péché à être
peu à peu une puissance objective dans la nature humaine,
Adam est l'initiateur du mal sur la terre. Mais Paul ne remonte
pas plus haut et n'aborde pas la question métaphysique qui
demeure intacte. Il affirme que Christ détruira la puissance
de la aip%, par son m/eOfta vivant en nous. On ne saurait nier
qu'il y ait dans cette théorie de la trâ/>§ le germe du dogme
augustinien, emprunté par Paul aux docteurs, de la kabbale. En
résumé l'apôtre parait insister plus sur l'extension universelle

du péché, prouvée par l'idolâtrie et l'obscurcissement
de la conscience morale, que sur l'origine de ce phénomène.
La loi a manifesté une situation à laquelle Christ apporte le
remède de la miséricorde de Dieu. Impossible de discuter ici
l'interprétation donnée par le rapporteur à tel passage ; sa
manière de voir est parfois contestable, néanmoins les conclusions

tirées ne dépassent pas la vérité. Mais M. Rùetschi s'est
borné aux quatre grandes épitres, on comprend ses motifs,
toutefois il s'est ainsi privé de bien des éléments qui eussent

pu entrer en ligne de compte.
L'Eglise gréco-orientale, tout entière aux questions pratiques

et christologiques, s'est peu occupée du problème du péché.
Elle admit sans le discuter le récit de la Genèse, versa
quelquefois dans l'antinomianisme. mais en général insista sur
l'idée de grandeur de l'homme et de liberté morale. Nous

sommes des créatures de Dieu, disait-on, des âmes d'origine
céleste et descendons d'un seul couple premier. L'homme doit
marcher vers l'idéal par un développement graduel, et la

xzhioxnç est non au commencement mais à la fin du voyage.
C'est une pensée fort belle et digne d'être conservée. On allait
même jusqu'à dire que tout homme naissant est dans l'état
d'Adam ante lapsum. Cependant le péché n'était pas nié, mais

expliqué comme un produit de la libre volonté. L'Eglise



LA PONÉROGONIE D'APRÈS M. RUETSCHI 447

d'Orient ne sait rien d'une iniquité primitive, reversible sur les

descendants ; elle fut pélagienne et ne put dès lors résoudre
la terrible question de l'universalité du péché. On accordait

que l'homme est porté au mal, qu'il a de la propension pour
l'iniquité depuis qu'il a laissé la vie des sens dominer sur celle
de l'esprit. En revanche l'idée d'une perversion de la nature
humaine fut repoussée comme attentatoire à la liberté morale.
Théodore de Mopsueste explique l'universalité du mal par la
faiblesse innée de l'homme, sa fragilité. Grégoire de Nysse y
voit un effet de l'action du diable. Clément d'Alexandrie parle
plutôt d'un attribut nécessaire à l'être fini. Origene est célèbre

par son système platonicien d'après lequel l'universalité du

péché s'explique par une chute survenue dans un monde
antérieur. Il prétend ainsi rendre compte des faits en sauvegardant

la liberté. Mais cette théorie fut avec raison repoussée.

L'opinion générale est que l'homme, créé avec un posse non
mori, aurait dû acquérir un non posse mori tandis que, par la

faute d'Adam, il est tombé dans un non posse non mori qui
peut s'étendre à l'âme elle-même. La théorie de l'immortalité
conditionnelle que l'on ressuscite aujourd'hui semble avoir
durant longtemps dominé les esprits de l'Eglise d'Orient, qui
plus tard se figea pour toujours dans son orthodoxie actuelle.

L'Eglise latine occidentale, laissant de côté les questions
théologiques, est poussée par un intérêt politique suprême, la

domination cléricale, à exalter la culpabilité et l'incapacité
humaine pour mettre d'autant plus haut les moyens de grâce
qui ont leur source dans l'Eglise. La différence en Adam entre
l'état d'innocence et celui de chute est violemment accusée.
Ces deux situations morales sont opposées l'une à l'autre d'une
manière absolue : le premier homme avait d'abord tout, il
pouvait ne pas pécher, une simple aide de la grâce suffisait ; il
perd tout d'un coup ces dons, sa supériorité, sa liberté, et sa

nature est soumise au péché. Tertullien ouvre la voie avec son
traducianisme matérialiste, generatio enim tradux animae
tradux est et peccati, le péché est un vitium originis dont
personne n'est indemne, il préexiste par Adam même à notre
naissance. Toutefois, pour l'avocat africain, la nature primitive



448 A. AIGROZ

est simplement obscurcie, non éteinte, et le mot fameux anima
naluraliter Christiana montre que Tertullien n'eût pas signé
les idées de ses successeurs.

Le développement complet du système se réalise en Saint

Augustin dans sa fameuse lutte contre Pelage, l'une des

plus sérieuses qu'ait vue la chrétienté. L'évêque d'Hippone.
d'abord manichéen, puis adepte des théories grecques, défend
ensuite le sentiment religieux contre une morale peu élevée.
Son adversaire représente le rationalisme vulgaire, la propre
justice, mais aussi l'affirmation de la liberté morale. Pelage
enseigne que l'homme actuel, créé mortel, doit se décider, et

que l'exemple seul l'a perverti ; il n'y a pas de coulpe originelle,
mais une propension native au péché ; l'aide de la grâce est un

moyen plus ou moins nécessaire pour avancer, mais la nécessité

absolue de la rédemption est niée. Augustin exagéra
sa théorie en soutenant que l'homme postadamique n'a de
liberté que pour faire le mal et en appelant les qualités des

païens des splendida vitia. Il prétend toutefois ne pas vouloir
excuser le péché et, tout en concevant le mal comme une
négation, un défaut, une carentia boni, il n'entend pas l'amoindrir.
Lorsqu'on lui demande si le péché étant nécessaire est encore
imputable, il répond que l'état d'iniquité n'est pas seulement

une conséquence de la transgression originelle, mais encore
un péché dontl'homme s'est rendu personnellement coupable.
Il est une punition de la faute d'Adam et un péché en soi.

Comme chacun le sait, ce singulier raisonnement s'appuyait
sur une fausse interprétation de Rom. V, 12 if & jtotts; -ôpapxo-j,

à quoi il faisait signifier que nous étions tous en Adam

quand il a péché et que nous sommes responsables de sa faute.

Nul n'ignore maintenant que ce fy' « doit se traduire non
par in quo (Adamo) mais par in eo quod, ou propter quod
omnes peccaverunt. La traduction augustinienne était
malheureusement déjà courante et pouvait servir de base à la discussion.

L'humanité est une massa perditionis, que Dieu punit
justement du péché d'Adam. C'est ainsi que l'évêque d'Hippone
pouvait arriver à sa thèse centrale, la nécessité de la rédemption.

Il confondait à tort le pélagianisme avec les idées des



LA PONÉROGONIE D'APRÈS M. RUETSCHI 449

Grecs ; car ceux-ci étaient plus sérieux que Pelage. Augustin
pensait, comme plus tard Calvin, à la gloire de Dieu qui manifeste

sa justice et sa miséricorde, mais il songeait plus encore
à la domination ecclésiastique, dispensatrice unique des grâces
nécessaires au salut (sacrements). Quoi qu'il en soit, et malgré
de nombreux synodes favorables à Augustin, on vit la pratique
se tourner contre lui et adopter le semipêlagianisme de Jean

Cassien et de Fauste de Rhegium. L'homme a une liberté débilitée

mais non annulée; l'image de Dieu en lui est affaiblie
mais non détruite ; semblable à un malade, le pécheur a besoin
d'un médecin, mais il doit l'appeler. Officiellement condamnée,
cette doctrine n'en fut que plus généralement admise.

L'Eglise catholique romaine vit au moyen âge la dispute des

nominalistes et des réalistes, mais quoique son dogme officiel
fût solidaire du réalisme, elle condamna forcément les augus-
tiniens purs, qui niaient le mérite des œuvres, ainsi que le

panthéisme de Scot Erigène et l'hérésie d'Abélard faisant de la
chute un moyen de progrès. Parmi les scolastiques les uns,
ce sont les Dominicains, soutinrent que les perfections du
status integritatis étaient naturelles à l'homme et insistèrent
sur l'immense perte survenue, sur le changement de nature;
pour Anselme et les Franciscains, les dons de l'Eden sont
déjà une grâce surnaturelle ; et niant au fond la prédestination

et l'imputation du péché d'Adam, ils revinrent à

Pelage. C'est cependant à eux que le concile de Trente donna

raison, et leurs adversaires, jansénistes dans la suile, furent
condamnés. L'Eglise ne toléra plus les divergences de vues
sur ce point et interdit formellement l'idée de l'inutilité des

bonnes œuvres pour le salut.
La Reformation reprit les idées d'Augustin, appuya sur

l'absolue dépendance de l'homme .envers Dieu et nia tout mérite

des œuvres. Chez les luthériens on part du point de vue
anthropologique, mystique et contemplatif, tandis que Calvin
est plus théologique et pratique. La Formule de concorde
affirme l'unité originelle de la race humaine, l'historicité de

Gen. II-III, mais reprend l'idée que l'homme premier a perdu
par la chute sa nature même ; il possédait auparavant l'à^aMa,

THÉOL. ET PHIL. 1884. 30



450 A. AIGROZ

l'impassibilitas, le dominium externum, tout en un mot; mais
le péché a tout ruiné. L'homme n'a plus que la liberté du mal,
il est incapable de faire le bien, ce qui est aussi un péché.
Toutefois l'Eglise allemande repoussala théorie de Flacius avec
son mal-substance et se contenta de la comparaison de la lèpre
qui attaque le corps sans être sa nature même. Au premier
abord les adeptes de la confession d'Augsbourg acceptèrent
toutes les idées augustiniennes, l'imputation du péché d'Adam,
la double prédestination et l'Eglise seule médiatrice possible
entre Dieu et l'homme. Mais Mélanchton parvint à faire
insérer que l'élection divine n'avait lieu qu'ensuite d'une foi
reconnue chez l'homme. Ce conditionnalisme delà prédestination

renversait évidemment tout le système qui n'en fut pas
moins imposé tel quel aux fidèles.

Les calvinistes songent à parler de Dieu plutôt que de

l'homme, ils insistent sans cesse sur l'absolue dépendance et

présentent le status integritatis lui-même comme une grâce.
Le péché aussi remonte en dernière analyse à Dieu, et cependant

l'homme est coupable. Cette doctrine du decretum Dei
horribile n'engendra toutefois pas l'apathie morale, au

contraire; elle a été poétisée par Milton, le chantre de cette
dogmatique farouche qui compte tant de martyrs. Zwingli ne versa

pas dans ce travers, il appelait le péché originel une faiblesse,
une maladie, et non un acte coupable, il niait l'imputation du

péché d'Adam et reconnaissait l'existence de lumières
naturelles chez l'homme tombé. L'Eglise condamna officiellement
ces idées, mais se laissa néanmoins influencer par elles; elle
appela l'état actuel un status miseriae et non corruptionis,
rejeta la condamnation des morts sans baptême et l'exorcisme,
et parla des vertus des païens. En dernière analyse, dit-elle,
Dieu est lemaître; il a pu sauver les hommes comme il a voulu,
même sans l'intervention de l'Evangile, si tel a été son bon

plaisir.
L'orthodoxie réformée suscita bientôt des oppositions

violentes qui se firent jour dans le socinianisme et l'arminianisme
condamnés à Dordrecht. Rejetant la justice originelle et la
perfection d'Adam, les Remontrants admirent simplement une



LA P0NÉR0G0NIE DAPRÈS M. RUETSCHI 451

innocence négative, un état de non-péché primitif. La chute a

amené un affaiblissement, une blessure morale, un penchant
acquis au mal. Il n'y a pas de ce péché originel » mais un « mal

originel, » et la libre volonté de l'homme va au-devant de la

grâce divine. Arminius niait énergiquement la prédestination,
dogme qui lui paraissait blasphématoire et impie au plus haut
point. Les sociniens vont plus loin, ne voient l'image de Dieu

que dans la domination exercée par l'homme sur la nature et
tombent dans le déisme. Point de perfection originelle, point
de conséquences de la faute d'Adam, point de péché originel,
mais simplement un penchant au mal. Le péché est extérieur
à l'homme qui peut s'en débarrasser. La grâce est inutile. Ainsj
les sociniens rabaissent l'homme dans ses caractères distinctifs
et, d'autre part, le mettent trop haut en reprenant la vieille
erreur morale de la propre justice. Ils attentèrent même à la
vérité centrale de la dépendance absolue envers Dieu.

Le siècle de l'Aufklarung approche, avec son optimisme
grossier et son pélagianisme superficiel. L'orthodoxie est

attaquée de toutes parts au nom de la philosophie et de la religion
par le rationalisme vulgaire de Wolff et des latitudinaristes
anglais, comme aussi par le piétisme des Spener, des Wesley
et des communautés qu'ils fondèrent. Ignorante et étroite,
la dogmatique officielle lâche presque le contenu religieux
des propositions anciennes pour s'attacher misérablement à

défendre leur forme transitoire et l'historicité absolue des récils
bibliques. Non moins fausses sont les. idées de Rousseau qui
place, lui aussi, l'idéal humain en arrière et propose le retour
à la sauvagerie. Herder, presque seul, fait exception, il
abandonne courageusement les mythes de la Genèse pour ne garder
que leur signification morale : de te fabula narratur. Il invite
l'homme à se souvenir de sa bassesse, d'une part, de l'idéal
divin, de l'autre. Sa piété communicative, sa foi profonde et
humble, ses belles espérances, font de lui le précurseur des

meilleurs esprits du XIXe siècle et l'un des plus judicieux
défenseurs de l'Evangile.

La philosophie et la théologie modernes apparaissent enfin
avec Kant qui écrase le rationalisme vulgaire en étudiant à



452 A. AIGROZ

fond l'homme moral. Le sage de Königsberg ne se soucia guère
des dogmes de l'Eglise, mais renouvela cependant dans un
bon sens les deux idées essentielles de la dignité humaine et
du péché. Avec sa théorie de l'impératif catégorique, Kant
avance l'idée de la noblesse native de l'homme ; il ne se préoccupe

pas du récit de la Genèse, il en nie l'historicité, mais

reconnaît, d'autre part, le penchant au mal comme un fait
d'expérience; pas un ne fait le bien, dit-il, et même celui qui
parfois l'accomplit est souvent conduit par des motifs peu
avouables. — Fichte statue l'universalité du péché sans

l'expliquer, il insiste sur la dignité de l'homme, sa liberté, et croit
qu'il ferait le bien si l'état était normalement organisé et rendait

pour ainsi dire la tentation impossible. Au reste, on sait

que la liberté à la façon de Fichte est au fond la pire des nécessités.

Il en est de même des systèmes de Schelling, Daub,
Hegel, Marheinecke, etc.. On y transforme le problème moral
en une discussion de métaphysique; le péché est une simple
antithèse, un moment nécessaire de l'être ; nous ne sommes
plus ici sur un terrain religieux et ne pourrons jamais nous
entendre avec de semblables adversaires. Strauss va plus loin
encore et nie jusqu'à l'existence historique de Jésus-Christ,
tandis que Zeller et Biedermann, tout en conservant des principes

hégéliens, ont un sens religieux très développé. — Les
excès de la spéculation amenèrent une réaction violente de

l'empirisme et les philosophes commencèrent à s'appuyer sur
les sciences naturelles. Schopenhauer et son disciple Ed. de

Hartmann s'élèvent contre l'optimisme et proclament que le

monde est le fruit d'une bêtise de l'inconscient. Ces systèmes
n'ont pas la notion chrétienne du péché; ils plaignent l'homme
et son triste sort, mais ne le condamnent pas.

Schleiermacher a renouvelé la théologie avec sa théorie du

sentiment religieux qui est simplement le sentiment de la

dépendance absolue envers Dieu. Sa dogmatique veut se borner
à la description du fait de la piété et de l'expérience chrétienne.
Il laissera volontairement de côté ce qui sort de ce cadre,
comme les données de l'histoire, les affirmations scientifiques
et littéraires. Appliquée au problème du mal, cette méthode a



LA PONÉROGONIE D'APRÈS M. RUETSCHI 453

donné des résultats excellents. Aujourd'hui encore, elle a

retenu sur la pente de l'incrédulité bien des esprits travaillés

par les affirmations souvent irréfutables du positivisme et du

matérialisme contemporains : Nous n'avons pas, dit le grand
théologien allemand, à nous préoccuper de la question de

l'origine du monde et du mal, cela n'a pas de rapport avec la

piété actuelle, et d'ailleurs les critères nous manquent pour
en juger. La perfection primitive est simplement le sentiment
qu'a tout homme du fait qu'il est capable d'entrer en communion

avec Dieu et de se développer dans ce sens. La nature de

l'être humain tend à devenir l'habitat de l'Esprit-Saint, et cela
s'est réalisé non en Adam, mais en Christ. Schleiermacher ne
sait rien de la façon dont le péché est entré dans le monde ni
d'un changement survenu à cette occasion. Il constate l'état
actuel de l'espèce humaine et ne peut pas parler d'un état

antérieur, d'ailleurs indéterminable et sans relation avec la

réalité présente. Le péché est entré dans le premier homme

comme en nous-mêmes, et il paraît avoir une double source :

notre volonté et une action en dehors de nous. Le péché est le
sentiment d'un trouble et d'un manque de réalisation de la
conscience de Dieu en nous; la cause extérieure ci-dessus
mentionnée est la résistance de la chair (o-àpl de Paul), de la nature
inférieure à l'esprit, partie la plus élevée de notre être. Cette
résistance ne vient pas de nous seulement, elle se forme par
l'hérédité avant que nous ayons conscience de notre personnalité,

ce n'est pas notre acte. A cela s'ajoute l'éveil de la vie des

sens et le développement disproportionné de l'intelligence et
de la volonté. Cette situation a été appelée du nom impropre
de péché originel, elle est simplement une prédisposition au
mal. Nous la comprenons en réfléchissant qu'il y a solidarité
entre les hommes pour le mal comme pour le bien, et chaque
acte de péché épaissit l'atmosphère morale d'iniquité dans

laquelle nous vivons. Il y a même une solidarité dans la culpabilité

et la peine. Le péché originel est cette incapacité
générale et totale de faire le bien, c'est le besoin général
de rédemption commun à tous les hommes, excepté au
Rédempteur lui-même qui, pour cela seulement, échappe, selon



454 A. AIGROZ

notre théologien, à la masse humaine et à la propension au
mal. Christ doit être conçu parfait pour que l'humanité puisse
croire à un triomphe possible sur le péché. Schleiermacher
voit partout des grâces divines et ressuscite avec ses théories
les belles pensées calvinistes sur la gloire de Dieu et sur son
absolue puissance qui explique tout.

A. Schweizer cherche à déterminer plus complètement ce

que Schleiermacher a volontairement négligé. La perfection
primitive est la disposition naturelle à entrer en communion
avec Dieu, et la rédemption est le passage de la religion légaliste

à celle de la grâce. — Julius Midler, en revanche,
ressuscite la théorie platonicienne d'une chute dans un monde
antérieur ; il prétend accorder encore une valeur historique à

Gen. II, III. Nous avons plusieurs fois déjà écarté ce point de

vue. — Rothe est l'auteur favori que suit le plus volontiers
notre rapporteur. D'après ce théologien célèbre, l'homme doit
se développer lentement, de bas en haut, mais le point de

départ lui-même, quoique inférieur, est voulu de Dieu. Le

sens religieux et le besoin de sanctification ne sont en nous

qu'une virtualité qui doit devenir réalité par l'effort moral et

aboutir ainsi à la constitution de l'homme parfait. Mais si le

bien est ordonné dès l'abord, la personnalité qui doit l'accomplir

ne vient qu'après, se dégageant de la nature à un moment
où elle devrait déjà la dominer. Cette désharmonie, ce manque
de symétrie dans le développement de l'homme, cette avance

prise par la nature sur l'esprit, c'est le mal, et comme une
semblable situation est nécessairement donnée chez tout homme,
la réalisation du bien absolu est devenue impossible.
Néanmoins la propension au mal n'est pas insurmontable, et notre
être conserve une force de résistance morale qui lui fait sentir
sa culpabilité lorsqu'il cède à la tentation. Ainsi Rothe, après
avoir dit que toute tentative d'expliquer le péché, d'en donner
la genèse, la raison suffisante, amène à la négation du péché
lui-même qui se trouve expliqué, excusé, nié, Rothe cède au
besoin de proposer sa solution et tombe sous le coup des

reproches qu'il fait à ses adversaires. — Martensen, le célèbre

évêque du Seeland, croit encore que la mort est la conséquence



LA PONÊROGONIE D'APRÈS M. RUETSCHI 45<J

du péché, mais il attribue l'origine du mal à l'orgueil autant
qu'aux sens, ce qui est profondément vrai. L'humilité, dit-il,
est le chemin par lequel l'homme du monde arrive à devenir
homme de Dieu. Martensen croit que Christ serait venu quand
même l'humanité n'aurait pas péché et il est résolument
universaliste, disant que le salut est offert à tous les hommes.
Avec beaucoup de timidité, mais cependant en fait et en réalité,
cet auteur commence à s'éloigner des propositions intenables
de la dogmatique officielle.

M. Rùetschi termine ici son exposé historique, il n'aborde
donc pas les dogmes de l'école sensualiste moderne et ne
discutera les théories qui se réclament des sciences naturelles

que dans sa seconde partie, lorsqu'il démolira pour reconstruire.

Il y a peut-être là un défaut de méthode, mais ce

reproche n'est pas grave ; car les affirmations matérialistes sont

trop actuelles pour se prêter à une exposition impartiale. Le
combat contre elles dure encore; il appartient au présent et
non au passé, à la discussion et non à l'histoire.

Les points importants de ce résumé sont la pensée de Paul,
celles d'Augustin, de Calvin et des auteurs modernes, en

particulier de Schleiermacher et de Rothe. Ils ont été traités
avec étendue, sympathie et profondeur. Remarquons que
M. Rùetschi n'a pas cherché à tirer trop à soi, exclusivement,
la pensée du grand apôtre des gentils; après avoir dit que
Paul expose plus volontiers le fait actuel du péché que les

origines du mal, il avoue que dans la foule des passages qui
traitent ces questions on ne serait pas trop embarrassé de

trouver quelque verset qui vienne à l'appui des manières de

voir les plus diverses et les plus opposées. Idée juste entre
toutes et qu'il faudrait faire comprendre à la foule de ceux qui,
ignorant systématiquement l'histoire, ne voient dans la Bible
qu'une série de dicta probantia pour toutes les causes. Oui,
c'est bien là la vérité. A coups de passages des Ecritures on
peut prouver tout ce qu'on veut, parce que la Bible contient
non pas un mais plusieurs systèmes. Bornons-nous à la prendre

pour guide de notre développement moral, autrement dit
religieux, et cessons de lui faire jouer un rôle d'arbitre entre



456 A. AIGROZ

les diverses philosophies. Elle peut mieux que cela pour le
bonheur de l'individu et de l'humanité.

II

Le dogme ecclésiastique de la chute repose sur un récit formel

et tombe par là même sous le coup de la critique historique,

car la Bible n'échappe pas plus qu'un autre document à

l'obligation de prouver ce qu'elle avance. Mais ici la démonstration

est impossible, car nous n'avons pas de sources sur les
commencements du mal, sur des événements qui, d'après la

chronologie orthodoxe, sont de 2500 ans antérieurs aux narrations

qui nous les rapportent. M. Rùetschi admet les thèses de

Wellhausen sur les livres attribués à Moïse et statue que le
récit ponérogonique fait partie du Jehoviste, recueil qui
remonte à l'an 850 environ, avec une rédaction définitive quatre

siècles plus tard. Cette narration s'est donc transmise
oralement durant un temps fort long. Démarquons que tous les

peuples ont des récits analogues et parlent d'un âge d'or
primitif. Que faut-il penser de cette opinion? Il est clair qu'avec
une civilisation peu avancée, les occasions de faire le mal
furent moins nombreuses, mais on peut cependant nier
catégoriquement l'idée de perfection originelle. Sans doute,
l'observateur qui étudie les peuples primitifs constate parfois une
décadence évidente à certains égards. Ainsi la religion védique

paraît supérieure au brahmanisme subséquent. Mais, en

général, notre siècle tend à voir dans la marche de l'humanité,
non pas un recul, mais un progrès continuel. Sortant de la

grossièreté et de la barbarie, la race d'Adam s'avance d'un pas
lent vers le but' d'amour qui lui est assigné de Dieu. Les arrêts
momentanés, les reculs indéniables que constate l'histoire
n'effacent pas l'impression générale de marche vers le bien. Cela

est évident au point de vue moral, la conscience s'est développée

et repousse aujourd'hui ce qui lui semblait autrefois
admissible. Les sciences naturelles montrent aussi que, dans
le domaine matériel, l'humanité s'est toujours améliorée et a

suivi son chemin, per aspera ad astra. L'âge d'or, s'il est une



LA PONÉROGONIE D'APRÈS M. RUETSCHI 457

réalité, doit donc être placé non pas en arrière, mais en avant,
l'idéal est dans l'avenir plutôt que dans le passé. Ces propositions

de la philosophie contemporaine semblent justes et bien
difficilement attaquables, et les sciences naturelles opposent
un veto formel à l'idée traditionnelle d'une chute de l'humanité.

L'idée que nous nous faisons du monde diffère d'ailleurs
radicalement de la notion antique ; le point de vue qui met la
terre au centre de l'univers a vécu et avec lui la croyance à

une creatio ex nihilo. Darwin a prouvé que l'homme n'est

qu'un anneau de la chaîne animale, qu'il s'est développé
lentement, en partant d'un prototype inférieur. La notion même
de création immédiate paraît intenable pour l'homme comme

pour l'univers. Sans suivre un instant le darwinisme matérialiste,

et tout en maintenant haut et ferme le sentiment
religieux et ses postulats nécessaires, nous nous refusons à admettre

l'idée grossièrement anthropopathique de la Genèse. Bien

qu'elle soit plus commode, l'esprit sent que c'est faux. Une

conception plus belle s'est fait jour et, renonçant à imaginer
un Dieu semblable à nous, voit dans l'Eternel la force qui
conditionne toute activité ; l'Etre suprême ne vient pas au
monde directement pour le travailler, il ne nous apparaît qu'au
travers de ses œuvres et dans la manifestation des lois absolues

de la nature. Ces lois, expression immuable de la volonté
d'En Haut, ont amené lentement l'homme à son état actuel.

Cet exposé du rapporteur de Leyde effraiera probablement
maint lecteur qui se demandera si M. Buetschi est encore chrétien

et s'il ne se fait pas illusion à lui-même. Sans partager
toutes les opinions ci-dessus énoncées, il nous semble prudent
de ne pas juger l'homme sur le système, et tant qu'un auteur
se réclamera de Christ, nous verrons en lui un frère. Nier
absolument l'idée de chute nous paraît très risqué, c'est rejeter

la nécessité de la rédemption, et bien des faits tendent à

prouver que la sauvagerie, par exemple, est un état de
décadence plutôt qu'une situation primitive. L'idée de progrès à

laquelle tient avec raison l'écrivain ne contredit pas nécessairement

la croyance à la chute, l'un peut fort bien être venu



458 A. AIGROZ

après l'autre. Cependant on ne saurait que difficilement se
soustraire au charme qu'exerce sur l'intelligence un système logique

et régulier comme celui de Darwin et nous avouons que
la notion de loi absolue, seule perçue par notre esprit, paraît
cent fois préférable à l'anthropomorphisme de l'antiquité.

Le dogme orthodoxe d'une perfection native est donc
intenable, car la conscience affirme que faire le bien est le résultat

d'une libre activité et non un don magique. Comment
d'ailleurs s'expliquer que, étant la sainteté même, Adam ait pu
tomber? Comment admettre ensuite que ce seul acte ait transformé

l'humanité entière et fait subitement de l'image de Dieu

une image du diable? Le cœur ne se révolte-t-il pas à la seule

idée d'une imputation du péché de notre premier père à tous
ses descendants? Nier toute capacité pour le bien dans l'homme
naturel, c'est contredire les faits ; la loi morale est ainsi
supprimée et remplacée par une magie venant d'En Haut ; c'est

la négation de la religion. Les adoucissements apportés au

dogme officiel par les hérétiques aboutissent à nier le tout;
remplacer la perfection primitive par un état d'innocence
naïve, c'est renverser l'idée de la sainteté adamique ; dire que
l'homme indifférent d'abord s'est ensuite déterminé au mal,
c'est faire de la chute un progrès ; appeler le péché une maladie,

un affaiblissement, c'est l'excuser et le nier. De toutes

parts donc l'antique croyance tombe au rang des morts.
Enterrons-la pour toujours.

La Bible elle-même y contredit formellement : Gen. II-IV
ne parle pas de perfection originelle et statue en Adam une
simple ignorance morale qui se manifeste par le manque de

pudeur; pas de péché originel ni de transformation post lap-
sum ; les délinquants sont simplement chassés du paradis et
astreints au dur labeur. L'Ancien Testament ne mentionne pas
une perte de l'image divine par la chute ; au contraire, cf.
Ps. VIII, il connaît une réelle capacité morale pour le bien,
une responsabilité personnelle. D'autre part, les prophètes ne
nient pas une solidarité morale dans le mal et la peine; cf. la
doctrine du Hébed-Jahveh, Esaïe LUI. Ils avouaient aussi une
prédisposition générale au péché ; l'iniquité est un fait univer-



LA PONÉROGONIE D'APRÈS M. RUETSCHI 459

sel dont personne n'est exempt ; elle s'accroît rapidement, car
la génération de Noé est déjà mûre pour la ruine. Le sentiment

profond des droits et de la sainteté de Dieu appelle le

péché une défection, une félonie, un adultère, un acte avant
tout personnel. Cela n'empêche pas de constater que l'homme
est induit au mal par sa nature finie, sa faiblesse qui l'excuse
un peu. (Cf. Job, Ps. III, XIV, LXXVIII.) Ainsi l'Ancien
Testament n'approuve pas le dogme ecclésiastique de la chute, il
le nie même formellement. Le livre de la nouvelle alliance
n'est pas plus concluant en faveur de l'orthodoxie ; Paul, nous
l'avons vu, appelle l'homme naturel image de Dieu et sa théorie

des Ts'xv« tfiiatt ipyfiç ne cadre pas avec le reste du système; elle
se trouve d'ailleurs dans une épître contestée, Eph. II, 3.

L'apôtre Jacques donne encore moins que Paul prise au dogme
ecclésiastique; d'après lui, l'origine du péché est dans le désir
mauvais et jamais il ne parle d'imputation adamique. Jean

rapporte l'origine du mal à Satan et non à notre premier père
dont il parle peu. Jésus lui-même, d'après les synoptiques,
ne sait rien d'une perfection native ou d'une source du péché
en Adam. Il argumente du reste toujours aux points de vue
du sentiment religieux et de la piété, et non en philosophe. Le
péché est pour lui un fait, l'homme est méchant et son cœur
mauvais ; hypocrite comme le pharisien, il se drape dans sa

propre justice et cherche à se justifier. Cependant son iniquité
n'est pas irrémédiable, l'enfant prodigue reste un enfant et
l'observation montre les hommes dans des états moraux divers
(parabole du semeur). Le Maître reconnaît aussi une solidarité
dans le mal, une objectivisation, si l'on peut dire ainsi, de la
puissance de l'iniquité, laquelle pèse sur l'humanité tout
entière. Il y a même un endurcissement voulu de Dieu à l'égard
du pécheur opiniâtre, et les humbles seuls seront sauvés!
Néanmoins Jésus suppose en l'homme naturel une capacité pour le
bien et le salut, il y fait appel et sait que l'homme le désire. Il
nous fournira par ces idées un essai de solution du problème
ici discuté.

On a peine à comprendre qu'un dogme qui contredit à la

fois l'histoire et les sciences naturelles, la logique et la méta-



460 A. AIGROZ

physique, la morale et la pédagogie, la religion elle-même,
ait pu être accepté par des esprits comme Augustin et Calvin,
Luther et Zwingli et ces huguenots austères, tous hommes

d'un sentiment religieux profond, d'une vie pratique
admirable. L'incroyable doctrine de la prédestination, loin
d'amener l'apathie, fut pour ces intelligences un stimulant
puissant. Qu'ont-ils donc vu dans ce dogme farouche de
perdition originelle et héréditaire? A côté des circonstances du

moment qui les ont amenés à accentuer telle idée, n'y a-t-il
pas un élément sérieux dont nous pouvons faire notre profit?

Dès ses premiers pas, l'humanité sentit l'antithèse profonde
existant entre son désir et son besoin de bonheur d'un côté,
le malheur, le péché et l'incapacité d'en sortir de l'autre. Le

panthéisme fait remonter l'antinomie à Dieu ; le dualisme statue

deux êtres suprêmes et ne place dès lors plus l'histoire en

un terrain sûr; le théisme songe à accuser l'homme avant tout.
Mais par là on ne fait que reculer la difficulté. Comment
comprendre la chute d'une créature immédiate de Dieu La
doctrine de la prédestination prétendit résoudre le problème.
Aujourd'hui elle nous paraît une monstruosité, et nous ne

pouvons plus nous y fonder.
La critique pourrait arrêter ici M. Rùetschi et lui dire : Votre

système des lois absolues de la nature, expression de la volonté
de Dieu el principe de toute réalité comme aussi de toute activité,

n'aboutit-il pas à faire remonter le mal à Dieu et n'est-ce

pas mutatis mutandis le supralapsarisme complet? L'objection
paraît difficile à réfuter, car elle atteint tous ceux qui prennent

au sérieux le dogme schleiermacherien de la dépendance
absolue. Quant à nous, nous ne reculerions pas devant cette

conséquence. Le plan de Dieu nous paraît comparable à un
échiquier, chaque case représente une loi éternellement voulue

d'En Haut. Sous peine de n'être pas, l'homme ne saurait
sortir du cadre imposé, et, d'autre part, il ne peut y agir qu'en
subissant l'action d'une loi divine. La liberté consiste à pouvoir

passer d'une case à l'autre, de l'action d'une loi à

l'influence irrésistible d'une autre. Cette faculté elle-même est

encore limitée par l'éducation et le tempérament, c'est-à-dire



LA PONÉROGONIE D'APRÈS M. RUETSCHI 461

par l'hérédité. Le joueur d'échecs qui laisse ses pièces sur une
case exposée apprend bientôt à ses dépens que les règles
générales du jeu s'appliquent partout. Ainsi l'homme qui se met
dans une situation morale désapprouvée par la conscience connaît

que la volonté divine agit ici encore ; il verra que le mal
comme le bien sont réglés par des lois absolues. Dans ce sens-
là, le mal remonte à Dieu, qui a de toute éternité prévu toutes
les déterminations possibles. Nous exposons en toute humilité
ces idées à l'auteur, en le priant de voir s'il n'y trouverait pas
quelques pensées à recueillir.

Le grand tort de l'orthodoxie, dit avec raison M. Rùetschi,
fut de n'avoir pas su distinguer dans le dogme la forme transitoire

du contenu religieux éternel. Elle les a malheureusement
rendus solidaires, ce qui a facilité les attaques. La piété ne
doit pas se baser sur des thèses soumises à la critique historique,

car elle sera bientôt en grand danger. Elle doit laisser
aux sciences leur domaine, et ainsi circonscrites, les deux
activités n'entreront pas en conflit. Les théories darwinistes sur
l'origine de l'homme n'ont rien d'essentiellement antireligieux,

car la communion avec le Père Céleste ne se préoccupe

que de l'homme actuel, abstraction faite de son origine comme
espèce. Nous estimons en conséquence qu'il faut résolument
abandonner l'historicité des récits ponérogoniques de la Bible,
y voir des mythes, et donner le tout à résoudre aux sciences
de la nature. Laissons la question de l'homme primitif, nous
n'en pouvons rien savoir, et tenons-nous-en au concept de

l'homme en général, tel qu'il apparaît dans ses éléments
immuables au travers de l'histoire. Nous ne nous préoccuperons
donc que du rapport moral entre la créature et Dieu.

Une opposition existe en l'homme entre l'idée fondamentale
de sa nature voulue de Dieu et la réalité qui ne répond pas à

l'idée. Le sentiment de ce contraste est le péché. Jésus affirme
cette antinomie, mais il l'a surmontée dans sa vie. L'Eglise
prêche le fait de cette réconciliation avec le Dieu d'amour par
Christ et la victoire sur l'iniquité. Il faut donc d'abord affirmer
énergiquement ce contraste pour pouvoir le vaincre. La tradition

a eu tort de matérialiser cette situation et d'en faire des



462 A. AIGROZ

réalités extérieures, ce sont des phénomènes éternels, actuels
et concomitants qui doivent être posés en même temps et non
séparés. Ils constituent évidemment un dualisme que l'Eglise
a prétendu surmonter en statuant que l'opposition n'est pas

originelle, mais survenue ultérieurement à un moment de

l'histoire. Elle a tort, cette idée est intenable, comme on l'a

vu, mais il n'en subsiste pas moins que l'antinomie statuée est

une réalité qui se manifeste seulement dans le devenir. Paul

pense semblablement lorsqu'il montre en chacun de nous la
naissance du péché, et toute la Bible est avec lui. Les deux

termes du problème coexistent sans doute, mais non attribua-
bles, comme le veulent les documents symboliques, le premier
uniquement à l'homme primitif, le second à l'humanité
ultérieure. Ils coexistent plutôt dans chaque individu et y constituent

une histoire de son développement moral.
Ici se présente un adversaire contemporain, la tendance

antitéléologique avec laquelle notre système est évidemment
incompatible ; mais cette philosophie positiviste est loin d'avoir
fait ses preuves, et nombre de penseurs la taxent d'antiscienti-
fique, nous ne discuterons donc pas avec elle.

Nous croyons, dit M. Rùetschi, que l'homme a été créé de

Dieu, raison dernière de toute réalité. Nous n'admettons toutefois

pas une création immédiate, ce serait un anthropomorphisme

grossier; c'est plutôt un développement lent sur une
base donnée, comme l'enseigne le darwinisme et conformément

aux lois de la nature. Nous ne sentons même nullement
le besoin d'affirmer l'existence historique d'un premier homme.
Dieu a donné à chaque créature le principe du progrès
ultérieur, la potentiel de devenir homme par la communion avec

Lui. De même relativement au mal, nous distinguons ce qui
est donné dans l'individu à sa naissance, de ce qui est acquis
ultérieurement. On nous dira qu'avec le système darwiniste il
faut bien que ce qui se développe dans la réalité soit préexistant

dans la virtualité et que nous sommes ainsi ramenés au
dualisme. Nous ne le croyons pas, car la situation sera toute
différente, quantitativement et qualitativement même, aux
deux extrémités du procès. L'élément de la volonté morale,



LA PONÉROGONIE D'APRÈS M. RUETSCHI 463

survenant, triomphe de la contradiction. Elle n'existe qu'en

apparence entre le fait religieux et moral, aspiration à Dieu et

au bien, désir de la perfection, et le fait physico-psychique, la

propension au mal, sa nécessité même, la possibilité certaine
de résister à Dieu et de pécher. Ces deux virtualités sont-elles

également innées, ou bien l'une est-elle la négation de l'autre
comme aussi sa condition d'être Telle est la question qu'il
faut résoudre et à laquelle nous essayerons de répondre pour
terminer.

Personne ne songe à nier la conscience morale, base de

toute activité; le christianisme y voit une aspiration à Dieu et

au bien, et c'est là l'image divine que Jésus présuppose en

l'homme. Nous sommes de la race de Dieu et même destinés à

devenir parfaits comme Lui. C'est là le vrai titre de noblesse
de l'humanité, ce qui la distingue du reste de la nature et

donne à sa vie un prix infini. Mais en fait le développement

que comporte cette faculté doit être précédé du progrès
extérieur, de la formation du corps et de l'intelligence, vases
nécessaires pour le contenu précieux qui doit y être mis. L'homme
apprend d'abord à connaître son moi et ses aptitudes avant de

les exercer. L'éducation vient ici de plus mettre son empreinte
et façonner, de concert avec l'hérédité, le type définitif. La

tâche est bien grande pour parvenir à la parfaite stature de

Christ, car nous ne nous contentons pas du pur impératif
catégorique, nous considérons l'idéal réalisé en Jésus et le devoir

grandit du triomphe obtenu ; la tâche s'étend chaque jour,
jamais elle n'est achevée, et le sentiment religieux nous pousse

toujours plus à rechercher une communion intime avec Dieu,
à devenir l'habitation du Saint-Esprit. Le Père Céleste se révélera

à nous dans la mesure où nous nous approcherons de Lui,
et par Christ nous aurons sa grâce, la participation à l'idéal
absolu, la paix intérieure et la vie éternelle. Des sentiments
semblables ont poussé les anciens huguenots à affirmer leur
decrelum Dei aeternum. L'homme qui vit en Dieu et s'écrie à

genoux A,Sj3â sent que, s'il le veut, cet état de profond bonheur

ne se perdra jamais (gratia inamissibilis). Il y voit avec
raison une œuvre de Dieu en lui, c'est le Père qui a donné la



464 A. AIGROZ

base et la réalisation, la volonté et l'exécution (gratia irresisti-
bilis). La possession de cette joie divine, suprême assurance
du salut, fut le but que se proposaient les efforts de nos pères.
Ainsi s'explique le fait qu'une doctrine comme le supralapsa-
risme, loin d'engendrer l'apathie morale et religieuse, a produit

des héros. Sans admettre les formules de la symbolique
réformée, notre siècle ne pourrait que gagner à imiter Christ
dans ces austères hérétiques sacrifiés par Rome à sa soif
d'ambition, de despotisme et de vengeance.

Nombre d'auteurs cherchent dans cette question à éviter
avant tout d'attribuer l'origine du mal à Dieu. Mais si la liberté
rend peut-être compte du péché formel, elle n'explique pas le
mal, fait qui semble plutôt en dehors de l'individu et participe
à l'absolue nécessité. Quoi qu'on dise, Dieu a certainement
voulu la possibilité du péché, le mal remonte donc à Lui. Avec

Rothe, M. Rùetschi affirme que le dualisme entre le bien et le
mal est surmonté métaphysiquement si l'on réfléchit à l'origine
psychologique du péché. Ce phénomène apparaît dans le

passage d'un état d'indétermination morale des besoins naturels
au mal positif. Le désir sensuel, le manger et le boire, par
exemple, n'est pas mauvais en soi, il est une simple excitation
du sentiment joyeux de la force de la vie ; mais la transgression

apparaît lorsque ces vœux sont réalisés pour eux-mêmes
et indépendamment des autres formes de l'activité. L'amour-

propre est d'abord une affirmation légitime du moi en face du

monde, il devient un mal lorsqu'il tombe dans l'exclusivisme.
Il n'y a donc aucune notion péjorative dans la donnée
première émanée de Dieu, l'antithèse ultérieure seule cause le

péché.
Mais où et quand et pourquoi le mal sort-il d'une situation

semblable? Pourquoi cette transformation dans un sens
pervers

Lorsque l'esprit commence à se développer, il se trouve en
face du côté extérieur de l'homme arrivé avant lui à sa complète

réalisation. Suivant la vraie impulsion, l'âme exige du

corps une soumission parfaite, elle veut voir dans son enveloppe

un instrument docile qui, loin de l'empêcher, l'aide à



LA PONÉROGONIE D'APRÈS M. RUETSCHI 465

s'élever au-dessus de la nature, et lui permette de se .confor¬

mer à la loi morale qui apparaît en cet instant même par le
fait du contact avec le corps. Jusqu'ici l'homme n'a pas agi ;

mais lorsque l'esprit veut réaliser son idéal, le côté extérieur
de notre être résiste et n'accepte pas cette invasion d'un étranger

dans son domaine. Une contradiction surgit alors entre
l'activité morale et les -appétits de la chair, et le dégir naît
d'enfreindre la loi. (Rom. VII, 7, 8.) Cette description psychologique

est celle de Paul, elle est vraie et profonde à tous égards.
Le mal vient ainsi de Dieu, sans doute, en dernière analyse,
car II donne les éléments du procès, mais ces éléments sont
bons en eux-mêmes, leur opposition seule amène le péché, le
développement du mal est conditionné par celui du bien et
viceversa. On nous dira : Cette antinomie elle-même n'est-elle pas
déjà un mal, ce désir de désobéir à l'ordre moral n'est-il pas
un péché Oui, cette prédisposition à dominer est certainement

un mal, et la conscience le perçoit ainsi en face de la
destinée à réaliser. C'est quelque chose qui ne devrait pas être,
un mal moral. Néanmoins les désirs de la chair en soi ne sont
pas mauvais, ils appartiennent à l'être normal. Toute tentative
de rejeter sur le corps l'origine du mal fait de Dieu la source
du péché et tombe dans le dualisme. Cependant l'apparition
du désir qui s'oppose à l'esprit est déplorée comme un mal

par la conscience, elle y voit avec raison la base du péché sans
même que des actes de transgression positive la suivent
toujours. L'Eglise fait donc bien d'affirmer un mal primitif et
héréditaire qui précède les péchés particuliers et les conditionne.
C'est la concupiscentia des dogmaticiens. D'autre part, elle a

tort de faire de ce mal un péché positif, un phénomène
comportant culpabilité et peine. Il n'y a pas de péché héréditaire,
nécessaire, inévitable, un péché obligatoire ne serait pas
imputable, ne serait pas un péché. On s'exprime inexactement en
employant le mot mal, ipapxla, pour le mot péché, Tsapi&as^,

transgression, quoique Paul fasse parfois la confusion. Le
péché, au sens vrai, est un égarement, le fait de manquer un
but. Toutefois n'oublions pas que la disposition à l'iniquité
peut, par une série d'actes contraires au bien, se renforcer,

THÉOL. ET PHIL. 1884. 31



466 A. AIGROZ

s'aiguiser, devenir plus qu'un penchant, un défaut, un mal,
arriver à être une impureté positive. Le mal, s'ancrant clans

l'homme, devient péché. C'est pourquoi l'homme cherche à

s'en débarrasser, ce qui explique bien des cérémonies religieuses,

comme sacrifices, vœux, offerts pour un peuple entier sans
qu'il y soit mentionné des transgressions positives. Le mal
n'est pas le péché, mais à chaque instant il le devient, se
renforce et a plus d'énergie pour continuer à le devenir.

C'est ainsi que l'homme est en proie à une situation créée
de Dieu, de laquelle ressort nécessairement une lutte terrible
et, en fait toujours, le mal et le péché. L'état de chacun de

nous est voulu par le Créateur sans qu'on puisse faire du Père
céleste l'auteur du mal, car ce qu'il donne est en soi un bien.
Le conflit existe en tout homme, et Dieu veut que, par notre
liberté, nous nous déterminions au bien. C'est ce qu'a fait
Jésus-Christ, qui, tenté comme nous, sollicité entre les contraires,

s'est toujours décidé pour la bonne voie, quoiqu'il ne fût
pas plus que nous exempt du mal originel. Notre âme doit
maintenant avoir pour idéal de se conformer à l'exemple du
Maître. Mais l'homme restera dans sa situation critique, dans

son incapacité de faire la volonté du Père, aussi longtemps qu'il
n'aura pas acquis la vraie liberté, celle du bien. Actuellement
la loi divine lui paraît venir du dehors, attenter à sa personne,
il veut être indépendant à son égard et tombe dans le mal. La

synthèse définitive et le bonheur ne surviendront que lorsque
la loi naturelle de notre être sera remplacée par celle de Dieu
et que nous sacrifierons tout à ce but suprême.

Ainsi l'homme n'arrivera pas seul à la vraie liberté et à la
solution de la contradiction qui le tourmente. Un autre doit
agir en lui, et dans la mesure où il s'appropriera la loi divine,
où il ne la considérera pas comme transcendante, il parviendra

au but. La religion est donc le seul moyen de conquérir le
bonheur, car elle est la parfaite liberté dans le sentiment de la

dépendance absolue, dans le don de soi-même à Dieu, dans la

foi et la charité. On n'atteint à cette hauteur qu'après un
développement lent et approprié à chaque caractère, en sorte

qu'il est inutile de tenter une fixation rigide et immuable de

l'ordo salutis. Jésus nous a précédés dans cette voie; dans la



LA PONÈROGONIE D'APRÈS M. RUETSCHI 467

communion avec Lui, nous avons la vie éternelle et la liberté ;

saisissons Sa main et II nous entraînera sur la voie qui mène

au trône de la miséricorde, du pardon et de la paix. Le Maître
est ainsi pour tous le Sauveur, l'Initiateur de tout bien et Son

esprit doit tout transformer. Il donne d'abord le principe de la

rénovation, l'assurance du salut, puis la force supérieure agit
toujours davantage et métamorphose une à une toutes les
activités de l'être en les pénétrant de l'esprit de sanctification.
Cette base, condition du développement ultérieur, est le sentiment

de la filialité divine, la conviction que Dieu nous agrée
comme ses enfants. Ainsi se rétablit le vrai homme et l'homme-
vrai ; christianisme est synonyme de progrès assuré, de

civilisation, d'espoir pour le temps présent et pour l'éternité.
Le péché a donc pour cause dernière le mal, qui est une

disharmonie des forces de l'homme, mais il exige pour être

perpétré et imputable une décision formelle de la volonté.

Quoiqu'il soit puissant, que, faiblesse et incapacité d'abord, il
s'objective ensuite et pèse lourdement sur l'humanité, nous

croyons cependant fermement qu'il sera vaincu. M. Rùetschi
admet la doctrine de r<wn>xaTâ<rra<7i; 7tottwv, c'est-à-dire le rétablissement

final. La puissance de Dieu parviendra à force d'amour
à se rendre maître de tous les cœurs et de toutes les activités
de la vie sociale et des déterminations individuelles.

Peu de personnes contesteront ces conclusions excellentes
de l'auteur. Le problème peut demeurer sans solution théorique

; mais, en fait, celui qui se met à genoux et fait devant
Dieu le compte de ses voies, a obtenu la seule chose nécessaire.

Il constate le mal en lui, se manifestant par le péché, il reconnaît

son incapacité pour réaliser complètement la loi divine.
Amené ainsi au sentiment de sa culpabilité et de son impuissance

morale, il saisira avec ferveur le salut dont Jésus est la
source et possédera le bonheur dans la mesure où on peut le goûter

ici-bas. Affirmer le mal, le péché et les conclusions antipéla-
giennes de l'expérience religieuse, insister sur la repentance, la
conversion, la nouvelle naissance et la sanctification, telles sont
et demeureront pour tout chrétien sincère les vérités capitales.

Accorderons-nous à M. Rùetschi qu'il a surmonté avec sa
théorie le dualisme qu'il a si bien signalé? Il est impossible



468 A. AIGROZ

d'aller jusque-là. Sans doute, il est exact de faire remarquer
que les éléments psychologiques d'où sort le péché ne sont

pas mauvais en eux-mêmes. Dieu n'est pas l'auteur du mal, en

ce sens qu'il n'a pas créé de substance chargée de le produire.
Le corps de l'homme aussi ne contient aucun membre dont la

fonction propre soit de faire souffrir, mais tous les organes
physiques peuvent être porteurs de la douleur. Ainsi les données

sont bonnes, venant de Dieu, mais comment se représenter

alors que le mal surgisse et apparaisse dans un milieu ainsi
constitué Il faut, à notre avis, renoncer à une solution
philosophique, désespérer de trouver jamais une explication
complète. Car expliquer, c'est explicare, développer les plis d'une
étoffe, par exemple, de tello façon que le tissu se révèle
entièrement aux yeux comme un tout, un agencement parfait, sans
solution de continuité et où chaque fil est la condition de
l'ensemble. Faire cela pour le péché, c'est donner à ce phénomène

une raison suffisante, en rendre compte par l'enchaînement

des causes et des effets ; l'expliquer, c'est l'excuser, le

pallier, le nier.
Faire intervenir la volonté libre comme source véritable du

péché n'est, en effet, qu'une manière d'avouer sa défaite. La
détermination morale n'est pas une cause dans le sens
ordinaire du mot, c'est un élément incalculable qui déjoue toutes
les prévisions et déroute toutes les suppositions. Dire que le
péché a pour origine le libre arbitre humain, c'est donc renoncer

à donner à cette terrible réalité une cause suffisante, c'est
faire d'elle un accident, un phénomène inexplicable pour la
raison. M. Rùetschi ne paraît pas avouer cette conclusion qui
s'impose cependant à tous ceux qui prennent comme lui au
sérieux le fait du péché. Notre raison en sera humiliée, mais
notre conscience nous approuvera.

L'homme, dit en terminant M. Rùetschi, est poussière, produit

de l'hérédité corporelle et spirituelle, mais il est aussi le

porteur de l'esprit de Dieu, qu'il doit manifester par la lutte
contre le mal. Tant que Dieu ne luttera pas en nous, nous
serons battus. Aussi Athanase avait-il compris l'Evangile quand
il disait : ©îôç foccjQpûirritrev ha rr-tzi; Ozo-oirfiôiuz-j. A. AlGROZ.


	La ponérogonie d'après M. Ruetschi

