Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 17 (1884)

Artikel: La ponérogonie d'apres M. Ruetschi
Autor: Aigroz, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379348

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA PONEROGONIE D'APRES M. RUETSCHI

Les sciences théologiques doivent beauconp de reconnais-
sance & la société fondée a la Haye pourla défense de lareligion
chrétienne. Nombre d’excellents travaux ont été suscités par
Iinitiative de ce cercle de savants, et tel s’est révélé comme
remarquable penseur et critique qui, s’il n’elt été sollicité par
les concours ouverts, fit peut-étre demeuré inconnu. Dernié-
rement encore une étude sur Vinet moraliste et apologiste
chrétien a été couronnée en Hollande et a obtenu peu aprés
les honneurs d’une traduction francaise due & la plume de
M. Secrétan, directeur a Aigle. Le livre ! dont il va étre parlé
est un travail si consciencieux et bien fait que, faute d’une tra-
duction compléte, on ne saurait le laisser passer sans en parler
au public francais; il le mérite & tous égards. I’auteur, M. Ro-
dolphe Ruetschi, est pasteur et maitre de religion au séminaire
de Munchenbuchsée, prés Berne. Répondant a Pinvitation de
la société de la Haye, il s’est présenté au concours et a été
jugé digne du prix a décerner, malgré quelques réserves faites
par le jury d’appréciation. Voir & ce sujet dans la Revue de
théologie et de philosophie le numéro de septembre 1879, page
503. Nous suivrons pas & pas 'excellent exposé du rapporteur
tout en présentant avec déférence, au cours de I'analyse, les
observations et les critiques (que suggeére ¢a et 1a le livre du
sympathique pasteur bernois.

1 Geschichte und Kritik der Eirchlichen Lehre von der wrspriinglichen
Vollkommenheit und vom Siindenfall, — Eine von der Haager Gesellschaft
zur Vertheidigung der christlichen Religion gekrdnte Preisschrift von
Rodolf Ruetschi, Pfarrer und Religionslehrer am Seminar zu Miinchen-
buchsee (Bern). — Leiden, Brill, 1881.



L4h A. AIGROZ

Le probleme est fort bien posé, en termes clairs et nets. La
grandeur de 'homme et sa misére, dit M. Ruetschi, sont les
deux faits incontestables qu'on trouve a la base de 'anthropo-
logie morale. Cette antinomie se montre en Jésus devenant
I’homme vrai, aprés avoir été vraiment un homme. Le christia-
nisme affirme cette antithése et la fait profondément sentir,
mais son idéal est de la supprimer. C’est la plus importante
des questions que puisse se poser 'humanité, car il s’agit au
fond de sa destinée. Notre science ne saurait chercher i faire
accepter au XIXe siécle Ie dogme scolastique ordinaire relatif
a ce point-la, elle reconnaitra le bien-fondé de mainte dénéga-
tion, évitera les écueils de droite et de gauche, en se laissant
guider par I'histoire, et s'efforcera de retenir la substance reli-
gieuse éternelle. Ainsi faisant, elle contribuera largement au
progres de I’Evangile et du régne de Dieu.

On est heureux de rencontrer dans ce travail des paroles
comme celles qui terminent P'introduction de l'ouvrage; un
soufile de vraie et réelle piété, de bon mysticisme, fait du bien
au milieu des discussions scientifiques. Seules, ces derniéres
desséchent ’esprit et le cceur et prédisposent I’ame & s’auto-
riser méchamment de quelques négations pour légitimer la
perversion morale. Lorsque, au contraire, nous sentons avoir
affaire & un auteur avec lequel nous pourrions nous mettre a
genoux dans un commun sentiment d’adoration et d’humilité,
nous sommes remplis de confiance et ne craignons pas de nous
égarer. Peut-étre M. Ruetschi elit-il pu accentuer davantage
la note religieuse, néanmoins elle existe dans son livre et nous
pouvons le suivre avec assurance dans sa revue historique
d’abord, dans son travail de démolition et de reconstruction
plus tard. L’excursion, avec un tel guide, promet d’étre inté~
ressante.

I

Le sentiment religieux qui est au cceur du dogme ponéro-
gonique traditionnel a revétu ici, comme partout ailleurs, une
enveloppe transitoire mais nécessaire a la propagation de
I'idée. Cet élément matériel estle récit de Genese II et I1I quia



LA PONEROGONIE D'APRES M. RUETSCHI 445

servi de théme & la spéculation ultérieure. L’homme y est preé-
senté comme une créature possédant une innocence naive et
enfantine qui n’est toutefois pas l'indifférence absolue. Adam
sait, en effet, qu'obéir & Dieu c’est le bien, mais cette connais-
sance est générale et ne fait pas encore sentir le besoin de
devenirsemblable & I’Eternel. Il n’est pas question de perfection
originelle. L’homme est bientdt amené au péché parle désir
de savoir, le doute et la défiance, et le sentiment de la trans-
gression suit immédiatement, accompagné du chitiment.

Ce récit, sans valeur historique, demeure cependant comme
une admirable peinture psychologique de I'origine du mal en
nous. Le reste de ’'A. T. ne semble pas l'avoir connu, il y
contredit méme et plusieurs apocryphes basent leur théorie
ponérogonique de préférence sur Gen. VI, 1 sq., lambeau
d’une tradition fort antique qui a son analogue dans les mythes
de la Gréce. Le livre du Siracide fait le premier allusion & la
narration jéhoviste et identifie le serpent de Gen. II avec le
diable, ce que le récit biblique ne songe pas & faire. — Les
rabbins connurent la divergence des récits de la Genése, mais
ils conclurent & I'existence de deux Adam, 'un céleste, parfait,
le futur Messie, I'autre terrestre, le second Adam, l'initiateur
du mal. Ils ne connaissent cependant pas un dualisme a la
facon manichéenne, ni expressément une nécessité héréditaire
du péché, quoique l'un des kabbalistes déja laisse poindre la
théorie augustinienne du éy’ ¢ mevres fpaprov. Les docteurs juifs
demeurent plutdt dans des systémes ol naturellement la propre
justice suffit & tout. Philon peut étre laissé de coté, son esprit
est tout autre et il a eu peu d’influence.

Le grand apdtre des gentils est évidemment sous l'influence
rabbinique avec ses théories de la oo, cause du péché et des
deux Adam. Toutefois pour lui, le Christ est bien un homme
et 'image de Dieu n’est pas anéantie en nous par la chute.
Paul croit au récit de la Genése et & une relation, non cepen-
dant bien définie, entre la transgression primitive et la mort.
Il est difficile, dit avec raison M. Ruetschi, de se faire une idée
exacte du systéme paulinien, car il a varié avec le temps, et la
plupart des théories ultérieures peuvent trouverdans ses épitres



446 A. AIGROZ

des passages en leur faveur. Certains chapitres reconnaissent
que tous ne peuvent étre rendus également responsables, parce
qu’ils n’ont pas connu de commandement précis comme Adam
ni de loi divine comme Moise. Mais ailleurs l'apotre parle
d’une loi méme pour les paiens qui sont des lors inexcusables.
La désobéissance du premier homme a amené le péché a étre
peu & peu une puissance objective dans la nature humaine,
Adam est l'initiateur du mal sur la terre. Mais Paul ne remonte
pas plus haut et n’aborde pas la question métaphysique qui
demeure intacte. Il affirme que Christ détruira la puissance
de la oupf, par son mwipx vivant en nous. On ne saurait nier
quil y ait dans cette théorie de la ¢4 le germe du dogme
augustinien, emprunté par Paul aux docteurs, de la kabbale. En
résumé l'apdtre parait insister plus sur lextension univer-
selle du péché, prouvée par lidolitrie et 'obscurcissement
de Ia conscience morale, que sur l'origine de ce phénomene.
La loi a manifesté une situation a laquelle Christ apporte le
reméde de la miséricorde de Dieu. Impossible de discuter ici
Pinterprétation donnée par le rapporteur a tel passage ; sa ma-
niére de voir est parfois contestable, néanmoins les conclu-
sions tirées ne dépassent pas la vérité. Mais M. Ruetschi s’est
borné aux quatre grandes épitres, on comprend ses motifs,
toutefois il s’est ainsi privé de bien des éléments qui eussent
pu entrer en ligne de compte.

L’ Eglise gréco-orientale, tout entiére aux questions pratiques
et christologiques, s’est peu occupée du probléme du péché.
Elle admit sans le discuter le récit de la Genése, versa quel-
(quefois dans lantinomianisme, mais en geénéral insista sur
I'idée de grandeur de I’homme et de liberté morale. Nous
sommes des créatures de Dieu, disait-on, des dmes d’origine
céleste et descendons d’un seul couple premier. L’homme doit
marcher vers l'idéal par un développement graduel, et la
relsimorg €st non au commencement mais a la fin du voyage.
C’est une pensée fort belle et digne d’étre conservée. On allait
méme jusqu’a dire que tout homme naissant est dans I'état
d’Adam ante lapsum. Cependant le péché n’était pas nié, mais
expliqué comme un produit de la libre volonté. L’Eglise



LA PONEROGONIE D’APRES M. RUETSCHI AT

d’Orient ne sait rien d’une iniquité primitive, reversible sur Jes
descendants ; elle fut pélagienne et ne put dés lors résoudre
la terrible question de l'universalité du péché. On accordait
que I'homme est porté au mal, qu’il a de la propension pour
I'iniquité depuis qu’il a laissé la vie des sens dominer sur celle
de ’esprit. En revanche l'idée d'une perversion de la nature
humaine fut repoussée comme attentatoire & la liberté morale.
Théodore de Mopsueste explique 'universalité du mal par la
faiblesse innée de ’homme, sa fragilité. Grégoire de Nysse y
voit un effet de I'action du diable. Clément d’Alexandrie parle
plutdt d’un attribut nécessairve a I’étre fini. Origéne est célébre
par son systéme platonicien d’aprés lequel l'universalité du
péché s’explique par une chute survenue dans un monde anté-
rieur. Il prétend ainsi rendre compte des faits en sauvegar-
dant la liberté. Mais cette théorie fut avec raison repoussée.
L’opinion générale est que 'homme, créé avec un posse non
mort, aurait dt acquérir un non posse mori tandis que, par la
faute d’Adam, il est tombé dans un non posse non mori qui
peut s’étendre a I’Ame elle-méme. La théorie de 'immortalité
conditionnelle que l’on ressuscite aujourd’hui semble avoir
durant longtemps dominé les esprits de I'Eglise d’Orient, qui
plus tard se figea pour toujours dans son orthodoxie actuelle.

L’Eglise latine occidentale, laissant de coté les questions
théologiques, est poussée par un intérét politique supréme, la
domination cléricale, & exalter la culpabilité et l'incapacité
humaine pour mettre d’autant plus haut les moyens de grice
qui ont leur source dans I’Eglise. La différence en Adam entre
I’état d’innocence et celui de chute est violemment accusée.
Ces deux situations morales sont opposées I'une 4 'autre d’'une
maniére absolue: le premier homme avait d’abord tout, il
pouvait ne pas pécher, une simple aide de la grice suffisait ; il
perd tout d’un coup ces dons, sa supériorité, sa liberté, et sa
nature est soumise au péché. Tertullien ouvre la voie avec son
traducianisme matérialiste, generatio enim (raduxr animae
tradux est et peccatz, le péché est un vititum originis dont per-
sonne n'est indemne, il préexiste par Adam méme & notre
naissance. Toutefols, pour I'avocat africain, la nature primitive



448 A. AIGROZ

est simplement obscurcie, non éteinte, et le mot fameux anima
naturaliter christiana montre que Tertullien n’elit pas signé
les 1dées de ses successeurs.

Le développement complet du systéme se réalise en Saint
Augustin dans sa fameuse lutte contre Pélage, 'une des
plus sérieuses qu’ait vue la chrétienté. L’évéque d’Hippone,
d’abord manichéen, puis adepte des théories grecques, défend
ensuite le sentiment religieux contre une morale peu élevée.
Son adversaire représente le rationalisme vulgaire, la propre
justice, mais aussi l'affirmation de la liberté morale. Pélage
enseigne que ’homme actuel, créé mortel, doit se décider, et
que I'exemple seul I’a perverti; il n’y a pasde coulpe originelle,
mais une propension native au péché; l'aide de la griace estun
moyen plus ou moins nécessaire pour avancer, mais la néces-
sité absolue de la rédemption est niée. Augustin exagéra
sa théorie en soutenant que I’homme postadamique n’a de
liberté que pour faire le mal et en appelant les qualités des
paiens des splendida vitia. Il prétend toutefois ne pas vouloir
excuser le péché et, tout en concevant le mal comme une né-
gation, un défaut, une carentia boni, il n’entend pas I’amoindrir.
Lorsqu’on lui demande si le péché étant nécessaire est encore
imputable, il répond que I’état d’iniquité n’est pas seulement
une conséquence de la transgression originelle, mais encore
un péché dont ’homme s’est rendu personnellement coupable.
Il est une punition de la faute d’Adam et un péché en soi.

Comme chacun le sait, ce singulier raisonnement s’appuyait
sur une fausse interprétation de Rom. V, 412 2’ & mdwre; fpapro,
a quoi il faisait signifier que nous étions tous en Adam
quand il a péché et que nous sommes responsables de sa faute.
Nul n’ignore maintenant que ce £’ ¢ doit se traduire non
par in quo (Adamo) mais par in eo quod, ou propter quod
omnes peccaverunt. La traduction augustinienne était malheu-
reusement déja courante et pouvait servir de base a la discus-
sion. ’humanité est une massa perditionis, que Dieu punit
justement du péché d’Adam. C’est ainsi que I'évéque d’Hippone
pouvait arriver a sa thése centrale, la nécessité de la rédemp-
tion. I1 confondait & tort le pélagianisme avec les idées des



LA PONEROGONIE D'APRES M, RUETSCHI 449

Grecs ; car ceux-ci ¢taient plus sérieux que Pélage. Augustin
pensait, comme plus tard Calvin, & la gloire de Dieu qui mani-
feste sa justice et sa miséricorde, mais il songeait plus encore
a la domination ecclésiastique, dispensatrice unique des grices
nécessaires au salut (sacrements). Quoi qu’il en soit, et malgré
de nombreux synodes favorables & Augustin, on vit la pratique
se tourner contre lui et adopter le semipélagianisme de Jean
Cassien et de Fauste de Rhegium. L’homme a une liberté débi-
litée mais non annulée; 'image de Dieu en lui est affaiblie
mais non détruite ; semblable & un malade, le pécheur a besoin
d’un médecin, maisil doit 'appeler. Officiellement condamnée,
cette doctrine n’en fut que plus généralement admise.

L’Eglise catholique romaine vit au moyen age la dispute des
nominalistes et des réalistes, mais quoique son dogme officiel
fut solidaire du réalisme, elle condamna forcément les augus-
tiniens purs, qui niaient le mérite des ceuvres, ainsi que le
panthéisme de Scot Erigéne et I'hérésie d’Abélard faisant de la
chute un moyen de progres. Parmi les scolastiques les uns,
ce sont les Dominicains, soutinrent que les perfections du
status integritatis étaienl naturelles & 'homme et insistérent
sur 'immense perle survenue, sur le changement de nature ;
pour Anselme et les Franciscains, les dons de I’Eden sont
déja une grace surnaturelle; et niant au fond la prédes-
tinalion et l'imputation du péché d’Adam, ils revinrent a
Pélage. C’est cependant & eux que le concile de Trente donna
raison, et leurs adversaires, jansénistes dans la suite, furent
condamnés. L’Eglise ne toléra plus les divergences de vues
sur ce point et interdit formellement I'idée de 'inutilité des
bonnes ceuvres pour le salut.

La Réformation reprit les idées d’Augustin, appuya sur
I’'absolue dépendance de I’homme envers Dieu et nia tout mé-
rite des ceuvres. Chez les luthériens on part du point de vue
anthropologique, mystique et contemplatif, tandis que Calvin
est plus théologique et pratique. La Formule de concorde
affirme 1'unité originelle de la race humaine, historicité de
Gen. II-III, mais reprend I'idée que 'homme premier a perdu
par la chute sa nature méme ; il possédait auparavant I’zruf:iz,

THEOL. ET PHIL, 13%4, 30



450 A. AIGROZ

I'impassibilitas, le dominium externwm, tout en un mot; mais
le péché a tout ruiné. L’homme n’a plus que la liberté du mal,
il est incapable de faire le bien, ce qui est aussi un péché.
Toutefois ’Eglise allemande repoussala théorie de Flacius avec
son mal-substance et se contenta de la comparaison de la lépre
(qui attaque le corps sans étre sa nature méme. Au premier
abord les adeptes de la confession d’Augshbourg acceptérent
toutes les idées augustiniennes, I'imputation du péché d’Adam,
la double prédestination et I'Eglise seule médiatrice possible
entre Dieu et 'homme. Mais Mélanchton parvint & faire
insérer que l’élection divine n’avail lieu gu’ensuite d’une foi
reconnue chez ’homme. Ce conditionnalisme de la prédestina-
tion renversait évidemment tout le systéeme qui n'en fut pas
moins imposé tel quel aux fidéles.

Les calvinistes songent a parler de Dieu plutdl que de
’homme, ils insistent sans cesse sur l'absolue dépendance et
présentent le status integritatis lui-méme comme une grice.
Le péché aussi remonte en derniere analyse a Dieu, et cepen-
dant I'homme est coupable. Cette doctrine du decretum Dei
horribile n’engendra toutefois pas l'apathie morale, au con-
traire; elle a été poétisce par Milton, le chantre de cette dog-
matique farouche qui compte tant de martyrs. Zwingli ne versa
pas dans ce travers, il appelait le péché originel une faiblesse,
une maladie, et non un acte coupable, il niait I'imputation du
péché d’Adam et reconnaissait I'existence de lumiéres natu-
relles chez ’homme tombé. 1’Eglise condamna officiellement
ces idées, mais se laissa néanmoins influencer par elles; elle
appela I'état actuel un status miseriae et non corruptionis,
rejeta la condamnation des morts sans baptéme et I’exorcisme,
et parla des vertus des paiens. En derniére analyse, dit-elle,
Dieu est le maitre; il a pusauver les hommes comme il a voulu,
méme sans l'intervention de I’Evangile, si tel a été son bon
plaisir.

L’orthodoxie réformée suscita bientét des oppositions vio-
lentes qui se firent jour dans le socinianisme et I’arminianisme
condamnés & Dordrecht. Rejetant la justice originelle et la
perfection d’Adam, les Remontrants admirent simplement une



LA PONEROGONIE D'APRES M. RUETSCHI 451

innocence négative, un état de non-péché primitif. La chute a
amené un affaiblissement, une blessure morale, un penchant
acquis au mal. Il n'y a pas de « péché originel » mais un « mal
originel, » et la libre volonté de ’homme va au-devant de la
grice divine. Arminius niait énergiquement la prédestination,
dogme qui lui paraissait blasphématoire et impie au plus haut
point. Les sociniens vont plus loin, ne voient I'image de Dieu
que dans la domination exercée par 'homme sur la nature et
tombent dans le déisme. Point de perfection originelle, point
de conséquences de la faute d’Adam, point de péché originel,
mais simplement un penchant au mal. Le péché est extérieur
a 'homme qui peut s’en débarrasser. La grice est inutile. Ains;
les sociniens rabaissent ’homme dans ses caractéres distinctifs
et, d’autre part, le mettent trop haut en reprenant la vieille
erreur morale de la propre justice. Ils attentérent méme i la
vérité centrale de la dépendance absolue envers Dieu.

Le siécle de I'Aufklirung approche, avec son optimisme
grossier et son pélagianisme superficiel. L’orthodoxie est atta-
quée de toutes parts au nom de la philosophie et de la religion
par le rationalisme vulgaire de Wolff et des latitudinaristes
anglais, comme aussi par le piétisme des Spener, des Wesley
et des communautés qu’ils fondérent. Ignorante et étroite,
la dogmatique officielle ldche presque le contenu religieux
des propositions anciennes pour s’attacher misérablement a
défendre leur forme transitoire et I'historicité absolue des récits
bibliques. Non moins fausses sont les, idées de Rousseau qui
place, lui aussi, I'idéal humain en arriére et propose le retour
a la sauvagerie. Herder, presque seul, fait exception, il aban-
donne courageusement les mythes de la Genése pour ne garder
que leur signification morale : de te fabula narratur. Il invite
I’'homme & se souvenir de sa bassesse, d'une part, de I'idéal
divin, de T'autre. Sa piété communicative, sa foi profonde et
humble, ses belles espérances, font de lul le précurseur des
meilleurs esprits du XIXe siecle et I'un des plus judicieux
défenseurs de I’Evangile.

La philosophie et la théologie modernes apparaissent enfin
avec Kant qui écrase le rationalisme vulgaire en étudiant &



452 A. AIGROZ

fond ’homme moral. Le sage de Konigsberg ne se souciaguére
des dogmes de I'Eglise, mais renouvela cependant dans un
bon sens les deux idées essentielles de la dignité humaine et
du péché. Avec sa théorie de I'impératif catégorique, Kant
avance l'idée de la noblesse native de 'homme ; il ne se préoc-
cupe pas du récit de la Genese, il en nie I'historicité, mais
reconnait, d’autre part, le penchant au mal comme un fait
d'expérience; pas un ne fait le bien, dit-il, et méme celui qui
parfois l'accomplit est souvent conduit par des motifs peu
avouables. — Fichte statue 'universalité du péché sans I'ex-
pliquer, il insiste sur la dignité de 'homme, sa liberté, et croit
qu’il ferait le bien si I’état était normalement organisé et ren-
dait pour ainsi dire la tentation impossible. Au reste, on sait
que la liberté & la facon de Fichte est au fond la pire des néces-
sités. Il en est de méme des systémes de Schelling, Daub,
Hégel, Marheinecke, etc... On y transforme le probléme moral
en une discussion de métaphysique; le péché est une simple
antithése, un moment nécessaire de I’étre; nous ne sommes
plus ici sur un terrain religieux et ne pourrons jamais nous
entendre avec de semblables adversaires. Strauss va plus loin
encore et nie jusqu’a l'existence historique de Jésus-Christ,
tandis que Zeller et Biedermann, tout en conservant des prin-
cipes hégéliens, ont un sens religieux trés développé. — Les
excés de la spéculation amenérent une réaction violente de
I'empirisme et les philosophes commencérent & s’appuyer sur
les sciences naturelles. Schopenhauer et son disciple Ed. de
Hartmann s’éléevent contre 'optimisme et proclament que le
monde est le fruit d’une bétise de I'inconscient. Ces systémes
n’ont pas la notion chrétienne du péché; ils plaignent ’'homme
et son triste sort, mais ne le condamnent pas.

Schleiermacher a renouvelé la théologie avec sa théorie du
sentiment religieux qui est simplement le sentiment de la
dépendance absolue envers Dieu. Sa dogmatique veut se borner
a la description du fait de la piété et de 'expérience chrétienne.
Il laissera volontairemenlt de coOté ce qui sort de ce cadre,
comme les données de I'histoire, les affirmations scientifiques
et littéraires. Appliquée au probléme du mal, cette méthode a



LA PONEROGONIE D'APRES M. RUETSCHI 453

donné des résultats excellents. Aujourd’hui encore, elle a re-
tenu sur la pente de lincrédulité bien des esprits travaillés
par les affirmations souvent irréfutables du positivisme et du
matérialisme contemporains : Nous n’avons pas, dit le grand
théologien allemand, & nous préoccuper de la question de
Porigine du monde et du mal, cela n’a pas de rapport avec la
piété actuelle, et d’ailleurs les critéres nous manquent pour
en juger. La perfection primitive est simplement le sentiment
qu’a tout homme du fait qu’il est capable d’entrer en commu-
nion avec Dieu et de se développer dans ce sens. La nature de
Pétre humain tend a4 devenir 'habitat de I’Esprit-Saint, et cela
s’est réalisé non en Adam, mais en Christ. Schleiermacher ne
sait rien de la fagcon dont le péché est entré dans le monde ni
d’un changement survenu & cette occasion. Il constate 1'état
actuel de I'espece humaine et ne peut pas parler d’'un état
antérieur, d’ailleurs indélerminable et sans relation avec la
réalité présente. Le péché est entré dans le premier homme
comme en nous-mémes, et il parait avoir une double source :
notre volonté et une action en dehors de nous. Le péché est le
sentiment d’un trouble et d’un manque de réalisation de la
conscience de Dieu ennous;la cause extérieure ci-dessus men-
tionnée est la résistance de la chair (s40k de Paul), de la nature
inférieure a l'esprit, partie la plus élevée de notre étre. Cette
résistance ne vient pas de nous seulement, elle se forme par
I'hérédité avant que nous ayons conscience de notre personna-
lité, ce n’est pas notre acte. A cela s’ajoute I’éveil de la vie des
sens et le développement disproportionné de l'intelligence et
de la volonté. Cette situation a été appelée du nom impropre
de péché originel, elle est simplement une prédisposition au
mal. Nous la comprenons en réfléchissant qu’il y a solidarité
entre les hommes pour le mal comme pour le bien, et chaque
acte de péché épaissit 'almosphéere morale d’iniquité dans
laquelle nous vivons. Il ya méme une solidarité dans la culpa-
bilité et la peine. Le 'péché originel est cette incapacité
générale et totale de faire le bien, c’est le besoin général
de rédemption commun i tous les hommes, excepté au Ré-
dempteur lui-méme qui, pour cela seulement, échappe, selon



4Dh A. AIGROZ

notre théologien, & la masse humaine et & la propension au
mal. Christ doit étre concu parfait pour que '’humanité puisse
croire & un triomphe possible sur le péché. Schleiermacher
voit partout des grices divines et ressuscite avec ses théories
les belles pensées calvinistes sur la gloire de Dieu et sur son
absolue puissance qui explique tout.

A. Schweizer cherche & délerminer plus completement ce
(que Schleiermacher a volontairement négligé. La perfection
primitive est la disposition naturelle & entrer en communion
avec Dieu, et la rédemption est le passage de la religion léga-
liste & celle de la grice. — Julius Milller, en revanche, res-
suscite la théorie platonicienne d’'une chute dans un monde
antérieur; il prétend accorder encore une valeur historique a
Gen. II, III. Nous avons plusieurs fois déjh écarté ce point de
vue. — Rothe est 'auteur favori que suit le plus volontiers
notre rapporteur. D’aprés ce théologien célebre, ’homme doit
se développer lentement, de bas en haut, mais le point de
départ lui-méme, quoique inférieur, est voulu de Dieu. Le
sens religieux et le besoin de sanctification ne sont en nous
gqu’'une virtualité qui doit devenir réalité par effort moral et
aboutir ainsi & la constitution de I'homme parfait. Mais si le
bien est ordonné dés I'abord, la personnalité qui doit accom-
plir ne vient qu’aprés, se dégageant de la nature & un moment
ou elledevrait déja la dominer. Celte désharmonie, ce mangque
de symétrie dans le développement de I'homme, celte avance
prise par la nature sur l'esprit, c’est le mal, et comme une
semblable situation est nécessairement donnée chez tout homme,
la réalisation du bien absolu est devenue impossible. Néan-
moins la propension au mal n’est pas insurmontable, et notre
étre conserve une force de résistance morale qui lui fait sentir
sa culpabilité lorsqu’il cede & la tentation. Ainsi Rothe, aprés
avoir dit que toute tentative d’expliquer le péché, d’en donner
la genese, la raison suffisante, amene & la négation du péché
lui-méme qui se trouve expliqué, excuse, ni¢, Rothe céde au
besoin de proposer sa solution et tombe sous le coup des re-
proches qu’il fait & ses adversaires. — Martensen, le célebre
évéque du Seeland, croit encore quela mort est Jaconséquence



LA PONEROGONIE D'APRES M. RUETSCHI ADD

du péché, mais il attribue 1'origine du mal a 'orgueil autant
qu’aux sens, ce qui est profondément vrai. L’humilité, dit-il,
est le chemin par lequel 'homme du monde arrive & devenir
homme de Dieu. Marlensen croit que Christ serait venu quand
méme 'humanité n’aurait pas péché et il est résolument uni-
versaliste, disant que le salut est offert & tous les hommes.
Avec beaucoup de timidité, mais cependanten fait et en réalité,
cet auteur commence a s’éloigner des propositions intenables
de la dogmatique officielle.

M. Ruetschi termine ici son exposé historique, il n’aborde
donc pas les dogmes de 1'école sensualiste moderne et ne dis-
cutera les théories qui se réclament des sciences naturelles
que dans sa seconde partie, lorsqu’il démolira pour recons-
truire. Il y a peut-étre la un défaut de méthode, mais ce re-
proche n’est pas grave ; car les affirmations matérialistes sont
trop actuelles pour se préter & une exposition impartiale. Le
combat contre elles dure encore; il appartient au présent et
non au passé, a la discussion et non & I’histoire.

Les points importants de ce résumé sont la pensée de Paul,
celles d’Augustin, de Calvin et des auteurs modernes, en
particulier de Schleiermacher et de Rothe. Ils ont été traités
avec eétendue, sympathie et profondeur. Remarquons que
M. Ruetschi n’a pas cherché a tirer trop a soi, exclusivement,
la pensée du grand apotre des gentils; aprés avoir dit que
Paul expose plus volontiers le fait actuel du péché que les
origines du mal, il avoue que dans la foule des passages qui
traitent ces questions on ne serait pas trop embarrassé de
trouver quelque verset qui vienne a4 l'appul des maniéres de
voir les plus diverses et les plus opposées. Idée juste entre
toutes et qu’il faudrait faire comprendre & la foule de ceux qui,
ignorant systématiquement I’histoire, ne voient dans la Bible
qu'une série de dicta probantic pour toutes les causes. Qui,
c’est bien 1a la vérité. A coups de passages des Ecritures on
peut prouver tout ce qu'on veut, parce que la Bible contient
non pas un mais plusieurs systémes. Bornons-nous & la pren-
dre pour guide de notre développement moral, autrement dit
religieux, et cessons de lui faire jouer un role d’arbitre entre



A6 A. AIGROZ

les diverses philosophies. Elle peut mieux que cela pour le
bonheur de l'individu et de '’humanité.

11

Le dogme ecclésiastique de la chute repose sur un récit for-
mel et tombe par la méme sous le coup de la critique histori-
que, car la Bible n’échappe pas plus qu’un autre document a
'obligation de prouver ce qu’elle avance. Mais ici la démons-
tration est impossible, car nous n’avons pas de sources sur les
commencements du mal, sur des événements qui, d’aprés la
chronologie orthodoxe, sont de 2500 ans antérieurs aux narra-
tions ¢ui nous les rapportent. M. Ruetschi admet les théses de
Wellhausen sur les livres altribués & Moise et statue que le
récit ponérogonique fait partie du Jéhoviste, recueil qui
remonte a I'an 850 environ, avec une rédaction définitive qua-
tre siecles plus tard. Cette narration s’est donc transmise ora-
lement durant un temps fort long. Remarquons que tous les
peuples ont des récits analogues et parlent d’un dge d’or pri-
mitif. Que faut-il penser de cette opinion ? Il est clair qu’avec
une civilisation peu avancée, les occasions de faire le mal
furent moins nombreuses, mais on peut cependant nier caté-
goriquement l'idée de perfection originelle. Sans doute, I’ob-
servateur cui ¢ludie les peuples primitifs constate parfois une
décadence évidente a certains égards. Ainsi la religion védi-
(que parait supérieure au brahmanisme subséquent. Mais, en
général, notre siécle tend & voir dans la marche de I’humanité,
non pas un recul, mais un progrés continuel. Sortant de la
grossiereté et de la barbarie, la race d’Adam s’avance d’un pas
lent vers le but d’amour qui lul est assigné de Dieu. Les arréts
momentanés, les reculs indéniables que constate I’histoire n’ef-
facent pas I'impression générale de marche vers le bien. Cela
est évident au point de vue moral, la conscience s’est dévelop-
pée et repousse aujourd’hui ce qui lui semblait autrefois
admissible. Les sciences naturelles montrent aussi que, dans
le domaine matériel, ’humanité s’est toujours améliorée et a
suivi son chemin, per aspera ad astra. 1’age d’or, s’il est une



LA PONEROGONIE D’APRES M. RUETSCHI A7

réalité, doit donc étre placé non pas en arriére, mais en avant,
I'idéal est dans I’avenir plutot que dans le passé. Ces proposi-
tions de la philosophie contemporaine semblent justes et bien
ditficilement attaquables, et les sciences naturelles opposent
un veto formel & l'idée traditionnelle d’une chute de I'huma-
nite.

L’idée que nous nous faisons du monde differe d’ailleurs
radicalement de la notion antique ; le point de vue qui met la
terre au centre de l'univers a vécu et avec lul la croyance a
une creatio ex nihilo. Darwin a prouvé que I’homme n’est
qu'un anneau de la chaine animale, qu’il s’est développé len-
tement, en partant d’un prototype inférieur. La notion méme
de création immédiate parait intenable pour 'homme comme
pour 'univers. Sans suivre un instant le darwinisme matéria-
liste, et tout en maintenant haut et ferme le sentiment reli-
gieux et ses postulats nécessaires, nous nous refusons 4 admet-
tre I'idée grossiérement anthropopathique de la Genése. Bien
qu’elle soit plus commode, I'esprit sent que c’est faux. Une
conception plus belle s’est fait jour et, renoncant & imaginer
un Dieu semblable & nous, voit dans I’Eternel la force qui
conditionne toule activité ; ’Etre supréme ne vient pas au
monde directement pour le travailler, il ne nous apparait qu’au
travers de ses ceuvres et dans la manifestation des lois abso-
lues de la nature. Ces lois, expression immuable de la volonté
d’En Haut, ont amené lentement I’'homme & son état actuel.

Cet exposé du rapporteur de Leyde effraiera probablement
maint lecteur qui se demandera si M. Ruetschi est encore chré-
tien et s’ll ne se fait pas illusion & lul-méme. Sans partager
toutes les opinions ci-dessus énoncées, il nous semble prudent
de ne pas juger 'homme sur le systéme, et tant qu'un auteur
se réclamera de Christ, nous verrons en lui un frére. Nier
absolument l'idée de chute nous parait trés risqué, c’est reje-
ter la nécessité de la rédemption, et bien des faits tendent a
prouver que la sauvagerie, par exemple, est un état de déca-
dence plutot qu’une situation primitive. L’idée de progreés a
laquelle tient avec raison I’écrivain ne contredit pas nécessai-
rement la croyance a la chute, 'un peut fort bien étire venu



458 A. AIGROZ

aprés 'autre. Cependant on ne saurait que difficilement se sous-
traire au charme qu’'exerce sur l'intelligence un systéme logi-
que et régulier comme celui de Darwin et nous avouons que
la notion de loi absolue, seule percue par notre esprit, parait
cent fois préférable a 'anthropomorphisme de I'antiquité.

Le dogme orthodoxe d’une perfection native est donc inte-
nable, car la conscience affirme que faire le bien est le résul-
tat d’une libre activité et non un don magique. Comment d’ail-
leurs s’expliquer que, étant la sainteté méme, Adam ait pu
tomber? Comment admettre ensuite que ce seul acte ait trans-
formé I'humanité entiére et tait subitement de I'image de Dieu
une image du diable ? Le cceur ne se révolte-t-il pas & la seule
idée d’'une imputation du péché de netre premier pére a tous
ses descendants? Nier toute capacité pour le bien dans 'homme
naturel, c’est contredire les faits; la loi morale est ainsi sup-
primée et remplacée par une magie venant d’En Haut; c’est
la négation de la religion. Les adoucissements apportés au
dogme officiel par les hérétiques aboutissent & nier le tout;
remplacer la perfection primitive par un état d’innocence
naive, c’est renverser I'idée de la sainteté adamique ; dire que
I’homme indifférent d’abord s’est ensuite déterminé au mal,
c’est faire de 1a chute un progres ; appeler le péché une mala-
die, un affaiblissement, c’est l'excuser et le nier. De toutes
parls donc l'antique croyance tombe au rang des morts. Enter-
rons-la pour toujours.

La Bible elle-méme v contredit formellement : Gen. II-IV
ne parle pas de perfection originelle et statue en Adam une
simple ignorance morale qui se manifeste par le manque de
pudeur; pas de péché originel ni de transformation post lap-
sum ; les délinquants sont simplement chassés du paradis et
astreints au dur labeur. L’Ancien Testament ne mentionne pas
une perte de l'image divine par la chute; au contraire, cf.
Ps. VIII, 1l connait une réelle capacité morale pour le bien,
une responsabilité personnelle. D’autre part, les prophetes ne
nient pas une solidarité morale dans le mal et la peine; cf. la
doctrine du Hébed-Jahveh, Esaie LIII. Ils avouaient aussi une
prédisposition générale au péché ; 'iniquité est un fait univer-



LA PONEROGONIE D'APRES M. RUETSCHI 459

sel dont personne n’est exempt ; elle s’accroit rapidement, car
la génération de Noé est déjd mire pour la ruine. Le senti-
ment profond des droits et de la sainteté de Dieu appelle le
péché une défection, une félonie, un adultére, un acte avant
tout personnel. Cela n'empéche pas de constater que 'homme
est induit au mal par sa nature finie, sa faiblesse qui 'excuse
un peu. (Cf. Job, Ps. III, XIV, LXXVIIIL.) Ainsi I’Ancien Tes-
tament n’approuve pas le dogme ecclésiastique de la chute, 1l
le nie méme formellement. Le livre de la nouvelle alliance
n’est pas plus concluant en faveur de 'orthodoxie ; Paul, nous
I’avons vu, appelle 'homme naturel image de Dieu et sa théo-
rie des téwa pisw 6oy ne cadre pas avec le reste du systeme; elle
se trouve d’ailleurs dans une épitre conlestée, Eph. II, 3. L’a-
potre Jacques donne encore moins que Paul prise au dogme
ecclésiastique; d’apres lui, 'origine du péché est dans le désir
mauvais et jamais il ne parle d’imputation adamique. Jean rap-
porte lorigine du mal & Satan et non & notre premier pére
dont il parle peu. Jésus lui-méme, d’aprés les synoptiques,
ne sait rien d’une perfection native ou d’une source du péché
en Adam. Il argumente du reste toujours aux points de vue
du senliment religieux et de la piété, et non en philosophe. Le
péché est pour lui un fait, 'homme est méchant et son coeur
mauvais ; hypocrite comme le pharisien, il se drape dans sa
propre justice et cherche & se justifier. Cependant son iniquité
n’est pas irrémédiable, l'enfant prodigue reste un enfant et
I’observation montre les hommes dans des états moraux divers
(parabole du semeur). Le Maitre reconnait aussi une solidarité
dans le mal, une objectivisation, si ’on peut dire ainsi, de la
puissance de liniquité, laquelle pése sur ’humanité tout en-
tiere. I1 y a méme un endurcissement voulu de Dieu a I’égard
du pécheur opiniatre, et les humbles seuls seront sauvés! Néan-
moins Jésus suppose en 'homme naturel une capacité pour le
bien et le salut, il y fait appel et sait que ’homme le désire. Il
nous fournira par ces idées un essai de solution du probléeme
ici discuté.

On a peine & comprendre qu’'un dogme qui contredit & la
fois I'histoire et les sciences naturelles, la logique et la méta-



460 A. AIGROZ

physique, la morale et la pédagogie, la religion elle-méme,
ait pu étre accepté par des esprits comme Augustin et Calvin,
Luther et Zwingli et ces huguenots austéres, tous hom-
mes d’'un sentiment religieux profond, d’une vie pratique
admirable. L’incroyable doctrine de la prédestination, loin
d’amener l'apathie, fut pour ces intelligences un stimulant
puissant. Qu’ont-ils donc vu dans ce dogme farouche de per-
dition originelle et héréditaire? A coté des circonstances du
moment qui les ont amenés & accentuer telle idée, n'y a-t-il
pas un élément sérieux dont nous pouvons faire notre profit ?

Deés ses premiers pas, ’humanité sentit 'antithése profonde
existant entre son désir et son besoin de bonheur d’un coté,
le malheur, le péché et Vincapacité d’en sortir de 'autre. Le
panthéisme fait remonter 'antinomie & Dieu ; le dualisme sta-
tue deux étres suprémes et ne place dés lors plus 'histoire en
un terrain sar; le théisme songe a accuser '’homme avant tout.
Mais par la on ne fait que reculer la difficulté. Comment com-
prendre la chute d’une créature immédiate de Dieu ? La doc-
trine de la prédestination prétendit résoudre le probléme.
Aujourd’hui elle nous parait une monstruosité, et ncus ne
pouvons plus nous y fonder.

La critique pourrait arréter ici M. Ruetschi et lui dire : Votre
systeme des lois absolues de la nature, expression de la volonté
de Dieu el principe de toute réalité comme aussi de toute acti-
vité, n’aboutit-il pas & faire remonter le mal a4 Dieu et n’est-ce
pas mutatis mutandis le supralapsarisme complet? L’objection
parait difficile a réfuter, car elle atteint tous ceux qui pren-
nent au sérieux le dogme schleiermacherien de la dépendance
absolue. Quant & nous, nous ne reculerions pas devant cette
conséquence. Le plan de Dieu nous parait comparable & un
échiquier, chaque case représente une loi éternellement vou-
lue ’En Haut. Sous peine de n’étre pas, ’homme ne saurait
sortir du cadre imposé, et, d’autre part, il ne peut y agir qu’en
subissant P’action d’une loi divine. La liberté consiste & pou-
voir passer d’'une case & l'autre, de laction d’une loi & I'in-
fluence irrésistible d’une autre. Cette faculté elle-méme est
encore limitée par I’éducation et le tempérament, c’est-a-dire



LA PONEROGONIE D APRES M. RUETSCHI 461

par ’hérédité. Le joueur d’échecs qui laisse ses piéces sur une
case exposée apprend bientdt & ses dépens que les régles gé-
nérales du jeu s’appliquent partout. Ainsi ’homme qui se met
dans une situation morale désapprouvée par la conscience con-
nait que la volonté divine agit ici encore ; il verra que le mal
comme le bien sont réglés par des lois absolues. Dans ce sens-
14, le mal remonte & Dieu, qui a de toute éternité prévu toutes
les déterminations possibles. Nous exposons en toute humilité
ces idées a ’auteur, en le priant de voir s’il n’y trouverait pas
quelques pensées a recueillir.

Le grand tort de l'orthodoxie, dit avec raison M. Ruetschi,
fut de n’avoir pas su distinguer dans le dogme la forme transi-
toire du contenu religieux éternel. Elle les a malheureusement
rendus solidaires, ce qui a facilité les attaques. La piété ne
doit pas se baser sur des theses soumises & la critique histori-
que, car elle sera bientdt en grand danger. Elle doit laisser
aux sciences leur domaine, et ainsi circonscrites, les deux acti-
vités n’entreront pas en conflit. Les théories darwinistes sur
Porigine de I'homme n’ont rien d’essentiellement antireli-
gieux, car la communion avec le Pére Céleste ne se préoccupe
que de ’homme actuel, abstraction faite de son origine comme
espéce. Nous estimons en conséquence qu’il faut résolument
abandonner l'historicité des récits ponérogoniques de la Bible,
y voir des mythes, et donner le tout & résoudre aux sciences
de la nature. Laissons la question de 'homme primitif, nous
n’en pouvons rien savoir, et tenons-nous-en au concept de
I’homme en général, tel qu’il apparait dans ses éléments im-
muables au travers de I’histoire. Nous ne nous préoccuperons
donc que du rapport moral entre la créature et Dicu.

Une opposition existe en I’homme entre I'idée fondamentale
de sa nature voulue de Dieu et la réalité qui ne répond pas a
I'idée. Le sentiment de ce contraste est le péché. Jésus affirme
cette antinomie, mais il 'a surmontée dans sa vie. L’Eglise
préche le fait de cette réconciliation avec le Dieu d’amour par
Christ et la victoire sur 'iniquité. Il faut donc d’abord affirmer
énergiquement ce contraste pour pouvoir le vaincre. La tradi-
tion a eu tort de matérialiser cette situation et d’en faire des



A62 A. AIGROZ

réalités extérieures, ce sont des phénomenes éternels, actuels
et concomitants qui doivent étre posés en méme temps et non
séparés. Ils constituent évidemment un dualisme que I'Eglise
a prétendu surmonter en statuant que l'opposition n’est pas
originelle, mais survenue ultérieurement & un moment de
I'histoire. Elle a tort, cette idée est intenable, comme on l'a
vu, mais il n’en subsiste pas moins que 'antinomie statuée est
une réalité qui se manifeste seulement dans le devenir. Paul
pense semblablement lorsqu’il montre en chacun de nous la
naissance du péché, et toute la Bible est avec lui. Les deux
termes du probléme coexistent sans doute, mais non attribua-
bles, comme le veulent les documents symboliques, le premier
uniquement & '’homme primitif, le second & 'humanité ulté-
rieure. Ils coexistent plutot dans chaque individu et y consti-
tuent une histoire de son développement moral.

Ici se présente un adversaire contemporain, la tendance
antitéléologique avec laquelle notre systéme est évidemment
incompatible ; mais cette philosophie positiviste est loin d’avoir
fait ses preuves, et nombre de penseurs la taxent d’antiscienti-
fique, nous ne discuterons donc pas avec elle.

Nous croyons, dit M. Ruetschi, que 'homme a été créé de
Dieu, raison derniére de toute réalité. Nous n’admettons toute-
fois pas une création immeédiate, ce serait un anthropomor-
phisme grossier; c’est plutdt un développement lent sur une
base donnée, comme l'enseigne le darwinisme et conformé-
ment aux lois de la nature. Nous ne sentons méme nullement
le besoin d’affirmer 'existence historique d’un premier homme.
Dieu a donné a chaque créature le principe du progres ulté-
rieur, la potentia de devenir homme par la communion avec
Lui. De méme relativement au mal, nous distinguons ce qui
est donné dans l'individu a sa naissance, de ce qui est acquis
ultérieurement. On nous dira qu’avec le systéme darwiniste il
faut bien que ce qui se développe dans la réalité soit préexis-
tant dans la virtualité et que nous sommes ainsi ramenés au
dualisme. Nous ne le croyons pas, car la situalion sera toute
différente, quantitativement et qualitativement méme, aux
deux extrémités du procés. L’élément de la volonté morale,



LA PONEROGONIE D'APRES M. RUETSCHI 463

survenant, triomphe de la contradiction. Elle n’existe qu’en
apparence entre le fait religieux et moral, aspiration a Dieu et
au bien, désir de la perfection, et le fait physico-psychique, la
propension au mal, sa nécessité méme, la possibilité certaine
de résister 4 Dieu et de pécher. Ces deux virtualités sont-elles
également innées, ou bien l'une est-elle la négation de 'autre
comme aussi sa condition d’étre? Telle est la question qu'’il
faut résoudre et a laquelle nous essayerons de répondre pour
terminer.

Personne ne songe & nier la conscience morale, base de
toute activité; le christianisme y voit une aspiration a Dieu et
au bien, et c’est la l'image divine que Jésus présuppose en
I’homme. Nous sommes de la race de Dieu et méme destinés a
devenir parfaits comme Lui. Cest la le vrai titre de noblesse
de I'humanité, ce qui la distingue du reste de la nature et
donne 4 sa vie un prix infini. Mais en fait le développement
que comporte cette faculté doit étre précédé du progrés exté-
rieur, de la formation du corps et de I'intelligence, vases né-
cessaires pour le contenu précieux qui doit y étre mis. L’homme
apprend d’abord & connaitre son moi et ses aptitudes avant de
les exercer. L’éducation vient ici e plus mettre son empreinte
et faconner, de concert avec I'hérédité, le type définitif. La
tiche est bien grande pour parvenir a la parfaite stature de
Christ, car nous ne nous contentons pas du pur impératif caté-
gorique, nous considérons l'idéal réalisé en Jésus et le devoir
grandit du triomphe obtenu ; la tiche s’étend chaque jour,
jamais elle n’est achevée, et le sentiment religieux nous pousse
toujours plus & rechercher une communion intime avec Dieu,
a devenir ’habitation du Saint-Esprit. Le Pére Céleste se révé-
lera & nous dans la mesure ol nous nous approcherons de Lui,
et par Christ nous aurons sa grice, la participation & I'idéal
absolu, la paix intérieure et la vie éternelle. Des sentiments
semblables ont poussé les anciens huguenots 4 affirmer leur
decretum Dei aeternum. L’homme qui vit en Dieu et s’écrie &
genoux APz sent que, s'il le veut, cet état de profond bon-
heur ne se perdra jamais (gratia inamissibilis). Il y voit avec
raison une ceuvre de Dieu en lui, c’est le Pere qui a donné la



A6% A. AIGROZ

base et la réalisation, la volonté et I'exécution (gratia irresisti-
bilis). La possession de cette joie divine, supréine assurance
du salut, fut Ie but que se proposaient les efforts de nos peres.
Ainsi s’explique le fait qu’une doctrine comme le supralapsa-
risme, loin d’engendrer 'apathie morale et religieuse, a pro-
duit des héros. Sans admettre les formules de la symboligque
réformée, notre siécle ne pourrait que gagner & imiter Christ
dans ces austéres hérétiques sacrifiés par Rome & sa soif d’am-
bition, de despotisme et de vengeance.

Nombre d’auteurs chercheunt dans cette question & éviter
avant tout d’attribuer l'origine du mal & Dieu. Mais si la liberté
rend peut-étre compte du péché formel, elle n’explique pas le
mal, fait qui semble plutot en dehors de 'individu et participe
a l'absolue nécessité. Quoi qu'on dise, Dieu a certainement
voulu la possibilité du péché, le mal remonte donc & Lui. Avec
Rothe, M. Ruetschi affirme que le dualisme entre le bien et le
mal est surmonté métaphysiquement si I'on réfléchit & ’origine
psychologique du péché. Ce phénoméne apparait dans le pas-
sage d’'un état d’indétermination morale des besoins naturels
au mal positif. Le désir sensuel, le manger et le boire, par
exemple, n’est pas mauvais en soi, il est une simple excitation
du sentiment joyeux de la force de la vie ; mais la transgres-
sion apparait lorsque ces veeux sont réalisés pour eux-mémes
et indépendamment des autres formes de 'activité. L’amour-
propre est d’abord une affirmation 1égitime du moi en face du
monde, il devient un mal lorsqu’il tombe dans I’exclusivisme.
Il n’y a donc aucune notion péjorative dans la donnée pre-
mieére émanée de Dieu, 'antithése ultérieure seule cause le
péché.

Mais ol et quand et pourquoi le mal sort-il d’'une situation

semblable ? Pourquoi cette transformation dans un sens per-
vers ?

Lorsque l'esprit commence a se développer, il se trouve en
face du coté extérieur de ’homme arrivé avant lui & sa com-
pléete réalisation. Suivant la vraie impulsion, I’'dme exige du
corps une soumission parfaite, elle veut voir dans son enve-
loppe un instrument docile qui, loin de I'empécher, 'aide &



LA PONEROGONIE D'APRES M. RUETSCHI 465

s’élever au-dessus de la nature, et lui permette de se confor-
mer 4 la lol morale qui apparait en cet instant méme par le
dait du contact avec le corps. Jusqu’ici 'homme n’a pas agi;
mais lorsque l'esprit veut réaliser son idéal, le cboté extérieur
de notre étre résiste et n’accepte pas cette invasion d’'un étran-
ger dans son domaine. Une contradiction surgit alors entre
Pactivité morale et les appétits de la chair, et le désir nait
d’enfreindre la loi. (Rom. VII, 7, 8.) Cette description psycholo-
gique est celle de Paul, elle est vraie et profonde a tous égards.
Le mal vient ainsi de Dieu, sans doule, en derniére analyse,
car Il donne les éléments du procés, mais ces éléments sont
bons en eux-mémes, leur opposition seule ameéne le péché, le
développement du mal est conditionné par celui du bien et vice-
versa. On nous dira : Cette antinomie elle-méme n’est-elle pas
déjd un mal, ce désir de désabéir & Pordre moral n’est-il pas
un péché? Oui, cette prédisposition & dominer est certaine-
ment un mal, et la conscience le percoit ainsi en face de la
destinée a réaliser. C’est quelque chose .qui ne devrait pas étre,
un mal moral. Néanmoins les désirs de la chair en soi ne sont
pas mauvais, ils appartiennent & I’étre normal. Toute tentative
de rejeter sur le corps l'origine du mal fait de Dieu la source
du péché et tombe dans le dualisme. Cependant I'apparition
du désir qui s’oppose & l'esprit est déplorée comme un mal
par la conscience, elle y voit avec raison la base du péché sans
méme que des actes de transgression positive la suivent tou-
jours. L’Eglise fait donc bien d’affirmer un mal primitif et hé-
réditaire qui précéde les péchés particuliers et les canditionne.
C’est la concupiscentia des dogmaticiens. D’autre part, elle a
tort de faire de ce mal un péché positif, un phénoméne com-
portant culpabilité et peine. Il n'y a pas de péché héréditaire,
nécessaire, inévitable, un péché obligatoire ne serait pas im-
putable, ne serait pas un péché. On s’exprime inexactement en
employant le mot mal, duxpciz, pour le mot péché, mxpdbusis,
transgression, quoique Paul fasse parfois la confusion. Le pé-
ché, au sens vrai, est un égarement, le fait de manquer un
but. Toutefois n'oublions pas que la disposition & liniquité
peut, par une série d’actes contraires au bien, se renforcer,
THEOL. ET PHIL. 1834. 31



466 A, AIGROZ

s’aiguiser, devenir plus qu'un penchant, un défaut, un mal,
arriver 4 étre une impureté positive. Le mal, s’ancrant dans
'homme, devient péché. C’est pourquoi 'homme cherche a
s’en débarrasser, ce qui explique bien des cérémonies religieu-
ses, comme sacrifices, veeux, offerts pour un peuple entier sans
quil y soit mentionné des transgressions positives. Le mal
n’est pas le péché, mais & chaque instant il le devient, se ren-
force et a plus d’énergie pour continuer a le devenir.

(est ainsi que 'homme est en prole a une situation créée
de Dieu, de laquelle ressort nécessairement une lutte terrible
et, en fait toujours, le mal et le péché. L’état de chacun de
nous est voulu par le Créateur sans qu’on puisse faire du Pére
céleste 'auteur du mal, car ce qu’ll donne est en soi un bien.
Le conflit existe en tout homme, et Dieu veut que, par notre
liberté, nous nous déterminions au bien. C’est ce qu’a fait Jé-
sus-Christ, qui, tenté comme nous, sollicité entre les contrai-
res, s’est toujours décidé pour la bonne vole, quoiqu’il ne fut
pas plus que nous exempt du mal originel. Notre dme doit
maintenant avoir pour idéal de se conformer & l'exemple du
Maitre. Mais I'homme restera dans sa situation critique, dans
son incapacité de faire la volonté du Pére, aussi longtemps qu’il
n‘aura pas acquis la vraie liberté, celle du bien. Actuellement
la loi divine lui parait venir du dehors, attenter & sa personne,
il veut étre indépendant & son égard et tombe dans le mal. La
synthése définitive et le bonheur ne surviendront que lorsque
la loi naturelle de notre étre sera remplacée par celle de Dieu
et que nous sacrifierons tout & ce but supréme.

Ainsi ’homme n’arrivera pas seul & la vraie liberté et & la
soluticn de la contradiction qui le tourmente. Un autre doit
agir en lui, et dans la mesure ou il s’appropriera la loi divine,
ou il ne la considérera pas comme transcendante, il parvien-
dra au but. La religion est donc le seul moyen de conquérir le
bonheur, car elle est la parfaite liberté dans le sentiment de la
dépendance absolue, dans le don de soi-méme & Dieu, dans la
foi et la charité. On n’atteint & cetle hauteur qu’aprés un deé-
veloppement lent et approprié & chaque caractere, en sorte
quwil est inutile de tenter une fixation rigide et immuable de
Vordo salutis. Jésus nous a précédés dans cette vole; dans la



LA PONEROGONIE D'APRES M. RUETSCHI 4B7

communion avec Lui, nous avons la vie éternelle et la liberté ;

saisissons Sa main et Il nous entrainera sur la voie qui méne

au trone de la miséricorde, du pardon et de la paix. Le Maitre

est ainsi pour tous le Sauveur, I'Initiateur de tout bien et Son

esprit doit tout transformer. Il donne d’abord le principe de la

rénovation, I'assurance du salut, puis la force supérieure agit

toujours davantage et métamorphose une & une toutes les acti-

vités de l’étre en les pénétrant de l’esprit de sanctification.

Cette base, condition du développement ultérieur, est le senti-
ment de la filialité divine, la conviction que Dieu nous agrée

comme ses enfants. Ainsi se rétablit le vrai homme et 'homme -
vrai ; christianisme est synonyme de progres assuré, de civili-

sation, d’espoir pour le temps présent et pour I’éternité.

Le péché a donc pour cause derniere le mal, qui est une
disharmonie des forces de I’homme, mais il exige pour étre
perpétré et imputable une décision formelle de la volonté.
Quoiqu’il soit puissant, que, faiblesse et incapacité d’abord, il
s’objective ensuite et pése lourdement sur I’humanité, nous
croyons cependant fermement qu’il sera vaincu. M. Ruetschi
admet la doctrine de 'aroxatdorasc; mivtow, ¢’'est-a-dire le rétablis-
sement final. La puissance de Dieu parviendra & force d’amour
a se rendre maitre de tous les coeurs et de toutes les activités
de la vie sociale et des déterminations individuelles.

Peu de personnes contesteront ces conclusions excellentes
de l'auteur. Le probléeme peut demeurer sans solution théori-
que; mais, en fait, celui qui se met a genoux et fait devant
Dieu le compte de ses voies, a obtenu la seule chose nécessaire.
Il constate le mal en lui, se manifestant par le péché, il recon-
nait son incapacité pour réaliser complétement la loi divine.
Amené ainsi au sentiment de sa culpabilité et de son impuis-
sance morale, il saisira avec ferveur le salut dont Jésus est la
source et possédera le bonheur dans la mesure olion peut le gof-
ter ici-bas. Affirmer le mal, le péché et les conclusions antipéla-
giennes de I'expérience religieuse, insister sur la repentance, la
conversion, lanouvelle naissance et la sanctification, telles sont
et demeureront pour tout chrétien sincére les vérités capitales.

Accorderons-nous & M. Ruetschi qu’il a surmonté avec sa
théorie le dualisme qu’il a si bien signalé ? Il est impossible



468 A. AIGROZ

d’aller jusque-la. Sans doute, il est exact de faire remarquer
que les éléments psychologiques d’ou sort le péché ne sont
pas mauvais en eux-mémes. Dieu n’est pas 'auteur du mal, en
ce-sens qu’il n’a pas créé de substance chargée de le produire.
Le corps de ’homme aussi ne contient aucun mermbre dont la
fonction propre soit de faire souffrir, mais tous les organes
physiques peuvent étre porteurs de la douleur. Ainsi les don-
nées sont bannes, venant de Dieu, mais comment se représen-
ter alors que le mal surgisse et apparaisse dans un milieu ainsi
constitué ? Il faut, & notre avis, renoncer a une solution philo-
sophique, désespérer de trouver jamais une explication com-
plete. Car expliquer, c’est explicare, développer les plis d'une
¢toffe, par exemple, de telle fagon que le tissu se révéle entie-
rement aux yeux comme un tout, un agencement parfait, sans
solution de continuité et oli chaque fil est la condition de I’en-
semble. Faire cela pour le péché, c’est donner & ce phéno-
meéne une raison suffisante, en rendre compte par I'enchaine-
ment des causes et des effets; I'expliquer, c’est ’'excuser, ie
pallier, le nier.

Faire intervenir la volonté libre comme source véritable du
peéché n’est, en effet, qu’'une maniére d’avouer sa défaite. La
détermination morale n’est pas une cause dans le sens ordi-
naire du mot, c’est un élément incalculable qui déjoue toutes
les prévisions et déroute toutes les suppositions. Dire que le
péché a pour origine le libre arbitre humain, c¢’est donc renon-
cer a donner a cette terrible réalité une cause suffisante, c’est
faire d'elle un accident, un phénomeéne inexplicable pour la
raison. M. Ruetschi ne parait pas avouer cette conclusion qui
s’impose cependant & tous ceux qui prennent comme lui au
sérieux le fait du péché. Notre raison en sera humiliée, mais
notre conscience nous approuvera.

L’homme, dit en terminant M. Ruetschi, est poussiére, pro-
duit de I’hérédité corporelle et spirituelle, mais il est aussi le
porteur de 'esprit de Dieu, qu’il doit manifester par la lutte
contre le mal. Tant que Dieu ne luttera pas en nous, nous
serons battus. Aussi Athanase avait-il compris ’Evangile quand
il disait : ©sbg dvasbpismuaey tue Fpals Bromombusy. A. AIGRoz.




	La ponérogonie d'après M. Ruetschi

