
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1884)

Artikel: Du rôle de la métaphysique en théologie

Autor: Astié, J.-F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379347

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379347
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DU

ROLE DE LÀ MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE

pai;

J.-F. ASTIÉ1

On ne doit pas s'imaginer accomplir accessoirement la

mission de la théologie, tout en s'acquittant de celle de la

métaphysique, bien que celle-ci, dans la manière dont on la

traite, ressemble encore beaucoup à plusieurs productions
défectueuses de la théologie.

Dans le premier cahier des Studien und Kritiken, année 1828,

se trouve un article de de Wette sous ce titre : Pensées sur
l'esprit de la théologie protestante moderne. L'auteur donne

comme trait caractéristique de la théologie avancée de son

temps d'avoir su reconnaître que la formule de l'intuition
religieuse reste toujours de beaucoup en dessous du contenu
religieux qu'elle ne réussit jamais à rendre dans toute sa

richesse. C'est pourquoi la théologie moderne répudie la
fausse méthode commune aux rationalistes et aux défenseurs
de la théologie ecclésiastique qui les conduit, les uns et les

autres, à attribuer une importance exagérée aux formules
théologiques, sans tenir compte de la richesse du contenu que
celles-ci étaient primitivement destinées à rendre. Faute d'avoir
ce contenu constamment devant les yeux, on n'a pas lardé,
dans le développement de la doctrine ecclésiastique, à consi-

1 Die Metaphysik in der Theologie, von Lie. theol. W. Herrmann, Privat-
docent an der Universität Halle (actuellement professeur a Marbourg).

THÉOL. ET PHIL. 1884. 28



418 j.-f. astié

derer les symboles insuffisants d'un monde intérieur des plus
riches comme le produit d'une connaissance métaphysique et
à les transformer en conséquence. La stérile mission du
rationalisme a justement consisté à entrer en lutte avec les
contradictions provenues d'un pareil développement de la doctrine
traditionnelle.

La théologie moderne procède tout autrement. Pleinement
convaincue du caractère symbolique des représentations
religieuses, elle s'efforce de découvrir le lien étroit, primitif,
rattachant ces formules à la vie religieuse. Comme moyen pour
atteindre ce but, elle dispose d'une étude psychologique de

l'esprit religieux en général et d'un examen exégético-histori-
que du christianisme primitif. Par le premier facteur, une faut
pas tant entendre une science tirée des livres que cet œil
intérieur pur qui permet de voir dans l'histoire les manifestations
les plus diverses de l'esprit humain.

La haute valeur réformatrice que de Wette attribue à ces

principes se trouve en partie justifiée par un coup d'oeil jeté
sur « les travaux théologiques du jour et spécialement ceux
qui portent sur la philosophie des religions L » On y met à profit
pour la théologie l'étude psychologique dans une mesure où de

Wette ne s'en faisait pas la moindre idée. Au contraire,
l'insuffisance du procédé de de Wette, qui consistait adonner àia
théologie une forme exclusivement descriptive, est tellement
mise à nu, qu'on y prophétise la ruine de la religion elle-même
dans le cas où on ne réussirait pas à meltre le christianisme
dans un rapport systématique avec une conception générale du
monde. Tandis que la théologie du sentiment s'élève avec une
profonde répulsion contre la forme métaphysique de certaines

représentations théologiques, le besoin d'une conception une
de l'univers, chez le théologien moderne, se manifeste justement

en ceci, qu'il attribue au contenu même du christianisme
bien compris la mission de la métaphysique, savoir de nous
donner définitivement le secret de l'énigme du monde. Voilà
pourquoi le théologien moderne salue des collaborateurs dans

1 Voir Holtzmann dans les Jahrbücher für protestantische Theologie,
1875, premier cahier.



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 419

quelques naturalistes éminents qui, fatigués d'un travail
exclusivement analytique, s'appuient sur des résultats empiriques
acquis, pour s'élever jusqu'à une conception générale de l'univers,

à une cause une des choses. Grâce à ce précieux
concours, la spéculation théologique se flatte d'atteindre le terrain
de la réalité et d'arriver à découvrir le mystère rattachant en

un seul faisceau les gigantesques parties de notre univers.
La joie que font naître ces espérances est malheureusement

troublée par la valeur que Holtzmannleur attribue. Nous

répugnons à compromettre un élément important de notre certitude
religieuse en le faisant dépendre du succès d'une'entreprise
tellement grandiose. Sans contredit, il y a dans la manière
traditionnelle de concevoir les problèmes théologiques maintes

provocations à chercher dans la conception chrétienne cette
solution de l'énigme de l'univers que la métaphysique a en vue.
Mais l'importance du sujet permet de poser la question préalable

: quels doivent être les rapports entre la théologie et la

métaphysique quels ont été les fruits de leur alliance dans le

cours de l'histoire

I

Commençons par rappeler l'attitude adoptée par les
réformateurs en face de ce problème. Celui qui, d'entre eux tous,
a le plus recommandé l'étude de la philosophie, Mélanchton

présente aussi les idées les plus claires et les plus impartiales
sur les rapports des deux sciences. Dans la première section
de son travail, Initia doctrinœ physicce*, il traite de Dieu

comme la cause première du monde. Cette connaissance de

l'essence de Dieu inhérente à la raison comme principe
fondamental de l'explication du monde constitue à ses yeux le
contenu exact du paganisme aussi bien que des principes théologiques

de la philosophie ancienne. Le réformateur croit devoir

désigner ces principes comme noticia legis, mais il rappelle la
différence entre la loi et l'Evangile qu'il a du reste particuliè-
ment accusée. La raison connaît Dieu comme le maître tout-

1 Corp. Reff., XI11, 193 et suiv.



420 j.-f. ASTIÉ

puissant et le législateur du monde, elle va même jusqu'à dire

que les circonstances du monde lui tiennent à cœur.
Mais, par suite du péché, cette lumière de la raison s'est peu

à peu tellement obscurcie que l'homme, serré de toutes parts
par le mal et en face des iniquités criantes dont le monde est
souvent le théâtre, en est venu à abandonner la croyance à un

gouvernement du monde par Dieu et finalement jusqu'à la foi
en son existence. Il est ,vrai, on peut s'élever contre ce doute
et cela au nom de la raison : il est même très bon de le faire
ad hanc communem de Providentia sententiam confirmandam.
Mais tandis que dans les mathématiques, par exemple, des

notions évidentes nous imposent notre assentiment décidé,
notre esprit, quand il s'agit de Dieu, a la déplorable faiblesse
de se contenter d'un faible assentiment, même lorsqu'il aperçoit

la certitude et la vérité des preuves.
Mélanchton ne s'explique pas davantage sur l'origine de ces

faiblesses. Mais tout en reconnaissant que l'idée de Dieu comme

principe de l'explication du monde, susceptible d'être prouvé,
ne rend pas entièrement compte du problème du mal et du

péché, il attire l'attention sur la noticia evangelii. Appuyée sur
elle, non seulement l'église peut rendre grâces pour certains
biens de la Providence et supporter le pire en silence, mais

encore invoquer Dieu dans toutes ses nécessités et le louer
comme le constant protecteur des siens. La definitio Dei à

laquelle arrive la raison humaine est incomplète. C'est dans

l'Eglise qu'il faut aller chercher la définition complète, afin

d'arriver non seulement à une foi certaine en la Providence,
mais encore pour apprendre à connaître pourquoi et comment
nous sommes exaucés. Nous obtenons des lumières là-dessus
dans la révélation, in qua Deus palefecit très personas et arca-
nam voluntatem de colligenda ecclesia externa et de remissione

peccatorum. La doctrine ecclésiastique a seule à s'occuper de

ce contenu et non la physique, car on ne peut s'en servir comme
formule de l'explication du monde accessible à la preuve.

Les défauts de cette exposition sont manifestes. Mélanchton
maintient d'une part que la raison, pour arriver à une
conscience complète du monde, tient ferme la foi en une Provi-



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 421

dence ; il se contredit lui-même en ajoutant, d'autre part, que
la révélation seule nous apprend pourquoi et comment Dieu

s'occupe de nous et nous exauce. En effet, ce n'est que quand
on a acquis cette dernière connaissance qu'on a obtenu la base

sur laquelle la foi en la Providence peut se développer d'une
manière constante. Sans elle, nous ne saurions avoir confiance

en la direction une du monde pour notre bien : car les faits
de l'histoire de la nature ou des hommes favorisant cette
confiance sont constamment renversés par les expériences contraires

résultant du mal et du péché.
Abstraction faite de ces idées vagues concernant la foi en la

Providence, Mélanchton a admirablement tracé les limites
entre la théologie et la physique. Ce que la physique, nous
dirions aujourd'hui la métaphysique, ne saurait atteindre, c'est
l'idée du Dieu dont la volonté éternelle a en vue le rassemblement

de l'Eglise, qui est disposé à pardonner les péchés et à

élever les fidèles se confiant au lui, au dessus des conflits
d'heur et de malheur dont le monde est le théâtre. Pour achever

de faire connaître la position du réformateur, il faut
compléter son idée par une conséquence qui en découle nécessairement

: la notion de Dieu, pour le cas où il est permis d'en
faire usage en métaphysique, signifie ici tout autre chose qu'en
théologie.

La possibilité d'un point de contact entre une explication
scientifique du monde et la théologie se conçoit lorsque la

première avoue que la marche suivie sur son propre terrain
ne la conduit pas à une conclusion donnant satisfaction aux
exigences du point de départ. Il est hors de doute que la théologie
parle de connaissances qui, sans être provenues d'une conception

scientifique de l'univers, n'en sont pas moins de nature à

débarrasser l'homme du poids écrasant de l'énigme de l'univers.

Les connaissances que fournit la théologie semblent donc
se présenter comme une continuation fort bien venue de ce

que l'étude indépendante est hors d'état d'atteindre par elle-
même. Il n'est pas difficile d'obtenir un pareil aveu d'impuissance,

même de cette science qui prend par excellence le titre
d'explication scientifique de l'univers, je veux dire de la science



422 j.-f. astié

de la nature. La méthode des sciences naturelles du jour, qui
consiste à ramener toutes les qualités à des relations
mathématiques, a sans doute permis à l'homme de se rendre
compte des phénomènes, et ce résultat paraît certes assez beau

quand on se rappelle comment la nature était comprise dans
les âges antérieurs. Aussi lorsque quelques naturalistes paraissent

oublier les limites de leur science la chose ne s'explique
que trop aisément. Fier des résultats obtenus on s'imagine
aisément avoir mis le doigt sur l'explication de l'énigme de la

nature, tandis que l'accord des expériences et de la théorie
n'autorise en réalité qu'à placer les fins humaines dans la série
des événements immuables. Mais le besoin de savoir, dans ce

domaine, est soumis à une discipline trop énergique pour que
de pareilles aberrations puissent compter sur une longue durée.
Tout porte à croire qu'une théorie de la connaissance exacte
ne fera que confirmer à tout ce qui apparaît dans l'espace
l'application illimitée de l'explication mécanique de l'univers.
Mais au contraire, un besoin de savoir qui ne se laisse pas endormir

par les résultats pratiques auxquels aboutit la domination de

la nature, ne renoncerajamais à signaler les contradictions
inhérentes à une explication exclusivement mécanique des choses et
les limites infranchissables qui lui sont imposées. On a beau être
arrivé à des résultats importants envoyant dans les atomes les
derniers éléments des choses, on ne saurait méconnaître les

contradictions manifestes inhérentes à cette hypothèse d'une

conception mécanique de l'univers. Sans contester à une étude
exclusivement physiologique le droit de s'appeler la seule

psychologie exacte, il est évident que les manifestations les plus
élémentaires de la conscience sont pour elle une énigme tout
à fait inexplicable. On se laisse aller à contester ce droit de la

physiologie en ne s'apercevant pas que la limitation arbitraire
que la philosophie de la nature met à ses propres procédés
avec la notion des atomes, est à l'abri de toute contradiction aussi

longtemps qu'il ne s'agit que d'une explication naturelle, visant
à rendre compte de tout mécaniquement. Mais avec cela, on

ne décide rien sur un point différent: la notion des atomes
est-elle propre à désigner les éléments du monde se suffisant



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 423

réellement à eux-mêmes? Quand on conteste la seconde idée,
savoir que l'explication mécanique du monde doit s'arrêter
devant la vie de l'esprit, différente de celle qui apparaît dans

l'espace, on méconnaît que l'étude des phénomènes physiologiques,

qui accompagnent les phénomènes spirituels, ne donne

pas encore l'explication de ces derniers ni de celle des relations

qui existent entre eux et les autres. On serait en droit
d'attendre que chacun reconnût ces contradictions et ces limites.

La question de savoir si on se croira appelé à résoudre ces

problèmes abandonnés par suite de cet aveu, ne dépendra pas

uniquement du développement du sens scientifique : il s'agira
aussi de savoir si les circonstances et le temps le permettent.
Chacun peut s'approprier une conception une de l'univers,
condition normale du caractère moral, sinon par l'étude des

sciences naturelles, en tout cas sans être obligé de se plonger
dans l'étude de ces difficiles problèmes. Mais celui qui, frappé
par ce qu'ont d'insuffisant les notions fournies par les sciences

naturelles, est conduit à réfléchir méthodiquement en s'élevant

plus haut, celui-là met le pied sur le terrain de la métaphysique.

Quant à nous, sans adopter une méthode métaphysique
comme la seule bonne, nous devons chercher à nous représenter

les fins les plus générales que chacune se pose.
Dès l'instant où nous sommes dans l'impossibilité de laisser

subsister comme être véritable ce que les sciences naturelles
donnent pour tel, nous devons être en possession d'un critère
nous permettant d'apprécier tout ce qui élève des prétentions
à l'être véritable. C'est à la métaphysique qu'il appartient de

déterminer exactement ces présuppositions générales que nous
sommes forcés de faire au sujet de l'être. Les méthodes pour
arriver au résultat peuvent être fort différentes, mais la tâche
de tous les métaphysiciens est exactement la même. Chacun

d'eux est tenu de trouver une réponse à la question : comment
devons-nous penser l'être, s'il y a un être par excellence

Quand ce premier point est réglé, il ne reste plus qu'à se servir

du résultat comme critère pour apprécier ce que jusqu'à
présent l'expérience extérieure ou intérieure nous a donné

comme méritant ce nom d'être. Cette recherche peut aboutir



424 J.-F. ASTIÉ

à trois résultats différents : ce qui se meut dans l'espace
répond seul à la notion de l'être, ou bien c'est la vie spirituelle
qui est seule dans ce cas, ou enfin les deux sont sur le même

pied.
Ici nous devons renoncer à prouver que ces déterminations

générales, que l'ontologie présente comme autant de conditions
à remplir par tout ce qui élève des prétentions à l'être, sont à

leur tour grosses de contradictions et intenables. En effet, à

titre de notions subordonnées se rapportant à l'expérience
interne et externe, elles s'efforcent de réunir ce qui ne
possède nullement l'homogénéité indispensable pour cela. On
devrait ensuite faire voir que la métaphysique ne se perd pas
nécessairement dans cette impasse. Elle peut prouver en effet

que ce premier postulat de l'ontologie, l'être doit être conçu
comme actif et comme passif, ne s'applique qu'aux esprits
seuls et non aux choses, tandis que le second postulat, l'être
doit être conçu comme le porteur immuable de relations
explicables, ne peut s'appliquer à ce qui existe pour soi, mais

simplement au dérivé, non à ce qui produit mais à ce qui est

produit.
Quel que soit le résultat des recherches métaphysiques, en

tout cas le profit en sera incontestable : on sera en mesure de

dire plus exactement que par le passé ce qu'on entend par
l'être et par les relations que le sens commun croit percevoir
entre la multiplicité des êtres. Quant aux sciences naturelles
elles ne sont pas directement affectées par les résultats de la

métaphysique. Leur eût-on montré et prouvé les contradictions

de leurs représentations, elle ne cesseraient d'en faire

usage, comme de fictions d'une portée pratique incontestable.
Dussent-elles renoncer à livrer à l'esprit le secret de l'essence
des choses, elles se savent en possession des moyens pour lui
assurer la domination mécanique sur les choses. Mais le
naturaliste qui, en qualité de personne spirituelle, est supérieur à

sa branche spéciale d'étude, est débarrassé du poids des énigmes

qui entourent celle-ci, par le travail métaphysique. Ces

efforts qui n'ont rien de commun avec la préoccupation
ordinaire de sa vocation, lui sont inspirés par les limites mêmes de



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 425

celle-ci, quand il s'aperçoit que le plus étonnant développement
d'une activité intellectuelle n'arrive cependant pas à satisfaire
les besoins de l'esprit.

Maintenant quelle est à son tour la position de la théologie
systématique La métaphysique se bornerait-elle à lui tracer
les limites de ses propres recherches, ou bien la théologie
pourrait-elle faire un usage direct des notions que lui fournit
la métaphysique

La théologie systématique est appelée à exposer et à justifier
scientifiquement une conception religieuse de l'univers. Dût-
elle entrer avec la métaphysique dans un rapport plus étroit
que les sciences naturelles, ce contact ne doit, en aucun cas,
avoir pour résultat d'altérer le caractère de la conception
religieuse qu'il s'agit d'exposer et de justifier. Quel que soit le

rapport qui s'établit, l'exposition scientifique de la théologie
doit être garantie, ce qui n'empêche pas que l'élaboration
scientifique ne puisse avoir pour résultat de constater de

nouveaux points de contact avec la métaphysique.
Or chaque conception religieuse est une réponse à la question

suivante : Comment le monde doit-il être apprécié si le
souverain bien existe réellement? Avec ses espérances et ses
efforts l'individu se trouve dans un conflit incessant avec la
nature. Use sent irrésistiblement dépendant de celle-ci, mais il
est pleinement convaincu que cette dépendance n'est nullement
favorable au développement normal de ce qu'il y a en lui de

meilleur. La solution de cette antinomie, l'homme la cherche
dans sa religion. En plaçant le monde de la nature dans la

dépendance soit partielle, soit complète d'un Dieu qui nous est

favorable, la religion enlève plus ou moins à la nature son
caractère d'hostilité à notre égard. En face de l'apparence
proclamant que tout ce qui est cher à son cœur périt dans le

courant des choses naturelles, l'homme religieux affirme que
le trésor de ces biens est caché dans la main de Dieu. Partout
où il se trouve vraiment de la religion, elle ne désavoue jamais
ce caractère fondamental ; mais c'est dans le christianisme

qu'il éclate dans toute sa splendeur. Le christianisme résout
entièrement l'antinomie entre l'individu et la nature, en unis-



426 j.-f. astié

sant l'idée de la transcendance absolue du souverain bien à

celle du Dieu Père tout-puissant.
S'il en est ainsi, on voit avec la dernière évidence combien

notre attitude en face du monde est différente, suivant que
nous sommes engagés dans une étude métaphysique ou que
nous considérons tout du point de vue d'une conception
religieuse. Le métaphysicien se demande sous quelle forme
faut-il concevoir tout ce qui est et qui arrive pour qu'il n'y ait
pas contradiction? Il ne s'inquiète nullement de savoir dans

quel rapport les choses se trouvent avec les fins de notre
volonté, avec notre heur ou malheur. C'est au contraire de ces
derniers points que se préoccupe la conception religieuse,
tandis que ces problèmes métaphysiques lui sont indifférents.
Le chrétien, qui aspire à une domination morale du monde,
n'a nul besoin de la formule au moyen de laquelle le physicien
arrive à établir la domination de l'univers par la mécanique ;

il a tout aussi peu besoin des formules générales au moyen
desquelles le métaphysicien roussit à trouver son chemin à

travers le fouillis des contradictions qui encombrent le monde
des idées. C'est au métaphysicien qu'il appartient de dire le

dernier mot sur le comment de ce qui est et de ce qui arrive.
Quelles que soient les formules générales sous lesquelles le

métaphysicien conçoive le contenu du monde, celui-ci fait
acte de présence pour nous, en provoquant plaisir ou déplaisir,
en nous favorisant ou en nous contrariant. C'est de ce contenu
du monde exclusivement que le chrétien se préoccupe. Dans

cette immense variété d'irrégularités, de désordre, il introduit
l'harmonie, l'ordre, en retrouvant partout des traces du bien
absolu qui doit nécessairement être ; il a fait dans son cœur

l'expérience de la valeur de ce souverain bien dont la réalité
lui est garantie par sa confiance dans le Père qui est au ciel.
Sans nul doute, le croyant n'est pas sans pressentir qu'il doit

y avoir un lien caché entre la manière dont les choses sont,
arrivent dans le monde et le souverain bien qui se réalise en

elles. Mais le christianisme ne lui donne ni le droit ni l'occasion

de rechercher ce lien étroit. Je dis le droit, car où le

chrétien puise-t-il la certitude qu'il existe en général un lien



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 427

quelconque entre le royaume des moyens et celui des fins

Nullement dans le fait qu'il a vu clair dans l'écheveau si enchevêtré

des phénomènes dont le monde est le théâtre, mais dans

la puissance que le souverain bien exerce chez lui sur la vie du

cœur et de la conscience. Cette expérience ne lui apprend
nullement comment Dieu vient à son aide, mais uniquement
qu'il vient à son aide. Ou bien en serait-il peut-être autrement?
Nous verrons à quel état de rabougrissement il a fallu réduire
le christianisme pour faire croire qu'il pouvait en être autrement.

Le christianisme ne fournit pas non plus à l'homme l'occasion

de rechercher ce lien étroit. En effet, lorsque le fidèle,
plein de foi en Dieu qui est un père, est pleinement convaincu

que sa dépendance mécanique du monde n'est qu'un moyen
lui offrant l'occasion d'expérimenter cette liberté à l'égard du
monde dont Dieu lui a fait don, pour fortifier cette certitude
il se gardera d'aller se demander comment tout l'organisme
de ce monde peut bien avoir été agencé; comment les formes

générales de ce qui est et de ce qui arrive peuvent être dérivées
du souverain bien, comme autant de moyens appropriés pour
atteindre le but. Obtint-il sur tous ces problèmes les lumières
les plus satisfaisantes ; pour parler avec la spéculation théologique

la plus récente, les formules mathématiques perdissent-
elles de leur froideur en révélant leur portée christologique, le
fidèle ne verrait pas fortifier, au moyen de cette science, sa

foi qui trouve sa vie manifeste dans le sentiment de la valeur
du royaume de Dieu. Dans un cas la subordination du monde

au souverain bien résulterait du fait qu'on se serait rendu

compte des moyens physiques pour y arriver, dans l'autre elle
résulte du fait que la volonté est dominée par le sentiment
de la valeur de ce souverain bien qui domine toutes choses. Je

doute beaucoup que chez le fidèle le second sentiment pût être
compatible avec le premier. Mais on méconnaîtrait entièrement
la nature de la foi si l'on prétendait expliquer par des besoins

religieux ces efforts pour se rendre compte des choses. Le
sentiment religieux n'aboutira là, que lorsque l'idée religieuse
la plus élevée aura été elle-même confondue avec le monde.



428 J.-F. ASTIÉ

L'idée religieuse est-elle dépouillée de son caractère transcendental,

a-t-elle cessé d'être un objet d'expérience exclusivement

pour l'esprit moral, en devenant une grandeur sensible,

alors, en qualité de puissance mondaine suprême revêtue
d'autorité divine, elle prescrira aussi aux explications physiques et

métaphysiques du monde ce qu'elles ont à faire. Dans cette

domination extérieure du monde par l'idée religieuse, — qui
est tout à fait du [même genre que les hautes prétentions de

l'Eglise romaine, — les sectateurs de ce point de vue verront
un affermissement de leur foi, qui sera au contraire ébranlée

quand cette garantie fort peu spirituelle fera défaut. On doit
croire que cette dernière calamité, d'ailleurs inévitable, ne

pourrait guère nous affecter nous chrétiens évangéliques.
Appuyés sur les évangiles, nous croyons fermement que l'idée
religieuse suprême est extramondaine, que le souverain bien
est surnaturel. Le fait de l'église catholique se réduisant elle-
même à l'absurde est là pour montrer que le rabougrissement
du spiritualisme dans les dogmes et dans la pratique ecclésiastique

prépare dans les esprits la ruine du christianisme.
Aussi est-on d'autant plus surpris d'entendre Hollzmann

s'exprimer comme suit dans l'article déjà cité: ce Le christianisme

doit être considéré comme le dernier produit du travail
sur elle-même de l'humanité mue par Dieu et tournée vers lui,
comme le dernier fruit de l'effort pour transformer la matière
obscure en esprit lucide, éternel; sans cela le christianisme ne

peut être compris spéculativement, il est condamné à être
déchiré et dissous sous la main d'une science accoutumée à ne

compter qu'avec des grandeurs finies qui se laissent mesurer.
La religion est donc vivement intéressée dans la question de

savoir si la science spéculative est solide, et celle-ci elle-même
est religieuse par nature en tant qu'elle se propose d'arracher
l'individu à son isolement en vue de l'habituer à l'idée une
du monde, dans laquelle disparaissent les variétés des

sentiments et des désirs individuels comme s'évaporent des gouttes
d'eau tombant sur des pierres incandescentes. »

Que l'honorable auteur, auquel je suis si redevable dans

d'autres domaines, veuille bien me permettre d'opposer à son



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 429

dire l'assertion suivante : le christianisme doit, en en appelant
à ses propres forces, repousser ce secours qu'on lui conseille
d'aller demander à la spéculation, sous peine d'être annihilé
dans ce qu'il a de plus essentiel. Il ne saurait être question
de blâmer celui qui s'y sent porté, pour exercer ses facultés

poétiques dans le domaine des créations spéculatives. Quand
un esprit méthodique ne réussit pas à trouver une formule
pour la mer sans rivage du monde qu'il s'agit d'expliquer
scientifiquement, en rendant compte de l'unité de l'univers
que l'esprit moral contemple dans sa religion, l'imagination
est parfaitement en droit d'étaler sur l'abîme le voile de ses

rêves. Aussi longtemps qu'une activité dece genre est inspirée
par le besoin immédiat d'une nature d'artiste habituée aux
jouissances artistiques, il va de soi qu'elle n'a rien d'indigne
d'un chrétien.

II faut également concéder qu'il y a quelque chose de

religieux dans une activité de ce genre. Mais il faut décidément

repousser la prétention de ceux qui affirment que cette activité
est sous cette forme-là propre au christianisme, ou qu'elle fait
même partie constitutive de sa condition d'existence. Là où
cette activité élève cette prétention-là, dans le domaine extérieur

de l'Eglise chrétienne, son apparition est le signe certain
d'un développement anormal qui conduit à.confondre la jouissance

artistique avec la paix en Christ. Grâce à notre foi en
Dieu comme Père en Jésus-Christ, nous arrivons à concevoir le
monde non plus en antagonisme avec notre personnalité
morale, mais comme un moyen servant à nous faire réaliser notre
mission morale, qui est le bien suprême. Le problème du mal,
qui désigne notre état d'abandon sans Dieu, est résolu pour
nous par la foi en la révélation de Dieu en Christ. Mais cette
solution, aussi bien que l'intelligence du problème lui-même,
n'existe que pour celui qui, par une heureuse transformation
des sentiments, en est venu à s'attacher au royaume de Dieu
comme à son bien suprême. Là où le sentiment de la valeur
infinie du royaume de Christ et la foi en la révélation du Père

par son moyen se vivifient mutuellement, on arrive à la foi en

Christ. Ce qui constitue l'énigme, c'est que pratiquement la



430 J.-F. ASTIÉ

nature morale de l'homme est enchaînée par le péché ; la solution,

c'est la libération pratique de l'homme par Dieu, en dépit
du monde.

Le monde réussirait-il peut-être aujourd'hui à obtenir cette
paix qui d'après l'Evangile lui est inconnue, en regardant à

travers le télescope de la pensée spéculative? L'Evangile qui
a la prétention de vaincre le monde dépendrait ainsi d'une
condition tout à fait terrestre : il faudrait arriver à comprendre

comment en fait le royaume des moyens est subordonné
à celui des fins Cette parole : tout est à vous, dont il faut faire
l'expérience par la foi, est conçue comme s'il était possible,
nécessaire de la compléter au moyen de la connaissance des

faits Au fond, en méconnaissant à ce point la différence
irréductible qui existe entre le sentiment de la valeur du bien et
la connaissance des faits, on doit être conduit à abandonner le
caractère transcendantal de l'idée de Dieu. Que signifie, en

effet, cette transcendance? Que la sympathie pour le bien rend
seule la foi en Dieu accessible à l'esprit moral de l'homme. Et
en reconnaissant ce fait dans sa piété pratique, on sent s'accentuer

la différence entre le point de vue théologique et le point
de vue métaphysique. Dans le cas actuel, jusqu'à preuve du

contraire, je préfère m'expliquer cette triste confusion par
une surprise de la préoccupation esthétique qui a conduit
Holtzmann à mettre sur la même ligne la joie qu'on éprouve
à constater la parfaite harmonie de l'agencement du monde,
avec la joie que fait naître chez le chrétien l'ordre présidant
au contenu du monde.

On ne doit pas non plus penser à attribuer à la conception
religieuse et chrétienne de l'univers le soin de poursuivre une
tâche semblable à celle qui est commencée par l'étude
métaphysique. Dès que celle-ci est arrivée à expliquer
scientifiquement le monde, dès qu'elle a cherché à exposer, à rendre
de son mieux les formes les plus générales sous lesquelles elle

comprend ces objets, elle a atteint les dernières limites de

son empire. L'esprit moral demande sans doute encore que ces

formes générales soient expliquées ainsi que le monde qu'elles
impliquent; il faut qu'on leur donne un sens et une portée en



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 431

assignant un but au monde. Toutefois ce n'est plus là la tâche
de la science mais de la religion positive. Lors donc que celle-ci
est arrivée dans le christianisme, comme le prouve, la théologie
systématique, à une unité du monde qui correspond à l'idée
morale la plus relevée, il est de son intérêt d'établir une
profonde ligne de démarcation entre son œuvre à elle et toute
entreprise du même genre que s'attribue une prétendue science.
Sans se préoccuper du comment du monde, le chrétien a

expérimenté qu'un but transcendantal a remporté la victoire
sur le monde. Quel que soit d'ailleurs de fait l'état du monde,
le fidèle est certain que son Dieu est le maître du ciel et de la

terre. Lors donc que quelqu'un s'empare de cette harmonie
élablie par la volonté et le sentiment entre l'idée religieuse et

l'univers pour en faire le principe de la connaissance de toutes
choses, quand il entreprend de rendre compte du point de vue
de Dieu de l'état de fait du monde, il exploite les résultats de a

conception religieuse dans des vues terrestres. Il faut laisser
au goût d'un chacun le soin de décider s'il lui convient ou non
de tenter dans une telle confusion, pzxaßao-n ci; SWo yko;. Quant
au chrétien, il ne doit pas perdre de vue qu'il compromet la
transcendance de son idée de Dieu et de son souverain bien
non seulement par des cérémonies judaïques, mais aussi lorsqu'il

réclame, dans l'intérêt de la religion, que le monde se

montre ainsi pour nous de bonne composition ou que l'idée de

Dieu nous rende ainsi de petits services terrestres. Ne résultant

pas des travaux terrestres de l'homme, la conception religieuse
du christianisme ne saurait non plus servir de point de départ

pour une étude terrestre.
Il suffit de nous rappeler les déclarations de Mélanchton

pour voir que nous sommes pleinement d'accord avec le
réformateur, en séparant à ce point la théologie de la
métaphysique ; il admet que la science peut aussi arriver à

certains attributs de l'idée de Dieu, ou ce qui revient au même,

que l'idée de Dieu sous cette forme peut servir de principe
pour expliquer scientifiquement le monde. Nous n'avons pas à

décider si la métaphysique, pour arriver à statuer l'unité du

cours du monde, en partant de l'hypothèse de plusieurs êtres



432 J.-F. ASTIÉ

existant pour eux-mêmes (atomes), a besoin d'une notion qui par
certains attributs subordonnés coïncide avec l'idée chrétienne
de Dieu. Mais nous nions que par cette méthode on arrive à

établir l'idée de Dieu dans sa plénitude comme le directeur
plein d'amour de notre histoire, en un mot la certitude de la

Providence. On ne nous explique pas d'une manière satisfaisante

le problème du mal, ni comment le monde sert de moyen
pour arriver à nos fins. Cette idée de Dieu, la solution qu'elle
donne de ces énigmes surgissant à l'horizon de la conscience

morale, sont au contraire les privilèges caractéristiques de la
communauté religieuse, de l'église qui se sait élue en Christ.

Après avoir donné notre assentiment à Mélanchton sur ce

point, nous ne croyons pas différer de lui sur le suivant, quand
nous ne pouvons consentir à faire dépendre le bien surnaturel
de l'église chrétienne, au point de vue religieux, de sa valeur

spéculative, c'est-à-dire terrestre, qui n'a rien d'essentiel

pour le royaume de Dieu. Sur un article toutefois nous allons

plus loin que lui. Nous contestons à l'explication scientifique
le droit et la capacité d'arriver à établir l'unité du monde
subordonnée à un but suprême : ce point de vue ne peut exister

que pour un esprit pénétré d'un souffle moral, concret. Du

reste, nous nous bornons en cela, comme nous y avons déjà
fait allusion, à accuser sa pensée plus fortement qu'il ne l'a
fait lui-même. La conception religieuse du christianisme, cette

façon de concevoir le monde d'après laquelle le chrétien se

voit comme un membre du royaume de Dieu pour lequel le

monde de la nature est un moyen, ne peut être accessible

qu'à l'homme qui possède le sentiment de la valeur des privilèges

chrétiens, par conséquent cette conception est de nature
éminemment transcendantale. Cette conception n'est possible,
n'a de sens que pour une société morale dominée par un idéal
moral. Au-dessous se trouve le domaine incommensurable de

ces conceptions non morales de l'univers, champ de travail
commun à cette portion de l'humanité qui veut avoir son mot
à dire quand il s'agit de donner une explication scientifique du
monde.

On ne manquera pas d'élever une objection contre ce dua-



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 433

lisme. Si dans le christianisme l'esprit moral est l'élément
vraiment réel, à la réalité duquel tout le reste ne participe que
dans la mesure où il arrive à se légitimer en entrant avec lui
en rapport positif de finalité, notre appréciation ne' sera après
tout favorable ou défavorable à la métaphysique, que suivant
l'attitude prise par celle-ci à l'égard de ce qui est vraiment
réel. — La conception servant de base à cette objection
s'efforce d'établir entre la métaphysique et le christianisme un
lien qui ne pourrait manquer d'étoufler toute vie indépendante
chez l'un et chez l'autre. Sans nul doute il pourra arriver chez

quelques individus que les fonctions religieuses proprement
dites sommeillent quand se présentera le cas d'un accord de

la métaphysique et de la religion, en apparence favorable à

cette dernière, et qu'au contraire, quand il y aura hostilité, les

convictions religieuses ne se maintiennent qu'avec peine. Mais

tout cela n'est possible que sous de certaines conditions
subjectives ; il faut entièrement méconnaître la mission de la
métaphysique et se faire illusion sur ce qu'elle peut produire.
Il ne peut être question de coordonner la religion et la
métaphysique comme les ouvriers, les collaborateurs d'un travail
commun qui consisterait à exposer ce qui est vraiment réel.
La seule mission du métaphysicien consiste tout d'abord à

établir la valeur, égale ou différente, des hypothèses
ontologiques pour les deux grands champs de notre expérience.
Est-il forcé, par le poids insupportable des contradictions, à

arriver à la conviction que les choses ne sauraient être réelles
dans le même sens que les esprits (ou mieux d'abord que
l'esprit), il se trouve immédiatement amené à se demander quelle
sera la réalité qui devra être admise pour que toutes ces
difficultés trouvent en elle leur solution. Cette hypothèse finale de
la métaphysique, quelle qu'elle soit, expliquera comment il
peut y avoir un domaine empirique distinct et un cours régulier

du monde.
Selon moi, la simple nécessité théorique ne conduira pas le

penseur solitaire plus loin que l'hypothèse de l'idéalisme
subjectif. Cette explication se présente la toute première parce
qu'elle cherche le principe métaphysique servant à expliquer

THÉOL. ET PHIL. 1881. 29



434 J.-F. ASTIÉ

les phénomènes au lieu même où ceux-ci prennent incontestablement

naissance. Toute autre tentative de concevoir le
monde à l'abri de contradictions doit commencer par régler
ses comptes avec celle-là qui est de toutes la plus élémentaire,
et, si elle le peut, justifier son droit scientifique de prévaloir.
Mais il est de la dernière vraisemblance qu'on ne réussira

jamais à justifier ce droit qu'aurait l'homme de sortir des

étroites et pénibles limites qu'il se donne à lui-même dans sa

subjectivité. Qu'on s'y essaie seulement, qu'on se demande

comment peuvent être brisées les lourdes chaînes de cet
idéalisme subjectif. Les lois logiques seront émoussées quand il
s'agira d'échapper à ce nœud gordien, on ne réussira à le

rompre que si l'on obéit à des expériences psychologiques,
rompant heureusement la monotonie des phénomènes courants

par suite de la valeur que l'esprit personnel leur attribue.
Nous admettrons toutefois que l'hypothèse matérialiste soit

en mesure de dépasser scientifiquement les lignes de l'idéalisme
subjectif. Qu'en résulterait-il pour un chrétien que les résultats
de ses études, dans sa branche particulière, amèneraient à

adopter le matérialisme Sans nul doute ceci : il posséderait le
sentiment d'avoir abouti provisoirement, avec son explication
scientifique du monde, à une conclusion logiquement
satisfaisante. Il se sentira évidemment heureux d'avoir réussi, à la

suite d'efforts infatigables, à rattacher sa branche particulière
d'études à un organisme plus étendu. Le voilà enfin débarrassé

du pénible sentiment qu'il éprouvait de se mouvoir dans

un dédale d'hypothèses contradictoires ou obscures, qu'il a

échangé contre la joie qu'on éprouve à posséder des idées

s'accordant les unes avec les autres.
D'autre part il est arrivé, ce matérialiste chrétien, à une

rupture complète entre ses résultats, scientifiques et sa foi

religieuse. Il n'est pas nécessaire d'établir ici que l'hypothèse
du matérialisme est en contradiction avec les principes
fondamentaux du christianisme. Il est même vraisemblable que ce

matérialisme métaphysique ne sera pas provenu de raisons

purement scientifiques, qu'il ne plongera plus ses racines
dans une simple méconnaissance des raisons pratiques de



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 435

la conception religieuse du monde, comme l'idéalisme
subjectif, mais dans une antipathie contre elles, secrète ou ouverte.
Mais l'hypothèse matérialiste n'entrera en conflit mortel avec
la foi chrétienne, par suite de l'origine de la première, que
quand on s'en sera rendu compte dans une mesure quelconque.
Si le cas ne se présente pas, il est fort possible qu'une même

intelligence héberge les thèses les plus opposées du christianisme

et les conclusions de la métaphysique matérialiste sur
la vraie réalité. Celui qui a fait l'expérience en sa personne
que le but de la conception religieuse est d'arriver à ce que
l'esprit possède la domination morale, celui-là doit arriver à

faire rentrer les derniers résultats de l'explication scientifique
du monde dans la sphère des simples moyens, au dessus

desquels il se sent intérieurement haut élevé par suite de sa

dépendance de Dieu. Un tel homme ne verrait alors dans les
résultats scientifiques, contestant qu'il puisse exister un monde
des esprits indépendant de conditions matérielles, que le trait
particulier des fonctions purement intellectuelles qui ne peuvent

ni ne doivent rien trancher dans la question de savoir si

l'esprit moral a le droit de prétendre à la vraie réalité. Le
conflit ne deviendrait insoluble que dans le cas où la métaphysique

aurait exactement la même fin à poursuivre. Entant que
faisant partie des sciences se proposant d'expliquer le monde,
et ne se subordonnant pas par conséquent à la morale, la

métaphysique n'est plus que la dernière et la plus délicate
fonction de l'explication mécanique du monde. L'ensemble des

notions aux moyens desquelles nous arrivons en fait à saisir les
choses trouve son complément dans la métaphysique qui met
dans tout leur jour les hypothèses immanentes et nécessaires.

Entant donc que la dernière hypothèse de la métaphysique fait
partie d'une science indépendante du contenu de la volonté

morale, elle rentre, comme l'ensemble de la conception mécanique

de l'univers, dans le domaine des faits, domaine que le
chrétien se sent pleinement libre de subordonner au but
suprême de l'univers. Pour notre appréciation religieuse des

choses, cette hypothèse n'est qu'un fait à côté de beaucoup
d'autres dont l'ensemble constitue ce monde que Christ a



436 J.-F. ASTIÉ

vaincu pour nous. Il importe peu pour la mission religieuse de

l'homme que la métaphysique dogmatique du chrétien soit
matérialiste ou idéaliste. Si cette dernière forme paraît se

rapprocher davantage du christianisme, par contre elle court le

danger de troubler profondément l'essence de la foi chrétienne.
Cette dernière conséquence, pleine de funestes résultats, est

inévitable quand on considère la position métaphysique de

l'esprit infini comme cause générale de ce qui est et de ce qui
arrive en général, soit comme une portion, soit comme
un complément naturel de l'idée chrétienne de Dieu. En

effet, si naturelles et si innocentes que soient ces
suppositions, on n'y aboutit qu'en se faisant une fausse idée
de la religion. On n'arrive à l'idée chrétienne de Dieu que
par le déploiement de l'activité de l'esprit moral cherchant
à se rendre libre, et faisant l'expérience de sa liberté à

l'égard de la culpabilité et du mal. Aussi, lorsqu'on arrache
cette idée de Dieu à son milieu organique, le changement du

cœur et la foi en la révélation en Jésus-Christ, on aboutit,
sans s'en apercevoir, à un tout autre contenu de cette notion.
On tombe dans cette confusion chaque fois qu'on place l'idée
chrétienne de Dieu dans un rapport de continuité avec une
notion métaphysique qui aspire à une valeur générale
indépendamment de toute condition morale. Et comme une faute de

ce genre montre qu'on néglige la différence qui règne entre la

religion, dépendant essentiellement de la morale, et la
connaissance scientifique, cette faute implique ou annonce un
affaiblissement du sens religieux qui ne peut prouver et

conserver sa vigueur, son intensité, qu'en relevant avec grand
soin ce qui le caractérise. Si nous voulons conserver au sens

religieux ce qu'il a de propre, de spécifique, nous sommes
forcés de reconnaître que par le vraiment réel on entend tout
autre chose, dans le christianisme, que dans la métaphysique.
Dans cette dernière science on a en vue la réalité productrice,
grâce à laquelle nous arrivons à nous expliquer tout ce qui est
et arrive ; dans l'autre, cette réalité est en union très étroite
avec l'expérience intransmissible que l'on a faite de la valeur
des privilèges chrétiens. Pour essayer de confondre les deux



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 437

sphères, il faut avoir méconnu un point capital. Il faut avoir
oublié que le fait moral dans lequel la conception religieuse de

l'univers plonge ses racines, est de nature toute spéciale,
indifférent pour les formes générales de tout ce qui est et arrive,
nul et non avenu pour la métaphysique. La religion au
contraire ne se préoccupe en rien de l'objet de la métaphysique,
des faits physiques et des notions qui les dominent, mais

uniquement des relations de toutes ces choses avec le sentiment

que le sujet moral possède de lui-même. Aussi longtemps
qu'on n'a pas encore découvert la recette pour fabriquer la
bonne volonté et qu'on en est réduit, pour apprendre à la

connaître, à la produire en soi-même, en renonçant à tout
mécanisme, il faut avouer que ces notions métaphysiques
sont séparées par un abîme infranchissable de celles qui
constituent l'essence propre de la religion. Voici ce qui
arrive quand on met la religion et la métaphysique en

opposition, comme deux choses de la même espèce, ou qu'on
prétend les compléter l'une par l'autre. Ou bien l'on n'a pas

en vue la religion chrétienne exclusivement morale et
indépendante de toute condition terrestre, ou bien, en passant
d'un domaine à l'autre, on sacrifie la liberté de la recherche
scientifique. La philosophie peut condamner ce procédé comme
dépourvu de critique; dans l'intérêt de la religion, la théologie
doit protester contre la prétention à mettre sur le même pied,
à coordonner le jugement fondamental de la moralité concrète
et une hypothèse scientifique.

Il va sans dire que cette indépendance de la conception
religieuse du christianisme à l'égard de la métaphysique n'est pas
sans avoir une haute portée pour la théologie systématique.
La théologie n'est sûre du caractère tout particulier de son objet
que quand elle a reconnu que la religion est appelée, non pas
à établir l'état de fait du monde, mais dans quelles relations
de finalité il est avec nous. En outre, dans le christianisme du

moins, il ne peut être question d'un rapport de finalité entre
le monde et une nature humaine abstraite. Il ne s'agit que des

rapports de finalité entre le monde et les hommes sous le point
de vue de la destinée concrète révélée en Jésus-Christ. Il en



438 J.-F. ASTIÉ

résulte que la théologie systématique ne doit s'occuper que
des seuls problèmes qui surgissent pour l'esprit moral de sa
destinée comme bien suprême et de son conflit avec sa

situation empirique. Sous peine de renoncer à être l'expression

d'une conception religieuse de l'univers, la théologie ne
doit pas se laisser imposer la solution de problèmes qui ne
rentrent nullement dans la mission qui vient d'être caractérisée.

Il va sans dire que l'usage de la Sainte Ecriture pour la

théologie systématique doit toujours être subordonné à la

préoccupation pour un besoin concret de salut qui doit être le

souffle vivant et dominant, sans cela on court le danger d'abuser

des documents de la religion pour satisfaire son sens

propre ou sa curiosité. Si on ne suit pas avant tout rigoureusement

cette règle, on se trouvera dans un extrême embarras
en face des idées bibliques. Ayant renoncé au principe d'unité
fourni par la religion elle-même pour le groupement des matériaux

dogmatiques, on se verra forcé de les classer d'après des

considérations qui n'auront rien de religieux.
Le caractère tout particulier de la religion chrétienne doit

donc empêcher la théologie de poursuivre les mêmes fins que la
métaphysique. Ce n'est pas à dire toutefois que d'autres
considérations ne provoquent un rapport étroit entre les deux sciences.

Quand on voit, dans le cours de l'histoire des dogmes,
comment la théologie a su mettre tour à lour à profit les notions
métaphysiques les plus diverses pour exposer et expliquer son

objet, on pourrait être porté à croire qu'elle est aussi indifférente

que la religion elle-même à l'égard des déterminations
métaphysiques. Ne voyons-nous pas la théologie faire usage de
notions qui ne s'expliquent que comme parties intégrantes
d'une métaphysique matérialiste, à côté d'autres qui laissent

transpirer l'hypothèse que l'esprit est l'unique réalité? Il suffit
de penser à ce qui s'est passé dans une même période chez les
défenseurs du symbole de Nicée. L'humanité, en tant qu'objet
de la rédemption accomplie par Jésus-Christ, est conçue par
eux comme une par nature, tandis que d'autre part leur
idéalisme hardi s'élève à l'idée que les vertus de l'esprit sont
les éléments du corps qui doit ressusciter. La prestesse avec



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 439

laquelle dans nos temps modernes la théologie a changé de

forme pour suivre le rapide changement des systèmes
philosophiques paraît favoriser pleinement l'idée que notre tâche

comme théologiens nous laisse pleinement libres de nos
sympathies philosophiques.

Toutefois cette indifférence n'est de mise que lorsqu'on se

trouve en face de ce problème métaphysique fort incertain :

comment faut-il concevoir l'unité des choses matérielles et des

choses spirituelles? En tout cas, le christianisme se meut dans

la conception d'une différence établie par la moralité entre les

choses et les esprits. De sorte qu'il nous importe peu de savoir
à quelles conséquences nous arriverions en appliquant certaines
notions aux expériences faites dans les deux domaines. Mais

au contraire, dès qu'on se sert de la notion d'identité, obtenue

par des méthodes métaphysiques, pour affaiblir en quelque
manière la différence impérieusement réclamée parla moralité
chrétienne entre les choses et les esprits, alors la théologie qui
a conscience de sa tâche se sent atteinte au point le plus
sensible. La théologie ne saurait plus être indifférente à l'égard de

ses moyens d'exposer scientifiquement le christianisme dès que
ceux-ci sont plus faits pour voiler que pour montrer leur objet.
Tandis que la religion chrétienne manifeste son origine
surnaturelle en déployant son efficace toujours la même au milieu
des diverses notions philosophiques de chaque époque, la théologie

systématique doit viser à montrer le plus grand accord
possible entre ses notions et le caractère tout spécial des objets
dont elle s'occupe. En effet l'exposition scientifique du christianisme

doit éviter un grave danger. Il ne faut pas que de

fausses conséquences résultent d'une manière inadéquate
d'exposer les choses, ou que la longue habitude d'une semblable
exposition rende peu à peu inefficace une portion importante de

la conception religieuse du monde. Or voici quel est le noyau,
le contenu général de la conception religieuse du christianisme :

l'Eglise, réconciliée avec Dieu par Jésus-Christ, se trouve à

l'égard de Dieu dans une dépendance telle qu'elle possède la

certitude de la vie éternelle et de la domination sur le monde.
Il s'agit donc ici de relations entre esprits et d'une différence



440 J.-F. ASTIÉ

entre un royaume des esprits gouverné par la moralité qui
demeure le but, tandis que le monde non réglé parla moralité
ne lui sert que de moyen. Pour développer ces conceptions-là
d'une manière convenable, la théologie est obligée de s'adresser

à la psychologie et à la métaphysique. Nous devons exiger
de la métaphysique qu'elle nous livre des notions pouvant
rendre ces rapports. Ce n'est pas là imposera la métaphysique
une tâche qui lui soit étrangère, mais lui demander de

s'acquitter de la mission qu'elle doit se donner à elle-même et qui
une fois entrevue ne peut plus être abandonnée. L'idée du
souverain bien dans le christianisme implique la subordination du
monde delà nature comme moyen, au monde des esprits comme
but. Il va sans dire que cette conception qui doit tout dominer
ne peut trouver son expression complète que dans des notions
formées en vue de la différence entre la vie spirituelle et les
choses. Or il est manifeste qu'aucune métaphysique ne peut se

dispenser d'avoir égard en tout premier lieu à cette différence,
bien qu'ensuite elle puisse être amenée à traiter un des domaines
de notre expérience comme un pur produit, l'autre comme la

réalité productrice, ou aussi être conduite à découvrir, dans les
directions les plus différentes, les lignes aboutissant à l'unité
cachée des choses les plus différentes. La métaphysique est
absolument tenue de signaler les changements divers que subissent

nos idées suivant que nous les appliquons aux choses ou
aux esprits. Le résultat de ce travail constitue l'arsenal de la

théologie. Quand celle-ci néglige de faire usage des matériaux

acquis de cette façon, ou bien elle demeure au point de vue
métaphysique de la vie ordinaire et en s'y habituant elle court le

danger de voiler, dans l'exposition scientifique, ce qu'il y a de

tout particulièrement originel dans son objet. Ou bien encore,
sous l'influence de la doctrine de l'identité régnant
probablement en métaphysique, la théologie s'est laissée aller à

méconnaître cette différence. Elle doit soigneusement se garder
de faire confusion, parce que la différence est impliquée dans
les idées dominantes du christianisme et que son objet, à elle
théologie, gît précisément dans cette différence. Quand la théologie

veut exposer le christianisme avec une exactitude seien-



DU ROLE DE LA MÉTAPHYSIQUE EN THÉOLOGIE 441

tilîque, elle doit faire usage des moyens que la métaphysique
lui fournit, peu lui importe que ces moyens soient de nouveau
modifiés sur un autre point, dans le cours des recherches

métaphysiques.
Sous un autre rapport encore, la métaphysique doit intéresser

la théologie. C'est lorsqu'elle s'avise, sous prétexte d'être
une science indépendante, de faire usage de notions qui n'ont
de sens que comme fonctions de l'esprit moral concret. Dans

ce cas, ce que la théologie a de plus pressant à faire c'est de

démasquer cette pseudo-métaphysique comme une usurpatrice
cherchant à se substituer à la religion, sous peine de faire dire

que la métaphysique, au service impartial de la vérité, obtient
ce qu'elle s'efforce elle-même d'obtenir au service de la religion
positive.

Voici les deux exigences auxquelles la métaphysique doit
répondre. Elle doit nous faire connaître les modifications que
subissent nos idées, suivant qu'elles s'appliquent aux choses

ou aux idées ; elle doit respecter les limites qui séparent
le champ de la science indépendante du domaine où règne
l'idéal moral, concret. En répondant à la première de ces

exigences, la métaphysique nous fournit des instruments pour
notre travail ; en se conformant à la seconde, elle reconnaît la
mission spéciale de la théologie. Que la philosophie soit d'ailleurs

déiste, panthéiste, théiste, ou quelque chose d'autre

encore, tout cela nous est indifférent comme théologiens.
Naturellement le chrétien simple dans la société d'un philosophe

théiste se sentira plus en sûreté que dans celle d'un
déiste ; le théologien, quand le premier remplit son devoir
comme ouvrier de la science, peut attendre de lui quelques
secours directs, tandis que le second ne peut lui rendre aucun
service. Le fait qu'un métaphysicien réussirait à dériver les

formes générales de l'être et du devenir de l'idée chrétienne de

Dieu, n'aurait pour nous de l'importance que s'il s'agissait, dans

notre religion, de connaître le monde comme tel, tandis qu'il
nous importe au contraire, en tout et toujours, de l'apprécier
comme un moyen pour notre félicité. Quant au théologien qui
s'imagine pouvoir remplir ou même avancer sa mission par le



442 J.-F. ASTIÉ

concours de cette philosophie théiste si désirée, ou bien, en

faisant de la théologie, il se débarrasse de son christianisme,
ou il favorise directement une autre religion. Voilà pourquoi je
suis convaincu que le petit troupeau qui attend avec tant de

persévérance l'apparition de ce puissant libérateur, une
philosophie théiste, ne se rend pas parfaitement compte du contenu
de ses espérances. C'est aussi là l'unique excuse pour cette
tentative de maintenir la théologie dans un état constant de

faiblesse.
(A suivre.)


	Du rôle de la métaphysique en théologie

