Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1884)

Artikel: Ritschl et sa théorie de la connaissance : d'aprés un de ses récents
ecrits [suite]

Autor: Gretillat

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379345

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379345
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RITSCHL ET SA THEORIE DE LA CONNAISSANCE

D’APRES UN DE SES RECENTS ECRITS
PAR

GRETILLAT

SECOND ARTICLE!

Nous avons dit précédemment que, sous la rubrique méta-
physique, notre auteur réunissait sans avertissement dans une
collective réprobation différents objets, au moins fort dissem-
blables & mon sens. J'en ai noté trois au cours de I’étude que
J’ai faite de l'opuscule : Theologie und Metaphysik.

1° Toute conclusion d’une opération purement dialectique,
toute idée générale issue d’un raisonnement & priori. « Die
metaphysische Erkenntniss der Natur und des geistigen Lebens
als Dinge ist a priori (pag. 6):... il doit y avoir pour bien des
hommes un charme particulier & savoir quelque chose sur Dieu
a priori» (pag. 18).

C’est & ce charme qu’aurait cédé un des trois adversaires,
Frank, en définissant Dieu comme ’Absolu.

20 Toute idée de genre ou d’espéce issue d’un procédé
d’induction partant du particulier pour s’élever au général ; car
Punité que nous attachons aux choses pergues n’est pas autre
chose que la continuité du sentiment du moi transportée dans
I'image. laquelle n’est elle-méme que le résidu de nos souve-
nirs successifs : « Der Eindruck, dass das wahrgenommene Ding

1 Voir le premier article, numéro de mai 1884.



RITSCHL ET SA THEORIE DE LA CONNAISSANCE 345

in dems Wechsel seiner Merkmale eins ist, entspringt der Conti-
nuitit des Selbstgefithls innerhalb der Reihenfolge unserer,
durch das Ding erregten Empfindungen. » (Pag. 36.)

3° Tout fait méme réel, mais de l'ordre spirituel et super-
sensible, situé en dehors ou au-dessus du domaine de mes per-
ceptions ou de mes expériences. « So ist jeder Anspruch, dass
man etwas von Gott an sich lehren koénne, was abgesehen
von seiner irgendwie beschaffenen aber von uns empfundenen
und wahrgenommenen Offenbarung fur uns erkennbar wire,
ohne zureichenden Grund. » (Pag. 31.)

Encore la rubrique N° 2 renferme-t-elle des termes hétéro-
génes 'un & 'autre, mais dont notre auteur méconnait et efface
les différences, en confondant, comme M. Wegener le lui
reproche avec justice, ce qu’il appelle das Erinnerungsbild et
der Gattungsbegriff.

«Ses explications (Théol. pag. 30 et sq.), écrit M. Wegener,
ne permettent pas de reconnaitre la différence entre I'image de
souvenir et 'idée d’espece, et effacent au contraire intention-
nellement la différence qui existe entre elles. I'image de sou-
venir peut n’étre obtenue que par 'aperception d’une chose;
la notion d’espece au contraire par 'observation de plusieurs
choses homogénes, par voie de distinction entre leurs diffé-
rences comparées entre elles, suivie de I’abstraction qui procure
la synthése de tous les éléments communs. Dans un cas, nous
n’avons qu’un produit du mécanisme psychique, & l'égard
duquel nous nous comportons passivement; dans lautre le
produit spontané d’'une pensée intentionnelle. » (Jahrbuch,
Zweites Heft, 1884, pag. 217.)

Comme nous avons entrepris de parler sur et non pas contre
Ritschl, nous sommes heureux de constater notre accord avec
lui sur le premier point, l'illégitimité de la méthode dialectique
pure, le caractere fallacieux du raisonnement a priori en tout
autre domaine que celui des mathématiques pures, c’est-a-dire
des formules abstraites. Je souscris donc avec lui sans réserve
a la sentence suivante du célebre philosophe Lotze : « La méta-
physique n’a pas & créer la réalité, mais a4 la reconnaitre; a
suivre 'ordonnance intime de ce qui est donné, et non pas &



346 GRETILLAT

faire dériver cette donnée de ce qui n’est pas donné. Pour
remplir cette tiche, elle a & se garder du malentendu consistant
4 considérer comme éléments indépendants et constitutifs les
abstractions qui lui servent & fixer pour son usage certaines
déterminations du réel, comme si eile pouvait les utiliser de son
chef pour la construction du réel. C’est la un malentendu dont
nous 'avons vue souvent étre la victime. »

Nous ne pourrions mieux dire, et aprés avoir lu I'exposé de la
pure méthode a priori dans 'introduction & ’Ethique de Rothe,
ou 'on nous annonce le dessein de reconstruire, au cours de
I'évolution de l'idée logique el nécessaire, tout I'’ensemble du
monde réel, on en est & se demander comment il est possible
qu’une pareille vizée ait pu prendre possession d’un cerveau en
santé. Oui, s’il fallait choisir entre 'empirisme de Ritschl et
Papriorisme de Rothe, je n'hésiterais point & préférer le pre-
mier, et je comprends la violence de la réaction provoquée de
toutes parts par un abus aussi insolent de la pensée humaine,
se disant génératrice et créatrice du monde réel dont elle devait
se contenter d’étre le témoin fidéle et 'investigatrice patiente.
Eh! & ne consulter que I'étymologie, n’aurait-on pas da voir
qu’elle condamne 'usage qu'on a voulu faire de la spéculation ?
Car spéculer signifie apparemment voir et non pas créer la
chose qu’on voit, ce qui nous ramene a la sentence de Lotze
rapportée ci-dessus: « La métaphysique n’a pas a créer la
réalité , mais & la reconnaitre. » Je me déclare également
d’accord avec Ritschl pour ranger dans la fausse métaphysique
et pour dénier par conséquent toute force probante & toute
tentative de faire sortir avec une nécessité et une évidence
purement logiques la preuve d’'un Dieu personnel, sage, bon et
juste de prémisses purement logiques elles-mémes, que cette
preuve se nomme ontologique, cosmologique ou physico-téléo-
logique.

Nous aurions aimé & lire le développement des raisons que
notre auteur oppose & 'argument ontologique en particulier,
qu'il se contente de condamner d'une facon sommaire, et
quime parait étre en effet un des spécimens les mieux qualifiés
de ce que nous appelons, nous aussi, la fausse métaphysique.



RITSCHL ET SA THEORIE DE LA CONNAISSANCE 347

Qu’il me soit permis d’ouvrir ici une courte parenthése pour
faire ce que Ritschl n’a pas fait et justifier cette affirmation.
Qu’on nous comprenne bien toutefois: en critiquant certains
arguments traditionnels, nous ne manifestons point I'intention
de faire fi de toute preuve de l'existence de Dieu, comme si
cette croyance n’avait pas de raisons a faire valoir en sa faveur;
nous demandons seulement la permission de croire en Dieu
pour d’autres raisons qu’Anselme de Cantorbéry.

Le trait commun que nous constatons entre la fausse méta-
physique et 'argument ontologique tout d’abord, c¢’est que dans
I’un et Vautre, on prétend, par un subterfuge quia toujours été
familier a la raison pure, franchir le passage de 'idée a 'étre,
substituer subrepticement I'idée & I’étre. Or I’application de ce
procédé i la démonstration de I'existence de Dieu nous parait
se heurter aux trois objections suivantes :

1° La mineure, concue en ces termes: [lexistence est un
élement de la perfection, n'est en réalité qu'une pétition de
principe; car au moment oll vous venez de faire table rase de
toute donnée quelconque, et par conséquent de toute donnée
morale, vous supposez acquis ce qui est en question, puisque,
selon la prémisse du panthéisme, c’est au contraire I'indétermi-
nation de I'élre qui est un élément de perfection.

20 I’étre le plus imparfait étant supérieur en qualité, sclon
nous, a l'idée méme la plus parfaite, nous contestons qu’'une
idée meme parfaite, donnée comme effet, suppose nécessaire-
ment la présence d’un étre parfait comme sa cause, car un
8tre méme imparfait suffit & produire une idée méme parfaite.

(est la critique que formulait Kantavec beaucoup de raison
en disant que 'idée de cent écus n’est pas plus riche que l'idée
d’un écu.

3° Il n’est pas vrai que l'idée de I’étre parfait soit eo ipso
une idée parfaite, car en parlant ainsi, vous transportez a 'idée
la qualité de son objet ; or je puis avoir tout a la fois une idée
parfaite d’un objet imparfait, ou une idée imparfaite d’un objet
parfait, tout spécialement une idée imparfaite de Dieu comme
étre parfait; et s’il en est ainsi, j'en conclurai doublement que
la causalité divine n’est pas nécessaire pour produire cet effet.



348 GRETILLAT

L’argument cosmologique de méme, pour autant qu’on le
renferme dans les données de la raison pure, ne saurait me
démontrer avec une nécessité logique 'existence d’une cause
supréme, unique et transcendante au monde; car la raison
purement dialectique, livrée encore une fois aux données de son
ordre, ou biens’arrétera & une cause unique mais immanente au
monde, ou bien atteindra une causalité transcendante, mais qui
ne sera pas nécessairement unique, qui sera double ou multiple,
aboutissant ainsi soitau panthéisme, soit au dualisme, au mani-
chéisme ou méme au polythéisme.

La preuve téléologique enfin, outre qu’elle ne prouverait en
tout casqu’un ordonnateur et non pas un créateur du monde, ne
pourrait méme avoir ce résultat que dans la supposition de la
hiérarchie des ordres et des régnes de la nature, araison de la~
quelle les inférieurs sont disposés en vue des supérieurs comme
de leurs causes finales. Car il faut étre préalablement convaincu
que 'homme, en tant qu’étre moral, est supérieur a l'arbre,
pour admettre que les pommes de 'arbre ont leur cause finale
en '’homme, plutdt que de penser que la fin de 'homme est
d’engraisser les racines du pommier de sa dépouille.

Je dis que les arguments cosmologique et téléologique ne
prouvent que sur le fondement de la donnée morale, et il me
serait facile de montrer que c’est dans cette supposition que
Paul les emploie lorsqu’il se réféere ¢ ces choses invisibles qui
se voient des la création du monde dans les ceuvres de Diew,
savoir sa puissance éternelle et sa divinité. (Rom. I, 20.)

Ritschl a également raison, selon nous, dans 'opuscule que
analysons (pag. 14 et sq.), de protester contre ’emplol qu'on
a fait si souvent de la notion de I'absolu dans la définition de
Dieu, comme si la perfection divine pouvait étre exprimee par
cette formule abstraite, « cette chose sans qualité... cette idole
métaphysique... dont on fait appul de la religion... poury
accrocher aprés coup la personnalité et 'amour. » (So werden
Persinlichkeit, Liebe dusserlich daran gehdngt.)

Nous n’avons pas a rechercher ici jusqu'a quel point Frank
et Luthardt, les adversaires de Ritschl, ont encouru les re-
proches qu’il leur adresse & I’égard de leur notion de I’ « Ab-



RITSCHL ET SA THEORIE DE LA CONNAISSANCE 349

solu. » Ce mot seul parait éveiller dans I'dme de notre auteur
des réminiscences assombrissantes. Nous savions déja que ce
terme-la et d’autres similaires, comme : das Gute iiberhaupt
(pag. 40) ou: die Unbestimmtheit, ont toujours exercé sur le
génie allemand une fascination irrésistible, et Ritschl a raison
de vouloir rompre ce charme. « L’Absolu! s’écrie-t-il, pag. 16,
que ce mot sonne bien! Je me souviens encore obscurément
d’en avoir été occupé dans ma jeunesse, alors que la termino-
logie hégélienne menacait de m’entrainer dans son tourbillon.
Ily a longtemps de cela, et le mot m’est devenu étranger au
point que je n’y trcuve plus aucune pensée compréhensive
(weitreichend). Car littéralement il signifie : ce qui est détaché
(was abgelist ist), ce qui n’est en aucune relation avec autre
chose, et Frank le comprend ainsi puisqu’il le remplace par
les expressions : Durchsichselbstsein , Insichselbstsein, Sein-
selbstsein. »

Il me souvient d’avoir rencontré dans' la Dogmatique de
Schleiermacher des vocables tels que das Sichselbstnichtsoge-
setzthaben et Irgendwohergewordensein, qui devaient désigner,
si nous ne nous trompons, 'existence non absolue, le contraire
du Durchsichselbstsein. Nous en retiendrons a toutle moins que
si le francais est la langue du verbe et de 1'éloquence, 'alle-
mand est 'ami du substantif.

M. Ritschl en conclut que la notion de I'absolu doit étre ex-
clue de la notion et de la définition de Dieu; je ne saurais étre
de son avis. Car P'absolu comme le bien lui-méme, qui ne sont
pas et n’ont jamais été des entités concretes, des substances
autonomes, n’en sont pas moins des catégories exprimant des
conditions d’existence, des rapports entre deux termes, et
comme telles, ces formules ont parfaitement leur légitimité
dans la saine métaphysique.

Le bien, c’est le rapport normal établi entre un étre et sa
fin. Une propriété est-elle bonne, ounon? Apprenez-moi, avant
que je vous réponde, a quol vous destinez ’objet dont vous me
parlez, et je pourrai vous dire alors si la propriété que je lui
connais : doux, tendre, chaud, froid, est propre ou impropre
a cette destination. Ajoutez au bien I'adjectif souverain pour ob-



300 GRETILLAT

tenir le souverain bien, vous n’aurez fait pour tout cela que
porter I'indétermination signalée & son point culminant; et le
souverain bien, tout comme le bien, restera une formule vide,
faute d’un second terme avec lequel celui-la serait mis en
rapport, ou hien elle ne se remplira et ne s’enrichira que de
données étrangéres a la prémisse posce.

Il en est de méme de la notion de ’absolu, rapportée a 'Etre
divin. Il est clair que si ce terme signifie dans votre pensée et
voutre langage U'indétermination de tout prédicat de 'étre réel;
si, sous le -terme d’Absolu, vous entendez le &v du néoplato-
nisme, le Sein de I'hégélianisme, égal au Nichtsein et se res-
saisissant dans le Werden ; si c’est la toute la métaphysique, je
seral le premier a dire @ Arriére la métaphysique, plutéi gue de
voir disparaitre mon Pére dans le ciel et 'image de Dieu dans
mon ame !

Mais si 'absoluité de ’Etre divin est une autre expression de
la transcendance de Dieu & I'égard du monde, ou méme de
toute loi de nature que vous supposeriez attachée & sa volonté
souveraine pour la limiter et la contraindre, pourquoi ne
proclamerais-je pas absoluité de 'Etre divin, apreés qu’elle a
été proclamée par lui-méme dans le nom de Jahvé qu’il s’est
donné : Je suis celui qui suis! Je serai tout ce que je voudrai
étre! Car I'histoire tout entiére du salut devait répondre a 1'at-
tente ainsi excitée.

Mais c¢’est en ceci encore (ue nous pourrons nous convaincre
a quel point la pensée de Ritschl est oscillatoire sous les ap-
parences de la rigidité. Car la notion panthéiste de 'absolu,
qu’il repousse avec raison, n’est point le corollaire de telle ou
telle métaphysique particuliére, et elle pourra aussi bien ré-
sulter de la méthode subjectiviste qu’il préconise comme la
seule garantie de la possession de la vérité. Nous en avons
une preuve éclatante chez Schleiermacher, cui appelle Gottes-
bewusstsein le sentiment d’absolue dépendance a I'égard de
cetle cause supérieure, mais inconnaissable, personnelle ou
impersonnelle, qu’il appelle Dieu, et Welthewusstsein le senti-
ment de notre dépendance relative & 'égard des causes secon-
daires, multiples et intermittentes qui constituent le monde.



RITSCHL ET SA THEORIE DE LA CONNAISSANCE 351

Il nous parait que le débat engagé entre Ritschl et ses ad-
versaires se rattache & cette question de theéodicée, qui a sj
longtemps agité et divisé les penseurs : celle des rapports de
la nature & la volonté divine; et nous sommes porté & croire
que Frank d’un coté, et Ritschl de l'autre, représentent les
deux extrémes opposés : selon les uns, héritiers de la tradition
aristotélicienne et scolastique, la nature divine, sous le nom
d’absolu, régit la volonté divine qui ne peut s’actualiser que
conformément aux lois de cette nature;selon les autres, secta-
teurs de Duns Scott et représentés parminos contemporains par
MM. Secrétan et Ritschl, il n’y a pas en Dieu d’autre nature
que cette volonté elle-méme sactualisant dans I'amour. Les
uns disent : Dieu veut le bien, parce que c’est le bien; les
autres, le bien est le bien, parce que Dieu le veut.

Nous redoutons et condamnons d’avance, quant anous, toute
définition de la nature divine par laquelle on prétendrait épui-
ser I'objet dans I’énonce d’un seul terme, que ce terme soit
I’absolu, ou l'absolue liberté, la sainteté ou 'amour; nous ré-
pudions, disons-nous, toute tentative de résoudre la plénitude
insondable de Dieu et la richesse de ses réevélations dans une
formule unique, méme scripturaire, par la raison que les deux
termes que nous opposons volontiers dans notre langage ter-
restre, pour exclure 'un au profit de I'autre, sont tous les deux
affectés d’une partialité inhérente & nos conceptions actuelles,
mais dont la réalité transcendante et divine est certainement
affranchie.

Aussi bien voyons-nous I’Ecriture sainte juxtaposer con-
stamment les antithéses que nous aimerions tant & résoudre,
et nous faussons le sens d’une notion scripturaire, par le fait
seul que nous l'isolons de sa notion complémentaire.

Ritschl, le grand adversaire de la métaphysique, oppose &
la conception de Dieu comme Pabsolu la définition de Dieu
comme 'amour, et 'amour tel qu’il se réalise dans le royaume
de Dieu en Jésus-Christ. (Pag. 20.) Et la justice, lui demande-
rons-nous, et la colére divine, dont il est si souvent parlé dans
I’Ecriture?

Ritschl vous répondra dans son grand ouvrage : Rechtferti-



352 GRETILLAT

gung und Versohnung, que la justice et la colére divines ne
sont pas des réalités en Dieu méme, mais des manifestations
diverses de l'amour dans le développement historique du
royaume de Dieu. A quol nous répondons : Voila de la méta-
physique, de la métaphysique de Ritschl, et de mauvaise mé-
taphysique. (Comp. Rom. I, 18 droxakimrerar yap dpyn 6209.)

Ritschl déclare ne vouloir admettre de notion de Dieu que
celle qui nous est fournie par la révélation de Dieu en Jésus-
Christ, et sous prétexte que l'effort de la dialectique s’appli-
quant & la recherche de Dieu, ne saurait engendrer que la
formule vide et abstraite de l'absolu, il conclut & la répudia-
tion complete de toute connaissance de Dieu, & 'inanité de tout
témoignage sur Dieu antérieur ou étranger & la révélation chré-
tienne. Mais n’y a-t-il donc que de la métaphysique en dehors
de la révélation historique de Dieu en Jésus-Christ ? N'y a-t-il
pas eu avant elle, n’y a-t-il pas encore aujourd’hui en dehors
d’elle une connaissance de Dieu, comme d’un étre personnel,
saint, juste et bon, issue des témoignages que Dieu s’est ren-
dus & lui-méme dans la nature, dans la conscience et dans
I’histoire, connaissance imparfaite et incompléte sans doute,
mais exacte dans les limites de cette imperfection méme, ac-
cessible & tout homme, et qui, au jugement de Paul, a rendu
les paiens qui 'ont rejetée ou allérée : avaroloyitons (Rom. I, 20).
Et ol trouverons-nous la garantie d’authenticité de la révélation
historique de Dieu en Jésus-Christ, sinon dans les correspondan-
ces attestées A toute conscience saine entre cette révélation par-
ticuliére et définitive et les révélations primitives et générales?

Je trouve, dans la page 19 de l'opuscule de Ritschl, une pro-
position qui me fait toucher du doigt 'erreur dont elle est le
corollaire : « La personnalité, nous dit-on, n’est concevable
que dans une relation particuliére de la vie spirituelle avec le
monde et avec d’autres personnes. »

Rapportée a Dieu, cette proposition ne tendrait & rien de
moins qu’d rendre la personnalité divine dépendante de sa
relation avec le monde ; or la fausseté de cette proposition au
point de vue du théisme éclate avec assez d’évidence pour en
invalider rétroactivement les prémisses.



RITSCHL ET SA THEORIE DE LA CONNAISSANCE 300

Je passe a la seconde application du terme métaphysique
que nous avons signalée tout & I’heure dans la brochure : Theo-
logie und Metaphysik, celle qui en est faite aux notions collec-
tives de genre et d’espece, et quiconque est quelque peu fami-
liarisé avec cet ordre de discussions a déja pu prévoir qu’a
propos de pommes, c’était & la doctrine traditionnelle dite : du
péché originel, que notre auteur en avait.

En effet, la psychologie de Ritschl est nominaliste, comme sa
théologie : « La conceplion élémentaire de la vie spirituelle,
écrit-il pag. 45, comme d’une chose réelle, présuppose qu’on
reconnait la réalité propre de I’esprit dans les fonctions de sen-
tir, de connaitre, de vouloir, mais principalement dans cette
derniére. » Et pag. 55 : « La personne spirituclle n’existe et
n’est présente que dans sa volonté manifeste. » Il reproche
3 Weiss et & Luthardt « de manifester leur prédilection pour la
métaphysique, en ce qu’ils s’accordent & dire que la réalité de
I’esprit humain ne serait pas comprise dans son vouloir (qui
renferme naturellement la connaissance et la sensation du
moi), mais qu’en arriére, en dessous et au-dessus de ces fonc-
~ tions, la reéalité de l'étre devrait étre cong¢ue dans une forme
de l'objectivité, qui serait aussi propre & la nature. » (Pag. 54.)
Bref, cette essence de ’homme supposée & l'arriere-fond de
ces trois facultés actives de la connaissance, du sentiment et de
la volonté, cette chose indéterminée qui constituerait la réalité
du moi, sans relations et sans activité, n’est pas autre chose,
selon Ritschl, que le doublet dans I'hnomme de I’absolu dans
Iétre divin, car elle renferme en elle les mémes obscurités et
est affectée de la méme indétermination. (Pag. 54, 55.)

Comme donc Ritschl se refuse & admettre une vie du moi
latente et originelle, qui ne se résoudrait pas dans les facultés
déterminées que nous venons de nommer, il est absurde, selon
lui, de parler d’'un vice de nature antérieur & toute actualisa-
tion de la volonté, et les différents termes sur lesquels les dog-
maticiens ont disputé en cette matiére : les uns, comme Flac-
cius, appelant le péché substantia et distinguant 12 méme entre
la substantia materialis et la forma substantialis; les autres,
considérant au contraire le péché comme un accident de la

THEOL. ET PHIL. 1834, 24



354 GRETILLAT

nature humaine (pag. 52 et suiv.), ne pouvaient qu’offrir 2
I'adversaire de la « métaphysique vulgaire » ou « scolastique »
un nouveau et facile sujet de triomphe.

Il va sans dire que nous ne trouvons pas la question du
péché résolue par les simplifications que Ritschl y apporte ; et
de méme que nous restons convaincu que l'espéce pomme
demeure une substance réelle, quoique latente et mystérieuse,
derriére les choses particulieres appelées pommes, nous de-
manderons toujours, si le péché n’était qu’une actualisation de
la volonté, universelle sans doute, mais purement individuelle
et accidentelle dans cette universalité méme, comment il se
fait que cet accident soit universel, ainsi que l'expérience
nous le montre.

Les mémes prémisses psychologiques qui condamnent dans
le systeme de Ritschl la doctrine traditionnelle du péché origi-
nel, I'ont rendu l'adversaire passionné et j’allais dire personnel
de 'unio mystica. Mais, demandez-vous, quel rapport peut-il
donc y avoir entre le péché originel et Punio mystica, que ces
deux spécimens de la « métaphysique traditionnelle » aient été
associés dans une méme condamnation? Car jamais je n’aurais
cru que cette inoffensive unio mystica et valu d’allumer de
si vigoureuses coléres, de défrayer tant de sanglants sarcas-
mes. C’est que la doctrine de I'unio mystica, comme celle du
péché originel, suppose dans la nature humaine et derriére
les trois facultés reconnues : l'intelligence, le sentiment et la
volonté, un arriere-fond occulte, je ne sais quel protoplasme
indéfini et inconnaissable, ol doit s’opérer dans un cas la trans-
mission du vice héréditaire; dans 'autre, I’'union dite mystique,
qui est celle des essences sans étre 'union des volontés entre
Christ et le croyant. Or aux yeux du docteur de Gottingue, qui
n’a pas écrit une Geschichte des Pietismus par amour de son
sujet, les trols termes piétisme, mystique et métaphysique
représentent les variétés d’une seule et méme aberration :

« La mystique et la métaphysique, écrit-il pag. 25, offrent
une parenté si étroite qu’il est tout & fait indifférent d'imputer
certaines propositions & la mystique ou a la fausse métaphysi-
que. » Et voild pourquoi deux des trois adversaires : Luthardt,



RITSCHL ET SA THEORIE DE LA CONNAISSANCE 355

de Leipzig, et Weiss, de Tubingue, qui s’étaient portés les
champions de 'unio mystica, ont di endurer pour ce fait dans
la brochure Theologie und Metaphysik un éreintement de qua-
torze pages.

« Dans 'explication de Jean XVII, 11, 21 et 22, lisons-nous
pag. 22, Meyer et Luthardt s’accordent & dire que 'unité des
croyants, comparée la a 'unité du Pere et du Fils, ne concerne
pas seulement la volonté et la disposition, mais désigne quel-
que chose d’autre encore, en arriere ou plus haut, que Luthardt
désigne comme suit : « Le Pére et le Fils doivent étre I'élément
» dans lequel les croyants vivent et se meuvent : unio mystica ;
» en Dieu et en Christ, les croyants sont non pas par leur vo-
» lonté et leur disposition seulement, mais par leur étre réel
» (1hrem wirklichen eigentlichen Sein nach), sans cesser pour
» cela d’étre des créatures pécheresses. »

Or, voila des assemblages de pensées qui révoltent M. Ritschl
et qu’'il n’hésite pas & qualifier d’inintelligibles. « Il est trés
facile, observe-t-il sur cette citation, pag. 23, d’écrire et d’im-
primer des choses pareilles, mais il est trés difficile de les faire
entendre aux autres et plus difficile encore de les admettre
comimme des pensées de Jésus-Christ... »

Nous pourrions répondre a auteur de Theologie und Meta-
physik que le simple reproche d’énoncer des pensées obscures
ne suffit pas encore a les rendre condamnables. La nature hu-
maine, aussi bien que la nature divine, pourrait bien recéler des
profondeurs inaccessibles aux facultés de théologiens méme
éminents, mais influencés a leur tour par une métaphysique
de leur facon, obscure et superficielle toul ensemble.

Ritschl prétend ne reconnaitre dans la nature humaine que
des facultés actualisées, et il veut que lactivité de ’dme hu-
maine s’épuise dans les actualisations de ces facultés. Nous
pourrions lui demander dans quelle catégorie il place la force
spirituelle communiquée & 'homme, quil appelle lui-méme
le Saint-Esprit et qu’il congoit (pag. 42) « als den Grund des
gemeinsamen Bewusstseins der Gotteskindschatft, als das Motiv
und die gottliche Kraft des tberweltlichen religidsen und
sittlichen Lebens in der Gemeinde, und so als die nothwendige



356 GRETILLAT

Formbestimmtheit der christlichen Personlichkeit. » Que le
Saint-Esprit soit ou ne soit pas la troisiéme personne divine,
je demande ou donc réside en moi cette force spirituelle com-
muniquée, qui ne saurait éire ni ma connaissance, puisqu’elle
est ma force, ni ma volonté, puisqu’elle mobilise ma volonté et
forme en moi « la personnalité chrétienne ? »

Considérez "ame humaine entre son premier éveil a Iexis-
tence terrestre et son éveil &4 la vie consciente et morale, et
dites-nous ou sont chez elle ces trois facultés numérotées par
la psychologie : la connaissance, le sentiment et la volonté?
Elles existent déja toutes trois, car elles vont apparaitre a4 leur
heure, distinctes I'une de l'autre, émergeant du fond confus de
I'dme ; mais dans ce foud lui-méme, elles ne sont encore qu’en
puissance, quiescentes, enveloppées l'une dans l'autre, confon-
dues, en un mot, dans une neutralité ot le moi,la conscience du
moi, la conscience morale, etlestrois facultés de la connaissance,
du sentiment et de la volonté attendent le signal de la vie
consciente et personnelle. Il suffit de se pencher sur le
berceau d’'un enfant pour se convaincre qu’il y a des réalités
spirituelles aussi inintelligibles que peut I'étre 'unio mystica,
et aussi incontestables cependant que la pomme dans ma main
ou le grondement de la foudre & mon ouie.

Nous avons dit que Ritschl rattache au terme métaphysique,
en troisiéme lieu, les faits spirituels et supersensibles qui, étant
situés hors de toute relation avecnous, restent, selon lui, incon-
naissables pour nous, et par conséquent indifférents & notre vie
morale.

Nous avons déja signalé I'insuffisance et I'incertitude de cette
expression : relation des choses avec nous, qui doit nous servir
cependant de critére unique de connaissance et de certitude.
D’un coté, la méthode que nous examinons ne saurait sans in-
justice étre taxée de positivisme et de sensualisme. Nous venons
de nous assurer, de l'autre, que les effets spirituels, censés
produits par un contact immédiat de I'étre divin et de ’étre
humain, sont exclus, comme ne répondant daucune réalité intel-
ligible, du nombre des éléments de nos connaissances. Quel
critére de certitude nous restera-il donc dans ’ordre spirituel



RITSCHL ET SA THEORIE DE LA CONNAISSANCE 357

etreligieux? Ritschl répond : Les faits spirituels et religieux qui
seuls nous inléressent et seuls nous importent sont ceux qui
sont percus sciemment et volontairement par nos facultés mo-
rales, qui nous sont transmis par la médiation de la révélation
historique de Dieu en Christ, et livrés & notre mémoire par les
organes de I'Eglise.

L’Eglise en effet, et I’'Eglise visible, finit par apparaitre dans ce
singulier systéme, fait de passion et de répulsions, comme la
dispensatrice de la vérité.

« La conception élémentaire de la vie spirituelle, comme
d’une chose réelle, lisons-nous pag. 45, suppose que nous recon-
naissons la réalité propre de l'esprit dans les fonctions de
sentir, dereconnaitre, de vouloir, mais principalement dans cette
derniére. Ensuite on ne peut prouver aucune action d’autrui
sur I’esprit humain si ce n’est dans les limites de la sensation
active et consciente, quiest la matiére du sentiment formulé du
moi, le guide de toute connaissance et le point de départ des
motifs reconnus par la volonté. C’est dans la réalité de la vie
spirituelle seulement que nous pouvons comprendre aussi les
effets divins quelareligion retient (welche die Religion feststellt).
Mais comme nous pouvons reconnaitre Dieu seulement dans ses
actions sur nous, qui correspondent & sa révélation publique,
c’est précisément dans ces effets que nous reconnaissons la pré-
sence de Dieu pour nous. L’évidence en est sans doute soumise
a d’autres conditions que celle des perceptions particuliéres des
sens. Mais cette différence ne consiste pas en ce que celles-ci
seraient immédiates, tandis que l'évidence religieuse de la pré-
sence de Dieu serait de diverses maniéres médiate. Car la plus
simple perception des sens, qui apparait comme immeédiate a
Iintelligence vulgaire, est en réalité une combinaison de sen-
sation el de jugemenl procurée par le moyen de ['exercice.
Disons plutdt que I'évidence religieuse de la présence de Dieu
dépend d’un concours de la communautéet de I’éducation reli-
gieuse avec une culture morale personnelle (mit sittlicher
Selbstbildung und Selbstbeurteilung) que je ne veux pas dé-
crire ici. »

Le role que Ritschl attribue a I'Eglise dans 1’éducation spiri-



358 GRETILLAT

tuelle de I'individu lui a été fréquemment et vivement reproché,
et I’a fait méme accuser de catholicisme. Il suffisait de recon-
naitre chez notre auteur, sur ce point comme sur d’aulres,
Pinfluence de Schleiermacher, s’accordant assez bien avec les
prémisses de sa propre méthode cui, tout en repoussant tout
piétisme et tout mysticisme, lui enseignaita ne reconnaitre que
des effets perceptibles pour les facultés subjectives. « Mes
adversaires, lisons-nous (pag. 45), imputent a un déficit de ma
conviction chrétienne que nous ne voulions admettre que les
actions de Dieu et de Christ que le croyant expérimente comme
membre de I'Eglise par l'intermédiaire de la prédication de
I’Evangile. Il faut bien plutlot, disent-ils, que nous sovons
en rapport immeédiat et personnel avec Christ noire Ré-
dempteur. »

L’attaque était directe, la critique sérieuse et appelait une ré-
ponse qui nous et appris par exemple de quelle église il s’agit,
si c’est de I'église empirique ou de la communauté des saints,
et quelle part respective on fait, dans I’éducation religieuse
de l'individu qui en fait partie, aux moyens de grace dits
extérieurs et visibles el aux influences toutes spirituelles. Mais
une explication de cette nature, aussi directe que nécessaire,
ettt sans doute paru tenir de « la méthode vulgaire, » et voici
la page, traduite aussi fidélement que possible, que Ritschl a
destinée & éclairer son adversaire, auquel on suppose évidem-
ment une tres forte téte :

« A cela (a la critique précitée), lisons-nous pag. 46, je me
permets d’opposer ce qui suit pour ma justification. Penser
correctement les effets, c’est penser lacause dans ces effets. Ce
n’est qu'une fausse prémisse de l'intelligence vulgaire que de se
représenter les causes dans un espace derriére celui dans
lequel on voit des phénomeénes (Erscheinungen) qu’on se repré-
sente comme les effets de ces causes, ou de poser les causes
dans un temps antérieur aux effets. Dans ces schemata, on ne
pense réellement pas les phénomenes apercus comme effets de
ces causes. Car ces deux notions sont dans cette relation mu-
tuelle que c’est seulement dans 'unité de ’espace ou du temps
qu’elles peuvent étre correctement rapportées’une a l’autre. Si



RITSCHL ET SA THEORIE DE LA CONNAISSANCE 329

nous les décomposons dans 'espace et dans le temps, ce n’est
la qu'une opération logique préliminaire dans laquelle nous
fixons plus stirement pour nous 'ordre des relations diverses &
la chose ; mais lorsque nous saisissons I'unité de la chose oula
liaison des choses, nous supprimons le schema de la séparation
locale des éléments. Ainsi ce que nous constatons dans 'ordre
religieux comme effet de Dieu ou de Christ en nous, nous cer-
tifie non pas I’éloignement, mais la présence de ces auteurs de
notre salut. »

Nous voila une fois de plus dament instruits que les catégo-
ries du temps et de 'espace ne sont que des auxiliaires de noire
esprit qui, mieux informé, finit par reconnaitre que la cause
esl dans 'effet et I'effet simultané & la cause. Eh mais! quel
rapport tout ce galimatias, — car pour du galimatias, c’est du
galimatias, — peut-il bien avoir, &'il vous plait, & la question
posée, cellede la relation de l'individu avec I'Eglise, et quel
individu ? et quelle église? — Avocat, passez au déluge!
s’écriait Perrin Dandin; — et que souventnous aurions & dire :
Docteur en théologie, pensez & 'Eglise !

Mais patience ! il se trouve que la page citée, que nous
prenions d’abord pour la prémisse d’'un argument, n’était qu'une
concession faite & adversaire, et dont on l'invite & ne pas se
prévaloir... Ouf! quel essoufflement, que de transports au cer-
veau pour gagner enfin ce résultat, que c’est seulement dans
le souvenir que peut se faire et s’entretenir la communion de
deux vies.

A cette fois, nous croyons sortir du tunnel; quelques clar-
tés nous arrivent de l'ouverture ; mais si nous recommen-
cons a comprendre, ce n’est pas que nous commencions &
approuver :

« Le rapport personnel de Dieu ou de Christ avec nous,
lisons-nous pag. 47, est et demeure subordonné au souvenir
exact que nous avons de la parole de Dieu, et Dieu n’agit sur
nous que par’'une ou 'autre de ces révélations. Affirmer I'im-
meédiateté de quelque aperception ou de quelque relation que
ce soit, c’est s’enlever la faculté de distinguer entre réalité et
hallucination. Ceux qui ont élevé la prétention de soutenir une



360 GRETILLAT

relation personnelle et immédiate avec Christ et avec Dieu, sont
apparemment trés peu instruits dans la littérature mystique.
(Ici la mention de la nonne Catherine de Génes.) Sans le
médium de la parole de Dieu qui est la loi et’Evangile, et sans
cette réminiscence exacte de cette révélation personnelle de
Dieu en Christ, 1l n’y a pas de rapport personnel entre un
chrétien et Dieu. » (Pag. 47 et 48.)

Et apres tout cela, nous attendons encore la réponse a ces
deux questions : Quel est le rapport légitime, normal et néces-
saire de I'individu a I’Eglise, et quels sont les critéres de I’église
seule autorisée, au sein de tant de dénominations diverses, a
transmettre & I'individu la révélation historique et authentique
de Dieu en Christ?

Mais voiciune de ces conséquences fort graves renfermées deés
le principe dans la théorie de la connaissance de Ritschl, et
qui, avant méme d’étre formulée sans doute, en était une des
causes finales. C’est 1a unnouvel exemple de la facon dont les
constructions logiques les plus abstruses finissent par prendre
corps dans le monde des faits et des réalités, et sont appelées
4 projeter leur ombre ou leur lumiére jusque dansles dernieres
couches ou vit encore la pensée et la conscience.

La doctrine de la préexistence personnelle de Christ n’étant
point donnée, nous dit-on, par la révélation historique de Dieu
en Christ et étant sans relations avec notre vie spirituelle,
impropre & influer efficacement sur les déterminations de
notre volonté, est destinée & passer dans la catégorie de
ces théories dites métaphysiques, proscrites de la théologie
non surannée. Et nous arrivons & ce singulier résultat que
c’est par horreur du rationalisme que Ritschl, I'ennemi des
sectes, rejette ane doctrine que I'Eglise mcuménique a
toujours reconnue dans les enseignements de Jésus-Christ
sur lui-méme. Ceci me rappelle le propos d’'un pasteur, vieux
Vermittler, qui me disait que, par prudence pastorale, il ne
préchait pas la résurrection des corps.

On m’exhorte & m’en tenir & la révélation historique de Dieu
en Jésus-Christ. Eh bien, je trouve cette révélation historique
de Dieu en Jésus-Christ dans les témoignages que Jésus-Christ



RITSCHL ET SA THEORIE DE LA CONNAISSANCE 361

a rendus sur sa personne humaine et divine, et parmi ces témoi-
gnages je remarque ceux-ci, dont I'originalité creatrice m’at-
teste 'authenticité : « Avantqu’Abraham fat, jesuis » (Jean VIII,
53); « donne-moi la gloire que j’al eue chez toi avant que le
monde fut fait. » (Jean XVII, 5.)

Métaphysique, métaphysique ! s’écrie-t-on de toutes parts;
et je vois les théologiens les plus empressés & dire que c’est1a
un débat entre théologiens, et qu’il est indifférent & notre vie
spirituelle, aux déterminations efficaces de notre volonté, de
savoir ce que Christ a été avant son apparition en chair! Je
pourrais répondre aux théologiens que précisément les points
de doctrine qu’ils déclarent indifférents & leur foi et & leur
pratique sont essentiels aux miennes. Je pourrais ajouter
que dans l'ordre spirituel et moral tous les sujets, toutes les
consciences, toutes les autorités, toutes les voix se valent, et
que s’il ne s’agit que de remplacer la métaphysique du théo-
logien d’Ephése par celle du théologien de Gottingue, nous
courons le risque de perdre au change.

Ce que je reproche a la métaphysique moderne, qu’elle se
nomme théologie indépendante ou philosophie chrétienne,
lorsqu’elle aborde la révélation historique de Dieu en Christ,
c’est de nous en dire la-dessus trop ou trop peu. Trop, lorsqu’elle
proclame Christ le Saint parfait, et la personne de Christ, la
révélation définitive de Dieu au sein del’humanité pécheresse ;
trop peu, lorsqu’elle récuse, au nom d’une dogmatique pré-
concue, une partie des témoignages que, selon les traditions
primitives de I'Eglise chrétienne, Jésus doit avoir rendus sur
lui-méme; car les raisons par lesquelles vous justifiez vos
négations ayant autant de valeur que celles qui vous servent a
motiver vos affirmations, elle tombent ou subsistent Jes unes
ave: les autres.

Les conséquences christologiques de la théoriede la connais-
sance de Ritschl ont été déduites & I’'usage des lecteurs francais
par M. Lobstein, professeur de dogmatique a Strasbourg, dans
son opuscule intitulé : La préexistence de Christ, fragment
de théologie expérimentale. (1883.)



362 GRETILLAT

Il faut que ce gros adjectif : expérimental, opposé au vieux
terme : métaphysique, exerce un certain prestige aujourd’hui,
car il se multiplie singulierement, et il est devenu un des Schlag-
worter de la théologie contemporaine allemande ou francaise.

Dans sa récente brochure, Du progres et de la conciliation en
théologie, éerite en réponse aux critiques formulées contre les
précédentes par M. de Pressensé dans la Revue chrétienne,
M. le professeur Bouvier commence par opposer l'une &
I’autre les deux méthodes seules possibles, selon lui, en théo-
logie comme dans toute science : lexpérimentalisme et
Iapriorisme.

« La méthode expérimentale, continue-t-il, est acceptée de
tous dans ce sieécle de lobservation des faits, de Dhistoire.
C’est avec raison qu’on reconnait lui devoir les énormes pro-
gres accomplis dans le champ des sciences de la nature, théo-
riques ou appliquées, et des sciences de 'homme. Elle a fait
aussi son apparition dans celui du plus important des faits
humains, du fait chrétien, et depuis Schleiermacher, la plupart
des docteurs I'ont appliquée ou & I'histoire des époques et des
systemes du passé del’Eglise, ou & I’étude de la vie chrétienne
et des doctrines ou elle s’est reflétée.

» A T’école de Néander et de Vinet, nous avons appris,
M. de Pressensé et moi, & considérer le christianisme comme
une vie, et par conséquent a 'étudier avec la méthode expé-
rimentale qu’on applique & la vie. » (Pag. 57 et 58.)

Nous n’avons garde de contester les propriétés de laméthode
expéerimentale el les titres qu’elle s’estacquis & notre reconnais-
sance. Si les éloges qu’'on en fait doivent signifier que toute
connaissance vivante de la vérité ne peut procéder que de la
pratique dela vérité, que c’est la vie qui précéde la connaissance
et non pas la connaissance la vie, et qu’enfin, selon la sentence
de Vinet, « la vérité sans la recherche de la vérité n’est que la
moitié de la vérité, » je ne saurais voir dans la « méthode expé-
rimentale » qu’une répétition de la maxime de Jésus-Christ : « Si
quelqu’un veut faire la volonté de Dieu, il connaitra de ma
doctrine si elle est de Dieu ou si je parle de moi-méme. »
(Jean VII, 17.)



RITSCHL ET SA THEORIE DE LA CONNAISSANCE 363

Le malentendu ou le dissentiment entre Schleiermacher,
MM. Ritschl, Lobstein, Bouvier el nous, commence dés qu’on
prétend ériger cette expérience individuelle en une mesure suf-
fisante de la vérité en soi; car cetle prétention suppose et
que toute vérité utile a passé dans votre pratique morale, et
qu'aucune vérité essentielle ne vous est restée indifférente;
faute de quoi, vous souffrirez que nous vous disions que la
« méthode expérimentale » est un aveu sincére de scepticisme
absolu.

Ce qui me prouve que ladjectif expérimental ne suffit pas
comme critere de la vérité en soi, et qu’il est facile de tirer de
la « méthode expérimentale, » comme de feu la métaphysique,
& peu pres tout ce qu'on veut, c’est la variété et, cas échéant,
la contrariété des applications et des conclusions tirées de cette
épithete. Evidemmentles expériences de M. Bouvier sont diver-
gentes des miennes, et je dois confesser méme que la logique
de M. Bouvier, dans telle ou telle de ses parties, est quelque
chose de nouveau pour moi.

Je lis, pag. 64, que : « nous renfermant dans le domaine de
I’'expérience, nous affirmons immédiatement, comme un fait,
I'identité de I’esprit qui observe et constate, ou de I’esprit dans
le sujet, et de I’esprit qui est observé et constaté dans leschoses,
ou de I'esprit dans l'objet. Car, sans cette identité, il n’y aurait
ni science ni industrie ni art; la nature ne se réfléchirait point
en nous, et nous n’agirions pas sur elle pour I’étudier, I’exploi-
ter, la marquer de notre sceau.»

Je vous accorde que toute connaissance acquise suppose
une certaine correspondance, iustituée par le Créateur méme,
entre le sujet et 'objet ; mais que cette correspondance n’aille
pas jusqu'a l'identité, c’est ce que me démontre 'application
méme que j’al di mettre, I'effort que j’ai di faire pour assimiler
cet objet & mon intelligence, et ce qu’indique déja d’ailleurs
l'opposition des deux termes sujet et objet.

On a remarqué dans la citation précédente le double emploi
du mot esprit : « Uidentité de I'esprit qui observe et constate,
ou de I'esprit dans le sujet, et de ’esprit qui est observé et
constaté dans les choses, ou de I’esprit dans ’objet. » C’est que,



364 GRETILLAT

selon M. Bouvier (pag. 63 et 64): « Tout atome de matiére
n’est qu'un faisceau de forces... et qu’au fond tout est esprit, &
des degrés divers de conscience. »

Cela est possible. Mais si vous me dites que le morceau de
fromage qui est placé la devant moi n’est dans son essence
qu'un faisceaude forces douées d’'un minimum de conscience, il
faut convenir que voila de la métaphysique, s’il en fut jamais
au monde, qu’il me faudrait sortir de ma peau pour m’assurer
du fait, et que la méthode expérimentale n’a été pour rien dans
cette affaire.

M. Bouvier veut que «le divin, » c’est-a-dire l'immanence
divine, soit objet d’expérience immédiate, tandis que la per-
sonnalité ou la transcendance divine ne serait qu'un postulat
de l'intelligence et de la conscience. (Pag. 68.)

Ah'! que les gens optimistes sont heureux et que les pessi-
mistes sont & plaindre ! Quant & moi, je vois ce monde plongé
dans le mal, la nature déechue comme ’humanité, et « le divin »
exposé dans la nature et dans 'humanité & de si fréquentes et
formidables éclipses que je suis trop aise de le retenir encore
a I’état de postulat.

Mais qu’une priére sortie de mon ame, et adressée au Pére
qui est aux cieux, revienne & moi exaucée et victoriense et de
la nature et de '’homme, et Dieu, le Dieu vivant et personnel,
se sera communiqué par une expérience immeédiate & une de
ses créatures.

Mais il est & craindre que précisément cette expérience-la
ne soit incompatible avec la métaphysique de M. Bouvier,
I’ennemie du surnaturel : « Un Dieu indépendant des lois,
s’écrie 'auteur des Paroles de foi et de liberté, 111, pag. 77,
c’est un Dieu brouillé avec lui-méme; c’est Dieu indépendant
de Dieu, Dieu au-dessus de Dieu, Dieu libre de n’étre plus
Dieu. Quel sophisme ou quel vain jeu d’esprit! »

Serait-ce possible? Ce sophisme ou ce vain jeu d’esprit
serait-il imputable aux Pascal, aux Vinet et & M. de Pressensé?
Le Dieu de la Bible, garant immuable de toutes les lois morales,
créateur et maitre supréme de toutes les forces de la nature,
serait-il un Dieu « brouillé avec lui-méme? » Nous ne saurions



RITSCHL ET SA THEORIE DE LA CONNAISSANCE 365

le croire, et il faut qu’il y ait entre les points d’exclamation
de M. Bouvier et le point de vue de ses adversaires quelque
important quiproquo.

Je regrette que M. Bouvier n’ait pas assisté a la derniere
réunion de la Société pastorale suisse, & Liestal, en aott 1882.
Il y aurait entendu la forte réponse faite par M. Astié & M. Fur-
rer, défenseur lui aussi de ce qu’on appelle 'immutabilité des
lois de la nature, et dans cette réponse la mention de Lotze,
le philosophe cité plus haut, dont 'opinion m’a d’autant plus
intéressé que c’était & peu pres celle que j’enseignais depuis
douze ans & Neuchatel.

« La notion de la loi naturelle, disait M. Astié, a été profon-
dément modifiée, changée. Tandis que certains esprits un
peu arriérés (ce n’est pas moi qui parle) s’obstinent & pré-
senter les lois de la nature comme de nouvelles entités méta-
physiques, existant en elles-mémes et possédant une existence
objective qu’on peut laisser subsister ou détruire comme un
baton qu’'on brise ou que l'onconserve, les savants qui se sont
particulierement occupés de I’étude de la nature présentent les
choses tout autrement. Lotze admet une différence entre les
forces, I’essence intérieure de la nature et les phénomenes. Ce
quon appelle les lois de la nature n’est, & ses yeux, qu’une
pure abstraction des fonctions des forces, mais non une force
en soi. » (Pag. 64.)

Or voici ce que font depuis des siécles les savants qui re-
poussent le miracle comme une dérogation aux lois dela nature:
aprés avoir emprunté a I'ordre moral la catégorie de la loz pour
eu tirer une appellation applicable aux forces physiques, ou-
bliant aussitdt que ce n’est qu’analogiquement, improprement
par conséquent, que les forces physiques et inconscientes sont
appelées par eux des lois, ils s’empressent d’attacher a ces pré-
tendues lois naturelles les caractéres de l’inviolabilité et de
I'immutabilité propres & la loi morale, et confondent ainsi les
deux domaines principux de l'existence, l'ordre physique et
I'ordre moral, 4 la faveur d’une licence de terminologie devenue
inconsciente par l'usage.

Eh quoi! les cours des forces inconscientes de la nature,



366 GRETILLAT

les formules de la gravitation et dela pesanteur devraient étre
tenues par I’Auteur de la nature pour des lois du méme ordre que
les normes qui régissent les étresfaits & sonimage ; et la parole
qui a dit & la lumiére de franchir 80 000 lieues par seconde
serait aussi irrévocable et salutaire que celle qui a dit a
I’homme : Tu ne tueras point. Quel sophisme ou quel vain jeu
d’esprit !

Et que vois-je donc tous les jours de mes yeux? le génie de
'’homme arracher a la nature ses forces et ses secrets pour les
employer & ses fins; la main de 'homme lancer la locomotive
embrasée entre les ornieres d’acier qu’elle lui a préparées;
Iéclair électrique conduit sur le mince fil qui traverse les con-
tinents et les mers; la force inconsciente et universelle inces-
samment asservie & la force intelligente et libre, quoique
limitée ; que dis-je : la force de la pesanteur vaincue & chacun
de mes pas par la force de mes muscles servante de ma
volonté ; et vous me dites : « Une liberté en rupture avec
Pordre, c’est le caprice, ce n’esl pas la liberté, ce n’est pas
Pesprit ! »

Mais non | périssent, s’il le faut, et la méthode aprioristique
et la méthode expérimentale, pourva que 'homme pécheur
soit sauvé et que la lol de la mort soit vaincue!

La « théologie expérimentale, » annoncée dans le sous-titre
de la brochure de M. Lobstein, est interprétée au cours de
Pouvrage, pag. 33, en ce qui concerne la christologie, en ces
termes : « Nous percevons la divinité de Christ comme ’ensem-
ble des effets divins opérés par son ceuvre qui seule nous révele
sa personne. » Et ¢’est ainsi que, selonl'auteur, la doctrine de la
préexistence de Christ a été chez Paul « un simple corollaire
théologique de la foi religieuse de l'apétre...(pag. 51), une pro-
jectionsecondaire del'image que le Seigneur avait gravée dans la
consclence de son disciple... une ligne auxiliaire tracée par la
réflexion du penseur par dela I'expérience du croyant...
(pag. 51), une formule théologique qui n’a de valeur que par
le contenu religieux qu’elle exprime... (pag. 49) et en tout cas
indifférente & notre pratique morale comme & la sienne. »



RITSCHL ET SA THEORIE DE LA CONNAISSANCE 367

M. Lobstein repousse donc la doctrine que Jean et Paul ont en-
seignée, non point pour des raisons exégétiques et critiques qui
lui feraient douter de 'authenticité de cet enseignement, mais
uniquement par celle qui faisait dire & Laplace, & propos
de existence de Dieu, qu’il n’avait pas eu besoin de cette
hypothése.

Mais mesurer ainsi la vérité, méme proclamée parlesapdtres
et les fondateurs de I’Eglise, & ses besoins individuels, mesurés
peut-étre eux-mémes a ses inclinations, ce n’est pas se préparer
a se laisser juger et sauver par la vérité; et jadmire que vous
jugiez telle doctrine inutile en soi par la simple raison que
vous n’en apercevez pas la nécessité en vous-méme. Mais si le
dogme de la préexistence de Christ n’etit été en effet pour Paul
« qu'une projection secondaire de 'image que le Seigneur avait
gravée dans la conscience de son disciple, » elit-il pensé &
faire intervenir ce corollaire hypothétique de sa foi religieuse
comme motif du devoir d’ouvrir sa bourse aux nécessiteux?
(2 Cor. VIIL, 9.) Eat-il osé proposer aux Philippiens et & nous
I'exemple imaginaire de Celui « qui, étant en forme de Dieu, s’est
anéanti lui-méme pour prendre la forme de serviteur, » unique-
ment pour illustrer le précepte de regarder les autres comme
plus excellents que nous-mémes ? (Philip. II, 5 et sq.) Décidé-
ment la dépense de métaphysique était disproportionnée au
résultat, et « la projection de I'image du Sauveur dans la cons-
cience du disciple » ne devait pas aller s’égarer jusque dans
Iéternité ante, s’il ne fallait en rapporter qu’un menu précepte
d’alliance évangélique.

Je conclus en disant & Ritschl et & ses disciples : Dieu et la
vérité vous dépassent infiniment.




	Ritschl et sa théorie de la connaissance : d'aprés un de ses récents écrits [suite]

