
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1884)

Artikel: Ritschl et sa théorie de la connaissance : d'aprés un de ses récents
écrits [suite]

Autor: Gretillat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379345

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379345
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RITSCHL ET SA THEORIE DE LÀ CONNAISSANCE

D'APEÈS TO DE SES RÉCENTS ÉCRITS

PAR

GRETILLAT

SECOND ARTICLE

Nous avons dit précédemment que, sous la rubrique
métaphysique, notre auteur réunissait sans avertissement dans une
collective réprobation différents objets, au moins fort dissemblables

à mon sens. J'en ai noté trois au cours de l'étude que
j'ai faite de l'opuscule : Theologie und Metaphysik.

1° Toute conclusion d'une opération purement dialectique,
toute idée générale issue d'un raisonnement à priori, ce Die

metaphysische Erkenntniss der Natur und des geistigen Lebens
als Dinge ist à priori (pag. 6) ;... il doit y avoir pour bien des

hommes un charme particulier à savoir quelque chose sur Dieu
à priori » (pag. 18).

C'est à ce charme qu'aurait cédé un des trois adversaires,

Frank, en définissant Dieu comme l'Absolu.
2° Toute idée de genre ou d'espèce issue d'un procédé

d'induction partant du particulier pour s'élever au général ; car
l'unité que nous attachons aux choses perçues n'est pas autre
chose que la continuité du sentiment du moi transportée dans

l'image, laquelle n'est elle-même que le résidu de nos souvenirs

successifs : ce Der Eindruck, dass das wahrgenommene Ding

1 Voir le premier article, numéro de mai 1884.



RITSCHL ET SA THÉORIE DE LA CONNAISSANCE 345

in dem Wechsel seiner Merkmale eins ist, entspringt der Conti-

nuität des Selbstgefühls innerhalb der Reihenfolge unserer,
durch das Ding erregten Empfindungen. » (Pag. 36.)

3° Tout fait même réel, mais de l'ordre spirituel et

supersensible, situé en dehors ou au-dessus du domaine de mes
perceptions ou de mes expériences, ce So ist jeder Anspruch, dass

man etwas von Gott an sich lehren könne, was abgesehen

von seiner irgendwie beschaffenen aber von uns empfundenen
und wahrgenommenen Offenbarung für uns erkennbar wäre,
ohne zureichenden Grund. » (Pag. 31.)

Encore la rubrique N° 2 renferme-t-elle des termes hétérogènes

l'un à l'autre, mais dont notre auteur méconnaît et efface

les différences, en confondant, comme M. Wegener le lui
reproche avec justice, ce qu'il appelle das Erinnerungsbild et
der Gattungsbegriff.

«Ses explications (Théol. pag. 30 et sq.), écrit M. Wegener,
ne permettent pas de reconnaître la différence entre l'image de

souvenir et l'idée d'espèce, et effacent au contraire
intentionnellement la différence qui existe entre elles. L'image de
souvenir peut n'être obtenue que par l'aperception d'une chose ;

la notion d'espèce au contraire par l'observation de plusieurs
choses homogènes, par voie de distinction entre leurs
différences comparées entre elles, suivie de l'abstraction qui procure
la synthèse de tous les éléments communs. Dans un cas, nous
n'avons qu'un produit du mécanisme psychique, à l'égard
duquel nous nous comportons passivement ; dans l'autre le

produit spontané d'une pensée intentionnelle. » (Jahrbuch,
Zweites Heft, 1884, pag. 217.)

Comme nous avons entrepris de parler sur et non pas contre
Ritschl, nous sommes heureux de constater notre accord avec
lui sur le premier point, l'illégitimité de la méthode dialectique
pure, le caractère fallacieux du raisonnement a priori en tout
autre domaine que celui des mathématiques pures, c'est-à-dire
des formules abstraites. Je souscris donc avec lui sans réserve
à la sentence suivante du célèbre philosophe Lotze : ce La
métaphysique n'a pas à créer la réalité, mais à la reconnaître; à

suivre l'ordonnance intime de ce qui est donné, et non pas à



346 GRETILLAT

faire dériver cette donnée de ce qui n'est pas donné. Pour
remplir cette tâche, elle a à se garder du malentendu consistant
à considérer comme éléments indépendants et constitulifs les
abstractions qui lui servent à fixer pour son usage certaines
déterminations du réel, comme si elle pouvait les utiliser de son
chef pour la construction du réel. C'est là un malentendu dont

nous l'avons vue souvent être la victime. »

Nous ne pourrions mieux dire, et après avoir lu l'exposé de la

pure méthode a priori dans l'introduction à l'Ethique de Rothe,
où l'on nous annonce le dessein de reconstruire, au cours de

l'évolution de l'idée logique el nécessaire, tout l'ensemble du

monde réel, on en est à se demander comment il est possible
qu'une pareille visée ait pu prendre possession d'un cerveau en
santé. Oui, s'il fallait choisir entre l'empirisme de Ritschl et

l'apriorisme de Rothe, je n'hésiterais point à préférer le

premier, et je comprends la violence de la réaction provoquée de

toutes parts par un abus aussi insolent de la pensée humaine,
se disant génératrice et créatrice du monde réel dont elle devait
se contenter d'être le témoin fidèle et l'investigatrice patiente.
Eh à ne consulter que l'étymologie, n'aurait-on pas dû voir
qu'elle condamne l'usage qu'on a voulu faire de la spéculation
Car spéculer signifie apparemment voir et non pas créer la
chose qu'on voit, ce qui nous ramène à la sentence de Lotze

rapportée ci-dessus: ce La métaphysique n'a pas à créer la

réalité, mais à la reconnaître. » Je me déclare également
d'accord avec Ritschl pour ranger dans la fausse métaphysique
et pour dénier par conséquent toute force probante à toute
tentative de faire sortir avec une nécessité et une évidence

purement logiques la preuve d'un Dieu personnel, sage, bon et

juste de prémisses purement logiques elles-mêmes, que cette

preuve se nomme ontologique, cosmologique ou physico-téléo-
logique.

Nous aurions aimé à lire le développement des raisons que
notre auteur oppose à l'argument ontologique en particulier,
qu'il se contente de condamner d'une façon sommaire, et
qui me paraît être en effet un des spécimens les mieux qualifiés
de ce que nous appelons, nous aussi, la fausse métaphysique.



RITSCHL ET SA THÉORIE DE LA CONNAISSANCE 347

Qu'il me soit permis d'ouvrir ici une courte parenthèse pour
faire ce que Ritschl n'a pas fait et justifier cette affirmation.
Qu'on nous comprenne bien toutefois : en critiquant certains

arguments traditionnels, nous ne manifestons point l'intention
de faire fi de toute preuve de l'existence de Dieu, comme si

cette croyance n'avait pas de raisons à faire valoir en sa faveur;
nous demandons seulement la permission de croire en Dieu

pour d'autres raisons qu'Anselme de Cantorbéry.
Le trait commun que nous constatons entre la fausse

métaphysique et l'argument ontologique tout d'abord, c'est que dans

l'un et l'autre, on prétend, par un subterfuge qui a toujours été

familier à la raison pure, franchir le passage de l'idée à l'être,
substituer subrepticement l'idée à l'être. Or l'application de ce

procédé à la démonstration de l'existence de Dieu nous paraît
se heurter aux trois objections suivantes :

1° La mineure, conçue en ces termes : l'existence est un
élément de la perfection, n'est en réalité qu'une pétition de

principe; car au moment où vous venez de faire table rase de

toute donnée quelconque, et par conséquent de toute donnée

morale, vous supposez acquis ce qui est en question, puisque,
selon la prémisse du panthéisme, c'est au contraire l'indétermination

de l'être qui est un élément de perfection.
2° L'être le plus imparfait étant supérieur en qualité, selon

nous, à l'idée même la plus parfaite, nous contestons qu'une
idée même parfaite, donnée comme effet, suppose nécessairement

la présence d'un être parfait comme sa cause, car un
être même imparfait suffit à produire une idée même parfaite.

C'est la critique que formulait Kant avec beaucoup de raison
en disant que l'idée de cent écus n'est pas plus riche que l'idée
d'un écu.

3° Il n'est pas vrai que l'idée de l'être parfait soit eo ipso
une idée parfaite, car en parlant ainsi, vous transportez à l'idée
la qualité de son objet ; or je puis avoir tout à la fois une idée

parfaite d'un objet imparfait, ou une idée imparfaite d'un objet
parfait, tout spécialement une idée imparfaite de Dieu comme
être parfait ; et s'il en est ainsi, j'en conclurai doublement que
la causalité divine n'est pas nécessaire pour produire cet effet.



348 GRETILLAT

L'argument cosmologique de même, pour autant qu'on le
renferme dans les données de la raison pure, ne saurait me
démontrer avec une nécessité logique l'existence d'une cause
suprême, unique et transcendante au monde; car la raison

purement dialectique, livrée encore une fois aux données de son
ordre, ou bien s'arrêtera à une cause unique mais immanente au

monde, ou bien atteindra une causalité transcendante, mais qui
ne sera pas nécessairement unique, qui sera double ou multiple,
aboutissant ainsi soit au panthéisme, soit au dualisme, au
manichéisme ou même au polythéisme.

La preuve téléologique enfin, outre qu'elle ne prouverait en

tout cas qu'un ordonnateur et non pas un créateur du monde, ne

pourrait même avoir ce résultat que dans la supposition de la
hiérarchie des ordresetdes règnes delà nature, àraison de

laquelle les inférieurs sont disposés en vue des supérieurs comme
de leurs causes finales. Car il faut être préalablement convaincu

que l'homme, en tant qu'être moral, est supérieur à l'arbre,
pour admettre que les pommes de l'arbre ont leur cause finale
en l'homme, plutôt que de penser que la fin de l'homme est

d'engraisser les racines du pommier de sa dépouille.
Je dis que les arguments cosmologique et téléologique ne

prouvent que sur le fondement de la donnée morale, et il me
serait facile de montrer que c'est dans cette supposition que
Paul les emploie lorsqu'il se réfère à ces choses invisibles qui
se voient dès la création du monde dans les œuvres de Dieu,
savoir sa puissance éternelle et sa divinité. (Rom. I, 20.)

Ritschl a également raison, selon nous, dans l'opuscule que
analysons (pag. 14 et sq.), de protester contre l'emploi qu'on
a fait si souvent de la notion de l'absolu dans la définition de

Dieu, comme si la perfection divine pouvait être exprimée par
cette formule abstraite, scelte chose sans qualité... cette idole

métaphysique... dont on fait l'appui de la religion... pour y
accrocher après coup la personnalité et l'amour. » (So werden

Persönlichkeit, Liebe üusserlich daran gehcingt.)
Nous n'avons pas à rechercher ici jusqu'à quel point Frank

et Luthardt, les adversaires de Ritschl, ont encouru les

reproches qu'il leur adresse à l'égard de leur notion de T ce Ab-



RITSCHL ET SA THÉORIE DE LA CONNAISSANCE 349

solu. » Ce mot seul paraît éveiller dans l'âme de notre auteur
des réminiscences assombrissantes. Nous savions déjà que ce

terme-là et d'autres similaires, comme : das Gute überhaupt
(pag. 40) ou : die Unbestimmtheit, ont toujours exercé sur le

génie allemand une fascination irrésistible, et Ritschl a raison
de vouloir rompre ce charme, ce L'Absolu s'écrie-t-il, pag. 16,

que ce mot sonne bien Je me souviens encore obscurément
d'en avoir été occupé dans ma jeunesse, alors que la terminologie

hégélienne menaçait de m'entraîner dans son tourbillon.
Il y a longtemps de cela, et le mot m'est devenu étranger au

point que je n'y trouve plus aucune pensée comprehensive
(weitreichend). Car littéralement il signifie : ce qui est détaché

(ivas abgelöst ist), ce qui n'est en aucune relation avec autre
chose, et Frank le comprend ainsi puisqu'il le remplace par
les expressions : Durchsichselbstsein, Insichselbstsein, Sein-
selbstsein. »

Il me souvient d'avoir rencontré dans' la Dogmatique de

Schleiermacher des vocables tels que das Sicliselbstnichtsoge-
setzthaben et Irgendwohergewordensein, qui devaient désigner,
si nous ne nous trompons, l'existence non absolue, le contraire
du Durchsichselbstsein. Nous en retiendrons à tout le moins que
si le français est la langue du verbe et de l'éloquence, l'allemand

est l'ami du substantif.
M. Ritschl en conclut que la notion de l'absolu doit être

exclue de la notion et de la définition de Dieu; je ne saurais être
de son avis. Car l'absolu comme le bien lui-même, qui ne sont

pas et n'ont jamais été des entités concrètes, des substances

autonomes, n'en sont pas moins des catégories exprimant des

conditions d'existence, des rapports entre deux termes, et

comme telles, ces formules ont parfaitement leur légitimité
dans la saine métaphysique.

Le bien, c'est le rapport normal établi entre un être et sa

fin. Une propriété est-elle bonne, ou non? Apprenez-moi, avant
que je vous réponde, à quoi vous destinez l'objet dont vous me
parlez, et je pourrai vous dire alors si la propriété que je lui
connais : doux, tendre, chaud, froid, est propre ou impropre
à cette destination. Ajoutez au bien l'adjectif souverain pour ob-



350 GRETILLAT

tenir le souverain bien, vous n'aurez fait pour tout cela que
porter l'indétermination signalée à son point culminant; et le
souverain bien, tout comme le bien, restera une formule vide,
faute d'un second terme avec lequel celui-là serait mis en

rapport, ou bien elle ne se remplira et ne s'enrichira que de

données étrangères à la prémisse posée.

Il en est de même de la notion de l'absolu, rapportée à l'Etre
divin. Il est clair que si ce terme signifie clans votre pensée et
votre langage l'indétermination de tout prédicat de l'être réel ;

si, sous le -terme d'Absolu, vous entendez le m du néoplatonisme,

le Sein de l'hégélianisme, égal au Nichtsein et se

ressaisissant dans le Werden j si c'est là toute la mélaphysique, je
serai le premier à dire : Arrière la métaphysique, plutôt que de

voir disparaître mon Père dans le ciel et l'image de Dieu dans

mon âme

Mais si l'absoluilé de l'Etre divin est une autre expression de

la transcendance de Dieu à l'égard du monde, ou même de

toute loi de nature que vous supposeriez attachée à sa volonté
souveraine pour la limiter et la contraindre, pourquoi ne

proclamerais-je pas l'absoluité de l'Etre divin, après qu'elle a

été proclamée par lui-même dans le nom de Jahvé qu'il s'est
donné : Je suis celui qui suis Je serai tout ce que je voudrai
être Car l'histoire tout entière du salut devait répondre à

l'attente ainsi excitée.
Mais c'est en ceci encore que nous pourrons nous convaincre

à quel point la pensée de Ritschl est oscillatoire sous les

apparences de la rigidité. Car la notion panthéiste de l'absolu,
qu'il repousse avec raison, n'est point le corollaire de telle ou
telle métaphysique particulière, et elle pourra aussi bien
résulter de la méthode subjectiviste qu'il préconise comme la
seule garantie de la possession de la vérité. Nous en avons

une preuve éclatante chez Schleiermacher, qui appelle Gottes-

bewusstsein le sentiment d'absolue dépendance à l'égard de

cette cause supérieure, mais inconnaissable, personnelle ou

impersonnelle, qu'il appelle Dieu, et Weltbewusstsein le sentiment

de notre dépendance relative à l'égard des causes
secondaires, multiples et intermittentes qui constituent le monde.



RITSCHL ET SA THÉORIE DE LA CONNAISSANCE 351

Il nous paraît que le débat engagé entre Ritschl et ses
adversaires se rattache à cette question de thêodicée, qui a si
longtemps agité et divisé les penseurs : celle des rapports de

la nature à la volonté divine; et nous sommes porté à croire
que Frank d'un côté, et Ritschl de l'autre, représentent les
deux extrêmes opposés : selon les uns, héritiers de la tradition
aristotélicienne et scolastique, la nature divine, sous le nom
d'absolu, régit la volonté divine qui ne peut s'actualiser que
conformément aux lois de cette nature; selon les autres, sectateurs

deDunsScottet représentés parminos contemporains par
MM. Secrétan et Ritschl, il n'y a pas en Dieu d'autre nature

que cette volonté elle-même s'actualisant dans l'amour. Les
uns disent : Dieu veut le bien, parce que c'est le bien ; les

autres, le bien est le bien, parce que Dieu le veut.
Nous redoutons et condamnons d'avance, quant à nous, toute

définition de la nature divine par laquelle on prétendrait épuiser

l'objet dans l'énoncé d'un seul terme, que ce terme soit
l'absolu, ou l'absolue liberté, la sainteté ou l'amour; nous
répudions, disons-nous, toute tentative de résoudre la plénitude
insondable de Dieu et la richesse de ses révélations dans une
formule unique, même scripturaire, par la raison que les deux
termes que nous opposons volontiers dans notre langage
terrestre, pour exclure l'un au profit de l'autre, sont tous les deux
affectés d'une partialité inhérente à nos conceptions actuelles,
mais dont la réalité transcendante et divine est certainement
affranchie.

Aussi bien voyons-nous l'Ecriture sainte juxtaposer
constamment les antithèses que nous aimerions tant à résoudre,
et nous faussons le sens d'une notion scripturaire, par le fait
seul que nous l'isolons de sa notion complémentaire.

Ritschl, le grand adversaire, de la métaphysique, oppose à

la conception de Dieu comme l'absolu la définition de Dieu

comme l'amour, et l'amour tel qu'il se réalise dans le royaume
de Dieu en Jésus-Christ. (Pag. 20.) Et la justice, lui
demanderons-nous, et la colère divine, dont il est si souvent parlé dans

l'Ecriture?
Ritschl vous répondra dans son grand ouvrage : Rechtferti-



352 GRETILLAT

gung und Versöhnung, que la justice et la colère divines ne

sont pas des réalités en Dieu même, mais des manifestations
diverses de l'amour dans le développement historique du

royaume de Dieu. A quoi nous répondons : Voilà de la
métaphysique, de la métaphysique de Ritschl, et de mauvaise
métaphysique. (Comp. Rom. I, 18 ànoxalvnxzxai yip ipyri Bzoû.)

Ritschl déclare ne vouloir admettre de notion de Dieu que
celle qui nous est fournie par la révélation de Dieu en Jésus-

Christ, et sous prétexte que l'effort de la dialectique s'appli-
quant à la recherche de Dieu, ne saurait engendrer que la
formule vide et abstraite de l'absolu, il conclut à la répudiation

complète de toute connaissance de Dieu, à l'inanité de tout
témoignage sur Dieu antérieur ou étranger à la révélation
chrétienne. Mais n'y a-t-il donc que de la métaphysique en dehors
de la révélation historique de Dieu en Jésus-Christ? N'y a-t-il
pas eu avant elle, n'y a-t-il pas encore aujourd'hui en dehors
d'elle une connaissance de Dieu, comme d'un être personnel,
saint, juste et bon, issue des témoignages que Dieu s'est rendus

à lui-même dans la nature, dans la conscience et dans

l'histoire, connaissance imparfaite et incomplète sans doute,
mais exacte dans les limites de cette imperfection même,
accessible à tout homme, et qui, au jugement de Paul, a rendu
les païens qui l'ont rejetée ou altérée : à-jano\oyr,xou; (Rom. 1,20).
Et où trouverons-nous la garantie d'authenticité de la révélation
historique de Dieu en Jésus-Christ, sinon dans les correspondances

attestées à toute conscience saine entre cette révélation
particulière et définitive et les révélations primitives et générales?

Je trouve, dans la page 19 de l'opuscule de Ritschl, une
proposition qui me fait toucher du doigt l'erreur dont elle est le
corollaire : ce La personnalité, nous dit-on, n'est concevable

que dans une relation particulière de la vie spirituelle avec le
monde et avec d'autres personnes. »

Rapportée à Dieu, cette proposition ne tendrait à rien de

moins qu'à rendre la personnalité divine dépendante de sa

relation avec le monde ; or la fausseté de cette proposition au

point de vue du théisme éclate avec assez d'évidence pour en

invalider rétroactivement les prémisses.



RITSCHL ET SA THÉORIE DE LA CONNAISSANCE 353

Je passe à la seconde application du terme métaphysique
que nous avons signalée tout à l'heure dans la brochure : Theologie

und Metaphysik, celle qui en est faite aux notions collectives

de genre et d'espèce, et quiconque est quelque peu
familiarisé avec cet ordre de discussions a déjà pu prévoir qu'à
propos de pommes, c'était à la doctrine traditionnelle dite : du

péché originel, que notre auteur en avait.
En effet, la psychologie de Ritschl est nominaliste, comme sa

théologie : ce La conception élémentaire de la vie spirituelle,
écrit-il pag. 45, comme d'une chose réelle, présuppose qu'on
reconnaît la réalité propre de l'esprit dans les fonctions de sentir,

de connaître, de vouloir, mais principalement dans cette
dernière. » Et pag. 55 : ce La personne spirituelle n'existe et
n'est présente que dans sa volonté manifeste. » Il reproche
à Weiss et à Luthardt « de manifester leur prédilection pour la

métaphysique, en ce qu'ils s'accordent à dire que la réalité de

l'esprit humain ne serait pas comprise dans son vouloir (qui
renferme naturellement la connaissance et la sensation du
moi), mais qu'en arrière, en dessous et au-dessus de ces
fonctions, la réalité de l'être devrait être conçue dans une forme
de l'objectivité, qui serait aussi propre à la nature. » (Pag. 54.)
Bref, cette essence de l'homme supposée à l'arrière-fond de

ces trois facultés actives de la connaissance, du sentiment et de

la volonté, cette chose indéterminée qui constituerait la réalité
du moi, sans relations et sans activité, n'est pas autre chose,
selon Ritschl, que le doublet dans l'homme de l'absolu dans

l'être divin, car elle renferme en elle les mêmes obscurités et
est affectée de la même indétermination. (Pag. 54, 55.)

Comme donc Ritschl se refuse à admettre une vie du moi

latente et originelle, qui ne se résoudrait pas dans les facultés

déterminées que nous venons de nommer, il est absurde, selon

lui, de parler d'un vice de nature antérieur à toute actualisation

de la volonté, et les différents termes sur lesquels les dog-

maticiens ont disputé en cette matière : les uns, comme Flac-

cius, appelant le péché substantia et distinguant là même entre
la substantia materialis et la forma substantialis ; les autres,
considérant au contraire le péché comme un accident de la

THÉOL. ET PHIL. 1884. 24



354 GRETILLAT

nature humaine (pag. 52 et suiv.). ne pouvaient qu'offrir à

l'adversaire de la ce métaphysique vulgaire » ou ce scolastique »

un nouveau et facile sujet de triomphe.
Il va sans dire que nous ne trouvons pas la question du

péché résolue par les simplifications que Ritschl y apporte ; et

de même que nous restons convaincu que l'espèce pomme
demeure une substance réelle, quoique latente et mystérieuse,
derrière les choses particulières appelées pommes, nous
demanderons toujours, si le péché n'était qu'une actualisation de

la volonté, universelle sans doute, mais purement individuelle
et accidentelle dans cette universalité même, comment il se

fait que cet accident soit universel, ainsi que l'expérience
nous le montre.

Les mêmes prémisses psychologiques qui condamnent dans

le système de Ritschl la doctrine traditionnelle du péché originel,

l'ont rendu l'adversaire passionné et j'allais dire personnel
de l'unio mystica. Mais, demandez-vous, quel rapport peut-il
donc y avoir entre le péché originel et l'unio mystica, que ces

deux spécimens de la ce métaphysique traditionnelle » aient été

associés dans une même condamnation? Car jamais je n'aurais
cru que cette inoffensive unio mystica eût valu d'allumer de

si vigoureuses colères, de défrayer tant de sanglants sarcasmes.

C'est que la doctrine de l'unio mystica, comme celle du

péché originel, suppose dans la nature humaine et derrière
les trois facultés reconnues : l'intelligence, le sentiment et la

volonté, un arrière-fond occulte, je ne sais quel protoplasme
indéfini et inconnaissable, où doit s'opérer dans un cas la
transmission du vice héréditaire; dans l'autre, l'union dite mystique,
qui est celle des essences sans être l'union des volontés entre
Christ et le croyant. Or aux yeux du docteur de Göttingue, qui
n'a pas écrit une Geschichte des Pietismus par amour de son

sujet, les trois termes piétisme, mystique et métaphysique
représentent les variétés d'une seule et même aberration :

« La mystique et la métaphysique, écrit-il pag. 25, offrent
une parenté si étroite qu'il est tout à fait indifférent d'imputer
certaines propositions à la mystique ou à la fausse métaphysique.

» Et voilà pourquoi deux des trois adversaires : Luthardt,



RITSCHL ET SA THÉORIE DE LA CONNAISSANCE 355

de Leipzig, et Weiss, de Tubingue, qui s'étaient portés les
champions de l'unio mystica, ont dû endurer pour ce fait dans
la brochure Theologie und Metaphysik un éreintement de
quatorze pages.

ce Dans l'explication de Jean XVII, 11, 21 et 22, lisons-nous
pag. 22, Meyer et Luthardt s'accordent à dire que l'unité des

croyants, comparée là à l'unité du Père et du Fils, ne concerne
pas seulement la volonté et la disposition, mais désigne quelque

chose d'autre encore, en arrière ou plus haut, que Luthardt
désigne comme suit : ce Le Père et le Fils doivent être l'élément
» dans lequel les croyants vivent et se meuvent : unio mystica;
» en Dieu et en Christ, les croyants sont non pas par leur vo-
» lonté et leur disposition seulement, mais par leur être réel
» (ihrem wirklichen eigentlichen Sein nach), sans cesser pour
» cela d'être des créatures pécheresses. »

Or, voilà des assemblages de pensées qui révoltent M. Ritschl
et qu'il n'hésite pas à qualifier d'inintelligibles, ce II est très
facile, observe-t-il sur cette citation, pag. 23, d'écrire et
d'imprimer des choses pareilles, mais il est très difficile de les faire
entendre aux autres et plus difficile encore de les admettre
comme des pensées de Jésus-Christ... »

Nous pourrions répondre à l'auteur de Theologie und
Metaphysik que le simple reproche d'énoncer des pensées obscures
ne suffit pas encore à les rendre condamnables. La nature
humaine, aussi bien que la nature divine, pourrait bien receler des

profondeurs inaccessibles aux facultés de théologiens même

éminents, mais influencés à leur tour par une métaphysique
de leur façon, obscure et superficielle tout ensemble.

Ritschl prétend ne reconnaître dans la nature humaine que
des facultés actualisées, et il veut que l'activité de l'âme
humaine s'épuise dans les actualisations de ces facultés. Nous

pourrions lui demander dans quelle catégorie il place la force
spirituelle communiquée à l'homme, qu'il appelle lui-même
le Saint-Esprit et qu'il conçoit (pag. 42) ce als den Grund des

gemeinsamen Rewusstseins der Gotteskindschaft, als das Motiv
und die göttliche Kraft des überweltlichen religiösen und
sittlichen Lebens in der Gemeinde, und so als die nothwendige



356 GRETILLAT

Formbestimmtheit der christlichen Persönlichkeit. » Que le

Saint-Esprit soit ou ne soit pas la troisième personne divine,
je demande où donc réside en moi cette force spirituelle
communiquée, qui ne saurait être ni ma connaissance, puisqu'elle
est ma force, ni ma volonté, puisqu'elle mobilise ma volonté et

forme en moi ce la personnalité chrétienne? »

Considérez l'âme humaine entre son premier éveil à l'existence

terrestre et son éveil à la vie consciente et morale, et
dites-nous où sont chez elle ces trois facultés numérotées par
la psychologie : la connaissance, le sentiment et la volonté?
Elles existent déjà toutes trois, car elles vont apparaître à leur
heure, distinctes l'une de l'autre, émergeant du fond confus de

l'âme ; mais dans ce fond lui-même, elles ne sont encore qu'en
puissance, quiescentes, enveloppées l'une dans l'autre, confondues,

en un mot, dans une neutralité où le moi, la conscience du

moi, la conscience morale, et les trois facultés de la connaissance,
du sentiment et de la volonté attendent le signal de la vie
consciente et personnelle. Il suffit de se pencher sur le
berceau d'un enfant pour se convaincre qu'il y a des réalités
spirituelles aussi inintelligibles que peut l'être l'unio mystica,
et aussi incontestables cependant que la pomme dans ma main
ouïe grondement de la foudre à mon ouïe.

Nous avons dit que Ritschl rattache au terme métaphysique,
en troisième lieu, les faits spirituels et supersensibles qui, étant
situés hors de toute relation avec nous, restent, selon lui,
inconnaissables pour nous, et par conséquent indifférents à notre vie
morale.

Nous avons déjà signalé l'insuffisance et l'incertitude de cette
expression : relation des choses avec nous, qui doit nous servir
cependant de critère unique de connaissance et de certitude.
D'un côté, la méthode que nous examinons ne saurait sans
injustice être taxée de positivisme et de sensualisme. Nous venons
de nous assurer, de l'autre, que les effets spirituels, censés

produits par un contact immédiat de l'être divin et de l'être
humain, sont exclus, comme ne répondant à aucune réalité
intelligible, du nombre des éléments de nos connaissances. Quel
critère de certitude nous restera-il donc dans l'ordre spirituel



RITSCHL ET SA THÉORIE DE LA CONNAISSANCE 357

etreligieux? Ritschl répond : Les faits spirituels et religieux qui
seuls nous intéressent et seuls nous importent sont ceux qui
sont perçus sciemment et volontairement par nos facultés
morales, qui nous sont transmis par la médiation de la révélation
historique de Dieu en Christ, et livrés à notre mémoire par les

organes de l'Eglise.
L'Eglise en effet, etl'Eglise visible, finit par apparaître dans ce

singulier système, fait de passion et de répulsions, comme la

dispensatrice de la vérité.
« La conception élémentaire de la vie spirituelle, comme

d'une chose réelle, lisons-nous pag. 45, suppose que nous
reconnaissons la réalité propre de l'esprit dans les fonctions de

sentir, dereconnaître, de vouloir, mais principalement dans cette
dernière. Ensuite on ne peut prouver aucune action d'autrui
sur l'esprit humain si ce n'est dans les limites de la sensation
active et consciente, qui est la matière du sentiment formulé du

moi, le guide de toute connaissance et le point de départ des

motifs reconnus par la volonté. C'est dans la réalité de la vie

spirituelle seulement que nous pouvons comprendre aussi les

effets divins que la religion retient (welche dieReligion feststellt).
Mais comme nous pouvons reconnaître Dieu seulement dans ses

actions sur nous, qui correspondent à sa révélation publique,
c'est précisément dans ces effets que nous reconnaissons la

présence de Dieu pour nous. L'évidence en est sans doute soumise
à d'autres conditions que celle des perceptions particulières des

sens. Mais cette différence ne consiste pas en ce que celles-ci
seraient, immédiates, tandis que l'évidence religieuse de la

présence de Dieu serait de diverses manières médiate. Car la plus
simple perception des sens, qui apparaît comme immédiate à

l'intelligence vulgaire, est en réalité une combinaison de
sensation et de jugement procurée par le moyen de l'exercice.
Disons plutôt que l'évidence religieuse de la présence de Dieu
dépend d'un concours de la communauté et de l'éducation
religieuse avec une culture morale personnelle (mit sittlicher
Selbstbildung und Selbstbeurteilung) que je ne veux pas
décrire ici. »

Le rôle que Ritschl attribue à l'Eglise dans l'éducation spiri-



358 GRETILLAT

tuelle de l'individu lui a été fréquemment et vivement reproché,
et l'a fait même accuser de catholicisme. Il suffisait de reconnaître

chez notre auteur, sur ce point comme sur d'autres,
l'influence de Schleiermacher, s'accordant assez bien avec les

prémisses de sa propre méthode qui, tout en repoussant tout
piétisme et tout mysticisme, lui enseignait à ne reconnaître que
des effets perceptibles pour les facultés subjectives, ce Mes

adversaires, lisons-nous (pag. 45), imputent à un déficit de ma
conviction chrétienne que nous ne voulions admettre que les

actions de Dieu et de Christ que le croyant expérimente comme
membre de l'Eglise par l'intermédiaire de la prédication de

l'Evangile. Il faut bien plutôt, disent-ils, que nous soyons
en rapport immédiat et personnel avec Christ notre
Rédempteur. »

L'attaque était directe, la critique sérieuse et appelait une

réponse qui nous eût appris par exemple de quelle église il s'agit,
si c'est de l'église empirique ou de la communauté des saints,
et quelle part respective on fait, dans l'éducation religieuse
de l'individu qui en fait partie, aux moyens de grâce dits
extérieurs et visibles et aux influences toutes spirituelles. Mais

une explication de cette nature, aussi directe que nécessaire,
eût sans doute paru tenir de ce la méthode vulgaire, » et voici
la page, traduite aussi fidèlement que possible, que Ritschl a

destinée à éclairer son adversaire, auquel on suppose évidemment

une très forte tête :

ce A cela (à la critique précitée), lisons-nous pag. 46, je me
permets d'opposer ce qui suit pour ma justification. Penser

correctement les effets, c'est penser la cause dans ces effets. Ce

n'est qu'une fausse prémisse de l'intelligence vulgaire que de se

représenter les causes dans un espace derrière celui dans

lequel on voit des phénomènes (Erscheinungen) qu'on se représente

comme les effets de ces causes, ou de poser les causes
dans un temps antérieur aux effets. Dans ces schemata, on ne

pense réellement pas les phénomènes aperçus comme effets de

ces causes. Car ces deux notions sont dans cette relation
mutuelle que c'est seulement dans l'unité de l'espace ou du temps
qu'elles peuvent être correctement rapportées l'une à l'autre. Si



RITSCHL ET SA THÉORIE DE LA CONNAISSANCE 359

nous les décomposons dans l'espace et dans le temps, ce n'est
là qu'une opération logique préliminaire dans laquelle nous
fixons plus sûrement pour nous l'ordre des relations diverses à

la chose ; mais lorsque nous saisissons l'unité de la chose ou la
liaison des choses, nous supprimons le schema de la séparation
locale des éléments. Ainsi ce que nous constatons clans l'ordre
religieux comme effet de Dieu ou de Christ en nous, nous certifie

non pas l'éloignement, mais la présence de ces auteurs de

notre salut. »

Nous voilà une fois de plus dûment instruits que les catégories

du temps et de l'espace ne sont que des auxiliaires de notre
esprit qui, mieux informé, finit par reconnaître que la cause
est dans l'effet et l'effet simultané à la cause. Eh mais! quel
rapport tout ce galimatias, — car pour du galimatias, c'est du

galimatias, — peut-il bien avoir, s'il vous plait, à la question
posée, celle de la relation de l'individu avec l'Eglise, et quel
individu? et quelle église? — Avocat, passez au déluge!
s'écriait Perrin Dandin ; — et que souvent nous aurions à dire :

Docteur en théologie, pensez à l'Eglise
Mais patience il se trouve que la page citée, que nous

prenions d'abord pour la prémisse d'un argument, n'était qu'une
concession faite à l'adversaire, et dont on l'invite à ne pas se

prévaloir... Ouf! quel essoufflement, que de transports au
cerveau pour gagner enfin ce résultat, que c'est seulement dans
le souvenir que peut se faire et s'entretenir la communion de

deux vies.
A cette fois, nous croyons sortir du tunnel; quelques clartés

nous arrivent de l'ouverture ; mais si nous recommençons

à comprendre, ce n'est pas que nous commencions à

approuver :

ce Le rapport personnel de Dieu ou de Christ avec nous,
lisons-nous pag. 47, est et demeure subordonné au souvenir
exact que nous avons de la parole de Dieu, et Dieu n'agit sur
nous que par l'une ou l'autre de ces révélations. Affirmer l'ira-
mediatele de quelque aperception ou de quelque relation que
ce soit, c'est s'enlever la faculté de distinguer entre réalité et
hallucination. Ceux qui ont élevé la prétention de soutenir une



360 GRETILLAT

relation personnelle et immédiate avec Christ et avec Dieu, sont
apparemment très peu instruits dans la littérature mystique.
(Ici la mention de la nonne Catherine de Gênes.) Sans le
médium de la parole de Dieu qui est la loi etl'Evangile, et sans
cette réminiscence exacte de cette révélation personnelle de

Dieu en Christ, il n'y a pas de rapport personnel entre un
chrétien et Dieu. » (Pag. 47 et 48.)

Et après tout cela, nous attendons encore la réponse à ces
deux questions : Quel est le rapport légitime, normal et nécessaire

de l'individu à l'Eglise, et quels sont les critères de l'église
seule autorisée, au sein de tant de dénominations diverses, à

transmettre à l'individu la révélation historique et authentique
de Dieu en Christ?

Mais voici une de ces conséquences fort graves renfermées dès
le principe dans la théorie de la connaissance de Ritschl, et

qui, avant même d'être formulée sans doute, en était une des

causes finales. C'est là un nouvel exemple de la façon dont les
constructions logiques les plus abstruses finissent par prendre
corps dans le monde des faits et des réalités, et sont appelées
à projeter leur ombre ou leur lumière jusque dans les dernières
couches où vit encore la pensée et la conscience.

La doctrine de la préexistence personnelle de Christ n'étant
point donnée, nous dit-on, par la révélation historique de Dieu

en Christ et étant sans relations avec notre vie spirituelle,
impropre à influer efficacement sur les déterminations de

notre volonté, est destinée à passer dans la catégorie de

ces théories dites métaphysiques, proscrites de la théologie
non surannée. Et nous arrivons à ce singulier résultat que
c'est par horreur du rationalisme que Ritschl, l'ennemi des

sectes, rejette ane doctrine que l'Eglise œcuménique a

toujours reconnue dans les enseignements de Jésus-Christ

sur lui-même. Ceci me rappelle le propos d'un pasteur, vieux
Vermittler, qui me disait que, par prudence pastorale, il ne

prêchait pas la résurrection des corps.
On m'exhorte à m'en tenir à la révélation historique de Dieu

en Jésus-Christ. Eh bien, je trouve cette révélation historique
de Dieu en Jésus-Christ dans les témoignages que Jésus-Christ



RITSCHL ET SA THÉORIE DE LA CONNAISSANCE 361

a rendus sur sa personne humaine et divine, et parmi ces

témoignages je remarque ceux-ci, dont l'originalité créatrice m'atteste

l'authenticité : «Avant qu'Abraham fût, je suis » (Jean VIII,
53) ; ce donne-moi la gloire que j'ai eue chez toi avant que le
monde fût fait. » (Jean XVII, 5.)

Métaphysique, métaphysique s'écrie-t-on de toutes parts;
et je vois les théologiens les plus empressés à dire que c'est là

un débat entre théologiens, et qu'il est indifférent à notre vie
spirituelle, aux déterminations efficaces de notre volonté, de

savoir ce que Christ a été avant son apparition en chair Je

pourrais répondre aux théologiens que précisément les points
de doctrine qu'ils déclarent indifférents à leur foi et à leur
pratique sont essentiels aux miennes. Je pourrais ajouter
que dans l'ordre spirituel et moral tous les sujets, toutes les

consciences, toutes les autorités, toutes les voix se valent, et

que s'il ne s'agit que de remplacer la métaphysique du

théologien d'Ephèse par celle du théologien de Göttingue, nous
courons le risque de perdre au change.

Ce que je reproche à la métaphysique moderne, qu'elle se

nomme théologie indépendante ou philosophie chrétienne,
lorsqu'elle aborde la révélation historique de Dieu en Christ,
c'est de nous en dire là-dessus trop ou trop peu. Trop, lorsqu'elle
proclame Christ le Saint parfait, et la personne de Christ, la
révélation définitive de Dieu au sein de l'humanité pécheresse ;

trop peu, lorsqu'elle récuse, au nom d'une dogmatique
préconçue, une partie des témoignages que, selon les traditions
primitives de l'Eglise chrétienne, Jésus doit avoir rendus sur
lui-même; car les raisons par lesquelles vous justifiez vos

négations ayant autant de valeur que celles qui vous servent à

motiver vos affirmations, elle tombent ou subsistent les unes
avec les autres.

Les conséquences christologiques de la théorie de la connaissance

de Ritschl ont été déduites à l'usage des lecteurs français

par M. Lobstein, professeur de dogmatique à Strasbourg, dans

son opuscule intitulé : La préexistence de Christ, fragment
de théologie expérimentale. (1883.)



362 GRETILLAT

Il faut que ce gros adjectif : expérimental, opposé au vieux
terme : métaphysique, exerce un certain prestige aujourd'hui,
car il se multiplie singulièrement, et il est devenu un des Schlag-
wörter de la théologie contemporaine allemande ou française.

Dans sa récente brochure, Du progrès et de la conciliation en

théologie, écrite en réponse aux critiques formulées contre les

précédentes par M. de Pressensé dans la Revue chrétienne,
M. le professeur Rouvier commence par opposer l'une à

l'autre les deux méthodes seules possibles, selon lui, en théologie

comme clans toute science : l'expérimentalisme et
l'apriorisme.

ce La méthode expérimentale, continue-t-il, est acceptée de

tous dans ce siècle de l'observation des faits, de l'histoire.
C'est avec raison qu'on reconnaît lui devoir les énormes
progrès accomplis dans le champ des sciences de la nature,
théoriques ou appliquées, et des sciences de l'homme. Elle a fait
aussi son apparition dans celui du plus important des faits

humains, du fait chrétien, et depuis Schleiermacher, la plupart
des docteurs l'ont appliquée ou à l'histoire des époques et des

systèmes du passé de l'Eglise, ou à l'étude de la vie chrétienne
et des doctrines où elle s'est reflétée.

¦» A l'école de Néander et de Vinet, nous avons appris,
M. de Pressensé et moi, à considérer le christianisme comme
une vie, et par conséquent à l'étudier avec la méthode
expérimentale qu'on applique à la vie. » (Pag. 57 et 58.)

Nous n'avons garde de contester les propriétés de la méthode

expérimentale el les titres qu'elle s'est acquis à notre reconnaissance.

Si les éloges qu'on en fait doivent signifier que toute
connaissance vivante de la vérité ne peut procéder que delà
pratique de la vérité, que c'est la vie qui précède la connaissance
et non pas la connaissance la vie, et qu'enfin, selon la sentence
de Vinet, ce la vérité sans la recherche de la vérité n'est que la
moitié de la vérité, » je ne saurais voir dans la ce méthode
expérimentale » qu'une répétition de la maxime de Jésus-Christ : ce Si

quelqu'un veut faire la volonté de Dieu, il connaîtra de ma

doctrine si elle est de Dieu ou si je parle de moi-même. »

(Jean VII, 17.)



RITSCHL ET SA THÉORIE DE LA CONNAISSANCE 363

Le malentendu ou le dissentiment entre Schleiermacher,
MM. Ritschl, Lobstein, Rouvier el nous, commence dès qu'on
prétend ériger cette expérience individuelle en une mesure
suffisante de la vérité en soi; car cette prétention suppose et

que toute vérité utile a passé dans votre pratique morale, et

qu'aucune vérité essentielle ne vous est restée indifférente;
faute de quoi, vous souffrirez que nous vous disions que la
ce méthode expérimentale » est un aveu sincère de scepticisme
absolu.

Ce qui me prouve que l'adjectif expérimental ne suffit pas

comme critère de la vérité en soi, et qu'il est facile de tirer de

la ce méthode expérimentale, » comme de feu la métaphysique,
à peu près tout ce qu'on veut, c'est la variété et, cas échéant,
la contrariété des applications et des conclusions tirées de cette

épithète. Evidemment les expériences de M. Bouvier sont
divergentes des miennes, et je dois confesser même que la logique
de M. Bouvier, dans telle ou telle de ses parties, est quelque
chose de nouveau pour moi.

Je lis, pag. 64, que : ce nous renfermant dans le domaine de

l'expérience, nous affirmons immédiatement, comme un fait,
l'identité de l'esprit qui observe et constate, ou de l'esprit dans

le sujet, et de l'esprit qui est observé et constaté dans les choses,
ou de l'esprit dans l'objet. Car, sans cette identité, il n'y aurait
ni science ni industrie ni art; la nature ne se réfléchirait point
en nous, et nous n'agirions pas sur elle pour l'étudier, l'exploiter,

la marquer de notre sceau. »

Je vous accorde que toute connaissance acquise suppose
une certaine correspondance, instituée par le Créateur même,
entre le sujet et l'objet ; mais que cette correspondance n'aille
pas jusqu'à l'identité, c'est ce que me démontre l'application
même que j'ai dû mettre, l'effort que j'ai dû faire pour assimiler
cet objet à mon intelligence, et ce qu'indique déjà d'ailleurs
l'opposition des deux termes sujet el objet.

On a remarqué dans la cilation précédente le double emploi
du mot esprit : ce l'identité de l'esprit qui observe et constate,
ou de l'esprit dans le sujet, et de l'esprit qui est observé et
constaté dans les choses, ou de l'esprit dans l'objet. » C'est que,



364 GRETILLAT

selon M. Bouvier (pag. 63 et 64) : ce Tout atome de matière
n'est qu'un faisceau de forces... et qu'au fond tout est esprit, à

des degrés divers de conscience. »

Cela est possible. Mais si vous me dites que le morceau de

fromage qui est placé là devant moi n'est dans son essence

qu'un faisceau de forces douées d'un minimum de conscience, il
faut convenir que voilà de la métaphysique, s'il en fut jamais
au monde, qu'il me faudrait sortir de ma peau pour m'assurer
du fait, et que la méthode expérimentale n'a été pour rien dans

cette affaire.
M. Bouvier veut que cele divin, » c'est-à-dire l'immanence

divine, soit objet d'expérience immédiate, tandis que la
personnalité ou la transcendance divine ne serait qu'un postulat
de l'intelligence et de la conscience. (Pag. 68.)

Ah que les gens optimistes sont heureux et que les
pessimistes sont à plaindre Quant à moi, je vois ce monde plongé
dans le mal, la nature déchue comme l'humanité, et ce le divin »

exposé dans la nature et dans l'humanité à de si fréquentes et
lormidables éclipses que je suis trop aise de le retenir encore
à l'état de postulat.

Mais qu'une prière sortie de mon âme, et adressée au Père

qui est aux cieux, revienne à moi exaucée et victorieuse et de

la nature et de l'homme, et Dieu, le Dieu vivant et personnel,
se sera communiqué par une expérience immédiate à une de

ses créatures.
Mais il est à craindre que précisément cette expérience-là

ne soit incompatible avec la métaphysique de M. Bouvier,
l'ennemie du surnaturel : ce Un Dieu indépendant des lois,
s'écrie l'auteur des Paroles de foi et de liberté, III, pag. 77,

c'est un Dieu brouillé avec lui-même; c'est Dieu indépendant
de Dieu, Dieu au-dessus de Dieu, Dieu libre de n'être plus
Dieu. Quel sophisme ou quel vain jeu d'esprit »

Serait-ce possible? Ce sophisme ou ce vain jeu d'esprit
serait-il imputable aux Pascal, aux Vinet et à M. de Pressensé?
Le Dieu de la Bible, garant immuable de toutes les lois morales,
créateur et maître suprême de toutes les forces de la nature,
serait-il un Dieu ce brouillé avec lui-même? » Nous ne saurions



RITSCHL ET SA THÉORIE DE LA CONNAISSANCE 365

le croire, et il faut qu'il y ait entre les points d'exclamation
de M. Bouvier et le point de vue de ses adversaires quelque
important quiproquo.

Je regrette que M. Bouvier n'ait pas assisté à la dernière
réunion de la Société pastorale suisse, à Liestal, en août 1882.

Il y aurait entendu la forte réponse faite par M. Astié à M. Furrer,

défenseur lui aussi de ce qu'on appelle l'immutabilité des

lois de la nature, et dans cette réponse la mention de Lotze,
le philosophe cité plus haut, dont l'opinion m'a d'autant plus
intéressé que c'était à peu près celle que j'enseignais depuis
douze ans à Neuchâtel.

ce La notion de la loi naturelle, disait M. Astié, a été
profondément modifiée, changée. Tandis que certains esprits un
peu arriérés (ce n'est pas moi qui parle) s'obstinent à

présenter les lois de la nature comme de nouvelles entités
métaphysiques, existant en elles-mêmes et possédant une existence

objective qu'on peut laisser subsister ou détruire comme un
bâton qu'on brise ou que l'on conserve, les savants qui se sont

particulièrement occupés de l'étude de la nature présentent les
choses tout autrement. Lotze admet une différence entre les

forces, l'essence intérieure de la nature et les phénomènes. Ce

qu'on appelle les lois de la nature n'est, à ses yeux, qu'une
pure abstraction des fonctions des forces, mais non une force
en soi. » (Pag. 64.)

Or voici ce que font depuis des siècles les savants qui
repoussent le miracle comme une dérogation aux lois de la nature :

après avoir emprunté à l'ordre moral la catégorie de la loi pour
eu tirer une appellation applicable aux forces physiques,
oubliant aussitôt que ce n'est qu'analogiquement, improprement
par conséquent, que les forces physiques et inconscientes sont
appelées par eux des lois, ils s'empressent d'attacher à ces
prétendues lois naturelles les caractères de l'inviolabilité et de
l'immutabilité propres à la loi morale, et confondent ainsi les
deux domaines principux de l'existence, l'ordre physique et
l'ordre moral, à la faveur d'une licence de terminologie devenue
inconsciente par l'usage.

Eh quoi les cours des forces inconscientes de la nature,



366 GRETILLAT

les formules de la gravitation et delà pesanteur devraient être
tenues par l'Auteur de la nature pour des lois du même ordre que
les normes qui régissent les êtres faits à son image ; et la parole
qui a dit à la lumière de franchir 80 000 lieues par seconde
serait aussi irrévocable et salutaire que celle qui a dit à

l'homme : Tu ne tueras point. Quel sophisme ou quel vain jeu
d'esprit

Et que vois-je donc tousles jours de mes yeux? le génie de

l'homme arracher à la nature ses forces et ses secrets pour les

employer à ses fins ; la main de l'homme lancer la locomotive
embrasée entre les ornières d'acier qu'elle lui a préparées ;

l'éclair électrique conduit sur le mince fil qui traverse les
continents et les mers ; la force inconsciente et universelle
incessamment asservie à la force intelligente et libre, quoique
limitée; que dis-je : la force de la pesanteur vaincue à chacun
de mes pas par la force de mes muscles servante de ma
volonté ; et vous me dites : ce Une liberté en rupture avec

Tordre, c'est le caprice, ce n'est pas la liberté, ce n'est pas

l'esprit »

Mais non périssent, s'il le faut, et la méthode aprioristique
et la méthode expérimentale, pourvu que l'homme pécheur
soit sauvé et que la loi de la mort soit vaincue

La ce théologie expérimentale, » annoncée dans le sous-titre
de la brochure de M. Lobstein, est interprétée au cours de

l'ouvrage, pag. 33, en ce qui concerne la christologie, en ces

termes : ce Nous percevons la divinité de Christ comme l'ensemble

des effets divins opérés par son œuvre qui seule nous révèle
sa personne, s Et c'est ainsi que, selon Fauteur, la doctrine de la

préexistence de Christ a été chez Paul ce un simple corollaire
théologique de la foi religieuse de l'apôtre... (pag. 51), une
projection secondaire de l'image que le Seigneur avait gravée dans la
conscience de son disciple... une ligne auxiliaire tracée par la
réflexion du penseur par delà l'expérience du croyant...
(pag. 51), une formule théologique qui n'a de valeur que par
le contenu religieux qu'elle exprime... (pag. 49) et en tout cas

indifférente à notre pratique morale comme à la sienne. »



RITSCHL ET SA THÉORIE DE LA CONNAISSANCE 367

M. Lobstein repousse donc la doctrine que Jean et Paul ont
enseignée, non point pour des raisons exégétiques et critiques qui
lui feraient douter de l'authenticité de cet enseignement, mais

uniquement par celle qui faisait dire à Laplace, à propos
de l'existence de Dieu, qu'il n'avait pas eu besoin de cette
hypothèse.

Mais mesurer ainsi la vérité, même proclamée par les apôtres
et les fondateurs de l'Eglise, à ses besoins individuels, mesurés

peut-être eux-mêmes à ses inclinations, ce n'est pas se préparer
à se laisser juger et sauver par la vérité; et j'admire que vous
jugiez telle doctrine inutile en soi par la simple raison que
vous n'en apercevez pas la nécessité en vous-même. Mais si le

dogme de la préexistence de Christ n'eût été en effet pour Paul
ce qu'une projection secondaire de l'image que le Seigneur avait

gravée dans la conscience de son disciple, » eût-il pensé à

faire intervenir ce corollaire hypothétique de sa foi religieuse
comme motif du devoir d'ouvrir sa bourse aux nécessiteux?
(2 Cor. VIII, 9.) Eût-il osé proposer aux Philippiens et à nous
l'exemple imaginaire de Celui ce qui, étant en forme de Dieu, s'est
anéanti lui-même pour prendre la forme de serviteur, » uniquement

pour illustrer le précepte de regarder les autres comme
plus excellents que nous-mêmes? (Philip. II, 5 et sq.) Décidément

la dépense de métaphysique était disproportionnée au

résultat, et 'e la projection de l'image du Sauveur dans la
conscience du disciple » ne devait pas aller s'égarer jusque dans

l'éternité ante, s'il ne fallait en rapporter qu'un menu précepte
d'alliance évangélique.

Je conclus en disant à Ritschl et à ses disciples : Dieu et la

vérité vous dépassent infiniment.


	Ritschl et sa théorie de la connaissance : d'aprés un de ses récents écrits [suite]

