
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1884)

Artikel: La critique du Pentateuque dans sa phase actuelle [suite]

Autor: Vuilleumier, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379343

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379343
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LÀ CRITIQUE DU PENTATEUQUE

DANS SA PHASE ACTUELLE1

IV

Le Pentateuque, quoi qu'en dise une longue et respectable
tradition, n'est pas ni ne prétend être l'œuvre de Moïse (§1-6.)
11 ne remonte pas non plus au siècle de Moïse (§ 7-12.) Il y a

plus : ni sous le rapport du style et du langage (§ 14 et 15), ni
dans ses parties narratives (§ 16-21), ni au point de vue de son
contenu législatif (§ 22-40), il ne se présente comme une œuvre
homogène et de première main. Telles sont les trois premières
et fondamentales conclusions qui se sont imposées àia critique,
et que la théologie protestante actuelle considère généralement
comme acquises2.

1 Voir la Revue de théologie et de philosophie de janvier, mai, juillet,
septembre et novembre 1882 et de janvier et mars 1883.

2 Dans ses articles sur Wellhausen et sa méthode dans lo, critique du

Pentateuque Revue de théologie et de philosophie, septembre et
novembre 1883), M. le professeur Gretillat, avec la verve et l'esprit qu'on
lui connaît, s'est constitué le champion de la tradition, tout en
abandonnant certaines choses « aux épines du chemin. » Nous n'avons aucune
mission pour défendre le célèbre critique de Halle. Mais notre honorable
et fidèle collaborateur nous ayant fait à plus d'une reprise l'honneur de

nous prendre a partie, on nous permettra de répondre ici, non pas en

opposant a son article un autre article sur « Gretillat et sa méthode
dans la critique de la critique du Pentateuque, » mais par quelques très
brèves observations :

1° Nous laissons en toute confiance à nos communs lecteurs le soin de

décider si les considérations présentées par M. G. sont de nature a invalider,

je ne dis pas tel ou tel détail, mais les arguments ou plutôt les



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 293

Cependant l'accord entre critiques ne s'arrête pas à ces

résultats purement négatifs. Plusieurs thèses positives ont
commencé à se dégager avec toujours plus de netteté de l'en-

faits que nous avons invoqués à titre d'exemples, et si les quelques
concessions que M. G. veut bien, en terminant, faire à la critique à l'instar
de l'ancienne hypothèse dite des interpolations (pag. 614 sq.) leur paraissent

suffisantes en présence des arguments ou des faits allégués. En ce

qui nous concerne, les conclusions négatives de la critique à l'endroit de

la tradition subsistent tout entières.
2° M. G. renvoie ses lecteurs « avec recommandation » aux articles de

M. Delitzsch dans la Zeitschrift für kirchliche Wissenschaft. (Pag. 509.)

Nous ne pouvons qu'appuyer ce renvoi, et cela « avec pressante
recommandation, » mais nous ne cacherons pas notre surprise de voir M. G. se

prévaloir, en faveur de l'opinion traditionnelle, de l'autorité d'un homme
qui, tout en soutenant énergiquement l'origine mosaïque des bases de la
législation, est entré en plein dans les voies de la critique en ce qui
concerne la composition littéraire de la Thorah. Non seulement M. Delitzsch
admet la pluralité des documents et leur provenance d'époques et de

milieux différents, non seulement il a écrit que « dans la Thorah se reflète
le procès dix fois séculaire à travers lequel, sur les bases données, la loi
mosaïque s'est providentiellement développée dans la conscience et la
pratique d'Israël (cp. § 39 a la fin), mais il n'a pas craint de dire que, selon

sa conviction très arrêtée, le travail de composition, d'où la Thorah a
fini par sortir dans sa forme actuelle, s'est poursuivi jusqu'après l'exil,
peut-être même jusqu'à l'époque où naquirent le Pentateuque samaritain
et la version grecque. (Zeilschrift, ISSO, pag. 620.)

3° Tout en reconnaissant que « les intérêts de la foi ne sont pas un
argument en critique, » M. G. invoque de nouveau le témoignage de

Jésus. (Pag. 501.) Plutôt que de répéter ce que nous disions a ce sujet au
début de nos études (§ 1), laissons parler un homme qui, certes, n'est rien
moins qu'un radical en critique, puisque M. Zöckler l'a choisi pour
collaborateur de son Manuel des sciences théologiques. « En dépit de Keil, dit
M. Herrn. Strack (art. Pentateuch de la 2e édition de la Real-Encyclopädie
de Herzog, tome XI, 441), nous devons protester contre l'usage qu'on
prétend faire des citatiops du Nouveau Testament à l'appui de la
composition mosaïque du Pentateuque, et cela pour deux raisons. La
première: si ces textes sont réellement probants, k quoi bon d'autres preuves
encore? Invoquer tels autres arguments, ce serait rabaisser celui qui se

fonde sur l'autorité du Seigneur et de ses apôtres. La seconde, c'est que
faire entrer en ligne cet argument, c'est transporter le débat du terrain
historique et critique sur celui de la dogmatique. »

4° Non content de faire intervenir Mme de Sévigné, M. G. évoque plus
d'une fois l'ombre de M. Jourdain. (Pag. 488, 497). « Si, dit-il a propos



294 H. VUILLEUMIER

semble des recherches, admirables de sagacité et de patience,
auxquelles plusieurs générations d'infatigables travailleurs se

sont livrés pour arracher à cette œuvre complexe le secret de

son origine.

41. C'est une histoire singulièrement intéressante que celle
de la marche que les études sur la formation du Pentateuque
ont suivie depuis la fin du XVIIe siècle, et plus particulièrement
à partir de la seconde moitié du siècle dernier. Ce n'est pas un
des chapitres les moins curieux ni les moins instructifs des

annales de la théologie moderne.
Il peut sembler à première vue qu'essayer de suivre les

péripéties de ce drame littéraire, ce soit entreprendre un véritable

voyage en zigzag. Mais, pour qui ne s'arrête pas à la surface
des choses, il y a dans cette histoire un enchaînement, il y a

une logique et, si je puis ainsi dire, un rythme des plus
remarquables. Rien n'est mieux fait qu'une semblable étude pour
montrer combien ceux-là se trompent qui, dans la manière
dont les questions se sont posées, dans les tentatives
successivement faites pour les résoudre, dans les différentes phases

qu'elles ont traversées, ne veulent voir qu'arbitraire ou
caprice, amour de la nouveauté ou de la contradiction, vaine curiosité

ou orgueil de la science. Pour nous, ce qui nous semble
ressortir avant tout de cette longue succession de travaux, c'est

— au milieu de beaucoup de tâtonnements, sans doute, au

milieu de bien des erreurs et parfois de témérités — le désir

sincère, opiniâtre, de s'élever de la négation à la vérité positive,

des chiffres par lesquels on est convenu de désigner les sources du

Pentateuque, M. Jourdain était ici, il demanderait sans doute ce que signifie
tout ce tintamarre-la, » et un peu plus loin, toujours à propos des différents

documents et de leurs couches successives : « a quoi M. Jourdain
répondrait peut-être que la théologie protestante est une science moins
intéressante qu'il ne l'avait cru. » Que ce brave M. Jourdain eût parlé de

la sorte, c'est fort possible. Mais pour ma part, je le confesse, cela me
laisse fort indifférent. Je serais même porté à croire que si notre théologie

protestante, celle surtout de langue française, se préoccupait un

peu moins qu'elle ne l'a fait de ce qui peut paraître intéressant a M. Jourdain,

elle ne s'en porterait que mieux.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 295

de la simple conjecture à la certitude historique; c'est le besoin
croissant de serrer le problème d'aussi près que possible, de

le scruter jusque dans ses moindres éléments, à l'aide de

méthodes et d'instruments de plus en plus perfectionnés, de

l'envisager sous toutes ses faces si diverses, de l'embrasser
dans toute son étendue et dans toute sa portée.

Ce qui nous frappe ensuite, c'est de voir les études de tant
d'hommes distingués, travaillant indépendamment les uns des

autres, se compléter, se corriger et, en définitive, aboutir ou

tout au moins converger, sur bien des points, à des résultats

presque identiques. Ce fait mérite d'autant plus d'être relevé

que parmi ces collaborateurs plusieurs sont partis des

antipodes au point de vue dogmatique. N'y a-t-il pas là un grand
et précieux enseignement à recueillir? Malgré la diversité des

opinions et des croyances, on a appris à se rencontrer sur un
terrain commun, celui de l'étude impartiale des textes. Depart
et d'autre on a été amené à distinguer plus nettement le
domaine de la théologie de celui de l'histoire littéraire ; on

commence à comprendre qu'un problème comme celui de la

composition des livres « mosaïques » ne peut pas se trancher
au nom d'un à priori dogmatique quel qu'il soit, mais doit se

résoudre par voie d'analyse et d'induction historique ; on se

convainc toujours plus qu'il est de l'intérêt bien entendu de la

religion et de l'Eglise, non moins que de celui de la science, que
les questions historiques se traitent historiquement.

L'histoire de la critique constructive, en ce qui concerne le

Pentateuque, a été souvent écrite, ou du moins esquissée,

principalement en Allemagne. Sans nous arrêter à des travaux
déjà anciens, tels que celui qui figure en tête des Recherches

historiques el critiques de Hartmann de Rostock1, nous signalerons

comme particulièrement dignes d'attention : le Post-scriptum

de quarante-cinq pages dont M. Merx, aujourd'hui professeur

à Heidelberg, a enrichi la 2e édition du beau commentaire
de Tuch sur la Genèse2, et les paragraphes relatifs à ce sujet qui

1 Historisch-kritische Forschungen über die fünf Bücher Mose's, Rostock
et Güstrow 1831, pag. 1-67.

- Halle 1871, pag. LXXVIII-CXXII.



296 H. VUILLEUMIER

se trouvent dans Y Einleitung de Rleek, notamment dans la
4° édition, en partie refondue par M. Wellhausen '. Ce dernier
a introduit dans les paragraphes traitant de l'histoire de la

critique depuis la mort de Rleek (-{-1859) la traduction abrégée
d'un article publié par M. Kuenen dans la Theol. Tijdschrift
de Leide, de 1870. Dans ces pages, qui offrent tout l'attrait
d'une « autobiographie littéraire, » le savant hollandais passe
en revue les travaux sur le Pentateuque qui ont paru de 1861

à 1869. En fait de résumés utiles à consulter, il faut mentionner
surtout ceux de M. Hermann Strack dans le Handbuch der-

theologischen Wissenschaften de Zöckler2 et dans l'article
Pentateuch de la 2° édition de la Real-Encyclopüdie de Herzog3, et

celui de M. Paul Kleinert, dans sa nouvelle édition des

Einleitungstabellen de Hertwig *.

Dans notre langue, nous ne possédons guère — à part
l'Historique de la question, écrit du point de vue traditionnel
intransigeant, par M. E. Arnaud dans son Pentateuque mosaïque
défendu3 — que ce qu'ont publié MM. Michel Nicolas et
Ed. Reuss. Le premier, qui a le mérite d'avoir commencé à

nantir notre public français de ces questions par divers articles

parus dans l'ancienne Revue germanique, a consacré à notre
sujet une étude approfondie, mais incomplète et dominée par
sa théorie très contestable sur le jéhovisme et l'élohisnie en
Israël0. La plume compétente du second a fort bien résumé les

1 Berlin 1878, §§ 6-10, 32-34 et surtout 81-87.
'- Nördlingen 1882, tome 1, pag. 131 sqq.
3 Tome XI, pag. 441 sqq. (Leipzig 1883).
1 Abriss der Einleitung zum Alten Testament in Tabellenform, Berlin

1878, pag. 6 et suiv. Je note ici eu passant que, pour qui voudrait suivre
de près les diverses phases par lesquelles a passé la question de la
formation du Pentateuque, le meilleur moyen serait d'étudier successivement
les éditions ci-après des Introductions a l'Ancien Testament d'Eichhorn
(1« : 1780-17a3; 4e : 1823-1824), de De Wette (lre : 1817; .> : 1840; 8e,

remaniée par Eberh. Schrader : 1869), de Bleek (posthume 1860; 3e, annotée

par Ad. Kamphausen : 1870; 4e publiée par Jul. Wellhausen : 1878) et de

M. Reuss (Geschichte der heiligen Schriften A. T., 1881).
:' Paris et Strasbourg 1865, pag. 48-65.
0 Etudes critiques sur VAncien Testament, Paris 1862, lle étude : Des

origines et de la formation du Pentateuque, § 1, pag. 1-46.



LA CRITIQUE DD PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 297

principales phases de l'histoire de la critique du Pentateuque
dans le § 2 de l'introduction à l'Histoire sainte et la loi1.

Il n'entre pas dans nos vues de refaire ici cette histoire en
son entier. Il nous suffira d'en rappeler, chemin faisant, quelques

épisodes marquants, de citer certains noms et certaines
dates, pour autant que cela peut servir à l'intelligence de l'état
actuel de la question.

42. Une première conclusion critique positive découle
directement des faits exposés dans nos précédents articles : c'est

que l'incontestable unité de plan que l'on constate dans le
Pentateuque (§13) au milieu des éléments si divers et en partie
si disparates qu'il renferme, provient d'une rédaction de

dernière main où se trouvent réunis et combinés les matériaux
tirés d'une pluralité de documents historiques et législatifs
plus ou moins anciens.

Déjà les critiques du XVIIe siècle avaient été amenés par
leurs observations à formuler une thèse analogue. Les

premiers, il est vrai, savoir la Peyrère et Spinoza, préoccupés
surtout des incohérences, des répétitions, des contradictions
qui témoignent contre l'unité primitive de l'ouvrage, s'étaient
bornés à poser en fait que les livres réputés mosaïques sont une
compilation de lois et d'histoires extraites ex diversis auctoribus-.
Mais Richard Simon et, à sa suite, l'auteur des « Sentimens de

quelques théologiens de Hollande, » Jean Leclerc, firent un
grand pas de plus. C'est sans doute enfler par trop la voix que
de dire, avec M. Renan, que Simon, « avec un surprenant
génie, éleva d'un seul coup l'édifice de la science sur des bases

qui n'ont pas été ébranlées 3. » Mais si le célèbre Oratorien de

Paris et le non moins célèbre critique d'Amsterdam n'ont pas
inauguré « d'un seul coup » la critique positive, ils ont
préludé à ses travaux en essayant de déterminer la nature et la

1 Paris 1879, tome I, pag. 18 et suiv.
- La Peyrère, Syst. theol., lib. IV, cap. 1; Spinoza, Tract, theol.-polit.

cap. 9.
3 Préface de la traduction française, par A. Pierson, de l'Histoire

critique del'Ancien Testament, de A. Kuenen,tome 1, pag. XII.



298 H. VUILLEUMIER

provenance des documents qui sont à la base de notre
Pentateuque, le mode de leur compilation et les changements qui y
furent apportés en divers temps, particulièrement lors de la
dernière rédaction.

Au recueil des lois, qu'ils attribuaient encore à Moïse, seraient
venus s'ajouter, d'une part, un abrégé de mémoires authentiques
plus anciens, renfermant les traditions sur les premiers âges du
monde et sur les patriarches1; d'autre part, les extraits des

registres, ou actes officiels, clans lesquels les prophètes scribes
ou « écrivains publics, » soi-disant institués par Moïse, auraient
consigné ce qui se passait de plus important (R. Simon), ou
bien les emprunts faits à quelques anciens livres écrits par des

particuliers, tels que le « Livre des guerres de l'Eternel » ou
le « Livre du Droiturier » (Ledere). Ces documents auraient
subi diverses retouches, surtout de la part du ou des auteurs
du dernier recueil, « pour la liaison et pour l'intelligence de

l'histoire ; » sans compter les transpositions accidentelles
survenues çà et là par suite du dérangement des « petits rouleaux
ou feuilles séparées » sur lesquels ces vieux textes étaient
d'abord écrits2. On se rappelle d'ailleurs que plusieurs de ces

pionniers de la critique allèrent déjà jusqu'à hasarder des

conjectures sur l'époque de la dernière rédaction ou compilation
et sur la personne de son auteur. Spinoza l'attribuait à

Esdras, donec aliquis alium certiorem ostendat, tandis que
Ledere — ou le sien ami qu'il met en scène — en faisait honneur

au prêtre israélite mentionné dans 2 Rois XVII, 28, et
dont il croyait pouvoir faire un contemporain du roi Josias3.

1 L'abbé Claude Fleury, dans ses Mœurs des Israélites (1681) et Camp.
Vitringa, de Franeker, dans le 1er livre de ses Observationes sacrée (1683),

admettaient pareillement que des mémoires écrits, provenant des

patriarches, avaient servi de source pour les récits de la Genèse. Vitringa
eut à se justifier de cette hardiesse dans l'épître dédicatoire de son Archi-
synagogus (1685).

"2 R. Simon, Hist. crit. du V. T., livre I, chap. 2, 5 et 7 (pag. 17 sq.,
35, 46 sq.) de l'édition de Rotterdam 1685. — Ledere, Sentimens^sig. 120, sq.
et Défense des Sentimens, VIIe lettre, pag. 166 sq.

3 Spinoza, l. I. — Ledere, Sent., pag. 129; Déf. des sent., pag. 167, 179.

On sait du reste que Ledere a ensuite retiré son hypothèse dans les

Prolegomena de son commentaire sur les livres de Moïse.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 299

Ces premiers efforts pour rendre historiquement compte de

la formation du Pentateuque furent suivis d'une pause d'environ

soixante et dix ans. Pendant cette période de réaction, les

plus hardis, on l'a vu (§ 10), se repliaient sur la timide et
insuffisante hypothèse des interpolations. Enfin, en 1753, parut
un petit volume anonyme qui, dans la pensée de son auteur,
devait désarmer les c< prétendus esprits forts » et « anéantir le
vain triomphe » de la critique1. Par une dispensation mémorable,

ce fut ce livre des Conjectures sur la Genèse, par Jean

Astruc, qui eut le mérite imprévu de remettre cette même

critique à flot, et de lui ouvrir la voie où nous la voyons
voguer encore aujourd'hui à pleines voiles2.

Malgré son but apologétique et en dépit de ses bizarreries,
l'ouvrage du médecin français fait époque dans l'histoire de la

critique du Pentateuque, parce que le premier il a affirmé, au

sujet de la Genèse el des deux premiers chapitres de l'Exode,
ce qui s'est pleinement confirmé depuis lors à l'égard du
Pentateuque dans son ensemble, à savoir :

Que les matériaux provenant de ce qu'il appelait les mémoires

originaux, et qu'on a appelé plus tard les « documents primitifs,

» Urkunden, sont encore parfaitement reconnaissables dans

le texte actuel ;

Qu'il existe des critères permettant d'en opérer le départ
avec une probabilité qui très souvent équivaut à la certitude;

Que, grâce à ce travail d'analyse littéraire, il est possible de

reconstituer, au moins en grande partie, les ouvrages primitifs,

et qu'ainsi le nombre de ces documents et leur caractère

originaire se laissent encore discerner au travers des dislocations

et des retouches qu'ils ont subies par le fait de leur
combinaison les uns avec les autres.

Reprenons successivement ces trois points.

43. Nous disons d'abord que les matériaux provenant des

divers documents sont encore reconnaissables dans le texte actuel.

1 Conjectures, pag. 452 sq. ; comp, l'avertissement en tête du volume.
2 Voir une notice biographique sur Astruc et une analyse détaillée de

son livre, devenu assez rare aujourd'hui, par Ed. Böhmer, dans la Real-
Encyclopädie de Herzog, tome 1, 725-734 de la seconde édition.



300 H. VUILLEUMIER

Ce fait, d'une importance capitale, tient au caractère particulier
de l'historiographie israélite1.

Lorsqu'il s'agit de composer un ouvrage historique à l'aide
de documents plus anciens, on peut procéder à l'égard de ces
documents de deux manières bien différentes.

L'une de ces méthodes consiste à y recourir comme à des

sources. L'historien y puise plus ou moins largement les
éléments dont il a besoin. Après avoir réuni ses divers matériaux,
après les avoir triés et coordonnés, il les fond ensemble, il les

digère en quelque sorte et s'en assimile la substance. De ce

travail, fécondé par la réflexion ou, mieux encore, par cette
intuition qui fait revivre le passé, naît une œuvre nouvelle,
originale, d'un bouta l'autre empreinte de l'individualité de son
auteur. Dans le cours de son récit, il arrivera sans doute à

l'historien de citer textuellement ses autorités, de faire parler
à ses héros leur propre langage, de reproduire mot à mot
certains documents, et en pareil cas il aura soin d'indiquer
exactement ses sources. Mais, en somme, son travail sera sans

couture, d'une seule pièce, d'une couleur uniforme. Il se

distinguera par l'unité littéraire non moins que par l'unité de vues
et d'esprit. Ce sera son ouvrage. Impossible au lecteur, même
le plus perspicace, de faire le départ exact des matériaux
premiers, de les extraire du tissu de la narration, de reconstituer,
en rapprochant ces éléments les uns des autres, les documents

ayant servi de sources. Et plus l'historien sera un écrivain de

talent, plus il approchera de ce que nous considérons comme
l'idéal d'un historien, moins il sera possible au lecteur d'opérer,
ou seulement de tenter, ce travail de dissection et de

recomposition. C'est ainsi que nous comprenons aujourd'hui
l'historiographie.

1 Voir sur ce sujet: Ewald, Geschichte des Volkes Israel, 3e édition (1864),

tome 1, pag. 85-92 : Die Namenlosigkeit der Geschichtschreiber und die
Kunst der Geschichtszusammensetzer; — Schiader, art. Geschichtskunde

bei den Israeliten, dans le « Bibel-Lexikon » de Schenkel, tome II, pag. 410-

416; — Riehm, art. Geschichtskunde und Geschichtschreibung, dans son

«Handwörterbuch,» pag. 494-499; — Bernh. Stade, Geschichte des Volkes,

Israel, faisant partie de « l'Histoire universelle » de W. Oncken (Berlin
1881), pag. 20-27 et 47-55.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 301

Si les historiographes israéliles avaient procédé de cette

façon-là, nous devrions nous résigner à ignorer pour toujours
quels sont les ouvrages qui ont pu servir à la composition du

Pentateuque actuel, et pour quelle part chacun d'eux est entré
dans ce travail. Nous en serions réduits à des conjectures plus
ou moins plausibles, dans le genre de celles qu'ont proposées
Rich. Simon et J. Ledere, et il ne nous resterait autre chose à

faire que de déterminer approximativement, d'après certaines

inductions tirées du Pentateuque lui-même, et à l'aide des

indices que peuvent fournir les autres livres de l'Ancien Testament,

l'époque probable de la rédaction finale.
Par bonheur nous n'en sommes pas réduits à cette extrémité,

parce que les historiographes hébreux, en composant
leurs ouvrages, suivaient une méthode toute différente.

En général, leur manière de procéder était bien moins

individuelle, moins autonome, moins créatrice. Les documents dont

ils se servaient, — non seulement les documents législatifs,
mais aussi les « mémoires » historiques, — n'étaient pas tant

pour eux des sources où ils auraient puisé la substance de leur
propre ouvrage. Ces documents étaient plutôt ce que seraient

pour un architecte-entrepreneur les différentes carrières d'où

il tire ses matériaux déjà taillés, afin de les disposer selon ses

plans et de les incorporer, en les ajustant les uns aux autres,
à la construction qu'il s'est chargé d'élever. Les éléments que
les historiographes israélites tiraient d'ouvrages plus anciens,
de récits ou de codes déjà existants, les extraits qu'ils leur
empruntaient, étaient de véritables emprunts. Ils entraient comme
des parties constitutives dans leur propre travail. C'est dire que
ces écrivains procédaient par incorporation, par juxtaposition,
par combinaison ou agencement plus encore que par composition

proprement dite. En d'autres termes, ils faisaient œuvre
de compilateurs et de rédacteurs plutôt que d'auteurs.

Le très grand mérite d'Astruc, au point de vue de la critique
de reconstruction, est précisément d'avoir deviné ce secret de

la méthode historiographique des Hébreux et d'avoir été le

premier à la mettre en lumière. « Je prétends, dit-il1, que pour
1 Conjectures, pag. 9.



302 H. VUILLEUMIER

ne rien perdre des mémoires anciens qu'il avoit entre les

mains, Moyse, — au lieu de fondre ces mémoires, — les a

partagez par morceaux, suivant les faits qui y estoient racontez ;

qu'il a inséré ces morceaux en entier, les uns à la suite des

autres, et que c'est de cet assemblage que le livre de la Genèse a

esté formé. » La manière imparfaite dont Astruc a tiré parti
de cette intuition, le procédé par trop mécanique qu'il prête
au rédacteur, le rôle qu'il fait jouer à la négligence des copistes
et à l'ignorance des anciens critiques, lesquels auraient
dérangé la disposition primitive du texte en quatre colonnes

parallèles1, ses tours deforce exégétiques pour soutenir l'origine

mosaïque intégrale de la Genèse 2 : tout cela n'enlève quoi

que ce soit à la valeur de sa découverte.
L'auteur des Conjectures ne savait pas, il ne pouvait pas

savoir, ce que nous savons aujourd'hui : c'est que cette manière
d'écrire l'histoire n'était pas exclusivement propre à l'auteur
de la Genèse et aux historiographes israélites. Il est démontré
en effet que la même méthode était employée dans l'historiographie

arabe et syriaque 3. Elle n'était pas étrangère à

certains historiens grecs i. Elle était également dans les habitudes
des chroniqueurs du moyen âge. «Très souvent les chroni-

1 Ces quatre colonnes auraient été destinées : la colonne A aux
morceaux provenant du mémoire élohiste; la colonne B, aux articles tirés du
mémoire jehoviste; la colonne C, aux faits intéressant l'histoire des

patriarches, mais où Dieu n'est pas nommé; la colonne D, aux fragments
empruntés à divers mémoires étrangers à l'histoire des Hébreux.

2 Ainsi, dans l'explication de Gen. XXXVI, 31, où il est parlé des rois

qui ont régné dans le pays d'Edom, avant qu'un roi régnât sur les Israélites,

Astruc prétend que par ce roi il faut entendre Dieu lui-même, ou

peut-être Moïse. (Pag. 484 sq.)
3 On en trouvera des exemples dans: J.-J. Staehelin, Kritische

Untersuchungen über die Genesis (Bale 1830), pag. 114 sqq., et dans sa Spezielle

Einleitung in das Alte Testament (Elberfeld, 1862), pag. 35 sqq. — Renan,
Etudes d'histoire religieuse, pag. 81 ; Histoire générale des langues sémitiques,
4° édition, pag. 119.

4 Staehelin, Einleit. L c. Le même fait se retrouve aussi dans la littérature

philosophique des Grecs et des Romains; voy. Zeller, Christian
Baur et l'école de Tubingue, pag. 130 de la traduction française, par
Charles Ritter. Paris, 1883.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 303

queurs du moyen âge copient et reproduisent machinalement
leurs sources, sans même changer ce qui n'était plus de saison

à l'époque où ils écrivent L »

Au reste, il ne serait pas difficile, même parmi les œuvres

historiques d'un âge plus rapproché du nôtre, d'en citer où un
procédé très semblable a été mis en œuvre. Qu'il suffise d'en

appeler à un ouvrage bien connu du XVIe siècle, l'Histoire
ecclésiastique des Eglises réformées au royaume de France,

généralement attribuée à Théodore de Eèze.

Voici ce que nous lisons dans l'avant-propos de l'une des

deux nouvelles éditions qui en ont été récemment publiées :

« Du reste, la question (il s'agit de la question de savoir si de

Bèze est bien Fauteur de cette précieuse histoire des origines
du protestantisme français) est ici, à proprement parler, assez
secondaire. Le véritable auteur de ce livre, ce sont les Eglises
réformées de France elles-mêmes, qui en ont fourni les
éléments. Nous serions assez porté à croire, avec MM. Haag, que
Bèze et ses collaborateurs, s'il en a eu, se sont bornés presque
partout à classer, d'abord par règne pour les six premiers
livres et, à partir du septième, d'après les juridictions des

parlements, les mémoires ou autres documents qui leur avaient
été envoyés de France, vraisemblablement tout rédigés. Cela

est si vrai qu'une étude attentive du texte permettrait au
besoin de déterminer en maints endroits, eu s'aidant des nuances
de style ou d'orthographe, le point précis où commencent ou
finissent les divers fragments2. » Ce n'est pas tout. Dans l'autre
édition, celle de Paris, le savant et consciencieux éditeur, M. le

professeur Ed. Cunitz, a pris la peine de mettre en évidence,
en les faisant imprimer en italique, les nombreux passages où

l'auteur ou rédacteur de l'Histoire ecclésiastique n'a fait que
reproduire textuellement, et cela sans aucune indication de

source, des extraits souvent fort étendus d'ouvrages historiques
déjà imprimés de son temps.

1 Nöldeke, Die alttestamentliche Literatur, pag. 5; comp. pag. 4 de la
traduction française, par J. Soury et H. Derenbourg.

2 Edition de Toulouse, par P. Vesson, 1882, tome I*r, pag. II sq.



304 H. VUILLEUMIER

Je me hâte d'ajouter que l'historiographe du XVIe siècle se

distingue en un point essentiel des compilateurs plus anciens
dont nous venons de parler : il a eu soin d'avertir le lecteur
dans sa préface que, « après une tresdiligente recherche des
choses les plus notables advenues au Royaume de France pour
le faict de la religion, » il a « essayé de réduire toutes ces pie-
ces en un corps, par le meilleur ordre qu'il a peu, » et qu'il a

« suivi la simple vérité de ses mémoires... sans s'escarter pour
faire de longs discours L d La plupart des chroniqueurs du

moyen âge et surtout les historiographes de l'antiquilé, y
compris le ou les rédacteurs du Pentateuque, n'ont pas usé
de la même précaution.

-- Ces historiographes étaient donc des plagiaires? — A

notre point de vue moderne, la réponse ne saurait être
douteuse. Il faudrait dire oui sans hésiter. Mais qu'est-ce que cela

prouve? — Simplement ceci, que nous jugeons de ces choses-

là tout autrement que ne faisaient les anciens. A leurs yeux,
celui qui transcrivait dans son ouvrage ce que d'autres, avant

lui, avaient écrit sur le même sujet, n'encourait pas plus
l'accusation de plagiat, que celui qui plaçait un ouvrage de sa

composition sous le patronage d'un nom célèbre ne passait

pour faussaire ou pour imposteur. Assurément l'auteur du
livre des Chroniques, quand il arrangeait la rhapsodie de
1 Chron. XVI, qu'il composait ce cantique au moyen de

fragments empruntés à des psaumes postexiliques, et qu'il attribuait

ce centon au roi David en personne, ne croyait être ni
plagiaire ni faussaire. Et cependant l'homme qui, aujourd'hui,
se permettrait dans une œuvre historique d'en agir de la sorte,
mériterait à nos yeux et l'un et l'autre de ces qualificatifs.

On ne saurait assez le redire : la notion de la propriété
intellectuelle est une notion relativement moderne. Elle n'existait

encore, en ces temps-là, qu'à un très faible degré. Ceux-là
seulement pourraient s'en étonner qui oublieraient que les

droits de l'individualité étaient alors fort loin d'être compris
comme ils le sont de nos jours. N'est-ce pas là précisément un

1 Voir clans l'édition de Paris (Fischbacher, 1883), tome Ier, pag. VII et

VIII, avec la note de l'éditeur.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 305

des grands progrès dont l'humanité est redevable au christianisme,

et plus particulièrement à la Réforme? Aujourd'hui
même, dans le dernier quart du XIXe siècle, et en pays
protestants, il s'en faut de beaucoup que ces droits soient complètement

et universellement reconnus. Et l'on voudrait qu'ils
l'eussent été, avec toutes leurs conséquences littéraires, chez

les anciens Israélites
Pour l'Israélite des anciens temps — nous ne faisons ici

que traduire librement une page du plus récent historien d'Israël

{, — composer un livre et écrire ou copier un livre étaient des

notions connexes. Celui qui entreprenait de copier un livre, le

faisait avant tout à son usage. Aussi appropriait-il la copie à

ses propres besoins, ajoutant ce qu'il pensait avoir été omis,
laissant de côté ce qui lui semblait sans importanee, ou encore,
insérant à l'endroit voulu telle version plus ou moins
divergente, sans se mettre en peine de concilier les deux relations;
bref, il procédait à son travail bien plus librement que ne font
nos copistes et, ajouterons-nous, bien moins servilement que ne
firent les scribes juifs une fois que le texte de la Rible, devenu

canonique, eut été définitivement fixé. L'écriture hébraïque
elle-même, en vertu de sa nature particulière, favorisait de

semblables libertés et, pour ainsi dire, y provoquait. (Comp.
§ 15 d.) La copie achevée, tout en faisant usage de son livre, le

propriétaire ne se gênait pas d'y faire encore des changements
et des additions. 11 n'éprouvait pas plus de scrupules à cet

égard, que nous n'en éprouvons à inscrire des annotations à

la marge des exemplaires imprimés ou des manuscrits qui
nous appartiennent. Le manuscrit n'était-il pas devenu, par
droit de copie ou par droit d'achat, la propriété de celui qui
s'en servait

Or le rédacteur d'un livre nouveau ne différait le plus
souvent d'un semblable «copiste» que par une activité littéraire
plus étendue et plus personnelle. Il incorporait à son œuvre,
sans les distinguer les unes des autres et sans en marquer la
provenance, des portions entières d'écrits plus anciens qui,

1 Stade, l. c, pag. 20.

théol. et pmx. 1884. 21



306 H. VUILLEUMIER

eux-mêmes, avaient peut-être déjà passé par plus d'une main.
Il les y incorporait telles quelles, ou n'y apportait que de légers
changements, parce que, d'abord, n'ayant aucunement
conscience de commettre un larcin, il n'éprouvait pas le besoin

qui s'imposerait à un moderne plagiaire, de donner le change
en déguisant ses emprunts sous une forme nouvelle ; ensuite,

parce que le peu de flexibilité de la langue hébraïque ne
permettait pas, au même degré que telles de nos langues
européennes, de varier beaucoup l'expression d'une même pensée1.
Une idée, un fait, avaient-ils une fois trouvé une forme
adéquate, cette expression se stéréotypait en quelque sorte et se

transmettait comme une monnaie courante. Le rédacteur ne

changeait donc rien d'essentiel au texte de ses emprunts. Il se

bornait le plus souvent à les juxtaposer ou à en combiner les

éléments, en les soudant tant bien que mal les uns aux autres.
Et tout comme il ne voyait aucun mal à exploiter ainsi le travail

d'autrui, l'idée ne lui serait pas venue non plus de mettre
son propre nom en tète du nouvel ouvrage, ou de la nouvelle
édition remaniée et plus ou moins augmentée, qui sortait de

ses mains. Aussi tous les livres historiques des anciens Israélites

sont-ils anonymes, comme l'étaient sans aucun doute les

écrits plus anciens qui s'y trouvent incorporés.

(A suivre.) H. Vuilleumier.

1 M. Stade remarque avec assez de raison que, sous ce rapport, la langue

française n'est pas sans offrir quelque analogie avec l'hébreu.


	La critique du Pentateuque dans sa phase actuelle [suite]

