Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1884)

Artikel: Ritschl et sa théorie de la connaissance : d'aprés un de ses récents
ecrits

Autor: Gretillat

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379341

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379341
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RITSCHL ET SA THEORIE DE LA CONNAISSANCE
D’APRES UN DE SES RECENTS ECRITS

PAR

GRETILLAT!

Ritschl, professeur & Géttingue, est probablement avec Well-
hausen, le théologien de I’Allemagne dont on parle le plus
aujourd’hui, et un théologien dont peut-étre, soit en bien soit
en mal, on parle trop. Son nom est devenu un de ceux qui
s’'imposent soit & 'admiration soit a la critique, et il suscite
parmi les professeurs de théologie et les pasteurs des apolo-
gistes aussi ardents que ses adversaires. Je viens de lire et de
repasser deux travaux issus de ce mouvement et trahissant
tous les deux, dans des sens opposés, la vivacité de la polémique
qui s'est engagée et se poursuit en Allemagne sur le nom de
Ritschl; 'un est l'opuscule de M. Julius Thikétter, pasteur a
Bréme, qui s’est proposé d’exposer impartialement le systéme
théologique du maitre de Gottingue, mais qui I'a fait avec une
intention apologétique accentuée trop souvent jusqu’aulyrisme;
I'autre est un article publié dans les Jahrbiicher fir protestan-
tische Theologie, 1884, N° 2, et signé du « Pred. Dr. R. Wegener,»
qui est au contraire un adversaire résolu.

Moi-méme j’assistai I'été passé 4 Bile & la lecon d’un cours
donné par M. d’Orelli sur Ritschl, et je me diszis & part moi
que, méme a le combattre, c’était faire & un homme beaucoup
d’honneur.

1 Discours prononcé & l'ouverture des cours de la faculté de théologie
indépendante de Neuchatel, le 1¢* octobre 1883.



262 GRETILLAT

La brochure du pasteur Thikétter commence par ces mots
qui nous mettent suffisamment au courant de la situation :

« De nombreuses conférences pastorales se sont occupées
dans I'été passé de la théologie de Ritschl, et se sont surpassées
les unes les autres dans les condamnations prononcées contre
elle. »

Voila donec un homme a qui les oreilles doivent corner sans
interruption et simultanément; mais J'imagine que quand c’est
M. Thikotter qui parle ou qui écrit, l'oreille droite ne doit
laisser aucun repos a lillustre auteur de l'ouvrage en trois
volumes intitulé : Die christliche Lehre von der Rechtfertigung
und Versihnung, Bonn, 2¢ édit., 1882. Lisez plutdt page 33 :

« L’état de I'Eglise évangélique peut se mesurer ala conduite
qu'on tient envers un savant dans les choses de Dieu, qui a
mis toute sa force théologique a conserver a I'Eglise son bien
supréme, et i protéger la théologie évangélique contre la phi-
losophie, pour assurer a la premiére le rang de maitresse au
lieu de celui de servante... Ce que l'aveuglement des adver-
saires s’est permis contre cetle théologie, doit inspirer a tout
ceeur chrétien en état de juger I’état des choses une disposition
composeée, par parties égales, de douleur el d’indignation. »

M. Ritschl a toutefois un trés grand malheur, si pourtant ce
malheur n’est pas un bonheur, c’esl d’étre resté incompris.
On nous a raconté que la Société théologique de Paris 'a pris
dans le courant de 'annce passée pour sujet d’'un de ses entre-
tiens, que M. Baldensperger lui a lu un rapport, publié dés
lors dansla Revue de théologie et de philosophie, sur « la théo-
logie d’Albert Ritschl, » et qu’on s’était séparé sans s’étre
entendu sur la véritable pensée du professeur allemand. Il ne
faudrait pas en tirer un grief trop grave contre la Société théo-
logique de Paris, et si j’avais & lui accorder le bénéfice des
circonstances atténuantes, jemprunterais les déclarations de
Ritschl lui-méme. Dans son opuscule intitulé Theologie und
Metaphysik (Bonn 1881), « zur Verstindigung und Abwehr, » il
se plaint que trois de ses éminents confréres et contradicteurs,
tous trois docteurs en théologie et parlant la méme langue
que lui, Luthardt de Leipzig, Frank d’Erlangen et Weiss de



RITSCHL ET SA THEORIE DE LA CONNAISSANCE 263

Tubingen n’ont pas eu le mérite de I’entendre non plus, et que
c’est faute d’avoir saisi le sens de ses paroles, ou pour avoir
négligé de les sonder avec assez de persévérance, qu'ils ont
commis de si grosses bévues & son sujet.

Je sais bien que Vinet a dit quelque part que la paresse et
la vanité conspirent & nous prévenir en faveur de ce qui est
clair ; mais peut-étre eut-il dit ajouter que non moins souvent
la paresse et la vanité de 'auteur conspirent & le prévenir en
faveur de ce qui est profond. Pour moi, je souscris a ['avis de
Doudan qui dit dans ses Pensées et fragments que les grands
génies incompris, allemands ou francais, doivent nous demeu-
rer suspects. Tel d’entre eux serait devenu un membre utile
de 'humanité, en paix avec les autres et avec lui-méme, en
s'imposant seulement ’obligation stricte de pénétrer toujours
sa pensée de part en part, de percer et de repercer cette gaze
plus ou moins 1égere qui flotte incessammenl entre la pensée
de lauteur et le papier qu’il noircit. M. le prédicateur Wegener
parait partager cette opinion & I’endroit de Ritschl, qu’il accuse
assez lestement de ne pas s’étre toujours compris lui-méme ;
voict ses termes : « Ensuite de sa savante marotte d’exprimer
son idéalisme subjectif dans un langage objectif, il s’est barré
a lui-méme la voie, a fermé a tout autre l'acces de lintelli-
gence, et nous autorise & douter que jamais, du zigzag de ses
pensées, il rentre dans la ligne droite du raisonnement! »

Je ne sais si je me trompe, mais on dirait qu'en composant
son opuscule dans un but, si j’en crois le titre, de conciliation
et de défense, M. Ritschl était de ficheuse humeur, qui a
déteint sur la fagon dont il traite ceux de ses confréres qu’il a
estimés dignes de son courroux. Je n’en citerai qu'un ou deux
exemples.

A propos de deux opinions de Luthardt, jugées contradic-
toires I'une a 'autre, et qui se trouvent 'une au recto, Vautre
au verso d'un feuillet, Ritschl écrira, page 5 : « Ce jeu du
hasard sur la patiente feuille de papier nous indique 'unique
rapport raisonnable cui puisse étre saisi entre ces deux pro-
positions. » Sur le professeur Weiss de Tubingue, qui a commis
il y a quelques années un écrit intitulé : Die christliche Idee



204 GRETILLAT

des Guten, nous apprenons ce qui suit : « Un homme qui a pu
exhiber une pareille production théologique ne doit pas avoir,
a4 mon jugement, une disposition particuliere & comprendre
une théologie comme la mienne, qui n’est pas descendue des
généralités supérieures. » Plus loin encore, comparant le méme
confrére a Procuste, il leur accorde a chacun d’eux une qualité
et un défaut : « Son modele Procuste était sans aucun doute
fort spirituel, mais violent en méme temps. Dans le domaine de
la connaissance scientifique, ces deux qualités se réunissent
dans la sophistique. »

Dans la derniére page de son opuscale, il laisse échapper
I'aveu du mobile de sa publication, qui a été 'impatience :
« Ma paticnce, écrit-il, s’était résignée longtemps aux altaques
de Frank et de Luthardt; mais dans un jour du commence-
ment d’avril, la controverse sur la métaphysique m’a atteint
de divers colés d’une facon si immédiale que je me suis résoln
a discuter publiquement ce théme. »

La maniere de notre auteur est donc en tout premier lieu
passionnelle et égotique, et 1l parait affectionner, dans les com-
paraisons qu’il fait entre lui et ses collégues, I'expression :
« meine Theologie. »

Et que reprochent donc & Ritschl ses malavisés contradic-
teurs? Peut-étre, par le prisme de leurs aberrations diverses,
réussirons-nous a discerner la vérité, je veux dire la véritable
pensée du professeur de Gottingue. Lui-méme va nous mettre
sur la voie dans la brochure apologétique et explicative citée
plus haut.

(Pest Luthardt qui accuse la théologie de Ritschl, & raison
de 'exclusion qui y est prononcée contre tout ¢lément méta-
physique, de réduire le christianisme & une quantité morale, et
de méconnaitre par rationalisme son essence divine. G’esl I'rank
qui reproche & notre auteur de ravaler ou d’évider la notion
de Dieu en définissant Dieu par I'amour, sans avoir préalable-
ment rattaché cette définition & la notion de 'absolu. C’est
‘Weiss qui triomphe de ce que, pour Ritschl, le Saint-Esprit
n’est rien de réel ni d’essentiel.

M. Wegener, daus l'article précité, pousse plus loin encore



RITSCHL ET SA THEORIE DE LA CONNAISSANCE 265

Iattaque en assimilant I'idéalisme subjectif du théologien de
Gottingue au scepticisme que, dans le siécle passé, 'évéque
Berkeley a tenté de déduire scientifiquement des prémisses de
Leibnitz.

Notre intention ne saurait étre d’exposer les parties du
systéme de Ritschl contenu principalement dans son ouvrage :
Lehre der christlichen Rechtfertigung wund Verséhnung. Je
désire m’en lenir aujourd’hui aux principaux linéaments de sa
méthode, empruntés & l'opuscule : Metaphysik und Theolo-
gie. D’ailleurs la doctrine du maitre a subi une notable trans-
formation depuis 1874, époque de la premiére apparition de
Rechtfertigung und Verséhnung, ou il se rattachait encore &
la philosophie de Kant qu’il a abandonnée dés lors.

11 est vrai que nommer en théologie ou en philosophie une
méthode ou une théorie de la connaissance, est bien souvent
une de ces fagons de dire par lesquelles on se trompe et on
nous trompe. Qu’est-ce qu'une méthode? que devrait-elle étre
apparemment? Un extrait de la logique générale appliquée &
I'usage d’une discipline ou d’un systéme particulier, dans le
but légitime d’épargner au chercheur de la vérité toutes les
chances d’erreur que pourraient faire surgir sur saroute le
préjugé ou le parti pris. Toute méthode scientifique s’annonce
comme destinée a assurer la recherche sincere, impartiale et
désintéressée de la vérité. Or, j’ai remarqué plus d’une fois
que c’était tour & tour la these secretement précongue qui avait
dicté la méthode, laquelle une fois formulée sous les auspices
d’une impartialité et d’'un désintéressement apparents, servait
ultérieurement a faire passer la thése, revétue ainsi d’'un écha-
faudage trompeur et d'une autorité usurpée. En d’autres
termes, la conclusion du systéme était déja tout entiére tacite,
latente el préjugée dans la méthode qu’on ne donnait que
comme une auxiliaire pour la découvrir. (Vest ainsi que tout
systeme déterministe, par exemple, se fera précéder d’une mé-
thode idéaliste ou intellectualiste ; et Rothe, entre autres, déja
acquis tacitement & une conception du monde exclusive de la
liberté et décidé d’avance & retrouver comme résultat de son
opération celte thése préconcue, instituait dans les prolégo-



2066 GRETILLAT

meénes de son Ethique, comme seule légitime, la méthode qui
la renfermant déja tout entiére devait y conduire, et comme
le seul instrument sdr de connaissance, le raisonnement pure-
ment dialectique ou aprioristique.

Le nom de Rothe appelle celui de Ritschl par contraste, car
la méthode de connaissance du second de ces théologiens est
justement 'opposé de celle du premier qui suscitait tant d’ad-
mirateurs il y a un qgquart de siécle. Ritschl pourrait méme étre
appelé I'adversaire de Rothe, le représentant le plus autorisé
de la réaction de la pensée contemporaine contre l'idéalisme
absolu hérité de Hegel, dont Rothe fut le dernier représentant
1llustre dans le domaine de la théologie. On indiquait comme
la seule voie pour atteindre la vraie connaissance des choses,
Penchainement logique et mathématique desidées nécessaires,
s’engendrant successivement par leur seule virtualité intrin-
séque, et on répudiait formellement, comme attentatoire & la
dignité de la science et menacante pour la sincérité de ses
résultats, toute intervention, au cours de cette évolution de
logique pure, du fait concret et empirique, toute donnée expé-
rimentale. Ritschl, lui, professe au contraire un souverain meé-
pris pour ce qu’il appelle la métaphysique, pour toute idée
générale et non donnée par l'expérience, pour toute méthode
comportant de semblables résultats, et on peut dire qu’il a fait
sa vocation de l'expulsion de cette malencontreuse métaphy-
sique du sein de la théologie. La méthode de Rothe était 'idéa-
lisme ou l'intellectualisme pur; je ne crois pas faire tort i celle
de Ritschl en la caractérisant comme une sorte de positivisme
rappelant fort 'associationisme de Stuart Mill.

N’exagérons point cependant la pensée de notre auteur qui
ne s’irrite de rien autant, & ce qu’il parait, que d’étre mal
compris; toutefois dans le cas particulier, si nous le compre-
nions mal, il devrait ne s’en prendre qu’a lui-méme. En effet,
aprés avoir paru exclure dans la premiere moitié de son opus-
cule la mélaphysique de toute opéralion scientifique, apreés
nous avoir répété sur tous les tons: La métaphysique, voila
I'ennemi! tout & coup il se ravise, pag. 38, et déclare qu’on le
calomnie en preélendant qu’il rejette toute métaphysique de la



RITSCHL ET SA THEORIE DE LA CONNAISSANCE 207

théologie, puisqu’il ne condamne que la mauvaise. L’explica-
tion n’était pas superflue; elle m’a paru en revanche quelque
peu tardive, et je signale & ce propos une habitude d’écrire des
théologiens allemands gue je suis obligé de qualifier de tres
vicieuse, et qui consiste & disséminer les divers éléments d’une
exposition au gré du hasard de leurs pensées, au lieu de les
classer tous en leur lieu et & leur rang. Nous pourrions nous
plaindre de plus que rarement 'ouvrage qu’on nous offre, se
suffit & lui-méme, qu'il ne forme point un tout organique et
complet, et qu’il suppose volontiers, pour étre entendu, I’étude
faite de toutes les productions, peut-étre fort disséminées, du
méme auteur.

« Si,lisons-nous page 38, je posséde en théologie une compé-
tence scientifique qui, d’'une maniére générale, ne m’a pas été
contestée, je suivrai une théorie qui, dans la détermination des
objets de la connaissance, se réglera d’aprés une notion de la
chose, sera métaphysique par conséquent. Dés lors le débat
entre Luthardt et moi se réduit & décider quelle est en théo-
logie la métaphysique légitime. »

Voila donc qui est fait: ce n’est pas la métaphysique en soi
que Ritschl répudie; c’est la métaphysique de Luthardt, c’est-
a-dire la fausse; et nous commencons a craindre que le terme
de métaphysique ne se trouve étre un de ces récipients élas-
tiques ot 'on jette tout ce qu’on juge hors d’usage. Car franche-
ment, s’il ne s’agissait que d’éliminer la fausse métaphysique,
il ne valait pas la peine de faire tant de bruit, car chacun a la
prétention d’en faire autant.

Mais quelle est-elle cette métaphysique ou cette fausse méta-
physique dont Ritschl a entrepris de délivrer la pensée con-
temporaine? et quelles sont les méthodes de connaissance qui
ont eu ces tristes résultats ?

« La métaphysique, écrit Ritschl page 6, alors qu’il semble
condamner cette chose-1a comme telle, est, comme on sait, le
titre fortuit de la « premiére philosophie » d’Aristote. Cette
discipline est vouée & la recherche des raisons générales de
tout étre. Or les choses quioccupent le champ de nos connais-
sances se distinguent en nature et en vie spirituelle. Dans la



2063 GRETILLAT

recherche des raisons communes a tout étre, on fait abstraction
des caractéres particuliers dans lesquels se marque la dis-
tinction de la nature et de I'esprit, et par lesquels ces groupes
sont reconnus comme des quantités distinctes. Les apparitions
ou les quantités, soit naturelles soit spirituelles, sollicitent la
connaissance métaphysique seulement en tant qu’elles doivent
étre congues comme des choses en général.

» La connaissance philosophique de la nature et de I'esprit
surpasse en valeur la connaissance métaphysique, qui re-
cherche les deux grandeurs comprises seulement sous la no-
tion de la chose en général, et par conséquent superficielle-
ment. La connaissance meétaphysique de la nature et de la vie
spirituelle comme de choses est a 'priori; elle fixe les formes
naissant dans ’esprit qui connait, et qui, & travers le flot des
sensations et des perceptions, arrive a fixer les objets de la
représentation. »

Nous avons déja, me semble-t-il, un exemple de la fagon
dont notre auteur traite les prévenus qui comparaissent a sa
barre, car j'allais dire que Ritsch! fait ici & la métaphysique
une chicane d’allemand. Pourquoi faut-il qu’a la différence de
la connaissance dite philosophique qui, elle, est approfondie
et non superficielle, la connaissance métaphysique se comporte
comme neutre entre les deux quantités de la nature et de l’es-
prit, ne retenant de sa recherche que la notion la plus indéter-
minée de 'une et de l'autre? Cette condition de la recherche et
de la connaissance métaphysique est purement el simplement
imaginée par l'auteur et importée dans le débat, sans quon
nous ait prouvé qu’il ne puisse pas y avoir une connaissance
métaphysique ou ontologique, — car ces deux mots sont dé-
clarés plus loin synonymes, — de la nature comme telle et une
connaissance métaphysique ou ontologique de la vie spiri-
tuelle.

Cette premiére définition de la métaphysique est donc, selon
nous, entachée d’arbitraire ; malheureusement elle n’est ni la
plus générale ni la seule; et le principal reproche que nous
ayons & faire & cet opuscule, c’est, nous le répétons, que nous



RITSCHL ET SA THEORIE DE LA CONNAISSANCE 269

y cherchons en vain une définition précise et compléte de
toutes les formes erronées de la pensée que nous devons hair
sous le nom de métaphysique ou de fausse métaphysique, et
qui les réunisse toutes dans une synthése immédiatement re-
connaissable a 'esprit. Aprés avoir terminé la lecture de la
brochure : Theologie und Metaphystk, nous restons confirmé
dans l'opinion que l'auteur a rassemblé péle-méle sous la
seconde rubrique tous les systémes et toutes les méthodes
théologiques qui ont eu le don d'irriter ses nerfs. Et c’est
cette impressionnabilité nerveuse, cette omission d’une défi-
nition impartiale et correcte, ce mépris de la synthése si né-
cessaire cependant & tout esprit qui réfléchit, qui justifiera
le blasphéme que nous allons proférer en ces termes: que
malgré 1’érudition incontestée de l'auteur, sa compétence, in-
contestée des autres aussi bien que de lui, en matiére théolo-
gique, une puissance d’analyse non moins incontestable, une
langue pesante et tortueuse, et apparemment la seule appro-
priée a des idées aussi neuves et & des maliéres aussi pro-
fondes, l'opuscule Theologie und Metaphysik ne saurait étre
classé parmi les ouvrages fortement pensés. Puisse ce jugement
a la fois sommaire et téméraire ne pas passer pour une basse
vengeance du mal que la double ou la triple lecture que j’en
ai faite m’a causé !

Tachons donc de déméler & travers les zigzags décrits par
la pensée de notre auteur, les principales formes et les carac-
téres de la métaphysique dénoncée & I'animadversion pu-
blique.

« Il y a, écrit-il page 30, une opinion vulgaire des choses,
objets de nos connaissances, qui se réveéle & une observation
plus exacte comme incertaine lorsqu’il s’agit de les distinguer
et prématurée lorsqu’il fautles réunir. Les sensations procurées
par nos sens nous offrent la premiére et la derniére garantie
que les choses percues par la sensation qu’elles éveillent,
existent réellement. Et ce fait demeure, bien que maintes per-
ceptions, qui accompagnenl nos sensations soient illusoires, et
que cette illusion persiste pour nous. Nous tenons les choses
percues et senties pour réelles, méme lorsque la sensation



270 GRETILLAT

qu’elles nous ont causée n’est plus qu’a 'état de souvenir,
parce que nous supposons avec raison que dans l'intervalle
d’autres ont re¢u les mémes impressions que nous. »

Formés que nous sommes tous & I’école de la métaphysique
traditionnelle, nous attendons qu’on vanous dire aprés un sem-
blable début : c’est la'opinion vulgaire qui ne juge des choses
que d’aprés l'apparence sensible, qui s’arréte au phénomeéne
toujours variable; mais l'intelligence en quéte de la vérité pure
porte en elle une ambition plus haute que celle de percevoir
le phénomene sensible, la forme changeante des choses; elle
fait abstraction, par un procédé qui lui est propre, de 'acci-
dent et du fait particulier, elle aspire a I'idée ; elle surprend la
lol; elle atteint Vétre, la chose en soi, la fameuse « chose en
sol, » das Ding an sich!

Ainsi, disons-nous, parlait et raisonnait la métaphysique
traditionnelle, sur les genoux de laquelle nous avons tous ¢té
bercés. Eh bien, c’est ici précisément que loriginalité de
Ritschl commence. Ce que nous croyions étre I'opinion sciern-
tifique, 1l 'appelle, lui, I'opinion vulgaire; et ce que nous nom-
mions 'opinion vulgaire, la fol au phénomeéne est passée chez
lui au rang d’une opinion scientifique. Je commence donc & me
demander si le vulgus de la ville de2 Gotlingue serait d’une
race particuliére dans 'ensemble de ’espéce humaine. Bref, je
luisse la parole & mon savant contemporain :

« L’opinion vulgaire, continue-t-il, rattache & ce fait la con-
clusion que les choses qui sont, peuvent étre concues par la
représentation exacte et ’enquéte ultérieure, telles qu’elles sont
en soi (dass die Dinge, welche da sind, durch die nachfolgende
genaue Vorstellung und Erforschung so begriffen werden kon-
nen, wie sie an sich sind.) Mais cette distinction qu’on institue
ainsi entre les choses, telles qu’elles sont en soi, en dehors de
toute relation & nos sensations et & nos aperceptions (zu un-
serer Empfindung und Wahrnehmung), et leur existence pour
nous, est une erreur de l'opinion vulgaire. Car on sépare ici
ce qui & l'origine du fait était indivisé, Aux relations au sein
desquelles nous apercevons l'existence des choses en général,
appartient aussi nécessairement et infailliblement leur relation



RITSCHL ET SA THEORIE DE LA CONNAISSANCE 271

a nous, qui sommes les sujets de la sensation, de I’aperception,
de la représentation. Qu'on l'oublie dans bien des cas, la ré-
flexion scientifique qui, comme telle est exacte et compléte, ne
saurait I'ignorer. Car les choses que nous pourrions soumettre
a I'épreuve en elles-mémes, et indépendamment de leur re-
lation & nous, sont nécessairement inconnaissables pour nous.
Supposé qu’il fat vrai que les choses per¢ues dans leurs rela-
tions &4 nous ne fussent qu’illusions et apparences trompeuses,
nous ne pourrions pas le constater; toute mesure nous man-
querait pour cela. »

Et comme les notions de substance, de cause, ne sont pas
données par I'expérience qui ne nous apporte que des effets,
ces notions en apparence si indispensables & I’étre, sont rame-
nées par notre auteur 4 des faits subjectifs. Ecoutons-le la-
dessus, page 17 :

« On ne connait completement une chose que dans ses qua-
lités, c’est-a-dire dans ses effets sur notre aperception et sur
d’autres choses. Les apparilions qui sont apergues dans un
espace limité, dans une situation ou une série toujours la
méme, et dont les modifications se produisent dans des limites
et un ordre déterminés, se présentent & notre conception dans
I'unité de la chose d’aprés 'analogie de 1'dme pensante qui,
dans I’échange de ses sensations correspondantes, se sent et
se souvient d’elle-méme comme d’une unité permanente. »

Ainsi la catégorie de I'unité que nous rapportons & chaque
cause externe de nos sensations, n’est en réalité que le reflet
de la conscience que 'dme a d’elle-méme, transporté par
elle dans la chose extérieure a elle, et n’a par conséquent
pas de réalité en dehors du moi. Cette singuliére théorie est
repétée, page 36 :

« L’impression que la chose pergue est une dans I'échange
de ses caractéres nait de la continuité du sentiment du moi,
en dedans de la série de nos sensations excitées par la chose.
De plus la conception de la chose comme cause et comme but
d’elle-méme provient de la certitude que je suis cause et but
dans les effets causés par moi. »

Peut-étre les citations que nous venons de faire suffiraient-



(o]

272 GRETILLAT

elles déja & justifier la qualification de positiviste que nous
avons attachée & la méthode de Ritschl. Il n’y aurait en tout
cas dans cette appellation nidédain niinjustice, mais une simple
tentative de classification n’impliquant pour le moment au-
cune appréciation favorable ou non, soit du positivisme en
général, soit de la méthode classée sous cette rubrique.

Nous ne saurionsnous dispenser toutefois de marquer d’ores
et déjd en passant la note de scepticisme qui se dégage des
prémisses que nous venons de poser, et qui trahirait une fois
de plus au besoin son affinité avec le positivisme, lequel porte
en effet le scepticisme dans ses flancs. La chose en soi, qu'on
se déclare impuissant a atteindre, existe-t-elle réellement ?
Ritschl l'ignore et, qui plus est, il ne s’en soucie point. Les
choses percues ainsi dans leur relation & nous, ont-elles une
réalité objective et essentielle? Ces effets que je percois
émanent-ils d’une cause substantielle ? Peu vous importe !
qu’il vous suffise de les percevoir comme réels. On ne nous
dit pas méme comme Kant que cette chose en soi qui échappe
a l'investigation de la raison pure, se retrouvera devant les pas
de la raison pratique. Non, elle est déclarée indifférente & la
fois & ma pratique et & ma connaissance. Nous voici & Berke-
ley, ou du moins nous sommes devenus ses voisins.

Un autre point m’inquiéte dans I'exposition qui précéde, et
je le signale ici déja a votre attention, afin que vous m'aidiez a
le résoudre dans la suite de notre examen, ou que vous confir-
miez ma présomption que la brochure : Theologie und Meta-
physik nous laisse sans solution. Quand on me parle des
relations de la chose a nous, encore devrait-on s’expliquer, car
le terme « relations » est susceptible de plus d’une acception.
S’agit-il seulement des relations sensibles qui se traduisent par
les perceptions de la vue, de 'ouie ou du tact, ou aussi de re-
lations spirituelles, de contacts d’esprit a esprit? La premiére
allernative semblerait la vraie, si nous nous en tenions aux
termes du passage précité, et alorsla qualification de positiviste
serait doublement justifiée; mais suspendons notre jugement
jusqu’aprés une instruction plus compléte de la cause.

Encore une question préalable toutefois. Que signifie ce



~

RITSCHL ET SA THEORIE DE LA CONNAISSANCE 273

pronom de la premiére personne du pluriel? Qui sont ces
«nous »? Est-ce M. Ritschl et moi? ou M. Ritschl comme
représentant de 'opinion scientifique et adversaire dé 1'opinion
vulgaire et de la mienne ? N'est-il pas supposable que les rela-
tions de ta chose & « nous » varient d’'un individu a lautre et
de M. Ritschl A moi? d’ot1il semblerait résulter que ce qui serait
vérité et réalité 4 Gottingue serait illusion et étre de raison a
Neuchétel, ou vice versa.

Ah! messieurs les théologiens et les philosophes, sachez-le
bien, vous mettez immédiatement en défiance le profanum
vulgus dans lequel je me range, en employant ainsi vos termes
absolus : la sensalion, la raison, la conscience, le Bewusstsein
(que vous opposez au Sein, qui ne désignent en réalité que la
sensation, la raison, la conscience, le Bewusstsein de M. X ou
de M. Y, et vous me provoquez & vous retourner le mot du
personnage d'une des fables de Florian : « Nous n’est pas le
bon mot, mais vous, c’est différent! »

Mais encore une fois suspendons, suspendons notre juge-
ment, suspendons-le, vous dis-je, car & ce premier vice de
I'opinion vulgaire, qui consiste & rechercher la substance der-
riere le phénomeéne. s’en ajoute un second, d’aprés notre
auteur :

« Ce second vice de l'opinion vulgaire des choses réside
(pag. 32) dans le fait que le souvenir dans lequel nous fixons
les perceptions réitérées d’une chose est affecté d’'une certaine
neutralité & I’égard des variations successives observées dans
la chose. Le souvenir est le résultat toujours plus ou moins
effacé de ’abstraction involontaire que nous opérons sur les
apparitions relativement variables de la chose dont il s’agit.
L’image de souvenir acquiert par l4 une consistance et une
perspicuité dans la série de ses traits qui ne répondent & au-
cune des observations particulieres dans lesquelles la chose
avait été donnée. Il se forme donc en nous deux images de la
chose, postposées I'une a4 l'autre, I'image de souvenir qui reste
a l'arriere-fond, attirant 4 elle tous les traits distinctifs de la
chose fournis successivement par la sensation, et 'image in-
cessamment mobile, variable et active résultant de ’aperception

THEOL. ET PHIL. 1834, 19



Ri4 GRETILLAT

imm¢édiate de la chose. Or I'image de souvenir, étant quies-
cente, indifférente et indéterminée, acquiert un crédit exagéré
pour 'esprit non cultivé qui y rapporte la causalité des sensa-
tions mobiles et momentanées qui se produisent a la surface
antérieure de la chose.

» Mais la combinaison illicite de l'image de souvenir et de
I'intuition directe des choses devient surtout ficheuse en s'in-
troduisant dans la métaphysique scientifique. Car la croyance
qu’on puisse connaitre les choses en soi, dans l'espace der-
riere leur apparition et dans le temps avant cette apparition,
n’est pas autre chose qu’un rejet trompeur de 'image de sou-
venir (ist nichts als ein tiiuschender Niederschlag des Erinne-
rungsbildes) que I'on a obtenu, derriére les premiéres observa-
tions, et que l'on a & disposition avant les observations
suivantes. L’image de souvenir, a laquelle nous avons raison
d’attribuer le role de contribuer a soulager et  raffermir notre
faculté de connaitre, est surfaite ou faussement évaluée, en ce
qu'elle est substituée a la réalité propre de la chose. Sans
doute la fixité et la clarté qu’elle porte en elle semblent justi-
fier ce préjugé, en ce que ces propriétés paraissent favorables
au besoin de connaitre. Mais la pileur et I'indétermination cui
dans d’autres relations de I'image de souvenir en compensent
la fixité et la clarté, atténuent de nouveau les garanties appa-
rentes de sa réalité. »

(Cest ainsi que les deux catégories de I'espace et du temps
qui pas plus que celles de cause, de substance el d’unité,
n’existent dans la chose en sol, sont nées pour notre esprit,
selon M. Ritschl, des combinaisons diverses de I'image immé-
diate de la chose et de I'image de' souvenir que nous placons
instinctivement mais illusoirement derriére et avant I'image
changeante issue de 'intuition immédiate.

Téncébreuse explication en veérité de la genése des catégories
les plus élémentaires de mon vulgaire esprit qui, dés son pre-
mier éveill et avant toute production d’aucun « Erinnerungs-
bild, » place dans l’espace la chose que je percois et dans le
temps le fait que je connais. Vous me dites, 0 puissants pen-
seurs, que ces catégories sont des illusions de mon esprit,



RITSCHL ET SA THEORIE DE LA CONNAISSANCE 275

nécessaires a toute acquisition de connaissance, selon Kant,
superflues selon Ritschl, et que la « chose en soi, » si elle
existe, est absolument indépendante de I'une et de l'autre.
Vous me le dites et ne me le prouvez pas, et je persiste a
croire, jusqu’a meilleur avis, que le temps et I’espace ont été
posés par le Créateur comme des entités réelles, aussi réelles
que Pexistence méme de la créature. Oh! que je le trouve plus
vraiment philosophe l'’enfant que je considére dans son ber-
ceau, apprenant & distinguer le mol et le non-moi, soit qu’il
palpe de ses deux mains son talon en I'air pour s’assurer que
ce talon est bien lui, soit que, s’étant cogné la téte contre
I'angle de bois, il ait éprouvé, & ne s’y plus laisser prendre &
I’avenir, la réalité de « la chose en soi. »

Mais revenons a Ritschl qui lui-méme nous raméne & Platon.
Car Ritschl n’aime pas Platon, qui fut un des plus illustres
métaphysiciens, en d’autres termes, un des plus illustres
prestidigitateurs que la machine ronde ait portés, et dont la
fameuse théorie des « idées, » censées génératrices des choses
particuliéres, n’était qu’une forme de « I’opinion vulgaire. »
L’idée d’espéce va donc disparaitre sous leffort de la dialec-
tique de Ritschl, comme celles de substance et de cause.
« L’idée en effet, dans le sens de Platon, n’est non plus que
I'image de souvenir de plusieurs choses semblables dans
la pluralité de leurs caractéeres homogénes . . ..., la
notion d’espéce; mais précisément ces notions d’espéce, for-
meées par nous, doivent étre les choses au sens propre, et mises
en rapport avec elles, les choses per¢ues par le sens n’existent
que pour autant qu’elles participent & ces idées. Ces types
éternels de toute existence particuliere sont purement pour
soi, exempts des modifications de ce qui participe a elles, dans
un milieu intelligible, accessibles seulement & la pensée. Les
choses particuliéeres ne sont que les images des idées... Cette
intuition du monde est atteinte des mémes vices que nous
avons reconnus dans le procédé ordinaire de lintelligence.
Platon nous induit & penser « les choses en soi, » abstraction
faite de leur apparition particuliére. De plus, il institue ces
« choses en soi » comme les causes des effets attachés aux



276 GRETILLAT

choses particuliéres, vu que celles-ci ne sont que pour autant
qu’elles participent aux idées »... Or ces idées doivent perdre en
perspicuité et en consistance ce qu’elles gagnent en étendue,
en couvrant des exemplaires et des genres plus nombreux.
(Dieselben werden um so blasser und unbestimmter, ja sogar
schwankender in sich, je mehr Exemplare oder Unterarten sie
decken sollen.) Prenons un exemple :

« Est-ce que, demande notre auteur, pag. 35, une pomme re-
présente une idée ferme et claire? Les caractéres spécifiques de
la grosseur, de la figure, de la couleur, du gofit, de la structure
intérieure devront toujours étre représentés dans une scala
délimitée mais fuyante (in einer begrenzien, aber gleitenden
scala)... Nous appelons la pomme ronde, rousse, douce,
en rattachant les sensations lactiles, visuelles et gustuelles
au lieu dans lequel les relations correspondantes de la
figure, de la couleur et du golt ont été percues. Ce sonl pré-
cisément ces relations qui se sont rencontrées dans un lieu
commun i la suite de perceptions réitérées que nous réunis-
sons dans la représentation d’une chose, laquelle existe dans
ses relations, que nous connaissons seulement en elles et que
nous dénommons avec elles. Le rapport a la chose des carac-
téres prénommés, qui sont fixés par les sensations, rapport
que nous désignons dans les jugements suivants : cette chose
est ronde, rouge, douce, signifie que nous ne connaissons le
sujet de cette proposition que dans ses prédicats... Il ne faut
donc pas s’attendre, sous peine de se tromper soi-méme, a
rencontrer dans la notion de I’espéce une connaissance ferme
et claire. Mais dans la mesure ou vous purifierez la notion de
I’espéce de cet élément d’incertitude, pour la ramener & des
contours fermes et précis, vous vous convaincrez qu’elle rede-
vient dans votre souvenir 'ombre des choses réelles, destituée
elle-méme de toute realité. »

Et nous voila en effet & 'opposite du platonisme qui ensei-
gnait que les choses particuliéres ne sont réelles que dans la
mesure de leur participation aux 1dées.

Malgré D'affectation que met notre auteur & opposer sa mé-
thode & la tradition courante, il n’a pas réussi & nous dissimuler



RITSGHL ET SA THEORIE DE LA CONNAISSANCE 2T

absolument sa filialion. La théorie de la connaissance que nous
venons d’entendre répond & un nom dans I'histoire de la théo-
logie et méme de la scolastique ; elle s’appelait, il y a bien des
siécles déja, le nominalisme, qui désignait I'opinion selon la-
quelle les universaux n’existent pas ante rem, mais post rem.
Les réalistes et Platon & leur téte ne voulaient connaitre que
la pomme et prétendaient ignorer les pommes. Les nomina-
listes et M. Ritschl a leur suite prétendent ne connaitre que des
pommes, et ne veulent pas entendre parler de la pomme. Je
voudrais demander & ces derniers comment il se fait que l'an-
née 1883 ait produit tant de pomrmes, si la pomme est une
pure abstraction de mon esprit; et s’il nous était permis d’in-
sinuer notre opinion entre de si graves autorités, je dirais que
je mange volontiers des pommes tout en croyant & la pomme.
Mais vous allez me faire observer que ’exemple de la pomme
menace de nous éloigner singulierement de la question théolo-
gique et du grand débat qui se livre aujourd’hui entre 1’école
de Ritschl et Porthodoxie traditionnelle sur la préexistence
1déale ou personnelle de Christ, sur la personnalité du Saint-
Esprit, sur la nature humaine et ’origine du péché. Pas autant
que vous le croyez ; toutes les questions sontsolidaires les unes
des autres; je I'ai déja imprimé quelque part : ’homme ne
peut parler, méme des éponges, d’une fagon entiérement désin-
téressée; et je compte bien arriver 4 la personne de Christ
avant la fin de ce discours. (4 suivre.)




	Ritschl et sa théorie de la connaissance : d'après un de ses récents écrits

