
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1884)

Artikel: Ritschl et sa théorie de la connaissance : d'après un de ses récents
écrits

Autor: Gretillat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379341

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379341
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RITSCHL ET SA THÉORIE DE LA COMAISSAKCE

D'APRÈS O DE SES RÉCENTS ÉCRITS

PAR

GRETILLA T »

Ritschl, professeur à Göttingue, est probablement avec
Wellhausen, le théologien de l'Allemagne dont on parle le plus
aujourd'hui, et un théologien dont peut-être, soit en bien soit

en mal, on parle trop. Son nom est devenu un de ceux qui
s'imposent soit à l'admiration soit à la critique, et il suscite

parmi les professeurs de théologie et les pasteurs des apologistes

aussi ardents que ses adversaires. Je viens de lire et de

repasser deux travaux issus de ce mouvement et trahissant
tous les deux, dans des sens opposés, la vivacité de la polémique
qui s'est engagée et se poursuit en Allemagne sur le nom de

Ritschl; l'un est l'opuscule de M. Julius Thikötter, pasteur à

Rrême, qui s'est proposé d'exposer impartialement le système

théologique du maître de Göttingue, mais qui l'a fait avec une
intention apologétique accentuée trop souvent jusqu'au lyrisme;
l'autre est un article publié dans les Jahrbücher für protestantische

Theologie, 1884, N° 2, et signé du « Pred. Dr. R.Wegener,»
qui est au contraire un adversaire résolu.

Moi-même j'assistai l'été passé à Râle à la leçon d'un cours
donné par M. d'Orelli sur Ritschl, et je me disais à part moi

que, même à le combattre, c'était faire à un homme beaucoup
d'honneur.

1 Discours prononcé à l'ouverture des cours de la faculté de théologie
indépendante de Neuchâtel, le 1er octobre 1883.



2(Ì2 GRETILLAT

La brochure du pasteur Thikötter commence par ces mots
qui nous mettent suffisamment au courant de la situation :

« De nombreuses conférences pastorales se sont occupées
dans l'été passé delà théologie de Ritschl, et se sont surpassées
les unes les autres dans les condamnations prononcées contre
elle. »

Voilà donc un homme à qui les oreilles doivent corner sans

interruption et simultanément; mais j'imagine que quand c'est
M. Thikötter qui parle ou qui écrit, l'oreille droile ne doit
laisser aucun repos à l'illustre auteur de l'ouvrage en trois
volumes intitulé : Die christliche Lehre von der Reclitferligung
und Versöhnung, Ronn, 2e édit., 1882. Lisez plutôt page33 :

« L'état de l'Eglise évangélique peut se mesurer àia conduite
qu'on tient envers un savant dans les choses de Dieu, qui a

mis toute sa force théologique à conserver à l'Eglise son bien

suprême, et à protéger la théologie évangélique contre la

philosophie, pour assurer à la première le rang de maîtresse au
lieu de celui de servante... Ce que l'aveuglement des adversaires

s'est permis contre cette théologie, doit inspirer à tout
cœur chrétien en état de juger l'état des choses une disposition
composée, par parties égales, de douleur et d'indignation. »

M. Ritschl a toutefois un très grand malheur, si pourtant ce

malheur n'est pas un bonheur, c'est d'être resté incompris.
On nous a raconté que la Société théologique de Paris l'a pris
dans le courant de l'année passée pour sujet d'un de ses entretiens,

que M. Baldensperger lui a lu un rapport, publié dès

lors dans la Revue de théologie et de philosophie, sur « la théologie

d'Albert Ritschl, » et qu'on s'était séparé sans s'être
entendu sur la véritable pensée du professeur allemand. Il ne
faudrait pas en tirer un grief trop grave contre la Société
théologique de Paris, et si j'avais à lui accorder le bénéfice des

circonstances atténuantes, j'emprunterais les déclarations de

Ritschl lui-même. Dans son opuscule intitulé Theologie und
Metaphysik (Bonn 1881), «zur Verständigung und Abwehr, » il
se plaint que trois de ses éminents confrères et contradicteurs,
tous trois docteurs en théologie et parlant la même langue
que lui, Luthardt de Leipzig, Frank d'Erlangen et Weiss de



RITSCHL ET SA THÉORIE DE LA CONNAISSANCE 263

Tubingen n'ont pas eu le mérite de l'entendre non plus, et que
c'est faute d'avoir saisi le sens de ses paroles, ou pour avoir
négligé de les sonder avec assez de persévérance, qu'ils ont
commis de si grosses bévues à son sujet.

Je sais bien que Vinet a dit quelque part que la paresse et

la vanité conspirent à nous prévenir en faveur de ce qui est

clair ; mais peut-être eût-il dû ajouter que non moins souvent
la paresse et la vanité de l'auteur conspirent à le prévenir en
faveur de ce qui est profond. Pour moi, je souscris à l'avis de

Doudan qui dit dans ses Pensées et fragments que les grands
génies incompris, allemands ou français, doivent nous demeurer

suspects. Tel d'entre eux serait devenu un membre utile
de l'humanité, en paix avec les autres et avec lui-même, en

s'imposant seulement l'obligation stricte de pénétrer toujours
sa pensée de part en part, de percer et de repercer cette gaze
plus ou moins légère qui flotte incessamment entre la pensée
de l'auteur et le papier qu'il noircit. M. le prédicateur Wegener
paraît partager cette opinion à l'endroit de Ritschl, qu'il accuse
assez lestement de ne pas s'être toujours compris lui-même ;

voici ses termes : « Ensuite de sa savante marotte d'exprimer
son idéalisme subjectif dans un langage objectif, il s'est barré
à lui-même la voie, a fermé à tout autre l'accès de l'intelligence,

et nous autorise à douter que jamais, du zigzag de ses

pensées, il rentre dans la ligne droite du raisonnement! »

Je ne sais si je me trompe, mais on dirait qu'en composant
son opuscule dans un but, si j'en crois le titre, de conciliation
et de défense, M. Ritschl était de fâcheuse humeur, qui a

déteint sur la façon dont il traite ceux de ses confrères qu'il a

estimés dignes de son courroux. Je n'en citerai qu'un ou deux

exemples.
A propos de deux opinions de Luthardt, jugées contradictoires

l'une à l'autre, et qui se trouvent l'une au recto, l'autre
au verso d'un feuillet, Ritschl écrira, page 5 : « Ce jeu du
hasard sur la patiente feuille de papier nous indique l'unique
rapport raisonnable qui puisse être saisi entre ces deux
propositions. » Sur le professeur Weiss de Tubingue, qui a commis
il y a quelques années un écrit intitulé : Die christliche Idee



264 GRETILLAT

des Guten, nous apprenons ce qui suit : « Un homme qui a pu
exhiber une pareille production théologique ne doit pas avoir,
à mon jugement, une disposition particulière à comprendre
une théologie comme la mienne, qui n'est pas descendue des

généralités supérieures. » Plus loin encore, comparant le même
confrère à Proclisie, il leur accorde à chacun d'eux une qualité
et un défaut : « Son modèle Procuste était sans aucun doute
fort spirituel, mais violent en même temps. Dans le domaine de
la connaissance scientifique, ces deux qualités se réunissent
dans la sophistique. »

Dans la dernière page de son opuscule, il laisse échapper
l'aveu du mobile de sa publication, qui a été l'impatience :

« Ma patience, écrit-il, s'était résignée longtemps aux attaques
de Frank et de Luthardt; mais dans un jour du commencement

d'avril, la controverse sur la métaphysique m'a atteint
de divers côtés d'une façon si immédiate que je me suis résolu
à discuter publiquement ce thème. »

La manière de notre auteur est donc en tout premier lieu
passionnelle etégotique, et il paraît affectionner, dans les

comparaisons qu'il fait entre lui et ses collègues, l'expression :

« meine Theologie. »

Et que reprochent donc à Ritschl ses malavisés contradicteurs?

Peut-être, par le prisme de leurs aberrations diverses,
réussirons-nous à discerner la vérité, je veux dire la véritable
pensée du professeur de Göttingue. Lui-même va nous mettre
sur la voie dans la brochure apologétique et explicative citée

plus haut.
C'est Luthardt qui accuse la théologie de Ritschl, à raison

de l'exclusion qui y est prononcée contre tout élément
métaphysique, de réduire le christianisme à une quantité morale, et

de méconnaître par rationalisme son essence divine. C'est Frank
qui reproche à notre auteur de ravaler ou d'évider la notion
de Dieu en définissant Dieu par l'amour, sans avoir préalablement

rattaché cette définition à la notion de l'absolu. C'est

Weiss qui triomphe de ce que, pour Ritschl, le Saint-Esprit
n'est rien de réel ni d'essentiel.

M. Wegener, dans l'article précité, pousse plus loin encore



RITSCHL ET SA THÉORIE DE LA CONNAISSANCE 265

l'attaque en assimilant l'idéalisme subjectif du théologien de

Göttingue au scepticisme que, dans le siècle passé, l'évêque
Berkeley a tenté de déduire scientifiquement des prémisses de

Leibnitz.
Notre intention ne saurait être d'exposer les parties du

système de Ritschl contenu principalement clans son ouvrage :

Lehre der christlichen Rechtfertigung und Versöhnung. Je

désire m'en tenir aujourd'hui aux principaux linéaments de sa

méthode, empruntés à l'opuscule : Metaphysik und Theologie.

D'ailleurs la doctrine du maître a subi une notable
transformation depuis 1874, époque de la première apparition de

Rechtfertigung und Versöhnung, où il se rattachait encore à

la philosophie de Kant qu'il a abandonnée dès lors.
11 est vrai que nommer en théologie ou en philosophie une

méthode ou une théorie de la connaissance, est bien souvent
une de ces façons de dire par lesquelles on se trompe et on

nous trompe. Qu'est-ce qu'une méthode? que devrait-elle être
apparemment? Un extrait de la logique générale appliquée à

l'usage d'une discipline ou d'un système particulier, clans le
but légitime d'épargner au chercheur de la vérité toutes les
chances d'erreur que pourraient faire surgir sur sa route le
préjugé ou le parti pris. Toute méthode scientifique s'annonce
comme destinée à assurer la recherche sincère, impartiale et
désintéressée de la vérité. Or, j'ai remarqué plus d'une fois

que c'était tour à tour la thèse secrètement préconçue qui avait
dicté la méthode, laquelle une fois formulée sous les auspices
d'une impartialité et d'un désintéressement apparents, servait
ultérieurement à faire passer la thèse, revêtue ainsi d'un
échafaudage trompeur et d'une autorité usurpée. En d'autres

termes, la conclusion du système était déjà tout entière tacite,
latente et préjugée dans la méthode qu'on ne donnait que
comme une auxiliaire pour la découvrir. C'est ainsi que tout
système déterministe, par exemple, se fera précéder d'une
méthode idéaliste ou intellectualiste; et Rothe, entre autres, déjà
acquis tacitement à une conception du monde exclusive de la

liberté et décidé d'avance à retrouver comme résultat de son

opération cette thèse préconçue, instituait dans les prolégo-



266 GRETILLAT

mènes de son Ethique, comme seule légitime, la méthode qui
la renfermant déjà tout entière devait y conduire, et comme
le seul instrument sûr de connaissance, le raisonnement purement

dialectique ou aprioristique.
Le nom de Rothe appelle celui de Ritschl par contraste, car

la méthode de connaissance du second de ces théologiens est

justement l'opposé de celle du premier qui suscitait tant
d'admirateurs il y a un quart de siècle. Ritschl pourrait même être
appelé l'adversaire de Rothe, le représentant le plus autorisé
de la réaction de la pensée contemporaine contre l'idéalisme
absolu hérité de Hegel, dont Rothe fut le dernier représentant
illustre dans le domaine de la théologie. On indiquait comme
la seule voie pour atteindre la vraie connaissance des choses,
l'enchaînement logique et mathématique des idées nécessaires,

s'engendrant successivement par leur seule virtualité intrinsèque,

et on répudiait formellement, comme attentatoire à la

dignité de la science et menaçante pour la sincérité de ses

résultats, toute intervention, au cours de cette évolution de

logique pure, du fait concret et empirique, toute donnée
expérimentale. Ritschl, lui, professe au contraire un souverain mépris

pour ce qu'il appelle la métaphysique, pour toute idée

générale et non donnée par l'expérience, pour toute méthode

comportant de semblables résultats, et on peut dire qu'il a fait

sa vocation de l'expulsion de cette malencontreuse métaphysique

du sein de la théologie. La méthode de Rothe était l'idéalisme

ou l'intellectualisme pur; je ne crois pas faire tort à celle
de Ritschl en la caractérisant comme une sorte de positivisme
rappelant fort l'associationisme de Stuart Mill.

N'exagérons point cependant la pensée de notre auteur qui
ne s'irrite de rien autant, à ce qu'il paraît, que d'être mal

compris; toutefois dans le cas particulier, si nous le comprenions

mal, il devrait ne s'en prendre qu'à lui-même. En effet,
après avoir paru exclure dans la première moitié de son opuscule

la métaphysique de toute opération scientifique, après
nous avoir répété sur tous les tons : La métaphysique, voilà
l'ennemi! tout à coup il se ravise, pag. 38, et déclare qu'on le
calomnie en prélendant qu'il rejette toute métaphysique de la



RITSCHL ET SA THÉORIE DE LA CONNAISSANCE 267

théologie, puisqu'il ne condamne que la mauvaise. L'explication

n'était pas superflue; elle m'a paru en revanche quelque
peu tardive, et je signale à ce propos une habitude d'écrire des

théologiens allemands que je suis obligé de qualifier de très
vicieuse, et qui consiste à disséminer les divers éléments d'une
exposition au gré du hasard de leurs pensées, au lieu de les
classer tous en leur lieu et à leur rang. Nous pourrions nous
plaindre de plus que rarement l'ouvrage qu'on nous offre, se

suffit à lui-même, qu'il ne forme point un tout organique et

complet, et qu'il suppose volontiers, pour être entendu, l'étude
faite de toutes les productions, peut-être fort disséminées, du
même auteur.

« Si, lisons-nous page 38, je possède en théologie une compétence

scientifique qui, d'une manière générale, ne m'a pas été

contestée, je suivrai une théorie qui, dans la détermination des

objets de la connaissance, se réglera d'après une notion de la

chose, sera métaphysique par conséquent. Dès lors le débat
entre Luthardt et moi se réduit à décider quelle est en théologie

la métaphysique légitime. »

Voilà donc qui est fait : ce n'est pas la métaphysique en soi

que Putsch! répudie ; c'est la métaphysique de Luthardt, c'est-
à-dire la fausse; et nous commençons à craindre que le terme
de métaphysique ne se trouve être un de ces récipients
élastiques où l'on jette tout ce qu'on juge hors d'usage. Car franchement,

s'il ne s'agissait que d'éliminer la fausse métaphysique,
il ne valait pas la peine de faire tant de bruit, car chacun a la

prétention d'en faire autant.
Mais quelle est-elle cette métaphysique ou celte fausse

métaphysique dont Ritschl a entrepris de délivrer la pensée
contemporaine? et quelles sont les méthodes de connaissance qui
ont eu ces tristes résultats?

« La métaphysique, écrit Ritschl page 6, alors qu'il semble
condamner cette chose-là comme telle, est, comme on sait, le

titre fortuit de la « première philosophie » d'Aristote. Cette

discipline est vouée à la recherche des raisons générales de

tout être. Or les choses qui occupent le champ de nos connaissances

se distinguent en nature et en vie spirituelle. Dans la



268 GRETILLAT

recherche des raisons communes à tout être, on fait abstraction
des caractères particuliers dans lesquels se marque la
distinction de la nature et de l'esprit, et par lesquels ces groupes
sont reconnus comme des quantités distinctes. Les apparitions
ou les quantités, soit naturelles soit spirituelles, sollicitent la

connaissance métaphysique seulement en tant qu'elles doivent
être conçues comme des choses en général.

» La connaissance philosophique de la nature et de l'esprit
surpasse en valeur la connaissance métaphysique, qui
recherche les deux grandeurs comprises seulement sous la
notion de la chose en général, et par conséquent superficiellement.

La connaissance métaphysique de la nature et de la vie
spirituelle comme de choses est à 'priori ; elle fixe les formes
naissant dans l'esprit qui connaît, et qui, à travers le flot des

sensations et des perceptions, arrive à fixer les objets de la

représentation. »

Nous avons déjà, me semble-t-il, un exemple de la façon
dont notre auteur traite les prévenus qui comparaissent à sa

barre, car j'allais dire que Ritschl fait ici à la métaphysique
une chicane d'allemand. Pourquoi faut-il qu'à la différence de

la connaissance dite philosophique qui, elle, est approfondie
et non superficielle, la connaissance métaphysique se comporte
comme neutre entre les deux quantités de la nature et de

l'esprit, ne retenant de sa recherche que la notion la plus indéterminée

de l'une et de l'autre? Cette condition de la recherche et
de la connaissance métaphysique est purement el simplement
imaginée par l'auteur et importée dans le débat, sans qu'on
nous ait prouvé qu'il ne puisse pas y avoir une connaissance

métaphysique ou ontologique, — car ces deux mots sont
déclarés plus loin synonymes, — de la nature comme telle et une
connaissance métaphysique ou ontologique de la vie
spirituelle.

Cette première définition de la métaphysique est donc, selon

nous, entachée d'arbitraire; malheureusement elle n'est ni la

plus générale ni la seule; et le principal reproche que nous

ayons à faire à cet opuscule, c'est, nous le répétons, que nous



RITSCHL ET SA THÉORIE DE LA CONNAISSANCE 269

y cherchons en vain une définition précise et complète de

toutes les formes erronées de la pensée que nous devons haïr
sous le nom de métaphysique ou de fausse métaphysique, et

qui les réunisse toutes dans une synthèse immédiatement re-
connaissable à l'esprit. Après avoir terminé la lecture de la

brochure : Theologie und Metaphysik, nous restons confirmé
dans l'opinion que l'auteur a rassemblé pêle-mêle sous la

seconde rubrique tous les systèmes et toutes les méthodes

théologiques qui ont eu le don d'irriter ses nerfs. Et c'est

cette impressionnabilité nerveuse, cette omission d'une
définition impartiale et correcte, ce mépris de la synthèse si
nécessaire cependant à tout esprit qui réfléchit, qui justifiera
le blasphème que nous allons proférer en ces termes : que
malgré l'érudition incontestée de l'auteur, sa compétence,
incontestée des autres aussi bien que de lui, en matière théologique,

une puissance d'analyse non moins incontestable, une

langue pesante et tortueuse, et apparemment la seule appropriée

à des idées aussi neuves et à des matières aussi

profondes, l'opuscule Theologie und Metaphysik ne saurait être
classé parmi les ouvrages fortement pensés. Puisse ce jugement
à la fois sommaire et téméraire ne pas passer pour une basse

vengeance du mal que la double ou la triple lecture que j'en
ai faite m'a causé

Tâchons donj de démêler à travers les zigzags décrits par
la pensée de notre auteur, les principales formes et les caractères

de la métaphysique dénoncée à l'animadversion
publique.

« Il y a, écrit-il page 30, une opinion vulgaire des choses,

objets de nos connaissances, qui se révèle à une observation

plus exacte comme incertaine lorsqu'il s'agit de les distinguer
et prématurée lorsqu'il faut les réunir. Les sensations procurées

par nos sens nous offrent la première et la dernière garantie
que les choses perçues par la sensation qu'elles éveillent,
existent réellement. Et ce fait demeure, bien que maintes
perceptions, qui accompagnenl nos sensations soient illusoires, et

que cette illusion persiste pour nous. Nous tenons les choses

perçues et senties pour réelles, même lorsque la sensation



270 GRETILLAT

qu'elles nous ont causée n'est plus qu'à l'état de souvenir,
parce que nous supposons avec raison que dans l'intervalle
d'autres ont reçu les mêmes impressions que nous. »

Formés que nous sommes tous à l'école de la métaphysique
traditionnelle, nous attendons qu'on va nous dire après un
semblable début : c'est là l'opinion vulgaire qui ne juge des choses

que d'après l'apparence sensible, qui s'arrête au phénomène
toujours variable; mais l'intelligence en quête de la vérité pure
porte en elle une ambition plus haute que celle de percevoir
le phénomène sensible, la forme changeante des choses ; elle
fait abstraction, par un procédé qui lui est propre, de l'accident

et du fait particulier, elle aspire à l'idée ; elle surprend la
loi ; elle atteint l'être, la chose en soi, la fameuse « chose en

soi, » das Ding an sich!
Ainsi, disons-nous, parlait et raisonnait la métaphysique

traditionnelle, sur les genoux de laquelle nous avons tous été

bercés. Eh bien, c'est ici précisément que l'originalité de

Ritschl commence. Ce que nous croyions être l'opinion
scientifique, il l'appelle, lui, l'opinion vulgaire; et ce que nous
nommions l'opinion vulgaire, la foi au phénomène est passée chez

lui au rang d'une opinion scientifique. Je commence donc à me
demander si le vulgus de la ville de Göttingue serait d'une,

race particulière dans l'ensemble de l'espèce humaine. Bref, je
laisse la parole à mon savant contemporain :

« L'opinion vulgaire, continue-t-il, rattache à ce fait la
conclusion que les choses qui sont, peuvent être conçues par la

représentation exacte et l'enquête ultérieure, telles qu'elles sont
en soi (dass die Dinge, welche da sind, durch die nachfolgende

genaue Vorstellung und Erforschung so begriffen werden können,

wie sie an sich sind.) Mais cette distinction qu'on institue
ainsi entre les choses, telles qu'elles sont en soi, en dehors de

toute relation à nos sensations et à nos aperceptions (zu
unserer Empfindung und Wahrnehmung), et leur existence pour
nous, est une erreur de l'opinion vulgaire. Car on sépare ici
ce qui à l'origine du fait était indivisé. Aux relations au sein

desquelles nous apercevons l'existence des choses en général,
appartient aussi nécessairement et infailliblement leur relation



RITSCHL ET SA THÉORIE DE LA CONNAISSANCE 271

à nous, qui sommes les sujets de la sensation, de l'aperception,
de la représentation. Qu'on l'oublie dans bien des cas, la
réflexion scientifique qui, comme telle est exacte et complète, ne
saurait l'ignorer. Car les choses que nous pourrions soumettre
à l'épreuve en elles-mêmes, et indépendamment de leur
relation à nous, sont nécessairement inconnaissables pour nous.
Supposé qu'il fût vrai que les choses perçues dans leurs
relations à nous ne fussent qu'illusions et apparences trompeuses,
nous ne pourrions pas le constater; toute mesure nous
manquerait pour cela. »

Et comme les notions de substance, de cause, ne sont pas
données par l'expérience qui ne nous apporte que des effets,
ces notions en apparence si indispensables à l'être, sont ramenées

par notre auteur à des faits subjectifs. Ecoutons-le là-
dessus, page 17 :

« On ne connaît complètement une chose que dans ses

qualités, c'est-à-dire dans ses effets sur notre aperception et sur
d'autres choses. Les apparitions qui sont aperçues dans un

espace limité, dans une situation ou une série toujours la

même, et dont les modifications se produisent dans des limites
et un ordre déterminés, se présentent à notre conception dans

l'unité de la chose d'après l'analogie de l'âme pensante qui,
dans l'échange de ses sensations correspondantes, se sent et

se souvient d'elle-même comme d'une unité permanente. »

Ainsi la catégorie de l'unité que nous rapportons à chaque
cause externe de nos sensations, n'est en réalité que le reflet
de la conscience que l'âme a d'elle-même, transporté par
elle dans la chose extérieure à elle, et n'a par conséquent
pas de réalité en dehors du moi. Cette singulière théorie est

répétée, page 36 :

« L'impression que la chose perçue est une dans l'échange
de ses caractères naît de la continuité du sentiment du moi,
en dedans de la série de nos sensations excitées par la chose.
De plus la conception de la chose comme cause et comme but
d'elle-même provient de la certitude que je suis cause et but
dans les effets causés par moi. »

Peut-être les citations que nous venons de faire suffiraient-



272 GRETILLAT

elles déjà à justifier la qualification de positiviste que nous
avons attachée à la méthode de Ritschl. Il n'y aurait en tout
cas dans cette appellation ni dédain ni injustice, mais une simple
tentative de classification n'impliquant pour le moment
aucune appréciation favorable ou non, soit du positivisme en
général, soit de la méthode classée sous cette rubrique.

Nous ne saurions nous dispenser toutefois de marquer d'ores
et déjà en passant la note de scepticisme qui se dégage des

prémisses que nous venons de poser, et qui trahirait une fois
de plus au besoin son affinité avec le positivisme, lequel porte
en effet le scepticisme dans ses flancs. La chose en soi, qu'on
se déclare impuissant à atteindre, existe-t-elle réellement
Ritschl l'ignore et, qui plus est, il ne s'en soucie point. Les

choses perçues ainsi dans leur relation à nous, ont-elles une
réalité objective et essentielle? Ces effets que je perçois
émanent-ils d'une cause substantielle Peu vous importe
qu'il vous suffise de les percevoir comme réels. On ne nous
dit pas même comme Kant que cette chose en soi qui échappe
à l'investigation de la raison pure, se retrouvera devant les pas
de la raison pratique. Non elle est déclarée indifférente à la
fois à ma pratique et à ma connaissance. Nous voici à Berkeley,

ou du moins nous sommes devenus ses voisins.
Un autre point m'inquiète dans l'exposition qui précède, et

je le signale ici déjà à votre attention, afin que vous m'aidiez à

le résoudre dans la suite de notre examen, ou que vous confirmiez

ma présomption que la brochure : Theologie und
Metaphysik nous laisse sans solution. Quand on me parle des

relations de la chose à nous, encore devrait-on s'expliquer, car
le terme « relations » est susceptible de plus d'une acception.
S'agit-il seulement des relations sensibles qui se traduisent par
les perceptions de la vue, de l'ouïe ou du tact, ou aussi de

relations spirituelles, de contacts d'esprit à esprit? La première
alternative semblerait la vraie, si nous nous en tenions aux
termes du passage précité, et alors la qualification de positiviste
serait doublement justifiée; mais suspendons notre jugement
jusqu'après une instruction plus complète de la cause.

Encore une question préalable toutefois. Que signifie ce



RITSCHL ET SA THÉORIE DE LA CONNAISSANCE 273

pronom de la première personne du pluriel? Qui sont ces

« nous »? Est-ce M. Ritschl et moi? ou M. Ritschl comme

représentant de l'opinion scientifique et adversaire dé l'opinion
vulgaire et de la mienne? N'est-il pas supposable que les
relations de la chose à « nous » varient d'un individu à l'autre et
de M. Ritschl à moi? d'où il semblerait résulter que ce qui serait
vérité et réalité à Göttingue serait illusion et être de raison à

Neuchâtel, ou vice versa.
Ah! messieurs les théologiens et les philosophes, sachez-le

bien, vous mettez immédiatement en défiance le profanum
vulgus dans lequel je me range, en employant ainsi vos termes
absolus : la sensation, la raison, la conscience, le Rewusstsein

que vous opposez au Sein, qui ne désignent en réalité que la
sensation, la raison, la conscience, le Rewusstsein de M. X ou
de M. Y, et vous me provoquez à vous retourner le mot du

personnage d'une des fables de Florian : « Nous n'est pas le
bon mot, mais vous, c'est différent »

Mais encore une fois suspendons, suspendons notre
jugement, suspendons-le, vous dis-je, car à ce premier vice de

l'opinion vulgaire, qui consiste à rechercher la substance
derrière le phénomène, s'en ajoute un second, d'après notre
auteur :

« Ce second vice de l'opinion vulgaire des choses réside

(pag. 32) dans le fait que le souvenir dans lequel nous fixons
les perceptions réitérées d'une chose est affecté d'une certaine
neutralité à l'égard des variations successives observées dans

la chose. Le souvenir est le résultat toujours plus ou moins
effacé de l'abstraction involontaire que nous opérons sur les

apparitions relativement variables de la chose dont il s'agit.
L'image de souvenir acquiert par là une consistance et une
perspicuité dans la série de ses traits qui ne répondent à

aucune des observations particulières dans lesquelles la chose

avait été donnée. Il se forme donc en nous deux images de la
chose, postposées l'une à l'autre, l'image de souvenir qui reste
à l'arrière-fond, attirant à elle tous les traits distinctifs de la
chose fournis successivement par la sensation, et l'image
incessamment mobile, variable et active résultant de l'aperception

THÉOL. ET PHIL. 1884. 19



274 GRETILLAT

immédiate de la chose. Or l'image de souvenir, étant quiescente,

indifférente et indéterminée, acquiert un crédit exagéré
pour l'esprit non cultivé qui y rapporte la causalité des sensations

mobiles et momentanées qui se produisent à la surface
antérieure delà chose.

» Mais la combinaison illicite de l'image de souvenir et de
l'intuition directe des choses devient surtout fâcheuse en s'in-
troduisant dans la métaphysique scientifique. Car la croyance
qu'on puisse connaître les choses en soi, dans l'espace
derrière leur apparition et dans le temps avant cette apparition,
n'est pas autre chose qu'un rejet trompeur de l'image de
souvenir (ist nichts als ein täuschender Niederschlag des

Erinnerungsbildes) que l'on a obtenu, derrière les premières observations,

et que l'on a à disposition avant les observations
suivantes. L'image de souvenir, à laquelle nous avons raison
d'attribuer le rôle de contribuer à soulager et à raffermir notre
faculté de connaître, est surfaite ou faussement évaluée, en ce

qu'elle est substituée à la réalité propre de la chose. Sans

doute la fixité et la clarté qu'elle porte en elle semblent justifier

ce préjugé, en ce que ces propriétés paraissent favorables
au besoin de connaître. Mais la pâleur et l'indétermination qui
dans d'autres relations de l'image de souvenir en compensent
la fixité et la clarté, atténuent de nouveau les garanties
apparentes de sa réalité. »

C'est ainsi que les deux catégories de l'espace et du temps
qui pas plus que celles de cause, de substance et d'unilé,
n'existent dans la chose en soi, sont nées pour notre esprit,
selon M. Ritschl, des combinaisons diverses de l'image immédiate

de la chose et de l'image de- souvenir que nous plaçons
instinctivement mais illusoirement derrière et avant l'image
changeante issue de l'intuition immédiate.

Ténébreuse explication en vérité de la genèse des catégories
les plus élémentaires de mon vulgaire esprit qui, dès son
premier éveil et avant toute production d'aucun « Erinnerungsbild,

» place dans l'espace la chose que je perçois et dans le

temps le fait que je connais. Vous me dites, ô puissants
penseurs, que ces catégories sont des illusions de mon esprit,



RITSCHL ET SA THÉORIE DE LA CONNAISSANCE 275

nécessaires à toute acquisition de connaissance, selon Kant,
superflues selon Ritschl, et que la « chose en soi, » si elle
existe, est absolument indépendante de l'une et de l'autre.
Vous me le dites et ne me le prouvez pas, et je persiste à

croire, jusqu'à meilleur avis, que le temps et l'espace ont été

posés par le Créateur comme des entités réelles, aussi réelles

que l'existence même de la créature. Oh! que je le trouve plus
vraiment philosophe l'enfant que je considère dans son

berceau, apprenant à distinguer le moi et le non-moi, soit qu'il
palpe de ses deux mains son talon en l'air pour s'assurer que
ce talon est bien lui, soit que, s'étant cogné la tête contre
l'angle de bois, il ait éprouvé, à ne s'y plus laisser prendre à

l'avenir, la réalité de « la chose en soi. »

Mais revenons à Ritschl qui lui-même nous ramène à Platon.
Car Ritschl n'aime pas Platon, qui fut un des plus illustres
métaphysiciens, en d'autres termes, un des plus illustres
prestidigitateurs que la machine ronde ait portés, et dont la
fameuse théorie des « idées, » censées génératrices des choses

particulières, n'était qu'une forme de « l'opinion vulgaire. »

L'idée d'espèce va donc disparaître sous l'effort de la dialectique

de Ritschl, comme celles de substance et de cause.
« L'idée en effet, dans le sens de Platon, n'est non plus que
l'image de souvenir de plusieurs choses semblables dans

la pluralité de leurs caractères homogènes la

notion d'espèce ; mais précisément ces notions d'espèce,
formées par nous, doivent être les choses au sens propre, et mises

en rapport avec elles, les choses perçues par le sens n'existent

que pour autant qu'elles participent à ces idées. Ces types
éternels de toute existence particulière sont purement pour
soi, exempts des modifications de ce qui participe à elles, dans

un milieu intelligible, accessibles seulement à la pensée. Les

choses particulières ne sont que les images des idées... Cette

intuition du monde est atteinte des mêmes vices que nous

avons reconnus dans le procédé ordinaire de l'intelligence.
Platon nous induit à penser « les choses en soi, » abstraction
faite de leur apparition particulière. De plus, il institue ces

« choses en soi » comme les causes des effets attachés aux



276 GRETILLAT

choses particulières, vu que celles-ci ne sont que pour autant

qu'elles participent aux idées »... Or ces idées doivent perdre en

perspicuité et en consistance ce qu'elles gagnent en étendue,

en couvrant des exemplaires et des genres plus nombreux.

(Dieselben werden um so blasser und unbestimmter, ja sogar
schwankender in sich, je mehr Exemplare oder Unterarten sie

decken sollen.) Prenons un exemple :

« Est-ce que, demande notre auteur, pag. 35, une pomme
représente une idée ferme et claire? Les caractères spécifiques de

la grosseur, de la figure, de la couleur, du goût, de la structure
intérieure devront toujours être représentés dans une scala

délimitée mais fuyante (in einer begrenzten, aber gleitenden
scala)... Nous appelons la pomme ronde, rousse, douce,
en rattachant les sensations tactiles, visuelles et gustuelles
au lieu dans lequel les relations correspondantes de la

figure, de la couleur et du goût ont été perçues. Ce sont
précisément ces relations qui se sont rencontrées dans un lieu

commun à la suite de perceptions réitérées que nous réunissons

dans la représentation d'une chose, laquelle existe dans

ses relations, que nous connaissons seulement en elles et que

nous dénommons avec elles. Le rapport à la chose des caractères

prénommés, qui sont fixés par les sensations, rapport
que nous désignons dans les jugements suivants : cette chose

est ronde, rouge, douce, signifie que nous ne connaissons le

sujet de cette proposition que dans ses prédicats... Il ne faut
donc pas s'attendre, sous peine de se tromper soi-même, à

rencontrer dans la notion de l'espèce une connaissance ferme
et claire. Mais dans la mesure où vous purifierez la notion de

l'espèce de cet élément d'incertitude, pour la ramener à des

contours fermes et précis, vous vous convaincrez qu'elle redevient

dans votre souvenir l'ombre des choses réelles, destituée
elle-même de toute réalité. »

Et nous voilà en effet à l'opposite du platonisme qui enseignait

que les choses particulières ne sont réelles que dans la

mesure de leur participation aux idées.

Malgré l'affectation que met notre auteur à opposer sa
méthode à la tradition courante, il n'a pas réussi à nous dissimuler



RITSCHL ET SA THÉORIE DE LA CONNAISSANCE 277

absolument sa filiation. La théorie de la connaissance que nous
venons d'entendre répond à un nom dans l'histoire de la théologie

et même de la scolastique ; elle s'appelait, il y a bien des

siècles déjà, le nominalisme, qui désignait l'opinion selon

laquelle les universaux n'existent pas ante rem, mais post rem.
Les réalistes et Platon à leur tête ne voulaient connaître que
la pomme et prétendaient ignorer les pommes. Les nomina-
listes et M. Ritschl à leur suite prétendent ne connaître que des

pommes, et ne veulent pas entendre parler de la pomme. Je

voudrais demander à ces derniers comment il se fait que l'année

1883 ait produit tant de pommes, si la pomme est une

pure abstraction de mon esprit; et s'il nous était permis
d'insinuer notre opinion entre de si graves autorités, je dirais que
je mange volontiers des pommes tout en croyant à la pomme.

Mais vous allez me faire observer que l'exemple de la pomme
menace de nous éloigner singulièrement de la question théologique

et du grand débat qui se livre aujourd'hui entre l'école
de Ritschl et l'orthodoxie traditionnelle sur la préexistence
idéale ou personnelle de Christ, sur la personnalité du Saint-
Esprit, sur la nature humaine et l'origine du péché. Pas autant

que vous le croyez; toutes les questions sont solidaires les unes
des autres; je l'ai déjà imprimé quelque part : l'homme ne

peut parler, même des éponges, d'une façon entièrement
désintéressée; et je compte bien arriver à la personne de Christ
avant la fin de ce discours. (A suivre.)


	Ritschl et sa théorie de la connaissance : d'après un de ses récents écrits

