
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1884)

Artikel: Le rôle de la liberté humaine dans la prédestination Paulinienne : étude
d'exégèse biblique

Autor: Goens, F.-C.-J. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379340

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379340
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE ROLE DE LA LIBERTE HUMAINE

DANS LA PRÉDESTINATION PAULINIENNE

Etude d'exégèse biblique1.

Une grande divergence d'opinions a régné de tout temps
dans l'Eglise au sujet de la question que nous nous proposons

de traiter. Jusqu'à Augustin, tous les auteurs, Justin,
Irénée, Tertullien, Clément, Origene, ont fait entrer la liberté
humaine dans le décret divin2. C'est qu'avant Nicée la notion
du libre arbitre formait un des points capitaux de la foi catholique

; l'hérésie professait le contraire3. Les Pères grecs ont
maintenu la tradition, mais à partir d'Augustin, qui considérait

la foi comme l'effet et non comme la condition de la grâce,
les opinions se sont partagées en Occident. On connaît la pensée

de Pelage et celle du semi-pélagianisme, qui fut, sauf quelques

nuances, celle du moyen âge. Tandis que le concile de

Trente consacra la tradition semi-pélagienne de la coopération
de la liberté et de la grâce, les réformateurs adoptèrent les

vues d'Augustin. Les sociniens4, les arminiens5 et les luthé-

1 Rapport présenté à la Société de théologie protestante de Paris, le 19

février 1834, sauf les notes et quelques additions complémentaires.
- On peut trouver les passages chez Hase, Dogmatik, § 171.

3 F. C. Baur, Vorl. il. d. ehr. Dogmengeschichte, 1. B., 1. Abth., p. 663.

i Cat. Rac. qu. 410. Prsedestinatio Dei in Scripturis aliud nihil notât
quam Dei ante conditura mundum decretum ejusmodi, quod iis qui in
ipsum crederent eique obedirent, daturus esset vitam œternam ; eos vero
qui in eum credere et ei parere recusarent, eeterna damnatione punittirus
esset.

3 Apol. Conf. Remonstr., p. 103. Deus decrevit homines salvare sub con-
ditione fidei.

théol. et Phil. 1884. 16



226 F.-C.-J. VAN GOENS

riens1 s'en départirent dans des mesures différentes. En

revanche, Zwingle et Calvin, quoique avec de fortes et d'intéressantes

nuances, ont transmis à l'Eglise réformée la prédestination

dualiste. «Fides datur,dit Zwingle2,lis quiadsclernam vi-
tam electi et ordinati sunt. Qui miseri futuri sunt non dicuntur
eligi, quamvis et de iis constituât divina voluntas, sed ad re-
pellendum, abjiciendum et repudiandum, quo justitiae exemplo
fìat. » — « Prädestinationen! vocamus, dit Calvin3, œternum
Dei decretum quo apud se constitutum habuit quid de unoquo-
que homine fieri vellet. Non enim pari conditione creantur
omnes : sed aliis vita seterna, aliis oeterna damnatio praeordi-
natur. Itaque prout in alterutrum finem quisque conditus est,
ita vel ad vitam vel ad mortem prœdestinatum dicimus. »

L'Eglise réformée est loin d'être restée fidèle à ses fondateurs.

On sait que le synode de Dordrecht, en se faisant infra-
lapsaire, se sépara de Calvin4; on saitsurtout que le calvinisme

rigoureux ne compte plus aujourd'hui qu'un petit nombre de

partisans5 et que la plupart des réformés accordent un rôle
plus ou moins considérable à la liberté humaine dans l'acquisition

du salut; ils prétendent même, ce qui nous importe
exclusivement ici, que Paul n'enseigne pas autre chose. C'est le cas
des deux commentateurs réformés de langue française les plus

1 Form. Cone, p. 619. Quod improbi pereant, neque Deus, neque ipsius
electio, sed malitia eorum in culpa est. P. 617 sq. Prœdestinatio s. »terna
Dei electio tantum ad bonos et Dei dilectos filios pertinet et haec est

causa ipsorum salutis. Cf. Comp. Darst. von Winer, 4° Aufl.; von Dr
P. Ewald, 1882, IX.

- De Providentia, IV, p. 115,121.
3 Inst. III, 21, 5. Calvin disait de la confession d'Augsbourg qu'elle

n'est « ni chair ni poisson. » J. Bonnet, Lettres de Calvin, t. II, p. 512.
4 Can. Dordr. Ill, 9. Quod multi vocati non veniunt, hujus culpa non

est in evangelio, nec in Deo, sed in vocatis ipsis quorum aliqui verbum
vitra non admittunt, alii admittunt sed in cor non immittunt, alii volup-
tatibus seculi semen verbi suffocant.

5 M. le pasteur A. Kuyper vient de fonder à Amsterdam une « université

libre, » sur la base de la confession de Guy de Biès et des canons de

Dordrecht. En conséquence, il prend entre autres la défense de la théo-
pneustie et du texte reçu. C'est le pendant de l'institut catholique en
France.



LE ROLE DE LA LIBERTÉ HUMAINE 227

récents, MM. Godet et Oltramare. Quoique placés à des points
de vue dogmatiques fort différents et marchant rarement côte
à côte, ils s'accordent à montrer que Paul fait entrer la liberté
humaine dans le décret divin. « La prédestination de Paul, dit
M. Godet, implique le libre arbitre. Aux yeux de Paul, le fait
de la liberté humaine se concilie logiquement avec le principe
de la prédestination. Paul résolvait le rapport entre le plan de
Dieu et la liberté humaine par la prescience divine. Le décret
de Dieu ne le lie pas; il est libre de diriger sa manière d'agir
d'après les conditions morales qu'il rencontre dans l'humanité1.

M. Oltramare n'est pas moins explicite : « Dieu appelle juifs
et païens à entrer dans la voie qu'il a ouverte pour le salut, et,
comme il dépend d'eux d'accéder ou non à l'appel, ils se
constituent eux-mêmes vases de colère et vases de miséricorde.
S'il est dit que Dieu enveloppe tous dans la désobéissance, il
faut l'entendre d'une manière qui n'anéantisse pas la liberté
humaine. C'est du fait même de l'homme que les uns sont des

vases de colère et les autres des vases de miséricorde2.
M. Menegoz, professeur luthérien à la faculté protestante de

Paris, attribue exactement les mêmes idées à Paul. « Dieu a

créé l'homme libre, à son image ; il ne veut avoir affaire qu'à
une créature libre, libre dans sa décision pour le mal, libre
dans sa décision pour le bien. Seulement cette liberté donne à

la relation entre Dieu et l'homme sa vraie grandeur. Aussi est-
elle supposée dans toutes les épîtres pauliniennes. Quoique

pécheur de nature, l'homme est capable de faire le bien et

libre d'accepter ou de repousser le salut que Dieu lui offre.
C'est là une impression que tout lecteur non prévenu retirera
d'une étude des lettres pauliniennes. Pour Dieu, la cause
déterminante de notre salut et de notre condamnation est la décision

du moi3. » En Allemagne, les opinions sont aussi fort
partagées. Je m'abstiens de l'énumération considérable des noms

propres.

1 Comm. sur l'ép. aux Romains, II, p. 220, 314, 317, 318.

- Comm. sur l'ép. aux Rom. II, p. 305, 433, 295.
3 E. Menegoz, Le péché et la rédemption d'après Paul, Paris 1882, p. 66

70, 147.



228 F.-C.-J. VAN GOENS

Le fait est que nous sommes placés ici devant une question
aussi épineuse qu'importante. Il s'agit de savoir si, d'après
saint Paul, la décision de notre moi est la cause déterminante
de notre salut ou de notre damnation ; en d'autres termes, si

Paul enseigne une prédestination conditionnelle ou
inconditionnelle, absolue ou relative. C'est une pure question d'exégèse.

Il s'agit de se dire, avec un des plus grands philologues
contemporains1, que « comprendre un auteur, c'est penser en
lisant ce qu'il a pensé en écrivant. » Il s'agit de renoncer
d'avance à toute idée personnelle de ce qui est vrai ou faux, moral

ou immoral, possible ou impossible, digne de Dieu ou indigne
de Lui2. Il s'agit de l'application fidèle de l'interprétation
grammaticale, historique, logique, psychologique, c'est-à-dire
de consulter cet arbitre souverain des langues, l'usage, usus

loquendi, le contexte, les passages parallèles, la personne de

l'auteur qu'on explique, la nature de son livre, l'esprit de ceux
auxquels il s'adresse. Il s'agit de se dire, avec une femme
célèbre, que «• le vrai est comme il peut et n'a de mérite que
d'être ce qu'il est. » Il s'agit d'être impartial, c'est-à-dire
d'apporter « une intelligence percée à jour, qui reçoit des clartés de

tous les coins de l'horizon et qui se laisse traverser en tous sens

par la lumière3; » il s'agit de posséder le renoncement à tout parti
pris, la souplesse de revenir de son erreur au lieu de s'y entêter,

le vrai détachement de soi-même, grâce auquel on voit les
choses telles qu'elles sont et non pas telles qu'on les souhaite.
Se flatter de réaliser cet idéal serait la plus absurde des

prétentions ; mais s'efforcer de s'en rapprocher, c'est le premier
des devoirs.

1 C. G. Cobet, Oratio de arte interpretanda, L. B., 1847, p. 14 : « intelli-
gere scriptorem is dicendus est qui idem quod ille dum scribebat cogita-
vit legens cogitât. »

- C'est ce qu'oublie M: Oltramare (II, p. 183) lorsqu'il refuse a Paul la
doctrine d'un appel nécessairement efficace, « parce que c'est partir d'une
théorie que la conscience humaine ne saurait accepter. » De même
M. Heuss (Th. Chr., II, 118) dira que si « notre raison peut et doit
s'accommoder de l'élection sans mérite, elle est choquée, elle est révoltée du
rejet sans démérite. »

3 La définition est de Vinet, Et. sur la littérature du XIXe siècle, III, p. 523.



LE ROLE DE LA LIBERTÉ HUMAINE 229

Qu'on me permette de donner enfin un éclaircissement aux
termes dont je me suis servi pour définir mon sujet. Je parle
de liberté humaine. Ce terme est très complexe et très vague.
On confond fort souvent les mots de libre arbitre, de liberté
(absence de contrainte), de liberté morale, et cette confusion
donne lieu à beaucoup de malentendus. Je n'ai garde d'en
entreprendre ici la discussion. Je me contente de remarquer
qu'en employant le terme de liberté, j'entends parler de la
possibilité pour l'homme d'accomplir la volonté de Dieu, de vouloir

et de faire le bien. Paul l'admet-il dans l'homme inconverti

voilà toute la question.
En parlant de la prédestination paulinienne, il est surtout

question des chap. VIII-XI de l'épître aux Romains. J'ai cru
cependant devoir donner plus d'étendue et d'importance à

mon travail en rapprochant les résultats de mon exégèse de

quelques autres affirmations importantes de notre apôtre.

I

Après avoir défendu, dans les huit premiers chapitres, la
substitution de l'Evangile à la loi, l'apôtre entreprend, à partir
du chap. IX, la justification de la substitution des gentils au

peuple d'Israël, en d'autres termes la justification de son Evangile

et de son apostolat auprès d'une communauté qui, nourrie
dans le judaïsme, pouvait avoir grand besoin de l'une et de

l'autre apologies. Dieu n'a-t-il pas manqué à ses promesses?
n'a-t-il pas rejeté le peuple qu'il avait élu? On sent que l'apôtre
ne pouvait se livrer à cette discussion qu'avec une vive émotion

: israélite, il continue toujours d'être fortement attaché à

son peuple, au point de souhaiter d'être lui-même anathème,
loin de Christ pour ses frères, ses parents selon la chair ;

d'autre part, objet de la haine et de la persécution de l'agitation
judaïsante, il ne saura s'empêcher de manifester une ardente
vivacité. C'est ce qui éclatera dans son exposition successivement

polémique (ch. IX) et irénique (X, XI) : le fait que Dieu
abandonne les Juifs n'est pas contraire à sa fidélité et à sa justice

(IX, 6-29); ce fait s'explique par la méconnaissance de la



230 F.-C.-J. VAN GOENS

part des Juifs de la volonté divine, qui rattache la justice à la
foi (IX, 30-XI, 10); ce fait enfin se justifiera un jour en amenant

le salut de tous, tant juifs que païens (XI, 11-3G). L'apôtre
combat à coups de textes ; c'est l'arme indiquée par ses
adversaires. La queslion n'est pas de savoir s'il a été heureux dans

le choix de ces textes ou dans l'interprétation qu'il en donne.
Il ne s'agit pas de savoir dans ce moment comment il a prouvé,
mais ce qu'il a entendu prouver.

IX, 6-12.

L'apôtre, saisi du contraste des grands privilèges du peuple
d'Israël avec sa triste destinée, étrangère à peu près à l'alliance
nouvelle, demande si la promesse faite aux pères a donc failli,
commele prétendent les juifs et les judéo-chrétiens, en
présence de la conversion de tant de païens.

Nullement, dit-il, le droit à l'héritage de la promesse ne

tient pas à la descendance charnelle d'Abraham, mais uniquement

à la libre et souveraine grâce de Dieu. Dieu est absolument

libre dans la dispensation de sa grâce. Pour s'en convaincre,

on n'a qu'à remonter aux origines. Parmi les nombreux
enfants d'Abraham, Isaac seul fut dépositaire des promesses
faites à la postérité d'Abraham. La préférence éclate bien plus
encore chez Rebecca que chez Sara. Jacob, le plus jeune, non
Esali, est choisi, comme dépositaire des promesses, avant qu'il
fût né et par conséquent avant qu'il pût être question d'un mérite

personnel quelconque1. C'est l'effet d'un décret procédant

par choix, sans aucun égard aux conditions humaines

' Pelage a trouvé ici une curieuse échappatoire : « Dieu, dit-il, a déterminé

le sort différent de Jacob et d'Esaii avant qu'ils eussent fait bien ou

mal, mais non avant que Dieu sût d'avance qu'ils se détermineraient
librement, soit en bien soit en mal. » Voir Strauss, Chr. Gl. II, p. 413-

Mieux vaut dire avec M. Reuss (Th. Chr., II, 112) : « Dire que Dieu sait
d'avance si un homme persistera dans le mal ou se convertira, et qu'il
régie la prédestination sur cette prévision, c'est retrancher de la thèse

dogmatique ce qu'elle a d'essentiel et l'élimination des œuvres sur
laquelle l'apôtre insiste (oùx e| èpyav à).V Jx TOri -/«^oûvtos, Rom. IX, 11) ne
trouve plus son compte. »



LE ROLE DE LA LIBERTÉ HUMAINE 231

(n /.v-' bàayhi npófcai;1). C'est ce bon plaisir souverain de Dieu
qui lui fait dire : « J'ai aimé Jacob et j'ai haï Esali, » indépendamment

des qualités de l'un et des défauts de l'autre. Il est
évident que Paul proclame ici l'indépendance et la souveraineté
absolues de la volonté divine. Nous avons ici tout à fait le Dieu
de l'Ancien Testament, « qui dit et ce qu'il dit a eu son être ; qui
commande et la chose a comparu. » (Ps. XXXIII, 9.) On a

demandé si Isaac et Jacob sont désignés par l'apôtre par leurs

personnes ou par leur postérité. La réponse ne saurait être
douteuse : il s'agit des personnes. En effet, tous les Israélites

appartenant à la postérité d'Isaac et de Jacob, l'apôtre ne pouvait

à la fois les représenter comme type des vrais fils
d'Abraham et leur refuser la prétention, qui repose sur la descendance

corporelle, à la véritable qualité d'enfants d'Abraham 2.

Nous nous trouvons donc ici devant une prédestination absolue
et personnelle. La suite le confirmera.

IX, 14-18.

Dieu est-il donc injuste? refuse-t-il de donner à ses créatures

ce qui leur revient de droit? Paul nie que Dieu doive à sa

créature quoi que soit. Il est libre d'aimer et de haïr3. Il dit à

Moïse : « Je ferai miséricorde à qui il me plaît d'en faire ; j'aurai

compassion de qui il me plaît d'en avoir. » (Ex. XXXIII, 19.)
En revanche, Dieu dit à Pharaon : « Je t'ai suscité tout exprès

1 Cette îylojh est une r/loyr, yipizo; (Rom., XI, 5). L'élection elle-même
est une élection par grâce, formule qui exclut tonte idée de mérite
personnel.

- Äleyer, ad. Rom., IX, 8, fünfte Aufl. 1872.

3 Paul attribue à Dieu ôpjh xai Q\>p6;(Rom., II, 8). Cette Bzozyßpiu, haine

divine, opposée a l'amour divin, Bioyàla, revient souvent chez Paul. Rom.
1, 29 Qcoaxvyû;, odieux à Dieu. Rom. V, 10 : iyßpoi, objets de la haine de

Dieu. Col. 1,21: zyßpoi, Deo invisi. Rom. XI, 28, dans un sens, Dieu hait les

Juifs, zyßpoi, et dans un autre il les aime, àyKirr,Toi. Il les hait
temporairement en ordonnant aux païens de les devancer dans le royaume de

Dieu, mais, au fond, il les aime toujours a cause des pères et justifiera
finalement cet amour quand tout Israël sera sauvé (v. 26). Ainsi Paul
corrige lui-même ses hyperboles; mais c'est plus loin; pour le moment,if
donne sa parole toute crue, sans l'adoucir.



232 F.-C.-J. VAN GOENS

(c-t'ç auro toûto) pour faire voir en toi (en ta ruine) ma puissance et

pour que mon nom soit publié par toute la terre. » (Ex. IX,
16.) D'où il suit — et remarquons bien les conclusions que
l'apôtre tire aux versets 16 et 18 des deux textes qu'il avait
cités — (y.pc. oZ-j) qu'il ne dépend ni de celui qui veut, ni même
de celui qui court (qui fait des efforts comme ceux du coureur
dans le stade) d'obtenir miséricorde, mais de Dieu qui a

compassion. Dieu fait miséricorde à qui il veut et endurcit qui it
veut (ô-j Béht) '.

Les versets 16 et 18, ce oî> QDœvro; el ce ô-j Oihi ont vivement
scandalisé les fidèles de tous les âges. Ainsi, Grégoire de Na-
zianze inséra deux particules pi-jo-j et x«î dans le terrible verset
16 : ainsi, cela ne dépend pas seulement de celui qui veut,
mais aussi de Dieu qui fait miséricorde -.

Saint Basile prétend que les mots : « Dieu endurcit Pharaon »

signifient que son endurcissement allant à rencontre des

jugements célestes, engagea Dieu à punir cet incorrigible, pour
servir d'exemple salutaire à d'autres 3.

M. Oltramare dit que l'affirmation : « Dieu endurcit qui il
veut » semble nier la liberté humaine ; mais c'est une erreur :

Paul se place ici au point de vue objectif, mais, pour cela,
il ne nie nullement le point de vue subjectif. M. Godet dit :

«l'endurcissement de Pharaon a été d'abord son propre fait. Il
a d'abord fermé son cœur (péché) et après cela Dieu l'a rendu
sourd au bon sens et à la simple prudence (punition).
L'enseignement de l'apôtre a un caractère occasionnel et n'est pas
l'exposé complet des décrets divins 5. »

1 Calv., Inst-, 111, 24, 12. Quos ergo in vitse contumeliam et mortis exi-
tium creavit, ut irsi sure organa forent et severitatis exempla, eoa, ut in
finem suum perveniant, nunc audiendi sui verbi facilitate privat, nunc
ejus praBdicatione magis exccecat.

- Voir Strauss, die Chr. Glaubenslehre, II, p. 402.
3 Id., ibid. Tholuck continue si bien ces traditions qu'il n'y a plus de

texte qui tienne contre un subjectivisme pareil, selon l'expression de

Meyer, p. 459.
4 II, 284, 288.
5 II, 278-250. L'Exode dit tantôt que Dieu endurcit le cœur de Pharaon

(IV, 21 ; VII, 3; X, 27; XI, 10; IX, 12) et tantôt que Phaiaon endurcit son



LE ROLE DE LA LIBERTÉ HUMAINE 233

Il me semble que ces Pères anciens et modernes substituent
leur pensée à celle de l'apôtre. On se demande si Paul, voulant
exprimer la prédestination absolue et la négation du libre arbitre,
aurait pu user de termes plus catégoriques et moins équivoques

que Ceux de où to-j Qéïmxo;, oùSs toïi rpiyo-jto;, ô-j 6é).si Dtsâ, ov Se Oélîi

avl-npv-ju. C'est un jugement tout d'une pièce, sans réserve, sans

nuance. Ajoutons que Paul ne fait ici que reproduire l'esprit de

l'Ancien Testament. Dieu n'excite pas seulement l'esprit des
ennemis contre son peuple (2 Chron. XXI, 16); il refuse même

pour un temps à son peuple un cœur pour le connaître (Deut.
XXIX, 4); il ordonne à son prophète de l'endurcir (Esa. VI,
10); un prophète va jusqu'à dire que l'Eternel a mis un esprit
menteur dans la bouche des prophètes d'Achab (1 Rois XXII,
23) ; c'est à Dieu que l'Ancien Testament attribue la perfidie
des Sichémites (Jug. IX, 23, 24), la jalousie de Saul (1 Sam.

XVI, 15, 16, 23, etc.), la désobéissance des enfants de Héli
(1 Sam. II, 25), le dénombrement coupable de David (2 Sam.

XXIV, 1), la légèreté de Roboam (1 Rois XII, 15). Après cela

le ôv délu axkop-jvu ne nous étonne plus, malgré son aspérité ;

il exprime, conformément au monisme de l'ancien hébraïsme,
un acte souverain de la volonté divine qui s'applique directement

aux individus. Je ne vois pas ce qu'une interprétation
grammaticale et historique pourrait en rabattre légitimement.

IX, 19-29.

Je le vois d'autant moins que l'apôtre va enchérir sur la

hardiesse, ou si l'on veut, sur la rudesse de ses expressions au
lieu de les tempérer. Il a soin de dissiper toute ombre d'ambiguïté.

Tu me diras : pourquoi donc Dieu adresse-t-il eneore
des reproches [aux hommes]? Comment peut-il les sommer de

se justifier de leurs péchés? car qui peut s'opposer ci sa
volonté Dieu, dans sa puissance irrésistible, n'a-t-il pas fait
l'homme pécheur?— Le contradicteur est débouté par une fin

cœur ou que son cœur s'endurcit (VU. 13, 14, 22; VIII, 15, 32; IX, 7, 35) :

mais Paul (et c'est sa pensée que nous cherchons) ne parle que de

l'endurcissement de Pharaon par Dieu. Cf. les vers. 17 et 18.



234 F.-C.-J. VAN GOENS

de non-recevoir l el l'apôtre reproduisant, sans le citer, un

passage d'Esaïe (XLV, 9), insiste plus que jamais sur l'absoluité
de la volonté divine. Qui es-tu, ô homme, pour contester avec
Dieu Le vase d'argile dira-t-il à celui qui l'a fabriqué : pourquoi

m'as-tu fait ainsi? Le potier n'a-t-il pas le droit défaire
de la même masse d'argile des vases pour des usages honorables

(si; -upfo) et pour des usages vils (zi; emu«™)? Pareil au potier,
Dieu crée les différentes natures morales des individus, fait des

unes autant de participants de la gloire messianique et des

autres autant de victimes de l'à.mJXzîa. L'un est l'effet de son ù.zzh,

l'autre celui de son aA-tpûvav.

On a tâché de trouver un tempérament à la thèse que l'apôtre

vient de renforcer par l'image du potier. Déjà un auteur
apostolique, l'auteur de la seconde épître à Timothée, semble

en avoir été scandalisé et a corrigé indirectement l'âpreté du

langage de Paul. « Dans une grande maison, dit-il, il n'y a pas
seulement des vases d'or et d'argent, il y en a aussi de bois et

de terre; les uns servent à un usage noble, les autres à un

usage vil. Si donc l'on se conserve pur (èca oZv rt{ ly.y.vMpij ècanhv

à-rvh toûtwv) de ceux qui ressemblent à des vases de bois et de

terre, on sera un vase servant à un usage noble, sanctifié, fort
utile au maître de la maison, propre à toute bonne œuvre. »

(2 Tim. II, 20, 21 2.) La Formula concordiœ des luthériens dit :

« Apostolus distinguit inter opus Dei qui solus facit vasa honoris
et inter opus hominis qui, ex instinctu diaboli, nequaquam au-
tem impellente Deo, se ipsum vas contumelice fecit. Paulus
diserte dicit, Deum vasa irae multa patientia sustinuisse, non au-
tem dicit Deum ferisse vasa irœ3.» Les commentateurs modernes

1 M. Godet (II, 282) dit « qu'il serait surprenant qu'une fin de non-recevoir

se trouvât être le dernier mot de la logique de Paul. » Et fidèle à
cet a priori, il cherchera et trouvera un biais, comme nous le verrons
plus bas.

- On voit déjà ici le paulinisme qui tend vers le catholicisme : l'Eglise
colonne et appui de la vérité (1 Tim. Ill, 15), se distingue par ses fondations

solides (2 Tim. II; 19) et sa pureté (2 Tim, 11,19-21). L'Eglise occupe
ici la place que Paul assigne a Jésus-Christ. (1 Cor. III, 11.) Cf. Pfleiderer,
der Paulinismus, pag. 469.

3 Pag. 818, sq.



LE ROLE DE LA LIBERTÉ HUMAINE 235

ont fait bien plus pour sauver le scandale. « Paul, dit M.
Oltramare1, s'abandonne à un mouvement esthétique plus encore
qu'à un mouvement dialectique : il éclate plus qu'il ne raisonne.
Paul ne prétend pas que Dieu fasse sans plus les uns vases

d'honneur, les autres vils ustensiles ; dans l'application qu'il
fait de l'image à l'homme et l'explication qu'il donne, il dépend
du vase lui-même d'être vase d'honneur ou vase vil. Dieu
appelle et c'est à l'homme de répondre, en sorte que c'est du fait
même de l'homme que les uns sont des vases de colère et
les autres des vases de grâce. Cette liberté de l'homme montre
que le ôv Oéïzt arlypv-jzt n'était dans l'esprit de Paul ni exclusive,
ni absolue, bien qu'elle parût l'être au premier coup d'œil. »

« Le tertium comparationis, dit M. Godet2, n'est pas la production

de l'argile et de ses qualités, mais l'emploi qu'en fait le

potier. Ce n'est pas l'argile, mais le vase qui demande : pourquoi

m'as-tu fait ainsi? c'est-à-dire, non: pourquoi m'as-tu
créé bon ou mauvais? mais: pourquoi m'as-tu assigné un emploi

honorable ou vil On comprend donc que l'usage que Dieu
fait de l'homme à un moment donné, bien loin d'exclure la
liberté morale de celui-ci, la suppose et l'implique. Le parti
honorable ou vil que Dieu tire de l'homme n'est pas indépendant

de l'attitude que l'homme a prise vis-à-vis de Dieu. La
masse d'argile, yù,o«p«, représente l'humanité non telle que Dieu
l'a créée, mais dans l'état où il la trouve à chaque moment où
il la fait servir à son règne. Cet état renferme pour chacun
toute la série des libres déterminations qui ont contribué à le
former. » M. Reuss lui-même, après avoir affirmé que ce ne
sera pas avec des arguments exégétiques qu'on pourra désormais

combattre le système d'Augustin et de Calvin qui
s'appuient sur Rom. IX, fait tout à coup volte-face et déclare au
nom de la morale, du christianisme pratique, de la prédication
évangélique, « qu'ày regarder de près, tout ce chapitre IX ne
parle même pas de la prédestination dans le sens scolastique ou
calviniste du mot. » (Théol. chrét. II, 113-115. Cp. pag. 111,
112.) J'avoue que je ne saurais m'empêcherde voir dans toutes

1II, 293,295.
2 II, 285. 286.



236 F.-C.-J. VAN GOENS

ces explications, non, comme disent les Allemands d'une
manière intraduisible, un Auslegen, mais un Einlegen, non des

explications, mais des importations, résultant d'un grand a

priori: convaincus de la réalité du libre arbitre, ces commentateurs

partent du principe qu'il est impossible que Paul ne

partage pas leur conviction. Ils trouvent dans le texte ce qu'ils
y ont mis ; ils lui donnent une entorse évidente. Mais tous ces

efforts échouent contre le où osWro?, o-jSì toû zpéypv-o;, le ôv Béht

èhù, ô-j Ss Béht a-Anpù-jzt, assertions inexorables dont l'image du

potier est le commentaire fidèle. On ne saurait trop le redire :

Paul, en combattant les judéo-chrétiens, se place plus que
jamais au point de vue de l'Ancien Testament. Or ce point de

vue est celui de la souveraineté absolue de Dieu. Il est aux
cieux, il fait tout ce qui lui plaît-(Ps.CXV, 3.) Sa résolution est

arrêtée : qui s'y oppose Ce que son âme désire, il l'exécute.

(Job XXIII, 11.) Eternel! tout ce que nous faisons, c'est toi

qui l'accomplis pour nous. (Esa. XXVI, 12.)
Au reste, l'importante conclusion de la section qui nous

occupe achèvera de nous en convaincre. Nous abordons les versets

22 à 29.

Il semble qu'après la comparaison si roide, si dure du potier,
il se présente à l'esprit de l'apôtre une objection qu'il n'a pas
formulée et qui explique ce qui va suivre : qu'est-ce qui peut
porter Dieu à faire de certains hommes des vases de colère
destinés à la perdition? Nous nous attendrions à ce qu'il eût

proclamé leur salut final après un rejet temporaire, comme il
le fera plus tard. (Rom. XI, 32.) Mais il n'en est pas encore là;
il est encore trop en veine d'abstraction véhémente. Sentant
cependant qu'il ne suffit pas de dire que Dieu a voulu montrer
sa colère et sa toute-puissance, il affirme que la présence
continue des vases de colère est destinée à rehausser l'éclat de sa

miséricorde envers les vases de grâce. « Si Dieu, dit-il, tout en
voulant montrer sa colère et faire connaître sa puissance (rb
Sùvktov airo-j), a supporté avec une grande longanimité les vases
de la colère faits pour la perdition, afin de faire connaître
aussi (y.où. hot yjuptari) les richesses de sa gloire envers les vases de

miséricorde, cpi'il a préparés d'avance et la gloire, — et ici il y



LE ROLE DE LA LIBERTÉ HUMAINE 237

a une ellipse dont les versets 14 et 20 fournissent la clef —
l'appellerons-nous encore injuste? Contesterons-nous encore

avec lui? Il peut, selon la parole d'Hosée, appeler son peuple
ceux qui n'étaient point son peuple, et selon celle d'Esaïe,
réduire jusqu'à un faible reste, à un petit nombre d'élus, la grande
masse d'Israël.

Voici la pensée de l'apôtre, exprimée, comme cela lui arrive
souvent, d'une manière embarrassée et obscure : il y a des vases

de colère pour deux raisons. L'une générale, qui ne se rapporte
qu'à eux : manifestation de la colère et de la puissance divines.
L'autre plus spéciale : la coexistence des deux espèces de vases,

preuve de la longanimité de Dieu et manifestation de sa miséricorde

qui se sert du mal comme moyen du bien. Si Dieu n'a

pas livré immédiatement les vases de la colère à la perdition,
c'est qu'il a attendu l'époque de la parousie et du jugement,
afin d'avoir le temps de faire connaître sa gloire à l'égard des

vases de grâce i. Ce support n'a donc pas en vue la conversion
des vases de colère, commele veut M. Oltramare 2

; il suffit de

se rappeler qu'ils sont xtxrnpriapba ei; à-ùXziocj.

Il faut nous arrêter un moment à la qualification des deux

vases, dont les uns sont xanipriaphiixd; ànâihimi, et dont Dieu ;r/jov!-

Toîf««rsv les autres zi; Só|«v. MM. Godet et Oltramare veulent
encore ici introduire le libre arbitre. « Les vases de colère, dit
M. Godet3, sont les individus non croyants des Juifs ; les vases
de miséricorde sont les individus croyants au milieu des

1 Cf. Meyer, ad Rom. IX, 22, pag. 443; Renan, Saint Paul, pag. 471.

Pfleiderer, l. c. 244 sq.
21. c. pag. 299 « Le support (rfvsyxEv) a en vue la conversion des vases de

colère. Cela résulte de la différence entre <mwj et"; àripîm et axzù-ti èpyHç. Le
changement de forme indique le changement d'idée. » Sauf démonstration
ultérieure, je ne saurais admettre cette assertion. Une nuance différente
dans les expressions ne saurait prévaloir sur le sens commandé par le
contexte. Reste à savoir d'ailleurs si cette différence de forme entraîne
une différence d'idée.

3 II, pag, 315. Add. pag. 262, 293. « Komjpno-ptva zi; àitaùgiav marque
l'état actuel du peuple juif, comme étant celui delapleine maturité pour
le jugement divin ; état qui provient de la révélation prophétique et
chrétienne qu'il repousse. »



238 F.-C.-J. VAN GOENS

païens. » «Le vase, objet de la colère, dit M. Oltramare ', l'est
devenu par lui-même. Et s'il est dit qu'il est xatnpttapha-j zi;

iiróilzim, il faut dire qu'il est animé de telles dispositions et
applique ses aptitudes de telle sorte que la ruine est. le but où il
tend. » Pour obtenir ce résultat, M. Oltramare donne au passif
un sens réfléchi : qui se sont faits à la perdition. Grammaticalement

ce sens est admissible ; c'estle contexte qui décide dans

chaque passage. Ainsi Rom. VIII, 7 et X, 3, le passif a un sens
réfléchi : le contexte l'ordonne. Mais le contexte veut le
contraire dans le passage qui nous occupe. Le -nouau zi; i-tpix-j au

verset 21 et le ¦npm,iaip.v.az-j (scilicet ô Bzb;) zi; SoÇ«v montrent qu'il
faut traduire : faits par Dieu pour la perdition -. L'acception
passive est commandée d'ailleurs par le ptaim et àr/a^âv, le a-A-r,-

pvvetv et le zkzzh, enfin par le potier et l'argile. Après cela, il sera

permis de ne pas être de l'avis de M. Oltramare lorsqu'il dit :

«Dieu décide de sauver les hommes par la foi en Jésus-Christ;
c'est à l'homme de s'y ranger3. » Comment l'homme s'y
rangera-t-il, lui dont il est dit: o-'j to-j Oào-jzo;, oûSi roO Tpiypv:o;i

II

Nous n'avons rien trouvé au chapitre IX qui permette de
qualifier la prédestination de Paul de conditionnelle; au contraire,
elle nous a paru inconditionnelle et absolue. Paul s'y place au

point de vue juif de l'absolutisme divin. Il importe maintenant
d'examiner si les chapitres X et XI offrent les traces d'une
décision libre et personnelle de la part de l'homme, si le salut et
la condamnation dépendent de la foi qui accepte et de l'incrédulité

qui repousse ; bref, si le décret de Dieu a cessé, aux yeux
de Paul, d'être absolu et inconditionnel.

1 11, 299 sqq.
2 Le TTpozTovpi'Czvj ne marque pas seulement l'élection, hàoyh -pb

y/x-vSnlr,; y.6ap.o-j (Eph. I, 4), une prédestination idéale, mais le don d'une

prédisposition morale laquelle rend susceptible d'une x\vai; efficace et
conduit infailliblement a la foi. Ce terme renferme ainsi l'idée de l'abso-
luité de la prédestination.

3 II, 304, 305.



LE ROLE DE LA LIBERTÉ HUMAINE 23&

Il serait possible que l'apôtre fût tombé en contradiction
avec lui-même ou qu'il maintînt parallèlement deux vues
opposées, sans se soucier de les concilier. Ces antinomies ne
sont pas rares chez lui. Qu'on me permette d'en citer quelques-
unes. C'est ainsi qu'il assigne sans les concilier deux origines
au péché ; l'une traditionnelle : le mal est introduit dans le
inonde par la transgression d'Adam (Rom. V, 12); l'autre
personnelle : le mal résulte de l'état psychique, inférieur, par
lequel l'homme débute, pour s'élever peu à peu à l'état pneumatique.

(1 Cor. XV, 45, 46.) ' C'est ainsi encore que nous trouvons

chez l'apôtre tantôt l'idée d'une résurrection simultanée
et universelle des chrétiens (1 Cor. XV, 23, oi ?oû yptarov h -r,

nv.pouaix a-jrov ÇuoKoirfihaovTcu) et par conséquent celle d'un éfat
intermédiaire, et tantôt l'idée de la simultanéité de la séparation

du corps et de la réunion à Christ. (2 Cor. V, 8. bSr,psf,a«t I*
toO aùpcTo; y.ui ÈvSî]fiw7«t r,pb; rira y.vpto-j. Philip. I, 23. Tò à-jtx/'jaxt xax

aìi-j yptazû zt-jat.) II en est de même du jugement. Tantôt il est dit
que nous (chrétiens) nous comparaîtrons devant le tribunal de
Dieu (Rom. XIV, 10) et devant celui de Christ (2 Cor. V, 10),
afin que chacun reçoive selon le bien ou le mal qu'il aura fait,
étant dans son corps ; et tantôt il s'écrie : qui accusera les élus
de Dieu? Dieu les justifie! Qui les condamnera? Christest
mort, bien mieux, il est ressuscité, il est à la droite de Dieu, il
intercède pour nous. (Rom. VIII, 33, 34.)2 II en est de même
du dénouement final. Tantôt l'apôtre déclare que Dieu a
renfermé tous dans la désobéissance afin de faire miséricorde à

tous (Rom. XI, 32), et tantôt il parle des à7to).Xi(*svot opposés aux
aWço,u£vot. (1 Cor. I, 18. 2 Cor. II, 15. 2 Cor. IV, 3. 2 Thess. II,

1 Cf. Sabatier, L'apôtre Paul 2" édit. 1882, pag. 26o\

- Reuss, Histoire de la tliéologie chrétienne au siècle apostolique, II, 220,

221. «L'idée du jugement est purementet simplementjudéochrétienne et
sans aucune liaison avec la doctrine évangélique de Paul. Car si, d'après
cette dernière, la résurrection elle-même n'est qu'une conséquence naturelle

de l'union avec Christ, il s'ensuit tout logiquement que le jugement
s'accomplit en deçà du tombeau, dans la mesure de la réalité de cette
union. Et comme dans la théologie mystique il n'est pas question de la
résurrection des incrédules, il n'y a non plus lieu à un jugement final
qui les séparerait des croyants. »



240 F.-C.-J. VAN GOENS

10. Philip. Ill, 19.) Voyons donc si Paul, après avoir nié le libre
arbitre au chapitre IX, propose à ses lecteurs le contraire dans

les deux chapitres suivants.

Israël, dit l'apôtre, cherchant la justice ne l'a pas trouvée,

parce qu'il la cherchait à force d'œuvres, non par la foi. (Rom.

IX, 32.) « C'est sa faute' dit M. Oltramare1, et non l'effet de la

volonté de Dieu. » « Si Dieu rompt avec Israël, dit M. Godet,
c'est par suite du refus de celui-ci ; s'il accueille les païens,
c'est qu'ils montrent de l'empressement2. » Jene saurais attribuer

cette pensée à l'apôtre, pour deux raisons. Remarquons

que Paul fait remonter l'échec des Juifs à un zèle pour Dieu,
à})' o-j y.m' èniyvaaw (Rom. X, 2), à un zèle dénué d'une connaissance

vive, spirituelle 3; ils ne se sont pas soumis par la foi à

la justice de Dieu, parce qu'ils ignoraient (àyjoo'jvrz;, Rom. X, 3)

la justice de Dieu *, comme les princes de ce monde ont crucifié

le Seigneur de gloire, parce qu'ils ne connaissaient pas (oOz

syjtaatxv) la sagesse de Dieu, car s'ils l'avaient connue (sì tyiuam),
ils n'auraient pas crucifié le Seigneur de gloire. (1 Cor. II, 8.)
C'est une ignorance qui n'est pas imputable ; s'il y a transgression,

elle est inconsciente ; le transgresseur n'avait pas la
conviction de mal agir; au contraire, il avait l'assentiment de sa

conscienceobscureie, il croyait servirDieu (Cf. Jean XVI, 2.) Mais

notons surtout que l'apôtre déclare expressément que si l'élite
d'Israël, objet de la grâce, Fa obtenue, tous les autres ont été

endurcis, olloi-oi enapufaiaa». Rom.XI, 7 5. Dieu, ajoute l'apôtre,

' II, 383.
2 11,316.
3 C'est le sens de zniyjvai;. Cp. 1 Cor. XIII, 12, et Meyer, Ad Rom.

1, 28.

'' La traduction de àyvozïv par méconnaître est arbitraire. Voir Meyer,
Ad Rom. 11,4; X, 3.

r' M. Oltramare vent encore ici le réfléchi et traduit : se sont aveuglés.

Il faut évidemment le passif et suppléer vnb 6zo\i, comme le prouvent les

versets 8 et 9. Le izapoï-j et le tntortCst» appartiennent ici à Dieu, comme
IX, 18, le ayj.op'j-jzt-j. C'est toujours le même point de vue. 11 en est de

même 2 Cor. III, 14, -y. -jo-hpccT« uirâ-j înapûBr). Le xilvup/x qui est étendu
sur le cœur des Juifs du temps de Paul et qui les empêche de voir li fin
de l'ancienne économie, n'est pas de leur fait, pas plus que celui qui
couvrait la figure de Moïse n'était le fait de son peuple.



LE ROLE DE LA LIBERTÉ HUMAINE 241

leur a donné un esprit d'étourdissement, des yeux pour ne
point voir, des oreilles pour ne point entendre; leurs yeux ont
été obscurcis (ay.o-iaBh-aaa-j), afin qu'ils ne voient point. Rom.

XI, 8, 9. Ce sont des 0eo&a6«ç. L'incrédulité d'Israël n'est donc

pas, dans la pensée de Paul, la faute d'Israël, mais l'effet d'une
condition ordonnée de Dieu L

On en appelle ensuite, pour soutenir le contraire, au mpi-
TTTMua des Juifs qui est destiné à être le salut des païens et la
richesse du monde. Rom. XI, 11, 12. «C'est la culpabilité
d'Israël, non son malheur, » dit M. Oltramare -. Mais il suffit de

consulter le contexte pour se convaincre du contraire et de

rapprocher les versets 11 et 12 des versets 7-10. Le napinrupa ne
saurait être ici l'effet d'une décision libre et personnelle des

individus; il résulte, d'après l'apôlre, de l'endurcissement et de

l'obscurcissement dont Dieu les a frappés. J'ajouterai que Paul
semble avoir préféré le terme de irapin-ap« pour désigner
l'incrédulité des Juifs, à cause du rapport qu'il présente avec le
¦KTcûzt-j (broncher) du verset 113. C'est pourquoi il vaudra mieux
le rendre avec Luther et les anciennes versions françaises par
chute *. Ce terme me paraît d'ailleurs recommandé par le
parallélisme du verset 12 où w^ofcTwpa est synonyme de vrrojpa,
défaite, échec. Le terme de faute introduit l'idée d'une initiative

personnelle que le contexte réprouve.

On pourrait penser encore que Paul devient infidèle à sa

grande thèse en menaçant les croyants d'entre les gentils d'un
retranchement, s'ils ne persistent pas dans la foi à la bonté de

Dieu (In-tjjiévstv rn yjyoatovuzi) et en promettant la réhabilitation

1 Cf. Lipsius, Ad Rom. IX, 32.
2 II, 391.
3 Cp. IX, 32, la QzLx polpa, dans le beurtement des Juifs contre la pierre

d'achoppement, e'est-a-dire Christ et sa croix. (npoaiy.o^m tcû ).iflw toO

npoay.6ppy.-o;.) Voir Meyer, Ad h. I.
4 La traduction nouvelle par une réunion de pasteurs et de ministres (Paris,

mai 1865) a également admis ce terme.

THÉOL. ET PHIL. 1884. 17



242 F.-G.-J. VAN GOENS

aux Juifs incrédules (èì-j p.* empei-jaatv tv) iTTiariy.. Rom. XI. 21-23.)
La foi et l'incrédulité, dit-on, sont conçues ici comme le fruit
d'une libre détermination des individus1. Mais tout dépend de

la question de savoir à quoi il faut attribuer, dans la pensée de

l'apôtre, celte double persistance. Est-ce au libre arbitre ou au
décret de Dieu? Or, si la persistance des incrédules est
certainement l'effet de la mi>po>at; dont Dieu est l'auteur (XI, 7, 25),
combien plus celle des croyants est-elle due à Dieu dont la

vlrm; est àpzzy.pi\r,-o; (Rom. XI, 29) et qui a fait d'eux autant de

vases de miséricorde qu'il a préparés d'avance à la gloire.
(Rom. IX, 23.) Mais pourquoi donc ces menaces et ces promesses?

Nous nous contenterons de dire ici, pour y revenir plus
bas. que ces exhortations s'adressent aux chrétiens convertis
qui ont reçu le don du Saint-Esprit et qui, grâce à ce secours,
ont la force nécessaire pour faire le bien, tandis que ces forces
font défaut à l'homme naturel.

Enfin la conclusion des trois célèbres chapitres proteste de

la manière la plus énergique contre la liberté humaine en

présence de la grâce divine, selon la conception de Paul. S'il a

donné au chapitre IX l'idée d'une prédestination augustinienne
et calviniste2, dans les vases de colère faits pour la perdition
et les vases de miséricorde préparés d'avance pour la gloire, il
n'a pas dit son dernier mot3. A mesure qu'il passe des abstractions

à la réalité ou, si l'on veut, à mesure que, dans son cœur

généreux, l'indignation provoquée par l'arrogance juive fait

place à un grand chagrin et à une incessante douleur au cœur
(Rom. IX, 2) et qu'il forme le vœu touchant que ses compa-

1 « Ce passage est contraire a la prédestination absolue. » Meyer, Ad
Rom. XI, 23.

- Augustin parle de deux cités quartini una prœclestinata est in œternum

regnare cum Deo, altera œternum supplicium cum diabolo subire (Civ. Dei

XV, 1.) Calvin parle du décret quo aliis vita celerna, aliis damnatio ceterna

prœordinatur. (lnst. III, 21, 5.) « Ce ne sera pas avec des arguments
exégétiques qu'on pourra désormais combattre le système des Augustin,
des Calvin, des Gomar. » Reuss. Th. chr., Il, 113.

3 Du moins ici. On sait qu'ailleurs l'apôtre admetdes â-oll-jp.z-jot opposes

aux aaÇopz-joi. Voir ci-dessus, p. 239.



LE ROLE DE LA LIBERTÉ HUMAINE 243

triotes soient sauvés (Rom. X, 1), leur endurcissement devient
un moyen temporaire destiné, entre les mains de Dieu, à amener

finalement la grâce universelle. L'endurcissement d'Israël
a apporté l'Evangile aux gentils; ceux-ci à leur tour exciteront
la jalousie d'Israël ; la conversion d'Israël rejaillira à son tour
sur les païens et il se trouvera en définitive que Dieu a

renfermé tous sous la rébellion afin de faire miséricorde à tous.
Sans qu'il ait eu le moindre sentiment de tomber en contradiction

avec lui-même, l'apôtre a passé du point de vue spéculatif
du chapitre IX au point de vue concret et historique des

chapitres X et XL

Nous avons ici quelques réflexions à présenter en rapport
direct avec notre sujet :

1° En disant: au-jzylztaz-j ô 6zb; toùç navra; zi; ànzfàztm, Rom. XI,
32, ou avvéxìsiae» rà irivra vnb àpupriocj, Gal. Ill, 22, l'apôtre envisage

non seulement l'incrédulité des Juifs, mais le péché en

général, comme une phase dans la teleologie du salut. Dire

que le décret divin renferme tous sous le péché, afin (îv«) de

faire miséricorde à tous, c'est dire que le péché est compris
dans le décret divin, que Dieu ne l'a pas seulement permis,
mais qu'il l'a ordonné comme manifestation de sa grâce i.

2° Si l'apôtre affirme la conversion finale de tous les païens et
de tous les juifs (to nlnpapa. Twv ÈSvwv, ni; lapochl, Rom. XI, 25, 26),

il serait arbitraire de faire abstraction des individus, de n'appliquer

le 7TÔVTSÇ qu'aux deux catégories des Juifs et des païens et
de vouloir réserver le rejet final de tant d'individus appartenant

aux deux classes.

1 Cela se confirme encore par Gal. Ill, 19, où il est dit que la loi a été
donnée pour faire apparaître le péché, rwv nupaêiazwv yàpcJ npoaz-zBri b

vbpo;. (Pfleiderer l. c. pag. 80.) Qu'on juge après cela d'affirmations comme
celle-ci : « On ne saurait attribuer a Paul un système qui fait procéder
tout, même le mal, de la causalité divine. » Godet II, 312-314. «S'il est

dit que Dieu enveloppe tous dans la désobéissance, il faut l'entendre
d'une manière qui n'anéantisse pas la liberté humaine. » Oltramare
II, 433. « On se condamne, dit M. Sabatier (pag. 267), à ne rien comprendre

à la doctrine de Paul, si l'on veut voir l'origine du péché dans les

déterminations subjectives de la volonté individuelle. Le péché préexiste
actuellement en nous à la volonté. »



244 F. C.-.T. VAN GOENS

3° Enfin si Dieu fait miséricorde à tous, ce n'est pas, selon

l'apôtre, ci condition qu'ils se déterminent à croire; l'élection
est inconditionnelle. L'objet du décret divin dont l'apôtre
proclame avec assurance la réalisation finale, consiste en ce que
tous, ceux aussi qui avaient été autrefois désobéissants, finissent

par ne plus l'être et sont sauvés comme convertis. Il n'est

pas question ici d'un salut offert à tous, mais que tous n'acceptent

pas; tout est ramené au décret divin, la désobéissance

aussi bien que la grâce qui la suppose. D'ailleurs, on ne

comprendrait pas comment, à côté de la désobéissance temporaire
de tous, voulue de Dieu, il y aurait encore de la place pour
une autre désobéissance définitive de quelques-uns, non fondée

dans la volonté divine L
En résumé, dans les trois chapitres célèbres qui traitent de

la prédestination, l'apôtre est revenu sur Ibl duplicité ou le
dualisme du décret qu'il avait soutenu d'abord (IX); mais il en a

maintenu le caractère absolu en excluant la foi à titre de condition

du fait de l'homme. (X, XL)

III

Nous avons encore un autre passage très controversé à

examiner en rapport avec la question qui nous occupe ; c'est celui
de Rom. VIII, 29 : Ceux qu'il a connus d'avance (npoéyva), il les

a aussi prédestinés (npoûpiani) à devenir conformes à l'image de

son fils.
Ici, dit-on, le npoopiapô; dépend de la npôyvaai;, dont la libre

foi est l'objet. La volonté de Dieu ne veut, en général, que
grâce aux croyants, rejet des incrédules. Si Dieu a décidé quels
sont les individus que frappe la perdition et quels sont ceux

qui participent à la SoÇ«, ce n'est pas par un décret absolu,
mais par une décision de sa volonté dépendant de la foi et de

l'incrédulité prévues, dépendant par conséquent d'une condition

humaine. Electio intuitu fidei.
Cette opinion remonte à la plus haute antiquité dans l'Eglise;

elle est celle de Justin, d'Irénée, de Tertullien, d'Hiiaire, d'Am-

1 Voir Lipsius ad Rom. XI, 32.



LE ROLE DE LA LIBERTÉ HUMAINE 245

broise, de Chrysostome et même d'Augustin dans sa première
période1. La confession luthérienne déclare: prœscientia simul
ad bonos et malos pertinet, sed non causa est quod homines

pereant ; hoc enim sibi ipsis imputare debent -. Les sociniens

et les arminiens allèrent jusqu'à nier la prescience divine, afin
de sauvegarder le libre arbitre. On sait que de grands théologiens

modernes, MM. C.-H. Weisse, Rothe, Martensen, sont
entrés dans cette voie. Sans aller jusque-là, MM. Godet et

Oltramare insistent vivement sur la foi prévue3.
Au point de vue logique, il y aurait ici bien des questions à

faire. On peut demander comment Dieu peut prédestiner celui
qui se décide lui-même. De deux choses l'une : ou Dieu a prévu
le résultat, parce qu'il se réalisera ; ou bien, s'il peut ne pas se

réaliser à cause d'un pouvoir indépendant de Dieu, Dieu n'a

pas pu le prévoir. Mais nous n'avons pas ici à discuter cette

thèse, nous n'avons qu'à demander si elle est celle de Paul.

Or, nous ne le pensons pas.
Le npoytyvtâaxuv de Rom. VIII, 29 n'est pas une simple pre-

1 D'abord il disait : ut predicato evangelio consentiremus, nostrum esse

proprium arbitrabar. Plus tard : elegit Deus fidèles, sed ut sint, non qui
jam erant. Cf. Hase, Dogm. § 171.

2 Id. ibid. § 173.
3 Godet II, 215 : « Prcecognovit prœvisione fidei. C'est une prédestination -

non a la foi, mais à la gloire fondée sur la prévision de la foi, » Pag. 317 :

« Comme un général qui connaît les plans de campagne du général
ennemi organise le sien en vertu de cette prévision et trouve ainsi le moyen
(assuré de faire aboutir tous les mouvements de son adversaire à la
réussite de ses desseins, de même Dieu, etc. » Oltramare II, 203 sq : « Le
plan de Dieu, npiBzat; -zoû Bzo'j, produit de sa volonté absolue, est de sauver

les pécheurs par Jésus-Christ. Ici rien d'individuel, ni élection, ni
réprobation. Mais quand le plan de Dieu se déroule dans le monde, on
découvre qu'il s'opère un triage (zxïoyc) par suite de conditions qui
doivent se réaliser dans l'homme pour qu'il parvienne au salut, mais qui
peuvent se remplir ou ne pas se remplir. Les réceptifs suivent l'appel;
la prédestination qui, dans le plan abstrait, comprenait tous les hommes,

ne devient une réalité que pour les réceptifs ; ils sont seuls de fait
et historiquement les prédestinés; seuls ils ont répondu à l'appel. »

Pag. 199 : « L'appel suppose la réceptivité, la justification la foi, la
glorification, la sanctification, bref les phénomènes humains correspondants
où s'exprime la liberté humaine. »



246 F.-C.-J. VAN GOENS

science théorique de la foi libre, indépendante de la volonté
et de l'action divines. Il suffit de considérer le -poiyju de Rom.

XI, 2, qui ne peut marquer que l'élection libre de Dieu par
laquelle Israël devint sa propriété. Dieu n'a pas repoussé ce peuple

qu'il avait connu d'avance, celui dont il s'est dit avant qu'il
existât: ce sera mon peuple1 Le contexte de Rom. VIII, 29

confirme l'acception du terme. L'apôtre veut établir que toutes
choses aident ensemble en bien aux y.a-ì npôBeatv xlmoi;. Cette

trpóBzai; se compose de deux éléments: -ooiym, le choix des

personnes ; npoùpiaz, la destination pour laquelle elles sont choisies.
Combinés ces deux éléments constituent la zyloyh yioi-o; (Rom.
XI, 5), c'est-à-dire le choix qui a pour base la grâce de Dieu et
la SoÇ« pour but final. Ces deux actes également transcendants
se rejoignent dans le temps par laxXwtç à l'aide de la prédication
de l'Evangile et par la justification (Sixaltaat;) qui en est l'effet.
Nous avons donc ici une chaîne d'actes divins dont chaque
anneau est inséparablement uni à celui qui précède et à celui qui
suit -.npozyjoi, npoo>ptaz,iy.ilzaz, sSixcaW;, éiïiÇccaz. Ces actes divins ne se

succèdent pas seulement, mais l'un résulte nécessairement de

l'autre, ils s'engendrent. Le croyant qui se sait appelé2 et en
conséquence justifié, peut être assuré qu'il a été choisi (npoiym) et
destiné (npoàptaz) par l'bàoyh zri; yàpi-o;, en vue de la §ó?a, aussi

certainement que si cela se fût déjà réalisé. (Cf. Meyer, p. 395.)

Il n'y a pas ici de place pour la détermination humaine en faveur
de Christ ou contre lui. La foi n'est pas exclue, au contraire,

1 On peut comparer ici le passage de 1 Pier. I. 20, où le Christ est
appelé npozy-jwapz-jo; —pb y.araSoAr,; y.bauo-j, non parce que Dieu savait de

toute éternité que le Messie viendrait, mais parce qu'il l'avait choisi pour
être tel qu'il s'est manifesté. Comparez aussi la combinaison de àpiapév/j

ßovl'c -/.ai —pòyjrjiai; roû Bzotj. Act. II, 23.

Kaïzï-j n'est pas seulement inviter par la prédication de VEcangile,
puisque Paul n'a pas pu penser que tous ceux qui sont invités à croire,
seront aussi justifiés. « A cette invitation extérieure se joint toujours et
essentiellement un sentiment intérieur correspondant et produit directement

par le contact de l'âme avec Dieu. La vocation, dans le sens de

Paul, ne peut pas ne pas aboutir ou rester stérile. » Reuss, Hist, de la
théol. 2e édit. Il, pag. 121. Les synoptiques attachent un tout autre sens

au mot xatóv et l'opposent à hlzyzaBai. Id. ibid. I, pag. 2U'sq.



LE ROLE DE LA LIBERTÉ HUMAINE 247

mais elle est le moyen nécessaire par lequel la npóOzai; divine,
manifestée par le xaizi-j, se réalise d'abord intérieurement pour
s'accomplir enfin aussi extérieurement par la 8ó?a. Si l'on
demande comment, d'après Paul, le xaXeh à l'aide de la prédication

de l'Evangile, peut avoir pour effet certain la foi des élus,

nous répondrons par le npor,-oipaas-j (Rom. IX, 23), que nous

avons expliqué plus haut. Ceux en qui la prédication ne produit

pas la foi, n'ont pas reçu cette disposition réceptive1 ; ils
sont divinement endurcis (Rom. XI, 7-10) et ainsi destinés à la

perdition, xampriapÀva zi; àno')hty.-j. (Rom. IX, 22.)
Conclusion : Rom. VIII, comme IX, X et XI, exclut toute

intervention de la liberté humaine dans la préparation du salut.
Selon Paul, la foi est le fruit, non la cause de l'élection; elle en

est le caractère, non la condition. C'est ce que les réformateurs
réformés ont parfaitement exprimé. «Electio antecedit, dit
Zwingle, fides velut symbolumelectionem sequitur. Fides elec-

tionis signum est2. » « Non satis est, dit Calvin, praseientiam
facere causam, ac si in specula sedens Deus exspectaret fortui-
tos eventus. Sic enim causam ultimam ponuntin hominum vir-
tute. Elegit nos ut sancti essemus, non elegit quia futuros taies

prœvidebat3. »

IV

Notre tâche n'est pas terminée. On prétend que le résultat

exégétique que nous avons obtenu ne concorde pas avec les

idées que l'apôtre énonce ailleurs et qu'il faut ainsi admettre

qu'il se contredit sur un point aussi capital, qu'il a dérogé au

grand principe de la npôBzat; ylr,râ-j, que la miséricorde divine
dépend du Qilzi-j et du rpiyji-j des hommes. Ce serait une
nouvelle contradiction à ajouter à toutes celles que nous avons dû

signaler plus haut. (Pag. 239 et s.) Le respect et l'amour que
nous portons à l'apôtre ne doivent pas prévaloir contre l'im-

1 Cp. 2 Thés. Il, 10, où il est dit que les àno)j.-jpz-)oi seront jugés, parce
que TYiv àyà—rcj T»is àlr,Bzia; ovr. sîi-czvTO zi; to aadr,xi aòro-j;.

- De Providentia IV, pag. 121, 123.
3 lnst. 1, 18, 1 ; III, 21, 5; 22, 5.



248 F.-C.-J. VAN GOENS

partialité exégétique. Mais, quant à moi, celle-ci ne me paraît
pas ici accuser Paul d'inconséquence. Entrons dans quelques
détails importants.

On a dit que Paul suppose la liberté morale, une transgression

libre et volontaire chez les Juifs et les païens en leur donnant

la qualification de à-jano\byr,-o;, Rom. I, 20; II, 1, en déclarant

que Dieu rendra à chacun selon ses œuvres (11,6), à

l'homme qui fait le mal (9) et à quiconque fait le bien (10) '.
Mais est-il possible d'attribuer la force de faire le bien chez
les Juifs et les païens à la pensée de l'apôtre qui déclare quelques

versets plus loin que Juifs et Grecs étant tous sous

l'empire du péché (navra.; ùf'àpapxia-j elvaé), sont absolument
incapables de faire le bien (III, 9-20), et qui représente comme
COntradictoirement opposés zpyaXza&at et nia-zuzu, ptaBb; et y&pt;

(Rom. IV, 4 sq.). Il me semble que ce contrasfe doit engager
l'interprète, non à essayer de concilier l'inconciliable, mais à

faire disparaître par des moyens légitimes cette contradiction
impossible. En effet, la contradiction n'est qu'apparente.
L'apôtre veut convaincre les Juifs qu'ils sont aussi condamnables
devant Dieu que les païens. A cet effet il se place hypothéti-
quement au point de vue moral qui doit faire dépendre la
valeur de l'homme de sa conduite morale; il suppose la pleine
responsabilité et la possibilité des bonnes œuvres2. Il laisse de

côté la question religieuse qui va venir plus tard, à savoir si

1 C'est la pensée de M. Menegoz. 1. c. 25-27. Il distingue chez Paul la
notion morale et la notion dogmatique du péché; il y a transgression
libre et volontaire de la loi divine, c'est le point de vue moral ; et il y a
état de péché héréditaire, qui fait que l'homme devient pécheur sans sa

coopération, par le fait de son lien naturel avec Adam, pag. 3-1. Paul
admet dans l'homme à la fois une liberté absolue et un étal de servitude,

pag. 59. Cette contradiction irréductible est résolue pag. 60-64. La
distinction établie par M. Menegoz me paraît tout à fait gratuite. Il semble

le sentir lui-même en déclarant que la limite est « difficile à

marquer» (pag. 15), qu' «il est à peine possible de distinguer ces deux
notions» (pag. 19); '« elles se confondent dans une unité bien revêche à

l'analyse. » (Pag. 22.)
'- Cf. Pfleiderer, Der Paulinismus, pag. 79, et Meyer, Ad Rom. II, 6.



LE ROLE DE LA LIBERTT HUMAINE 249

l'on peut parvenir à la justice sans la foi à la grâce. C'est

un argument ad hominem qu'il faut bien se garder d'introduire
comme un élément dans la doctrine de Paul, sous peine de

créer des contradictions aussi choquantes que gratuites L

Mais au moins, dira-t-on, il faut rapporter les différents effets
de la prédication de la grâce à la liberté morale des individus
Paul n'est pas de cet avis; sa doctrine constante est que la foi
est un don de Dieu. Dieu donne à chacun la mesure de sa foi.
Rom. XII, 3. Vous avez cru, selon que le Seigneur a donné à

chacun. (1 Cor. III, 5.) Dieu opère tout en tous (ô z-izpyô» zà ni-jr«
iv nâat-j. 1 Cor. XII, 6). Nous croyons selon l'énergie de la
puissance de sa force. (Eph. I, 19.) Etre sauvé par la foi, c'est un
don de Dieu, en sorte que nous sommes son ouvrage. (Eph.
III, 8.) C'est Dieu qui opère en nous le vouloir et le faire (tô
Bùziv y.a'nb èvepysh) selon son bon plaisir. (Philip. II, 13.) 11 nous
a été donné gratuitement de croire en Christ. (Philip. I, 29.) La

foi est l'effet de la puissance de Dieu qui a ressuscité Jésus-
Christ d'entre les morts. (Col. II, 12.) Si les Macédoniens ont
déployé une grande bienfaisance, c'est une grâce qui leur a été

accordée. (2 Cor. VIII, 1.) Si Tite a du zèle pour les fidèles de

Corinthe, c'est Dieu qui le lui a mis au cœur. (2 Cor. VIII,
16.) Si les pauvres éprouvent les effets de la bienfaisance de

leurs frères, ils bénissent Dieu de l'obéissance que les bienfaiteurs

montrent dans la profession de l'Evangile et de la libéralité

dont ils usent envers eux. (2 Cor. IX, 13.) Désireux de voir
les Corinthiens faire le bien, Paul prie Dieu qu'ils ne fassent
rien de mal (pi noCnaat hpa; y.ay.b-j pSrv.) 2 Cor. XIII, 7. On le voit
la foi et tous ses fruits ont, aux yeux de Paul, Dieu pour unique

auteur. Le fidèle est une nouvelle création de Dieu (xoavh

y-iai;. 2 Cor. V, 17. Gai. VI, 15.)2
1 Lipsius, Ad Rom. XI, 32, admet cette contradiction et la met sur la

même ligne que celle qui existe entre les à-oViJjpz-jot et la grâce accordée
à tous. (Rom. XI, 32.)

- Après cela, on peut demander si M. Menegoz (pag. 147) a rendu la
pensée de Paul en disant: « Dieu accorde a tous les hommes le pouvoir
de croire; mais étant donné ce pouvoir, la foi est un acte d'initiative
libre et personnelle. »



250 F.-C.-J. VAN GOENS

Paul dit que lui et ses compagnons d'oeuvre sont b-oï av-jzpyoi.

(1 Cor. III, 9.) C'est dire que l'œuvre spirituelle se partage
entre Dieu et l'homme '. Je ne le pense pas. Paul déclare lui-
même que celui qui plante n'est rien (o-jy ïa-.i-i -Ì), pas plus que
celui qui arrose ; mais Dieu qui donne l'accroissement est tout.
1 Cor. III, 7 2 Paul et Apollos ne travaillent pas avec Dieu, à

côté de Dieu; ils sont les inslruments par lesquels Dieu opère.
(Vers. 4. Stóxovot St'wv zma-zbaa-z.) Paul déclare expressément que
dans l'exercice de son apostolat, il est incapable de rien concevoir

par lui-même, àf' imxâ-j à; i; éauTOv, mais que toute sa

capacité vient de Dieu. (2 Cor. III, 5.) C'est que travailler avec
Dieu, c'est dans la pensée de Paul travailler en Dieu, comme
Dieu ne parle ni avec, ni à côté des prophètes, mais en eux

(h mi; npo'xnrai;. Hébr. I, 1) ; il ne se réconcilie pas le monde
avec Christ ou à côté de lui, mais en Christ (èv ypLarû y.iapo-j

v.xcòìù.i.aaa-j za-j-'p, 2 Cor. V, 19.) Si Paul a travaillé plus que les

autres, c'est par la grâce de Dieu : oùx èyù Si «).K ¦« yi.pt; toO 6so-: -h

av-j ipol. (1 Cor. XV, 10.) L'activité divine et l'activité humaine
sont une même réalité, considérées tantôt au point de vue de

l'homme, tantôt au point de vue de Dieu. Paul prêche-t-il donc

une passivité absolue? Sa vie, d'une si dévorante activité, ne
le fait guère présumer. C'est qu'il y a deux manières d'envisager

la dépendance humaine de Dieu. L'une est mécanique ;

elle consiste à dire que lorsque Dieu opère, la nature et

l'homme n'opèrent pas; que tant que l'homme travaille, il ne

dépend pas de Dieu et que tant qu'il dépend de Dieu, il ne
travaille pas. C'est tout à fait méconnaître les rapports de l'homme
avec Dieu. Le rapport dans lequelPInfini se trouve vis-à-vis de

ses créatures est tout différent de celui qui existe entre elles

réciproquement. C'est en Dieu que l'homme a la vie, le
mouvement et l'être. Regenerati, dit la Confession helvétique (II,
c. 9), aguntur a Deo, ut agant ipsi, ou pour parler avec Calvin

1 Le a-j-jzpyorj-j-z; de 2 Cor. VI, 1 ne se rapporte pas a une coopération
avec Dieu mais avec Christ. Cf. V, 20.

2 à).),' ó aùÇàuwv 8=0; se. xì. ~ì-jtz zax'vi. Nous trouvons la même tournure

de phrase 1 Cor. VII, 9. La circoncision n'est rien et l'incirconcision
n'est rien, à)là vhcrriat; i-jxoïûv Bzo~j se. xà ni.-jxa lortv.



LE ROLE DE LA LIBERTÉ HUMAINE 251

(lnst. I, 18, 2), quasi non optime conveniant hœc duo inter se,

licet diversis modis, hominem, ubi agitur a Deo, simul tarnen

agere '. Ainsi la foi, dans la pensée de Paul, n'est ni l'œuvre
de l'homme sans Dieu, ni l'œuvre de Dieu sans l'homme, ni en

partie l'œuvre de Dieu et en partie l'œuvre de l'homme ; mais

tout à fait l'œuvre de l'homme et tout à fait le don de Dieu. La

foi est l'activité par excellence, mais elle est due à des énergies

1 Schweizer, Chr. Glaubenslehre I, 264: « Agir moralement et dépendre
absolument de Dieu ne s'excluent pas. C'est précisément en faisant le
bien que nous nous sentons mus de Dieu de la manière la plus élevée. »

J. H. Schölten, la Doctrine de l'Eglise réformée, II, 520-524,4e éd., 1862 : « La
science a montré que la nature n'est jamais dans l'inaction; son mouvement

n'est pas dû, comme celui de l'horloge, a une opération extrinsèque
et mécanique, mais à l'action dynamique de ses forces immanentes.
L'arbre croît par sa propre force qui s'assimile ce que le sol et l'air lui
fournissent. En résulte-t-il que l'activité propre de la nature soit en
dehors de la cause souveraine? La pluie qui se forme des vapeurs lesquelles
s'élèvent du sein de la terre, empêchera-t-ellc de dire, avec Elihu, que
c'est Dieu qui attire à lui les émanations des eaux, qui les réduit en

vapeur et forme la pluie? (Job XXXVI, 27.) Il en est de même de l'âme,
sauf la différence qui existe entre le monde physique et la nature
spirituelle de l'homme. Il ne se passe rien dans l'âme qui ne puisse s'expliquer

par son essence telle qu'elle se développe suivant les lois de la
nature humaine. En résulte-t-il que l'homme n'est pas dans une dépendance
absolue de Dieu Le génie artistique de Bethsaléel et d'Aholiab empêche-
t-il de dire que Dieu les a remplis de son esprit? (Ex. XXXI, 1-10.) Si le
cœur de l'homme délibère de sa voie, faut-il conclure que l'Eternel ne

l'incline pas à tout ce qu'il veut? (Prov. XVI, 9; XXI, 1.) Si la foi est

une œuvre que Dieu réclame, faudra-t-il nier que le Père donne à Jésus-

Christ tout ce qui vient a lui? (Jean VI, 29, 37.) S'il est vrai que le
fidèle est gardé par la puissance de Dieu, en est-il moins vrai qu'il se

conserve lui-même? (1 Pier. I, 5; 1 Jean V, 18.) Non, l'activité de Dieu et
celle de l'homme ne sont pas des puissances étrangères l'une à l'autre.
C'est Dieu qui opère clans l'homme et l'homme qui a en Dieu la vie, le
mouvement et l'être. » Rappelons encore les paroles de Vinet, aussi vraies
qu'élevées : « Tout ce que Dieu opère dans l'ordre moral, il l'opère par
nous; mais c'est lui qui évoque notre volonté, qui la détermine; c'est lui
qui pénètre et coordonne les éléments que lui offre notre nature; nous ne
lui donnons que ce qu'il nous a donné; nous ne faisons que ce qu'il fait
en nous; il est, en un mot. la force de nos forces, par conséquent il est

tout; notre vie est sa vie, et nous, c'est toujours lui. » (Homilétique,
p. 595.)



2o2 F.-C.-J. VAN GOENS

que Dieu ne donne pas seulement, mais dans le déploiement
desquelles il manifeste sa puissance et sa divinité éternelles.
Calvin a parfaitement exprimé la pensée de Paul, lorsqu'il dit:
gratiam Dei esse non dubium est quidquid in operibus est quod
laudem meretur ; nullum esse guttam quam proprie nobis ad-
scribere debemus. Bonorum operimi laudem non, ut sophislcc

faciunt, inter hominem et Deum partimur, sed totani et

integrum et illïbatam Deo servarnus. (lnst. III, 15, 3.)

S'il est indubitable que Dieu a doué les ay.zó-o üiov; & npor,xoipy.az-j

zl; SoÇcw d'une prédisposition morale qui les rend susceptibles
de la ylriat; et les conduit infailliblement à la foi, il est également
constant que Dieu se sert de moyens. En résulte-t-il que la

prédestination suppose et implique le libre arbitre? Je ne le

pense pas.
Sans doute la foi vient à l'aide de la prédication (-h maxi; ì%

ày.or,;), mais cette prédication se fait par l'ordre de Dieu qui
envoie les prédicateurs (77 Ss àxok St« p-hpaxo; Bzo'j, Rom. X, 17); et

Paul a soin de ne pas laisser planer la moindre incertitude sur
la portée de ce moyen, quand il s'écrie : « qui est donc Apollos?

qui est Paul? si ce n'est des ministres par le moyen
desquels vous avez cru, iy.iaxv à; b y.-jpto; êSwxev (1 Cor. III, 5) ; la foi

qu'ils réveillent émane de la puissance de Dieu, ^ nlaxi; ûp«v

h SuvâfiSt Bzo'j. (1 Cor. II, 5.)
Paul use souvent d'exhortations aux fidèles1. Comment les

expliquer autrement, dit M. Menegoz, qu'en reconnaissant que
partout la liberté est supposée2? Ce sont des appels à la liberté
individuelle, par conséquent une capitulation du principe que
nous avons constaté jusqu'ici, devant les nécessités de la
pratique, une contradiction manifeste. « Pourquoi, dit M. Reuss 3,

Paul dit-il aux Corinthiens xpéyjxz (1 Cor. IX, 24), s'il va dire
aux Romains (IX, 16) : votre course n'y fera rien ; où xoû xpiyo-j-

xo;. Et il ajoute : « le problème du rapport de la prescience

1 Rom. XI, 20, 22; Rom. XII; 1 Cor. XV, 58; 2Cor. VI, 1; Vil, 1; Philip
II, 12; etc.

2 l. c pag. 23.
3 Hist, de la theol., II, pag. 114.



LE ROLE DE LA LIBERTÉ HUMAINE 253

divine avec la liberté humaine est au-dessus des forces de

l'intelligence humaine. Paul se heurte ici contre un écueil contre

lequel il doit se briser et auquel il aurait mieux fait de ne pas
toucher1. » Il me semble que la contradiction qu'on signale
ici entre le principe et les procédés de l'apôtre est plus apparente

que réelle. Remarquons d'abord que s'il ne dépend pas
« de celui qui court » de remporter le prix, il est question de

l'homme ^vyty.6; pour qui les choses de l'esprit sont une folie
(1 Cor. II, 14) ; celui que Dieu a prédestiné et appelé à remporter
le prix, courra de manière à l'obtenir. L'homme n'obtient jamais

par sa course la grâce divine, comme un effet de sa valeur
individuelle ou de son mérite personnel, bonnes œuvres ou
libre arbitre 2; il ne l'obtient que lorsque, en réalisant la
prédestination divine, il obéit à la grâce qu'il a reçue3. Ces

exhortations s'adressent donc, comme nous l'avons dit plus haut, aux
chrétiens cpnvertis qui ont reçu le don du Saint-Esprit et qui,
grâce à ce secours divin, ont les forces nécessaires pour faire
le bien, tandis que ces forces font défaut à l'homme naturel 4.

Ce n'est pas tout. Si Dieu, suivant Paul, pour déterminer la foi
dans les âmes, use de moyens tels que la parole et les prédicateurs

(Rom. X, 14, 15; 1 Cor. III, 5; 2 Cor. V, 19), il n'est pas

surprenant qu'il en emploie aussi pour la fortifier par des

exhortations, des promesses, des menaces. Ainsi l'image idéale
du chrétien mort au péché n'empêche pas l'apôtre de l'exhorter

à ne pas obéir aux passions du corps mortel (Rom. VI, 2,

12) ; la conviction de la force impérissable de la nouvelle vie
n'est pas à ses yeux une raison de ne pas avertir les Corinthiens
des dangers des faux prophètes (2 Cor. XI, 13) ou les Galates

1 Id. Ibid., pag. 118.

- August. Enchir. c. 32. Ne quisquam, etsi non de operibus, de ipso
glorietur libero arbitrio; nolentem Deus prœvenit, ut velit; volentem
subsequitur, ne frustra velit.

3 Cf. Meyer ad Rom. IX, 16- Les épîtres qui contiennent les exhortations

sont adressées a des xknxoi àyioi. Rom. 1, 6, 7; 1 Cor. I, 2; Eph. I, 1;
Col. 1,2.

4 J'ignore pourquoi M. Menegoz qui trouve « quelque chose de fondé >

dans cette solution, l'attribue à un doctrinaire. (Pag. 24.) Elle me paraît
être celle d'un fidèle interprète de Paul.



254 F.-C.-J. VAN GOENS

des séductions d'un évangile charnel. (Gal. N. 4.) Ces appels
à la fidélité sont des moyens par lesquels Dieu rend les croyants
capables« d'affermir leur vocation et leur élection. » (2 Pier. I,
10.) « C'est au moyen d'exhortations que la grâce se communique,

» disaient les pères de Dordrecht plus décriés qu'étudiés;

« plus nous accomplissons notre devoir, plus la grâce de

Dieu qui opère en nous, abonde; et c'est ainsi que prospère de

la manière la plus heureuse l'œuvre de celui à qui seul appartient

la gloire des moyens et de leur efficace bénie [. » Je pense
que Paul souscrirait à ce commentaire.

Nous concluons que la prédestination paulinienne exclut le
libre arbitre, qu'elle est absolue et inconditionnelle. Jacob est

élu, Esai't est rejeté; leurs dispositions n'y sont pour rien ; c'est
l'effet de la volonté de Dieu qui fait miséricorde à qui il veut et

qui endurcit qui il veut. (Rom. IX, 18.) Si les Juifs persévèrent
encore dans leur incrédulité, malgré les efforts de l'apôtre pour
les amener au salut, c'est que Dieu qui a renfermé tous dans la

désobéissance, afin de faire miséricorde à tous, en a fait le

moyen de la conversion du monde. Si les fidèles sont sauvés

au moyen de la foi, c'est le fait de Dieu qui les a prédestinés
de toute éternité à l'être. Rref, le Dieu de Paul possède la
souveraineté absolue, rJSoxt'x -pO Bzlrcpaxo; aù-o-j. (Eph. I. 4, 5.) Il n'a
de compte à rendre à personne et personne n'a le droit de lui
en demander. Son initiative est inconditionnelle. Elle jaillit de

sa grâce, yipi;, dont le caractère est la sainteté, StxawawYi. A ce

point de vue on ne saurait admettre que les hommes soient
capables d'anéantir le but de leur rédemption; que le triomphe
de la vérité dépende autant de l'homme que de Dieu ; que « les

destinées de l'univers soient remises à la liberté de la
créature2; » bref que la volonté de l'homme puisse finalement
annuler celle de Dieu.

1 Can. Dordv., III. IV, art. 17.
5 Comme s'exprime M. Ch. Secrétan, Phil, de la liberté, II, 79.



LE ROLE DE LA LIBERTÉ HUMAINE 255

Une considération très grave vient indirectement corroborer
cette conclusion : c'est l'idée que l'apôtre se fait de l'état moral
de l'homme avant sa conversion, et par conséquent de sa

volonté C Par la transgression d'Adam le péché, puissance objective,

domine l'humanité et asservit la volonté individuelle; il
s'empare des individus et les constitue pécheurs de nature,
parce qu'ils ont tous péché (l<j>' <S jtovtsç rtpuprov), parce que le

péché d'Adam est à la fois celui de l'humanité; elle a péché en

lui et avec lui2. (Rom. V, 12.) L'apôtre ne se contente pas
d'affirmer cette condition fatale de l'homme irrégénéré ; il la décrit
encore sous l'inspiration de sa douloureuse expérience juive.
« Je suis tout chair, dit-il, aipy.ao;3 et asservi au péché, comme
un esclave l'est à celui à qui il a été vendu (nznpapho; ùnb t«v

ipv.pxia.-j, Rom. VII, 14.) Il y a une volonté, mais elle est inerte,
sans ressort, sans activité. Je ne sais ce que je fais; je ne fais

pas ce que veux (où ô Bêla npiaaa), mais je fais ce que je hais,

(v. 15.) Le vouloir est là, mais l'exécution non. (v. 19.) Lorsque
je veux faire le bien, le mal est là. (v. 21.) Le fo-u Z-jQpano;, le

vo'j; veulent le bien, car l'intelligence et la volonté sont des

facultés inaliénables de la nature humaine; la volonté veut
toujours ceci ou cela (liberté formelle, spontanéité), mais elle est

impuissante; l'entraînement de la chair est irrésistible ; le vov;

est devenu un voïi; aapy.6;, sa pensée un ypòwipjx v?,; aapy.6; et sa
volonté un BzX-npavh; aapxo; ; il a beau sympathiser avec la loi de Dieu,

1 II est bon cependant de remarquer que Paul ne partage pas l'opinion
de Luther qui assimile l'homme naturel trunco et lapidi, vita carenti
(Comm. in Gen. c. 19); ni celle de la conf. d'Augsb. (pag. 51), qui lui refuse

aliquid boni, quantiilumcunque etiam et quam tenue id sit; ni celle de la
Formula concordia? (pag. 642, 656), qui dit cine l'homme ad bonumprorstts
mortutts est, ita tit in hominis natura post lapsum ne scintillula quidem

spiritualium virium manserit.
2 Nous trouvons ici la théorie de la théologie juive : « eodem peccato,

quo peccavit primus homo, peccavit totns mundus, quoniam hic erat totus
mundus. » Voir Pfleiderer, l. c, pag. 39-43. Add. Renan, Saint Paul,

pag. 488.
3 lipy.i-jo; est plus fort que aapxtxó;, comme nous l'avons exprimé. Le

péché s'est emparé de la chair jusqu'à s'incarner en elle; l'esprit s'est
abîmé dans la chair. Cf. Meyer, ad h. I.



256 F.-C.-J. VAN GOENS

le péché lui fait si bien la guerre (à-jxiaxpaxzwpz-jo;) qu'il devient
son captif (aiyaajMxify-jxi pz) (v. 23), et ne peut pas (oO Sivarat) se

soumettre à la loi de Dieu. (Rom. VIII, 7.) Qui me délivrera
d'un corps qui sert de siège à une mort aussi ignominieuse
que celle qui résulte du péché? (v. 21.)Ma raison a donc beau

s'incliner devant la loi de Dieu, je suis en somme l'esclave
(So-Azvu) du péché. C'est l'Esprit-Saint, opérant dans les âmes

par la foi, qui m'a affranchi et m'a donné la liberie des enfants
de Dieu. (VIII, 2.) Après cela, j'ose demander si l'apôtre qui
conçoit ainsi la nature morale de l'homme irrégénéré peut être
censé faire de sa décision libre et volontaire la condition du
salut *.

Au reste, ne nous en étonnons pas. « L'apôtre était amené
à considérer l'activité humaine à ce point de vue absolu par
son expérience personnelle autant que par la logique de sa

pensée. Lui-même était un vaincu de cette puissance
supérieure qui, depuis le moment où elle l'avait saisi aux portes de

Damas, l'entraînait comme un esclave à travers le monde,
réalisant en lui et par lui son œuvre sur la terre : à-jiy/.r,, disait-

il, pot zniy.zixat- o-jai p.ol zaxi-j làv pi z-jay/zlïÇupai. >) (1 Cor. IX, 16 -.)
Mais gardons-nous surtout de nous en scandaliser. « Ce

sentiment, » dit excellemment le même auteur, « est essentiel à

toute piété profonde. C'est le propre de la piété de s'effacer,
de rapporter tout à Dieu, d'absorber la vie individuelle dans

l'activité divine. La prédestination dans ce sens est un produit
normal de la vie religieuse et le sentiment de la première ne

1 On sait que plusieurs théologiens anciens et modernes trouvent clans

Rom. VII le tableau de l'homme régénéré- C'est que d'une part ils ne
sauraient accorder a l'irrégénéré autant de bien que Paul lui en accorde, et

que de l'autre, ils admettent dans le régénéré une puissance du péché
aussi profonde que celle qui est décrite 17-20. Mais dans ce cas le régénéré

serait aussi l'irrégénéré. Au surplus, on n'a qu'à relire Rom. VII, 25

et VIII, 2-4 pour se convaincre de la justesse de notre acception, qui, du

reste, est celle de la grande majorité des interprètes.
1 Sabatier, l. c. pag. 302. L'apôtre veut dire que s'il dépendait de lui

d'annoncer l'Evangile gratuitement, il ne dépendait pas de lui de ne pas
l'annoncer du tout.



LE ROLE DE LA LIBERTÉ HUMAINE 257

s'affaiblit jamais sans amener ou sans marquer un affaiblissement

égal de la seconde 3. »

VI

Paul n'admet-il donc pas de liberté? Certainement les mots
de ù.zbBzpo; et de klz-Mpia. reviennent fréquemment sous sa plume,
mais nullement dans l'esprit de ceux qui disent que la
prédestination paulinienno. suppose la liberté humaine. Selon lui,
nous l'avons vu, l'homme naturel est un esclave; il n'y a de

libre que l'homme converti. La conversion est l'initiation àia
liberté. Cette liberté consiste dans la condition de l'homme en

qui l'esprit (tò nvzüpa xrn; 'C/m; h Ì. x.) a triomphé du péché et de

la mort (Rom. VIII, 1) et qui, loi à lui-même, est indépendant
de tout ce qui n'appartient pas à son vrai moi, ó tata SuOpamoç.

C'est l'indépendance à l'égard du monde extérieur (h xovzot;

niat-j vnzpvc/.üpz-j, Rom. VIII, 37) et la subordination de ce monde

aux intérêts du royaume de Dieu (noma opö» èo-rìv, 2 Cor. Ill, 21.)
C'est l'affranchissement des hommes et de l'autorité humaine,
soit Paul, soit Apollos, soit Cephas. (1 Cor. III, 22.) C'est
l'affranchissement de la loi, de ses cérémonies et de ses institutions,

de ses commandements et de ses défenses (t^ zlz-jBzpU %

1 Id. ibid. M. Pfleiderer, Grundriss der christl. Glaubens- und Sittenlehre,

pag. 135, Berlin 18^0, exprime ainsi la même pensée : « Les théories qui
laissent tomber directement ou indirectement la vérité de la grâce, soit

pour faire disparaître la contradiction qui choque l'intelligence, soit pour
sauver le prétendu intérêt moral du libre arbitre, s'éloignent, dans la
mesure de leur conséquence, du centre de la foi chrétienne. » Il est curieux
de rapprocher de ces jugements celui de M. Renan, Saint Paul. pag. 485-

490. Nous avons ici« le renversement de la raison, qui, essentiellement péla-
gienne, a pour dogme fondamental la liberté et la personnalité des mérites.
Eh bien, la doctrine de Paul, opposée à tout sens humain, a été réellement

libératrice et salutaire. » «Les observances pieuses, promettant au
dévot que par elles il est justifié, ont un double inconvénient : d'abord
elles tuent la morale, en faisant croire au dévot qu'il y a un moyen sûr
et commode d'entrer en paradis malgré Dieu. L'autre inconvénient des

pratiques est de porter au scrupule. Paul a combattu l'impiété des uns
et soulagé le tourment des autres. »

THÉOL. ET PHIL. 1884. 18



258 F.-C.-J. VAN' GOENS

r,pi; y. r,).z-jOzpo)az-j axmzxz y.ai p, nilcj Çxiyû So-Azitt; i-jzyzaOz, Gal. V 1)

en sorte que le chrétien peut dire : -hxa xaBapi. (Rom. XIV, 20),
ni-jxa. 'z%za-u (t Cor. X, 23). C'est l'affranchissement de lo lettre :

les préceptes minutieux sont remplacés par la loi de l'amour,
la règle raide et égale pour tous par l'attribution et la
reconnaissance de l'individualité ; bref, la lettre qui tue par l'esprit
qui vivifie. (2 Cor. III, G.)

Une telle liberté ne doit pas servir d'excitation à la chair
(Gai. V, 13); elle ne le peut pas, car celui qui est mort au

péché (qui a rompu avec lui), comment vivrait-il encore dans

le péché? (Rom. VI, 2.)
N'oublions pas cependant que, fruit du développement du

n-jz\jpa ro-j Bzo\i dans les âmes, elle ne parvient que peu à peu à

s'écrier : je puis tout en Celui qui me fortifie. (Philip. IV, 13.)
La liberté du chrétien n'est pas un commencement mais un
résultat; elle n'est pas au début de sa carrière mais à son

terme. La liberté des enfants Je Dieu, laquelle constitue leur
gloire [D.z-jOzpia xr,; SôÇvjç twv xh.-jorj xaû Û£o0, Rom. VIII, 21), ne sera

consommée que lorsque le corps sera délivré de ses entraves
terrestres (-j'ioBzaia, -h ànoïvxpuai; TO-j aijpaxo; ypü-J, PiOm. VIII, 23).
En un mot, la liberté parfaite, c'est l'idéal.

Notons surtout que cette liberté est à la fois dépendance de

Dieu. Le chrétien est indépendant, mais non de Dieu, ni de la

vérité contre laquelle il ne peut rien (où SvvipzBi xi xa.xà r»; Sbi-

Bzia;, 2 Cor. XIII, 8.) Libre de toute contrainte, il est un captif
SOUS l'obéissance de Christ (xiypilaxo; zi; TirJ vn«y.0Y,v tov ypiaxorj,

2 Cor. X, 5), esclave de l'obéissance à Dieu (8o0).o; ùxaxoH; zi;

liy.aioa'j-jr,-j, Rom. VI, 16.) Sa devise constante est : aux èyù i)ïi h

yipt; xoîi Bzov Si av-j ipoi (1 Cor. XV, 10), Çw oòy.ixi zyii, Çvj §è èv zuoi

ypiaxi;. (Gai. II, 20.)
Disons enfin que le chrétien affranchi déclare que c'est Dieu

qui l'a affranchi par Christ. (Rom. VIII, 2.) La faculté de vouloir
et d'accomplir lui-même ce qu'il veut ne l'empêche pas de

reconnaître que c'est Dieu qui produit en lui le vouloir et le

faire. (Philip. II, 13.) Ainsi la puissance souveraine de Dieu ne

se manifeste jamais avec plus d'éclat que lorsque la créature
est libre.



LE ROLE DE LA LIBERTÉ HUMAINE 259

On ne peut donc pas dire avec M. Reuss i que Paul a abordé
« le problème du rapport du libre arbilre avec la prescience
divine, » ni lui en faire un reproche. On ne peut pas dire non
plus avec M. Godet (II, 316) « que Paul résolvait le rapport entre
le plan de Dieu et la liberté de l'homme par la prescience
divine. » Le fait est que Paul n'a pas pu songer à aborder ce
problème par la simple raison que, selon lui, l'homme naturel est

un esclave, privé de liberté et dont la volonté est radicalement
impuissante. La liberté qu'il enseigne et dont il fait le couronnement

des enfants de Dieu à l'avènement du «iàv pW.wv, est
l'effet de la prédestination, de la vocation, de la justification et
de la glorification des enfants de Dieu, en d'autres termes, elle
est l'effet de la foi, non sa condition.

Cette doctrine, nous l'avons rappelé, a été dès l'origine de

l'église une grande pierre d'achoppement. On l'a tour à tour
dissimulée, combattue, rejetée au nom de la conscience, de

l'évangile, de l'expérience, de la pratique. On y a vu l'interversion

de tout ordre, la ruine de la morale,le tombeau de la piété.
Il était donc impossible que Paul eût enseigné cette doctrine.
11 fallut lui trouver un sens raisonnable et les expédients
ingénieux n'ont pas fait défaut. Je ne répondrai à toutes ces alarmes
et à tous ces scrupules que par les faits, et on me pardonnera
ce corollaire qui n'est pas exégétique. La liberté, inaugurée par
Paul et illustrée par sa vie, a trouvé d'illustres organes; ils
s'appellent Augustin et Calvin, Coligny et Duplessis-Mornay,
Guillaume le Taciturne et Marnix de Saint-Aldegonde, Arnauld
et Pascal, Knox et Whitefield, c'est-à-dire les figures les plus
imposantes et les plus élevées de l'histoire. L'histoire qui
possède l'art des contrastes, nous en offre ici un autre et des plus
frappants qu'on puisse imaginer. En face de la réforme naît le

jésuitisme. La réforme affirme la servitude morale et la nécessité

de la grâce pour l'affranchir; le jésuitisme au contraire
proclame le libre arbitre. Et cependant, l'une émancipe les
âmes et les peuples; l'autre les asservit. L'une enfante les plus
grands caractères, l'autre fait des hommes autant de cadavres.
Et pour dernier trait, dans l'église luthérienne la formation

1 Tliéol. chi:, Il, 117-119.



260 F.-C.-J. VAN GOENS

d'une morale chrétienne séparée ne se poursuit que par les

théologiens de l'opposition, par l'école de Mélanchton, celle de

Calixte, celle de Helmstädt. Au contraire, dans l'église réformée,

qui dès le principe n'entendit pas la justification par la foi
de manière à rendre la mission morale moins nécessaire, ce

sont les calvinistes rigides qui s'appliquent à la morale, bien

que dogmatiquement conçue, apparemment aussi pour montrer

que la prédestination loin d'exclure l'action humaine l'impose

'. Nous livrons tous ces faits tant à la méditation de ceux

qui déclarent la doctrine de Paul « opposée à tout sens
humain, » qu'à l'attention de ceux qui se font un devoir et une

gloire de « la faire correspondre aux phénomènes humains où

s'exprime la liberté de l'homme. »

1 A. Schweizer, Christi, Glaubenslehre, I. B., pag. 33. Ajoutez Pfleiderer
Grundriss der christl. Glaubens- und Sittenlehre, 1880, pag. 42: « Die lutherische

Dogmatik stellt das religiöse Heilsgut über die sittliche
Heiligungsaufgabe, die reformirte umgekehrt. »

F.-C.-J. VAN GOENS.


	Le rôle de la liberté humaine dans la prédestination Paulinienne : étude d'exégèse biblique

