
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1884)

Artikel: Beck et sa doctrine de la justification

Autor: Gretillat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379339

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379339
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION

GRETILLAT1

Comme la doctrine de la justification de Beck pourrait être
solidarisée avec sa notion de l'expiation, ou suspectée d'avoir
réagi sur sa conception de l'œuvre objective du salut, nous
commencerons par un court exposé de celle-ci, emprunté au

Leitfaden (pag. 112 et sq.). Dans une seconde partie nous
exposerons les réalisations subjectives du salut selon notre auteur,
désignées chez lui par les trois termes de justification,
sanctification et glorification et les rapports mutuels de ces actes.
Nous terminerons par la définition que Beck donnait de la foi,
considérée comme la condition moyennant laquelle le fait
objectif du salut devient une réalité subjective.

CHAPITRE I

De l'œuvre objective de la grâce divine
dans la Rédemption.

« Aucun être, écrit Reck à l'endroit précité, non pas même
le Médiateur, ne peut avoir affaire au péché sans avoir affaire
en même temps à la mort, qui est le salaire naturel du péché,
à la colère et à la justice rémunératrice de Dieu, qui est le
fondement de son trône. Dès lors, il ne peut y avoir pardon légal
des péchés, sans que la mort soit intervenue, sans que le sang,
qui est la source de la vie de la chair, siège du péché, ait été

répandu. C'est en effet par l'effusion du sang que la loi et le

1 Pour le premier article, voir la livraison de janvier 1884.



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 145

droit de la mort, inhérents à la vie naturelle, charnelle et

pécheresse, sont sanctionnés en fait ; et le péché est expié en ce

que la grâce peut rentrer légalement dans la voie de la réconciliation.

(Rom. VI, 23 ; Ps. XC, 9 ; XCVII, 2 ; Osée II, 19; Hébr.
IX, 22; comp. Lév. XVII, 11.)

» Comme Jésus-Christ, investi de sa force divine, devait et
voulait racheter le pécheur placé sous la malédiction de la

mort, il devait aussi se livrer en sacrifice volontaire à cette loi
de réconciliation de la justice divine, ou se sanctifier lui-même

pour les hommes à racheter; il devait s'assimiler aux hommes
dans la mort comme auparavant dans la vie; il devait entrer
véritablement dans leur situation, pour pouvoir véritablement
la changer; il devait s'abandonner lui-même à la sentence de

mort, par laquelle le péché reçoit dans la chair humaine le
traitement qui lui est dû, dans cette chair du Fils de l'homme

qui le rendait le parent et le frère des hommes; et ainsi,
soumis à la loi générale, portant sur lui le fardeau des péchés
du monde qui lui incombait comme Fils de Dieu, il expiait
légalement leurs péchés,et frayait à la grâce qui pardonne et

vivifie, une voie sanctifiée. (Math. XX, 28; Hébr. II, 9,14etsq.
IX, 27 et sq; Eph. V, 2; Jean XVII, 19, etc.) »

Si nous entendons bien ce passage, il nous paraît énoncer
une conception moyenne entre la théorie dite juridique de la

substitution et celle dite morale de l'expiation par la simple
solidarité. Christ expie nos péchés, en participant volontairement

non seulement aux misères communes à l'humanité, et à

la mort qui lui est infligée par l'humanité elle-même, mais
encore à la peine collective qui affecte la race déchue d'Adam;
et en ceci cette conception se distingue de la seconde théorie
désignée, qui rejette cette participation de Christ à la peine du

péché. Mais cette participation ne fut pas, selon Beck, une
substitution de Christ aux pécheurs, et c'est en ce point qu'elle se

distingue de la première théorie dite juridique.
Nous n'avons pas à examiner ici si cette conception moyenne

épuise la portée de toutes les expressions scripturaires, de celles
en particulier qui désignent Christ comme une rançon offerte à

la place de plusieurs : Wpov cam noììm ; Math XX, 28 ; si plusieurs



146 GRETILLAT

passages scripturaires, à commencer par Es. LUI, 5; puis 2 Cor.

V, 21; Gal. Ill, 13; Hébr. II, 14 et 15, ne supposent pas le transfert

à la personne sainte de Christ sur la croix d'une coulpe et
d'une peine dont ceux qui croient en lui ont été affranchis par
l'effet de ce sacrifice même; si la solidarité de la coulpe et de

la peine ne doit pas figurer ici comme la condition morale et
nécessaire de la substitution au lieu de l'exclure. Nous devons
nous borner à définir aussi exactement que possible la doctrine
de notre auteur sur le sujet de l'expiation, et nous trouvons
notre interprétation confirmée en partie dans une note
explicative du passage que nous venons de citer (Leitfaden, pag.
113):

« II est sans doute antiscripturaire d'appeler la souffrance de

Christ une peine dans ce sens qu'elle eût eu pour lui-même la

portée d'une punition divine, ou qu'une peine particulière lui
eût été infligée par Dieu pour les péchés de l'humanité; que sa

personne fût devenue l'objet de la colère de Dieu (Jean X, 17).
Les souffrances qu'il a réellement endurées ne sont pas autres

que celles que le péché de l'homme, violation de l'ordre divin,
a introduites dans le monde, et qui sont l'expression du déplaisir

de Dieu à l'égard d'un état de nature contraire à son
essence intime qui est la sainteté. C'est sans doute une peine
infligée par la colère divine (Rom. I, 18), que subit le Christ
souffrant, mais non pas celle qui aurait été destinée spécialement

par Dieu à un innocent, substitué à des coupables restés

impunis; c'est plutôt l'innocent qui se soumet à la souffrance

pénale qui pèse sur le monde coupable. (Es. LUI, 4-7; Gai. III,
13.)

» Christ souffre donc véritablement à notre place, ce que pour
lui-même il n'eût pas dû souffrir, mais non pas dans ce sens

que nous n'ayons plus à souffrir, car ses disciples eux-mêmes
doivent l'imiter dans la souffrance, se conformer à lui dans sa

mort, et c'est par beaucoup d'afflictions qu'il faut entrer dans

le royaume de Dieu; mais il n'y a pas pour eux de manifestation

de colère divine, puisqu'ils sont plutôt transportés par ces

souffrances mêmes dans la vie du Seigneur, comme il s'est

transporté dans notre mort. »



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 147

Je ne sais si je me trompe, mais la substitution niée au début
de cet exposé reparaît à la fin en d'autres termes, s'il est vrai
que la souffrance pénale de Christ a pour effet d'exempter ses

disciples non pas de la souffrance humaine sans doute, mais
du caractère pénal que la justice divine a attaché à cette
souffrance dans un monde pécheur. Et il sera difficile d'échapper
à la conclusion qu'un membre parfaitement saint de cette race
condamnée, a pu assumer volontairement sur lui la coulpe
collective avec une énergie et une intensité propres à lui
seul1.

La transition de la doctrine de l'expiation de Reck à sa

conception particulière de la justification va nous être indiquée
dans le passage suivant que je transcris d'après Leitf. pag. 116.

« Dans l'œuvre de médiation qui s'accomplit entre Dieu et le

monde, il faut, pour qu'elle soit sainte, que la colère de Dieu
contre le péché ait reçu pleine et entière satisfaction aussi bien

que son amour ; la justice punissante aussi bien que la justice
réparatrice ou justifiante (gerecht machende). Ces combinaisons
doivent s'opérer dans l'acte de la médiation, non pas par fiction
seulement (nur zum Schein), maison réalité. La colère de Dieu

qui produit la mort, qui condamne le péché comme un principe
hostile et contraire à son essence intime, doit se montrer
réunie à l'amour de Dieu qui crée la vie, attire le pécheur et
restaure en lui la vie nouvelle : c'est là la réconciliation. De

même la justice punissante de Dieu, qui exécute juridiquement
la sentence de condamnation portée contre la violation de

l'ordre du monde, c'est-à-dire l'injustice, doit renfermer en
elle la justice restauratrice, qui en apportant le pardon restitue
la loi et rétablit à nouveau l'ordre et la justice dans la vie :

c'est là la justification. (Gai. III, 13 et sq. ; Rom. III, 25 et sq.;
31; 2 Cor. V, 21.) »

La notion de réconciliation (Versöhnung) se distingue donc
de celle de justification (Rechtfertigung), en ce que l'une
désigne une synthèse qui s'accomplit en Dieu, dans l'ordre objectif,

tandis que la justification serait un fait se réalisant en

1 Pour de plus amples développements sur l'œuvre objective de la
médiation de Christ, voir Lehrw. § 28, pag. 538 première édition.



148 GRETILLAT

l'homme lui-même. Nous touchons donc déjà par cette
première définition à la doctrine particulière de Beck qui est

désignée dans le titre de ce travail.

CHAPITRE II

Doctrine de la justification.

Nous croyons pouvoir ranger les éléments de la doctrine de

la justification selon Reck sous les trois chefs suivants que nous
formulerons en questions :

1° La justification est-elle un fait objectif se passant en Dieu,
et par conséquent déclaratif, ou un acte subjectif s'accom-
pïissant en l'homme, et par conséquent effectif? En d'autres
termes :

Du siège de la justification.

2° La justification est-elle un fait antérieur ou consécutif à

la nouvelle naissance Soit :

Du rang de la justification dans l'ordre du salut.

3° La justification est-elle un fait identique à lui-même ou

progressif? Soit :

Des caractères de la justification.

La solution de ces trois questions me paraît devoir épuiser
la matière de notre chapitre II, et nous les indiquerons par
les lettres ARC.

A. Du siège de la justification.

Beck estimait que le sens du mot justification doit être déterminé

par celui de justice : 8tx«u><ruv». Or cette dernière notion,
disait-il en commentant Rom. I, 17, peut être atténuée ou
altérée de deux manières : ou bien, en étant conçue exclusivement

comme une qualité morale en Dieu, comme une loi
promulguée dans l'Evangile ; ou à l'inverse, comme un rapport
purement juridique de l'homme à Dieu, comme une justice
valable devant Dieu en vertu d'une absolution purement
déclarative.



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 149

La justice divine qui se révèle dans l'Evangile est une force
divine révélée de foi en foi, c'est-à-dire partout où existe la
foi à l'Evangile et dans le croyant, pour devenir par là le salut
et la félicité du croyant. Cette révélation de justice est donc la

communication d'une force divine à l'homme et dans l'homme,
et ne saurait être réduite aux termes d'une promulgation orale

ou d'une activité divine restant extérieure à la foi de l'homme
et à l'homme lui-même.

Cette interprétation nous est confirmée par le sens évident
de l'antithèse : artoxoamrexca opyo 6sov, Rom. I, 18, qui ne peut
désigner qu'une puissance transcendante entrant en rapport
réel avec le péché de l'homme, ao-see« z«t «Sraa. De même dans

Rom. VIII, 18, il est dit de la gloire de Dieu qu'elle sera révélée

en nous (in uns hinein), exactement comme il est dit de la

justice de Dieu qu'elle a été révélée dans la foi (in den Glauben

hinein), c'est-à-dire au dedans du croyant. Les deux passages
Rom. I, 17 et VIII, 18 renferment la même expression «-o-
Y.oà-jnTiTat eiç. Or comme cette révélation de la gloire de Dieu en

nous est identique à l'acte nommé v. 17 : SoÇaÇs«, qui désigne
une appropriation de la gloire de Dieu par les enfants de Dieu,
de même le verbe Siraww désigne une appropriation intérieure
de la justice de Dieu par le croyant, soit un acte subjectif et
effectif et non pas objectif et déclaratif. (Voir Leitfaden, torn. I,
pag. 186 et sq.)

Aussi cette justice nouvelle créée en l'homme, est-elle valable

devant Dieu, ssanw tou 0so-j (comp. Rom. III, 20), ^po; tov 6=ov

(IV, 2), précisément parce qu'elle est homogène à la justice de

Dieu dont elle dérive, de même que la sagesse créée en l'homme
est homogène à la sagesse de Dieu qui en est la source, et c'est

pour cela qu'il est dit, Rom. III, 25, que Dieu est juste et qu'il
justifie (gerecht macht) celui qui est de la foi en Jésus.

L'opposition entre la propre justice, qui est la fausse, et la
véritable n'est donc pas à établir entre une justice subjective
et une objective ou imputée ; mais entre la justice puisée en
l'homme et celle puisée en Dieu, et de Dieu descendant en
l'homme et résidant dans l'homme. Or comme le principe
adverse, le péché a : 1° outragé la majesté du droit; 2° l'a invalidé,



150 GRETILLAT

en a entravé la réalisation, la justice divine révélée comme

une puissance (S-jv«fu;) aura ce double effet : 1° de restaurer la

majesté du droit; 2° de restituer son efficacité perdue.
Ces deux éléments, juridique et moral, delà notion du salut,

l'expiation et la rédemption, sont tous les deux compris dans

le terme Stxraouv (Rom. III, 21-23), et c'est pour cette raison

que l'apôtre termine ce morceau par ces mots qui ne peuvent
en être que la conclusion logique et nécessaire : « Anéantissons-

nous donc la loi par la foi? Au contraire, nous établissons la
loi » (dans le sens général, et non pas dans l'acception
particulière de loi mosaïque). Comp, encore les passages cités à

l'appui : Math. V, 18; Hébr. X, 16.

Avant toute chose, je tiens à signaler une équivoque constante

dans l'argumentation de Reck et de ses disciples. De ce

que Dieu ne saurait se mentir à lui-même en faisant une
déclaration de justice qui ne serait pas conforme à la réalité des

faits, on conclut couramment que la justification doit être
effective et non pas seulement imputative. Nous souscrivons, il
va sans dire, au principe dont on fait la prémisse du raisonnement,

mais nous n'en acceptons point eo ipso la conséquence,
où se dissimule une interprétation erronée des deux adjectifs
effectif et imputatif. Il est évident pour nous comme pour tout
homme sensé qu'aucune fiction ne saurait être supposée dans
les activités divines, et que par conséquent toute imputation
de justice faite par Dieu à l'homme doit répondre à une réalité
en l'homme ; cette réalité, selon nous, c'est la foi. Après cela,
la question de savoir si l'homme est déclaré juste à raison de

la foi, ou s'il est effectivement rendu juste en vertu de cette

foi, reste intacte.
Il me paraît ensuite que c'est une fausse tactique que de

dériver immédiatement le sens soit déclaratif soit effectif qu'on
attache au verbe §tzc«ouv de la définition du substantif Sixatoow/;,

et qu'il faut définir chacun de ces termes pour lui-même, sous

peine d'engendrer des ombres ou des pénombres en travers
de sa route. Je ne saurais affirmer que les deux alternatives
exclues dans la définition du terme Ilvmiotj-jyi, rapportée tout à

l'heure, ni que la notion opposée à l'une et à l'autre répondent à



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 151

des catégories nettement déterminées dans mon esprit, et voici
comment la question se pose et se résout à mon point de vue :

Le mot SixaioowD, justice de Dieu, a deux sens fort distincts
dans l'Ecriture et parfois dans un même morceau : tantôt ce

mot désigne l'attribut divin de la justice, ainsi Rom. III, 25,
dans l'expression : npo% svSstftv r/?; Sir.Moawn; ; tantôt l'état de

l'homme quitte envers cette justice divine, par exemple : Rom.

III, 21 : Sixaioowr? feou. Cette justice de l'homme est appelée justice

de Dieu par brachylogie, parce que d'une part c'est Dieu

qui l'a instituée et révélée, Rom. 1,17 ; et que de l'autre, elle
seule est valable svumov «utou, Rom. III, 20.

Cette justice définie selon le second sens, est-elle effective
ou imputée? c'est là une alternative qui ne peut être résolue

que par le contexte du mot, et point par sa signification propre.

Dans Math. V, 20, par exemple, il est certain que le
substantif Sixaiotpjvv? a le sens de justice effective ou réalisée en
l'homme ; tandis que eis 8txa«><ruv>iv ìoyi&aBm, Rom. IV, 5, signifie
une justice imputée. La relation du verbe Stxatouv au substantif
StxaioiTw» ne nous permet donc pas de préjuger en rien la
signification du premier.

Etant donné le sens général de 8waio<rvvyj, comme de la qualité

de l'homme en règle avec Dieu, et quitte envers la justice
suprême, il restera à décider, 1° si cette qualité est conférée
à l'homme, ou réalisée par lui-même ; et 2° si cette qualité lui
étant conférée, ce transfert s'opère par voie d'imputation ou
de communication effective.

De la conception du thème de l'épître aux Romains rapportée

plus haut, découlait la division suivante du livre, qui pourra
servir de première contre-épreuve des prémisses déjà
connues :

Première partie. Chap. I, 18-III, 30: Détermination delà
notion totale de la justice divine, d'une part hors de Christ, en

regard des juifs et des gentils; d'autre part en Christ, par la
foi.

Seconde partie. Chap. IV-VI : Transfert de cette justice
divine dans le croyant et obligations qui en résultent.

Troisième partie. Chap. VII et VIII : Développement subjec-



152 GRETILLAT

tif de la justice dans le croyant, et détermination de son principe

et de son but final.
Nous ne serons pas certes assez chicanier pour imputer à

la doctrine de la justification d'un théologien telle ou telle
division de l'épître aux Romains, qui nous paraîtrait plus ou
moins artificielle, car si tel était le cas, nous serions dispensé
d'aller plus loin. La division de l'épître aux Romains proposée

par Beck serait déjà la condamnation de la doctrine de la
justification de Beck. Méconnaître l'importance du morceau Rom.

V, 12-21, au point de le passer sous silence dans un aperçu
général de l'épître, couper en deux sections le morceau

VI-VIII, dont le chap. VI et le VIIIe appartiennent si manifestement

l'un à l'autre... autant valait dire tout de suite :

Sic volo sic jubeo, sit pro ratione voluntas...

Il est vrai que la question du thème et de la division véritables

de l'épître aux Romains, si intimement connexe sans nul
doute à l'interprétation des termes 8«aio!ruv» et Sixatou*, est
encore ouverte à l'heure qu'il est; et c'est un péché véniel
vraiment que de ne pas s'être formé sur ce point une opinion
définitive. Les deux éditions du commentaire de M. Godet, par
exemple, nous proposent deux plans de l'épître assez différents
l'un de l'autre, mis en regard dans l'édition de 1883, pag. 150,
et qui diffèrent absolument tous les deux de celui que Beck
estimait être le seul authentique. Et moi-même, je demande la
permission de n'accepter ni le plan initial ni le plan revisé que
M. Godet nous propose dans la deuxième édition de son
commentaire, par la raison que je ne me sens pas encore d'accord
avec lui sur le thème même de l'épître.

J'ai cru et je crois encore que ce thème doit se tirer moins de

l'idée de la gratuité de la justification ou du salut que de celle
de leur universalité, et dans ce cas le mot à souligner Rom.
1,16 ne serait pas 8uv«f«;, ni uç au-zriptm, mais nmri. La gratuité
ne figure ici et dans le verset suivant, selon nous, que comme
condition auxiliaire de l'universalité de la grâce, car il n'y a de

salut universel que le salut par la foi, et ce salut qui est gratuit

pour être universel se décompose en j ustice o Sizzw; s* ttìttìwc
(I, 18-V, 21) et en vie, fy^-y.i (VI-VIII).



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 153

Je retrouve cette idée d'un iversalisme, qui s'accorde d'ailleurs
si bien avec la destination d'une épitre adressée à la capitale
du monde, dans toutes les articulations importantes de

l'ouvrage. Tout d'abord à l'universalité de la condamnation proclamée

de I, 18 à III, 20 répond l'universalité de la justice nouvelle

offerte aux pécheurs : III, 22, n% nocnaç xm eh navra;; cette
universalité est le corollaire du monothéisme biblique, III, 29;
elle est fondée sur le précédent de la justification d'Abraham,
IV; elle forme une antithèse, digne de la grâce de Dieu, à

l'universalité du péché et de la mort introduite dans le monde

par le premier Adam, V, 12-21.

A la gratuité de la justice pour tous, développée dans la
première partie de l'épître, s'associait, dans la pensée principale
de l'apôtre, la gratuité du don de la vie dans la régénération,
la sanctification et la gloire, VI-VIII, pour quiconque est justifié

par la foi, VIII, 29-30. Enfin le morceau IX-XI, toujours
si difficile à réduire à la synthèse sous tout autre thème que
celui que nous indiquons, achève d'une façon nécessaire le

développement de l'idée universaliste en en montrant le triomphe
dans l'histoire ; et la devise finale nous en est donnée chap. XI,
32, où les deux tom; nav-x; répondent aumn ™ otitteuovti de 1,16.

Pour établir le sens subjectif et effectif de Stxaiouv, Beck s'est

livré, nous l'avons vu, à des combinaisons philologiques qui
ne ressemblaient que trop à des marches en zigzags. Il eût été

plus simple, selon nous, chacun laissant sa dogmatique
derrière la porte, d'interroger en face et dans ses différents
contextes le verbe Srxoaouv, pour savoir ce qu'il aurait bien à nous
dire; et le résultat de cette enquête toute philologique et impartiale

serait, je le crois et le crains, bien différent de celui qui
est sorti tout à l'heure sous nos yeux de l'alambic.

Atzaiouv signifie-t-il, oui ou non, dans l'Ecriture rendre juste
ou déclarer juste, et cet acte a-t-il son siège en Dieu ou en
l'homme

J'estime ne pouvoir mieux faire que de copier ici les conclusions

du plus récent travail scientifique paru sur la matière, le

commentaire de M. Godet sur l'épître aux Romains, IIe édition,
pag. 337 et sq.

TIIÉOL. ET PHIL. 1884, 11



154 GRETILLAT

« Il n'existe pas un passage dans toute la littérature
classique où 8ix«iow signifie : rendre juste. Avec les accusatifs de

chose, il signifie : estimer juste...
» Mais le sens du verbe Stxaiouv, dans le Nouveau Testament,

repose moins sur le grec profane que sur l'usage de l'Ancien
Testament, soit dans l'original hébreu, soit dans la version des

LXX... Au terme justifier correspondent en hébreu le pihel et
le hiphil de tsadak. Le pihel tsiddek, dans les cas où il est

employé, signifie, non : rendre juste intérieurement, mais faire
paraître ou déclarer juste. L'hiphil hitsedik se présente douze

fois ; dans onze cas, le sens de justifier, juridiquement parlant,
ne peut être sujet à contestation... Dans le douzième passage
seul, Dan. XII, 3, le mot peut être compris soit dans le sens de

rendre juste, soit dans celui de présenter comme juste. (Les
LXX traduisent tout différemment et sans employer le mot
Stxatouv.)

» L'usage du mot Stxatouv, justifier, dans le Nouveau Testament,

est constaté surtout par les passages suivants : Rom. II,
13... III, 4... III, 20... IV, 2... 1 Cor. IV, 4... Qu'on veuille bien
consulter encore Math. XI, 19 et Luc VII, 35... VII, 29... Math.

XII, 37... Luc X, 29... XVI, 15... XVIII, 14... Act. XIII, 39...
Jacq. II, 21,2 ï et 25.

» Il n'y a pas un seul de ces passages auquel puisse convenir

l'idée d'une communication intérieure de justice. On a cité

quelquefois en faveur de ce sens la parole 1 Cor. VI, 11. Si on

a soin d'expliquer ce passage d'après le contexte VI, 1-10, on

verra bien qu'il ne fait point exception à l'usage constant du
Nouveau Testament, tel qu'il résulte de la totalité des passages

que nous venons de citer. »

Parmi les nombreux passages où le sens déclaratif de Sot«iow

s'impose, nous ne relèverons ici que ceux où le sens dit effectif
n'est pas même concevable.

En première ligne sont à citer les passages, rares d'ailleurs,
où Dieu est nommé comme l'objet de la justification. Ex. :

Rom. III, 4; comp. Math. XI, 19; Luc. VII, 35.

Dans Rom. II, 13, le verbe Siv.uiui-nTovTca ayant pour sujet : oi

7ioir,Tca -o-j voao-j, ne pourrait signifier, sans qu'il y eût contradic-



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 155

tion dans les termes : seront rendus justes, puisque ceux qui
observent la loi sont déjà réputés tels; ce mot ne peut donc
s'entendre que de la sentence souveraine qui sera prononcée au

jour du jugement sur ces observateurs de la loi et constatera
leur état moral effectif.

Dans VIII, 33, la justification dont Dieu est l'auteur est opposée

à toute accusation et à toute condamnation dont l'enfant
de Dieu pourrait être l'objet ou la victime : toutes deux, actes
déclaratifs de leur nature et frappés d'avance de nullité par
une sentence plus haute : Dieu déclarant juste l'homme que
des voix souillées déclarent coupable! Il y a donc ici sentence
opposée à sentence.

Un texte des évangiles parallèle à ceux que nous venons de

citer, et relatif comme eux à la sentence finale du Juge
suprême, est la parole de Jésus, Math. XII, 37, où le sens déclaratif
de SixatwSïitrvj est donné avec celui de x«T«8ix«o-9/)a/i qui est
incontestable.

Un troisième texte de Paul qui ne nous paraît pas moins
décisif dans le cas qui nous occupe est 1 Cor. IV, 4, où le parfait
SsSixeawfuu s'oppose au parfait présent wjoiI«., et où le sens
évidemment déclaratif et imputatif du second verbe emporte celui
du premier. Car, d'un côté comme de l'autre, je vois une
sentence dont le moi est l'objet; mais sentence prononcée dans

un cas par le Seigneur, comme dans l'autre, par la conscience
individuelle.

La comparaison des deux expressions antithétiques : Sœatoua-

6«t ex ttothm; et Sc/aio-jo-Sat v/. t«v spym, nous donne les mêmes
résultats. A supposer que la première, isolée du contexte,
comportât la traduction : être rendu juste par la foi, le sens effectif

transporté dans la contre-partie : <SiY.cao\>cQ«.i sx tmv zpyu-j,
n'éveillerait plus même une idée quelconque dans mon esprit,
puisque les œuvres étant censées constituer la justice de

l'homme dans le système de l'adversaire, je ne concevrais
même plus quellejustification serait issue de ces œuvres elles-
mêmes. Le sens évidemment déclaratif de l'une des deux

expressions parallèles emporte donc ici encore une interprétation
correspondante de l'autre.



15<ì GRETILLAT

Enfin l'interprétation des mots Stxsuo-jv et Sr/ato-jo-Sai que nous

défendons, se trouve ratifiée sous la plume de Paul dans la

périphrase tayiÇerfai u; 8txato!Tjv»iv,qui est comme le commentaire

authentique du verbe Stxaiouv. En vain Beck se fatiguait-il à

répéter à propos de ces termes empruntés par Paul à l'histoire
d'Abraham (Gen. XV, 6), et rapportés par lui au salut par la
foi (Rom. IV, 3), que l'imputation divine ne saurait être
mensongère, qu'elle doit répondre à une réalité existante. Le

paradoxe de la doctrine de la justification par la foi réside
précisément dans le moyen révélé par Dieu au monde, et aussi

satisfaisant pour sa justice que pour sa miséricorde, de traiter
comme justes des créatures qui en fait ne l'étaient pas, en
conférant au pécheur, mais au pécheur croyant, la qualité imméritée

de juste ; en imputant à la foi du pécheur la valeur d'une

justice parfaite. Et ce paradoxe suprême, renfermé dans la

grande folie de la croix, se trouve résumé dans Rom. III,
25, en ces mots propres à répondre à la fois aux objections
de la conscience et aux aspirations de l'âme en quête de la

justice véritable : et; to êtvat gcutov Sixatov, xat SixKiouvra toi/ ex wìttew;
Ir) itovi

Le sens déclaratif et imputatif du verbe Stxato-jv nous paraissant

clairement établi par les citations précédentes, nous

croyons avoir répondu par là même à la première question
posée que le siège de l'acte de la justification, dans le sens
paulinien et biblique de ce mot, est en Dieu et non en l'homme.

B. Bu rang de la justification dans l'ordre du salut.

Selon Beck, la justification est une œuvre du Saint-Esprit
dans le cœur de l'homme, consécutive à la nouvelle naissance.

Voir Vorlesungen über christliche Ethik, I, pag. 257 et sq.
Les passages sur lesquels Beck aimait à fonder cette

affirmation étaient Jean III, 3-5, Rom. VIII, 9, Gai. VI, 15, où le
terme de justification ne se rencontre point ; 2 Cor. V, 21, où

se rencontre bien le mot 8tx«to<rjv>7, mais non pas StrMumç,

et où la régénération par le Saint-Esprit rPest point nommée ;
Rom. XIV, 17, où les mots s* n-j^p-xn se rapportent aux trois
termes à la fois Scxatorjvj), norm et yapa, ou peut-être seulement aux



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 157

deux derniers. Les deux seuls textes qui restent à discuter dans

l'espèce sont 1 Cor. VI, 11, où la justification est en effet
mentionnée au terme de la climax des actes du salut, et après la
purification et la sanctification, et Tite III, 5-7, où le participe
aoriste premier passif <Stx«tw8evTs;, étant placé après la mention
de la ¦noài'f-p.ttaia, devait désigner selon Beck un acte consécutif
à cette dernière.

Ces deux exemples ne sont pas plus probants l'un que l'autre.

Quant au premier texte, 1 Cor. VI, 11, l'ordre dans lequel
sont nommés par exception, et sans doute par une raison
spéciale au contexte, les différents actes du salut, ne saurait
prévaloir contre la norme constante qui place la justification en
tête de la sanctification. Le plan général de l'épître aux
Romains qui traite de la justification dans les cinq premiers
chapitres, et ne commence qu'au sixième la tractation de la partie
morale (régénération et sanctification par le Saint-Esprit),
dépose contre cette conclusion hâtive. Eh quoi, ne lisons-nous

pas Rom. VIII, 30, que ceux que Dieu a appelés, il les a aussi
justifiés, et que ceux qu'il a justifiés, il les a aussi glorifiés?
Or ce troisième terme désigne, selon Beck lui-même, l'œuvre
entière de la sanctification. Et d'après le chap. V, 1, n'est-ce

pas l'homme déjà justifié par la foi (de là le participe aoriste
Stx«ico8êvTec qui désigne un fait historique) qui possède la paix
avec Dieu et l'assurance du salut? Dans la première épître aux
Corinthiens 1,30, la §ix«too-uv» de même est nommée avant l'ayiaa-

p.oç et immédiatement à la suite de la o-oyt« dans l'ordo salutis.
Le contexte du passage 1 Cor. VI, 11, qui était un des loci

dilecti de mon ancien professeur, suffira à nous préserver de

tirer d'un seul fait une conclusion contraire à l'analogie de

tous les autres. Beck ne s'est malheureusement pas douté que
Paul a fait ici une climax régressive, motivée par l'intention-
générale du morceau, qui était de flétrir les procès entre chré
tiens. Quelle honte pour les lecteurs de l'apôtre d'aller demander

justice contre des frères aux tribunaux des païens, eux les

justifiés de Dieu Ce dernier trait, placé au terme de l'énumé-
ration, en dérogation à l'ordre normal des actes du salut,
acquérait par là même toute son éloquence.



158 GRETILLAT

Le second argument, plus fragile encore, nous arrêtera moins.
Qui ne voit que l'aoriste Stxatwôsvrsc, dans le texte Tit. Ill, 5-7,
dont on nous a fait tant d'état, désignant comme toujours un
acte historique, peut et doit avoir ici le sens d'un plusquepar-
fait par rapport au verbe suivant ytvauiOa C'est ce qu'ont compris

d'ailleurs nos anciens traducteurs : afin qu'ayant été

justifiés par sa grâce; et l'apôtre rappelle ici le fait de la
justification opérée dans le passé afin de justifier d'autant mieux la

certitude du chrétien d'hériter la vie éternelle : vlnpovopM '/z-mp-Sv.

v.«.t s),7n8« Çmïîî ajuvtou.

Beck n'a pas laissé d'écrire (pag. 257) les lignes suivantes,
si insuffisamment certifiées : « La régénération, dans Tit. Ill,
5-7, est désignée comme la délivrance obtenue sans les

œuvres, et c'est par là que se réalise le StxaiwS/]v«t tç xa?ixh c'est-
à-dire la justification. A raison de ces associations, ce n'est

pas seulement la purification et la sanctification, c'est aussi la
justification du Nouveau Testament qui apparaît comme un
effet de la nouvelle naissance, issue de la force régénératrice
de l'Esprit de Dieu, et de telle sorte que la justification ne doit

pas être séparée de la purification et de la sanctification. »

Le passage Jean III, 3-5 avait suggéré à Beck une argumentation

bien spécieuse à l'appui de sa thèse sur les rapports de

la justification à la nouvelle naissance : Ou bien, nous disait-il.
la justification précède la nouvelle naissance, et alors elle ne
serait pas suffisante pour le salut, puisque la nouvelle
naissance est déclarée ici absolument nécessaire au salut ; ou bien
elle est simultanée et par conséquent inhérente à la nouvelle
naissance (en réalité consécutive, d'après les passages cités

plus haut), et c'est ce qu'on veut démontrer. Je répondrais à

ce dilemme par un autre tiré des choses terrestres : Ouïe verdict
d'absolution prononcé sur un captif précède la libération effective,

et dans ce cas le verdict n'a aucune valeur intrinsèque ; ou
il est simultané, inhérent à la libération effective. Je ne sais

lequel de ces deux sophismes est le plus paient. Eh de ce que
deux actes se succèdent en vertu d'une nécessité de nature,
s'ensuit-il qu'ils doivent se confondre dans la pensée et dans le
langage? Et si la justification, telle que nous la définissons, comme



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 159

l'absolution du coupable, doit avoir pour conséquence nécessaire

la nouvelle naissance, c'est-à-dire l'affranchissement effectif
do péché, il restera vrai de dire après Jésus-Christ tout à la

fois que si quelqu'un n'est né d'eau et d'esprit, il ne peut voir
le royaume de Dieu Jean III, 5, et suivant les versets 14-16
du même entretien, que la foi suffit à elle seule pour obtenir
au pécheur la vie éternelle.

C. Bes caractères de la justification.

La réponse à cette troisième question est implicitement donnée

par tout ce qui précède dans le système de Beck. Sila
justification est un acte s'effectuant en l'homme et inhérent ou
consécutif à la régénération, il ne saurait être que progressif;
et en faveur de cette thèse, outre les témoignages scripturaires

déjà invoqués et discutés dans notre second paragraphe,
Beck citait les passages où l'acte de la justification, étant désigné

au présent, est présenté comme continu, ou comme l'objet
d'une recherche constante ; ainsi Rom. VIII, 33 (un des textes
favoris), à comparer avec 1 Jean 1,9- II, 1 ; Gai. II, 17 (Çïjtouvts;

Stxatwe-zjvat); V, 4 et 5 ; 2 Tim. IV, 8 ; Rom. V, 19; II, 13 ; 1 Cor.

IV, 4. (Voir Vorlesungen, pag. 268.)
Encore ici. je regrette de devoir constater que la quantité

des témoins supplée à leur qualité. Quelle est la thèse qu'il s'agit
d'établir? Que la justification, la sanctification et la glorification

sont présentées dans l'Ecriture sous un double aspect :

d'une part, comme quelque chose de fait en une fois, c'est-
à-dire en principe et au centre de l'homme, dans le cœur;
d'autre part, comme quelque chose de persistant (fortlaufendes)

c'est-à-dire que du centre, où le commencement a été

posé, le développement du fait doit se poursuivre dans toute la

périphérie de la vie, pour atteindre la plénitude de sa notion.
(Pag. 267-268.)

Ni la glorification n'est donc un fait exclusivement futur,
ni la justification un fait passé et absolu; mais l'une comme
l'autre sont soumises aux mêmes conditions de développement
et de progrès.

Eh bien, ici déjà et dans l'énoncé même de la thèse, une



160 GRETILLAT

amphibologie me frappe. Reck confond constamment les deux
termes continu et progressif, et de ce qu'un acte est présenté
comme continu, il conclut aussitôt qu'il est progressif. Repassez,

je vous prie, tous les textes notés plus haut d'après la

page 268 des Vorlesungen, vous n'en trouverez pas un seul
qui, même de loin, nous enseigne que la justification est un
acte soumis aux mêmes lois de développement que la sanctification

: car dans les uns, les mots mêmes de justifier, de
justification sont absents, et il n'est dès lors pas permis d'arguer
à leur sujet ; et si nous considérons les textes restants où le
verbe Sixaiouv se trouve, les uns, comme Rom. VIII, 33, n'indiquent

qu'une justification continue, mais point progressive ; les

autres, Gai. II, 17 ; Rom. II, 13, mentionnent une justification
future, et toujours point progressive ; quant au dernier de la

série, 1 Cor. IV, 4, il implique si évidemment le sens déclaratif
de Sixaiouv, qu'il y a lieu de s'étonner qu'on ne l'ait pas réservé
à quelque autre emploi.

Ou les textes précités et invoqués sont étrangers au point
actuellement en discussion, ou ils ne font que confirmer ce que
nous savions et croyions déjà, savoir que la sentence d'abso-
tion prononcée sur le fidèle dès le premier acte de la foi,
l'accompagne et le protège durant toute sa carrière et jusqu'au
jour du jugement de Dieu, et que la grâce reçue reste amis-
sible jusqu'au moment de l'achèvement dans l'individu de

l'œuvre de la rédemption.
Si, selon notre définition précédente, la justice est l'état de

l'homme quitte envers la justice de Dieu, soit pour avoir satisfait

lui-même à la totalité de l'obligation morale, soit pour
avoir acquis une justice étrangère, et celle-ci ou communiquée
ou imputée, il s'ensuit que la justification, c'est-à-dire la

réalisation, quelle qu'elle soit, de cet état de justice, est un fait
absolu qui est ou n'est pas, et ne saurait pas plus comporter
de degrés que cet état lui-même. On est ou on n'est pas tenu

pour coupable ; on est ou on n'est pas comptable à la justice ;

et si cette alternative se pose dans ces termes absolus devant
la justice humaine, elle est à fortiori valable devant la justice
éternelle, dont la norme est énoncée par Jacq. II, 10, en ces



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 161

termes non moins absolus : oo-ns oXov to« vopov rtipntm, nroio-ei §£ »
m, ysyim n-KVTwv evo^oç ; par saint Paul, Gai. III, 10, et par Jésus-

Christ lui-même, Math. V, 18-20, 25, 26. Nous constatons de

plus que s'il est plus d'une fois recommandé au croyant de croître
en connaissance et en vie, Eph. III, 15; Phil. I, 9; Col.I, 10;
1 Thés. III, 12; 1 Pier. II, 2, il ne l'est pas de croître en justice
et en justification, et que le verbe justifier avec l'homme pour
sujet, est toujours construit au passif, Rom. III, 24; V,l; Ti t. III,7.

La justification étant un fait progressif chez l'homme, d'après
Beck, et au même titre que la régénération et la sanctification,
en quoi consiste-t-elle, et quels en sont les effets

La doctrine de notre auteur sur ce point dérive de prémisses
psychologiques qui doivent nous arrêter un instant. La
psychologie de Beck, publiée dès longtemps à part sous le titre :

Umriss der biblischen Seelenlehre, est peut-être la partie la

plus intéressante et la plus durable de son œuvre, bien que,
de son propre aveu, elle ne fût point originale. Il n'a voulu
être en cette matière que le disciple de Roos, un de ses ancêtres

de l'école wurtembergeoise du siècle passé, et auteur lui
aussi d'un manuel de psychologie biblique, écrit en latin, et
devenu aujourd'hui, malgré son très grand mérite, à peu près
introuvable1.

Beck enseignait que le cœur est le centre de la personnalité
physique et morale; car l'élément physique n'était négligé dans

aucune des parties du système, au risque même de produire
ici et là, sous couleur de réalisme biblique, de véritables
empâtements de langage.

Dans le cœur se rencontrent la conscience morale (o-jv^Stio-iç)

et l'entendement (vo-j;). « Tandis que le cœur, en tant que
conscience, et rentrant en lui-même, exerce une fonction
législative et judiciaire; en tant que vou;, et tourné au dehors, il
élabore en pensées et en volitions les déterminations générales
de la conscience, et les applique aux cas particuliers de l'existence

externe. » (Seelenlehre, pag. 72.)

1 Ce manuel que je désespérais de posséder, et qui m'a été procuré par
la complaisance d'un ami d'Allemagne, est intitulé: Fundamenta Psycho-

logiœ ex Sacra Scriptlira, etc. Tubingœ, MUCCLX1X.



162 GRETILLAT

Eh bien je suis fâché de devoir le dire : cette analyse des

fonctions de l'organe central de la personnalité me paraît depuis
longtemps insuffisante. Il y a autre chose au fond le plus
intime du moi que la conscience morale (qui est un savoir
objectif et supérieur au moi lui-même) et que le vou;, organe
intellectuel encore, celui par lequel le sujet perçoit les faits de

l'ordre spirituel et divin, et qui, bien qu'influencé constamment

par la volonté, n'est pourtant pas la volonté elle-même. Or je
cherche le rôle et la place de cette dernière dans la psychologie

de Beck; la volonté et la volonté libre et responsable s'y
trouve; elle doit s'y trouver; l'effort constant de Beck était d'en
faire ressortir l'action ; d'opposer au déterminisme, quelque
nom qu'il se donnât, les droits de la liberté humaine,
imprescriptibles comme le devoir, comme la responsabilité de

l'homme, comme la morale elle-même. Chose étrange la
volonté manque ici justement au moment et à la place où elle
était attendue.

Peut-être la préoccupation constante de Beck d'écarter de la
vie morale tout facteur purement déclaratif et imputatif, tout
fait impropre à passer immédiatement en actes et en effets,
l'a-t-elle égaré dans sa doctrine de la conscience morale, dont
il devait être tenté, au nom des analogies de son système,
d'exalter et d'étendre le rôle. C'est ainsi qu'il instituait le siège
de la religion dans la conscience, ce qui était une incongruité
à son propre point de vue, puisque la religion n'était point pour
Beck un fait immédiat de nature, une détermination physique
de l'être, comme pour Schleiermacher et son école, mais une
détermination de la volonté. Il est évident dès lors que cette

conception de la religion était contradictoire à la thèse que le

siège de la religion fût la conscience, organe d'un savoir
objectif et supérieur au moi, tandis que c'est le cœur qu'il fallait

dire.
Cette digression, aussi courte que possible, dans le domaine

de la psychologie, nous était, avons-nous dit, nécessaire pour
nous rendre quelque peu compte des sinueux développements

donnés à la doctrine de la justification considérée dans

ses effets intérieurs chez l'homme. Après les avoir entendus



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 163

jadis, nous les retrouvons : Vorlesungen, I, pag. 262 et sq.
La justification étant, selon l'exposition précédente, un acte

subjectif, intérieur et moral, se réalisant progressivement dans

le cœur de l'homme, les effets de la justification seront doubles
et corrélatifs à la double fonction qui constitue la vie du cœur :

celle -de la conscience et celle de cet organe appelé dans le
Nouveau Testament le vous, mot pour lequel nous n'avons pas
d'équivalent dans notre langue, et que nous rendrions peut-être
par l'entendement moral.

Quant au premier rapport, l'effet de la justification répondant
à la double fonction législative et judiciaire de la conscience

sera d'une part de créer en l'homme une vivante théonomie, se

substituant à l'activité législative de la conscience (so ist die

gesetzgebende Energie des Gewissens umgebildet in lebendige
Theonomie), pag. 263; et de l'autre, en regard de la fonction
judiciaire ou imputative de la conscience, la justification se

réalise dans l'affranchissement continu de la mauvaise
conscience, d'après Hébr. X, 16-22, ou pour employer une expression

populaire, dans l'effet que nous appelons l'assurance du
salut.

Le second effet de la justification, celui qui répond à la fonction

du von;, consiste en ce que cet organe n'est plus seulement
affecté par le divin comme par une norme purement idéelle,
comme ce peut être le cas chez l'homme naturel, mais en

ce que le vous, pénétré désormais du principe supérieur du

nvsvu.«, acquiert dans la pratique morale l'énergie et l'efficacité
qui lui faisaient défaut. (Voir pag. 267.)

Il faut le reconnaître, il y a de la symétrie dans cette partie
du système : les deux effets de la justification répondent aux
fonctions de la conscience et du vouç. Mais je redoute la symétrie

dans les constructions de la pensée, et quand j'ouvre Rom.
V, 1, et que j'y lis avec la foi du charbonnier les trois mots
Stx«tw9=vTôç ex 7rio-T6w;, je me prends à douter qu'ils recouvrent
tant et de si savantes combinaisons.

Si nous entendons bien la pensée de notre auteur, les

éléments qui constituent l'état proprement dit de justification,
sont donc à la fois l'efficacité morale prêtée désormais à la loi



16 î GRETILLAT

divine qui se prononçait dans la conscience et l'assurance
intérieure de la réconciliation du sujet avec Dieu.

Déjà, lisons-nous pag. 263, dans l'imputation de la foi comme

justice, le péché existant n'est pas imputé mais pardonné. (Rom.
IV, 5-8.) »

Eh bien, cette ligne que nous soulignons nous fait rêver, et

elle nous autorise à demander s'il n'y aurait entre Beck et nous

qu'une permanente dispute de mots. Vous l'avez entendu :

« Dans l'imputation de la foi comme justice, le péché n'est plus
imputé, mais pardonné. » Eh mais c'est précisément le fait que
nous appelons justification, et faudrait-il admettre que c'est
seulement l'usage de ce mot, fautif selon vous, qui nous a

valu tant et de si redoutables anathèmes Quoi disciples de

Beck, vous admettez vous aussi que le pardon est accordé
à la foi, imputée à justice Mais alors votre protestation
passionnée et intransigeante contre toute définition d'une imputation

purement déclarative, d'une justice non encore réalisée en

l'homme, se retourne contre le passage précité, pag. 263, des

Vorlesungen über christliche Ethik, qui enseigne la même chose

sous un autre titre
Je dis que si ce passage, fort inattendu en vérité, exprime

la doctrine authentique de Beck, nous sommes d'accord avec
lui sur le fond des choses ; nous ne divergeons plus que sur une
question de terminologie scientifique, et tout ce grand déploiement

de forces et d'efforts contre la doctrine traditionnelle de

la justification ne nous fait plus cjue l'effet d'un marteau
retombant sur un insecte.

Et pourtant, même après la citation faite tout à l'heure, j'ai
peine à me résoudre à cette conclusion. Je persiste à penser que
la divergence entre Beck et la tradition protestante porte sur le
fond de la doctrine et non pas seulement sur l'emploi du terme
justification, et c'est ainsi que tout du long de notre étude, nous
resterons dans l'incertitude de savoir si le terme que Beck
condamne répond cependant à une chose qu'il approuve, ou si la
chose qu'il appelle justification ne serait pas celle dès longtemps
connue sous le nom de justice infuse, et dans ce cas nous la

condamnerions non comme infuse, mais comme fausse.



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 165

L'embarras de notre auteur est porté à son comble lorsqu'il
en vient à déterminer le rapport de la justification, ainsi définie,
aux deux autres actes principaux du salut, la sanctification et

la glorification. Rien de plus instructif à ce propos que les

efforts désespérés qu'il lui faut faire, la somme de sagacité qu'il
lui faut dépenser pour nous éclaircir le fait que des choses

si semblables soient désignées dans le Nouveau Testament par
des noms si différents. Mais après toutes les explications la
nature reste la plus forte, et les trois filets parallèles, justification,

sanctification et glorification, reviennent toujours de

nouveau se confondre dans le même lit. C'est que ces trois termes
ne désignent en réalité que trois aspects ou trois rapports d'un
seul et même acte. (Voir Vorlesungen, pag. 266 et sq.) :

ce II nous reste à comparer les désignations bibliques des

actes principaux qui constituent la vie nouvelle : justification,
sanctification, glorification (Rechtfertigung, Heiligung,
Verklärung), pour fixer la terminologie de l'éthique chrétienne
conformément à la langue scripturaire. (Voir Leitfaden, § 31,

pag. 198-203.)
» Aucun de ces trois actes n'implique un acte particulier et

isolé, ou un effet particulier de la grâce, mais dans chacun
d'eux est renfermée la relation unique et centrale à la grâce,
à la vie en Christ, qui consiste dans l'unité de la justice, de la
sainteté et de la SoÇa du Fils de Dieu, et à laquelle aussi la
foi participe comme à Christ, d'une façon totale et non
fragmentaire. Chacun de ces trois actes, pris en lui-même, peut
donc aussi désigner l'ensemble, ainsi Sixaiouv, Rom. III, 24, 26 ;

IV, 5; V, 1-5; mais ayiaÇsiv aussi a la même portée, Jean

XVII, 19, (22); et 8oÇ«Çetv encore, 2 Cor. III, 18, comp, avec 8.
Les trois actes impliquent également l'antithèse centrale au
péché. Dans la sanctification et la glorification, l'efficacité
vivifiante de Christ se rapporte au péché, en tant que la nature
humaine en est profanée et dégradée... Mais en tant que le
péché, tout en causant la profanation et la dégradation de la
nature humaine, est en même temps une destruction de forces
et une violation de la loi, le renversement de l'ordre divin,
mopix, la justification s'y oppose comme justice de Dieu libéra-



166 GRETILLAT

trice et salutaire, en ce qu'elle rétablit dans la raison et la
conscience la loi revêtue d'efficacité vivifiante.

» Tous ces actes sont de plus présentés dans l'Ecriture sous

un double rapport; d'une part, comme quelque chose posé

en une fois et en principe dans le centre de l'homme, dans

le cœur ; d'autre part, comme quelque chose de persistant,
voué à un développement partant du centre vers toute la
périphérie de l'existence

» C'est ainsi que la sanctification et la glorification sont
présentées parfois dans l'Ecriture non comme des faits futurs, mais

parfaits (»yiao-pevoi, ayioì); et d'autre part la justification est
présentée plus d'une fois non pas comme quelque chose de parfait
ou d'arrivé une fois pour toutes chez le croyant, mais qui reste

l'objet de ses constants efforts, et qui attend une réalisation
complète.

» La justification apparaît, même après être intervenue..,
comme quelque chose de constamment inachevé dans le sujet,
comme c'est le cas, durant cette économie, de l'illumination,
de la sanctification et en général de tout ce qui se rattache au
christianisme. »

Nous croyons que ces citations suffisent à établir notre
troisième point, savoir que les trois actes dont il s'agit, étant
coordonnés l'un à l'autre et non point successifs, sont en même

temps progressifs dans la pensée de notre auteur, puisque leur
point de départ commun étant le cœur, le centre de la vie
morale, ils s'achèvent tous les trois dans la périphérie de l'être,
c'est-à-dire dans la nature corporelle. Mais c'est à ce point
aussi qu'il me sera facile de constater le désaccord qui existe

sur le point dont il s'agit entre la terminologie biblique et celle
de Beck, car si saint Paul parle une fois d'une cmoimpaat; rou

o-uftatoç, Rom. VIII, 23, nous ne savons à quelle réalité biblique
répondrait l'expression donnée pourtant par la logique du

Système : Sizaiwat; to-i auip.ct.-o;.

Quand une doctrine porte l'obscurité dans ses flancs, tous
les éclaircissements qu'on veut bien en tenter ne servent
d'ordinaire qu'à rendre autour d'elle les ténèbres plus visibles.

J'appliquerai cette norme à la doctrine de Beck sur les rap-



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 167

ports réciproques de la justification, de la sanctification et de

la glorification. J'ouvre encore le Leitfaden der christlichen
Glaubenslehre für Kirche, Schule und Haus, pag. 162, et j'en
extrais ce qui suit : « La justification divine en Christ renferme
dans sa réalisation complète tout ce qui peut être entendu par
l'expression de rendre juste (gerechtmachen); la justification
morale qui consiste dans l'amélioration produite par la
doctrine et par l'influence spirituelle;... la justification judiciaire
(das richterliche Gerechtmachen), dans l'œuvre de la réconciliation

fondée sur la non-imputation des péchés et sur l'imputation

de la foi à justice ; la justification sacerdotale (das
priesterliche Gerechtmachen), dans la purification et la sanctification...

» Arrêtons-nous à cette justification sacerdotale (das
priesterliche Gerechtmachen), qu'on oppose à la justification
judiciaire (das richterliche Gerechtmachen). Je commence à

deviner qu'une de ces expressions pourrait bien désigner l'acte

par lequel le péché est condamné dans ma conscience; l'autre,
celui par lequel je rentre ou je reste en communion avec Dieu.
Mais convenez que cette appellation de justification sacerdotale,

das priesterliche Gerechtmachen, jugée sans parti pris,
est du pur charabia, où le substantif et l'adjectif jurent de se

trouver ensemble.

CHAPITRE III

Définition de la foi justifiante.

La foi est-elle un savoir, un sentiment ou une œuvre, et
dans ce dernier cas, quelle est la raison pour laquelle c'est la
foi plutôt que toute autre bonne œuvre qui est imputée au

pécheur à justice? telles sont les questions qui nous restent à

résoudre pour achever l'exposé de la doctrine de Beck sur la

justification.
Sur le premier point, la réponse de notre auteur ne pouvait

se faire attendre. Elle résultait trop directement des

prémisses, et dirai-je, du tempérament de son esprit, de la
préoccupation constante qui dominait son enseignement, pour



168 GRETILLAT

demeurer douteuse. La foi n'est, selon Beck, ni un savoir, ni

un sentiment seulement, mais une œuvre, mais l'œuvre
fondamentale de l'homme ; et si notre auteur n'était pas d'accord

sur ce point avec les doctrines courantes du Béveil, il se

rencontrait avec Vinet, qui causa du scandale en son temps en

définissant la foi comme une œuvre ; il s'est rencontré avec

Jésus-Christ, qui répondit un jour à la question des Juifs : ti
TTQiw^cv, cjoi êoyaÇwf/sOc. t« s^y« -o-j ôàov; To-jto sazi -o ipyo'j zo-j Oso'i. tv«

77io"TSUOTjTe sis ov u.T.ia-iù.z-1 tvscmç. (Jean VI, 29.)
Pour accentuer plus encore le caractère moral de la foi,

Beck ne négligeait aucun indice dans l'analyse des textes, et

ici encore, s'il avait un tort, c'était de vouloir avoir trop
raison. J'emprunte ce qui suit au cours d'exégèse de l'épître aux
Romains :

Si la causalité objective du salut, disait-il, est la justice de

Dieu révélée par Christ dans l'Evangile, la causalité subjective
en est la foi, qui est la condition posée par Dieu lui-même pour
que le pécheur puisse trouver de nouveau grâce devant lui.
C'est par la foi et la loi de la foi que pleine et entière satisfaction

est restituée au droit outragé et invalidé par le péché. La
foi n'est donc pas seulement cause occasionnelle du salut
individuel; ni seulement de sa nature un acte de confiance se

rapportant à des promesses ou à un mérite imputé d'une façon

purement extérieure et déclarative ; elle est en elle-même

agréable à Dieu ; elle rend par elle-même le pécheur digne du

salut, comme l'incrédulité l'en rend indigne. (Math. X, 13.)
L'Ecriture dit qu'elle est imputée à justice, tandis que nulle

part ne se rencontre la formule : la justice do Christ est imputée

au croyant. Puis le rapport du salut individuel à la foi est

exprimé dans dix passages du Nouveau Testament par la
préposition e-/., tandis que la préposition Sia, qui indique un rapport

de causalité moins étroit et moins nécessaire, ne se

rencontre que quatre fois. Or, si la notion de la dogmatique
scolastique (lisez luthérienne) était celle de saint Paul, comment
emploierait-il sans cesse les expressions que la dogmatique
cherche sans cesse à éviter, alors qu'il déclare que c'est la foi
et non la justice objective qui est imputée au sujet? pourquoi



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 169

là où la dogmatique scolastique (lisez encore luthérienne)
parle au figuré, saint Paul parle-t-il au propre et vice

versa
Il est parfaitement vrai, dirons-nous nous-même, que nulle

part dans le Nouveau Testament, non pas même 1 Cor. I, 30,

ne se trouve l'expression : la justice de Christ imputée à la foi.
C'est toujours la foi qui est censée être elle-même cette justice
imputée au croyant, et peut-être la dogmatique n'a-t-elle pas
suffisamment respecté sur ce point la donnée scripturaire?
Mais c'est ici précisément que se pose à nous la question qui
me paraît décisive dans l'espèce, et sur laquelle notre auteur
ne nous a donné qu'une solution équivoque ou insuffisante :

La foi est-elle justifiante à raison de sa valeur propre ou à

raison de l'objet qu'elle s'approprie
Dans la première alternative, celle où la foi serait réputée

justifiante à raison de sa valeur propre, nous demanderons

toujours comment il se ferait que ce fût la foi et non pas toute
autre bonne œuvre, la charité, par exemple, supérieure en

valeur propre à la foi, qui aurait cette vertu justifiante. Eh

bien, je constate que sur ce point la pensée de Beck, dominée

par les intérêts de sa polémique, recule et oscille. On avait
tant reproché à l'adversaire d'introduire une fiction dans le fait
de la justification, en supposant que Dieu pouvait tenir pour
juste l'homme qui ne l'est pas, qu'on n'a pas osé décider
résolument que la foi du pécheur est justifiante, non à raison de

sa valeur propre qui est insuffisante comme celle de toute autre
œuvre humaine, mais à raison de l'objet qu'elle s'approprie :

la justice parfaite de Christ. La dernière citation que nous

avons faite contenait déjà des paroles significatives dans un
sens contraire à celui qui nous paraît le seul acceptable, le
seul rationnel. La foi vient de nous être présentée comme une
œuvre non seulement agréable à Dieu (Hébr. I, 6), mais digne
en elle-même du salut ; et de là à lui attribuer le caractère

méritoire, il n'y a qu'un pas.
Je trouve d'ailleurs dans le Leitfaden, I, pag. 216, la réponse

de notre auteur à la question posée, et je n'ai pas su y lire
ce qu'il était pourtant si facile de me dire en quatre mots

THÉOL. ET PHIL. 1S84. 12



170 GRETILLAT

que la foi est justifiante, non à raison de sa valeur propre,
mais à raison de son objet.

« Qu'y a-t-il de particulier dans la foi, qui fait que c'est elle
et non pas toute autre œuvre de l'homme, transgresseur et
non pas observateur de la loi, qui est imputée à justice, sans

que la loi en soit offensée, et de telle sorte que l'homme soit
réputé justifié par la foi en pleine conformité de l'exigence
légale? Tout réside dans le fait que la foi, déjà dans l'Ancien
Testament, est une initiation de l'homme dans la parole et
l'œuvre de Dieu. Il résulte en l'homme, de ce commencement
une fois posé, un changement (conversion), et un changement
qui produit la crainte et l'amour de Dieu dans le cœur, avec la
haine du mal et l'amour du bien. Et c'est là le fondement de

toute justice et de toute bienveillance divine, institué par la loi
elle-même^.

« C'est grâce imméritée, non pas grâce injuste, mais juste
et justifiante. » (Rom. III, 24-26.)

Ici se présente à nous une antinomie dogmatique, réelle ou

apparente, qui n'était pas pour embarrasser Beck, et dont il eût
été disposé plutôt à triompher à nos dépens ; nous parlons de

la difficulté d'accorder ces deux propositions également bibliques,

que l'homme est justifié par la foi, et qu'il sera jugé
d'après ses œuvres. Ce qui tendrait à priori à nous persuader

que la solution existe, c'est que les termes de l'antithèse ne se

rencontrent pas chez divers auteurs du Nouveau Testament

qu'il nous resterait à accorder les uns avec les autres, avec

plus ou moins de chances de succès ; mais les passages qui
énoncent la seconde thèse que l'homme sera jugé selon ses

œuvres sont aussi fréquents et aussi catégoriques chez Paul

que ceux qui enseignent l'absolue suffisance de la justification
par la foi. Il n'est pas admissible que de réelles incohérences
de doctrine aient pu échapper à un génie aussi logique et aussi

vigoureux que celui de l'apôtre des gentils. Or, c'est dès les

premières pages de l'épître aux Romains que se trouvent des

déclarations affirmant la valeur et la nécessité des bonnes

œuvres, Rom. II, 6, puis 2 Cor. V, 10, textes qu'on peut compa-
1 C'est nous qui soulignons.



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 171

rer à plusieurs paroles de Jésus-Christ, entre autres Math. XII,
37 ; XXV, 31-46.

Dans son commentaire sur l'épître aux Romains, M. Godet

nous a proposé la solution suivante de cette question si

fréquemment posée. (Voir tome 1, pag. 262, 2e édit.) :

« La justification par la foi seule s'applique à l'entrée dans le
salut par le pardon gratuit des péchés, non au jugement final.
Quand Dieu reçoit en grâce le pécheur, au moment de sa

conversion, il ne lui demande que la foi; mais dès ce moment
commence pour lui une responsabilité nouvelle : Dieu exige
du croyant gracié les fruits de la grâce... C'est donc bien ici
une règle réelle et sérieuse : la sentence finale de tout homme,
quel qu'il soit, sera déterminée par la nature de son activité
morale. »

Dans ses Etudes bibliques, IIe série, M. Godet a formulé et

développé l'opinion qui lui a valu les objurgations de M. Darby,
que le Nouveau Testament enseigne une double justification,
celle qu'on pourrait appeler justification d'entrée et la justification

définitive :

« Son droit une fois reconnu par Jésus et par celui qui croit
en lui, Dieu peut s'en désister et légitimement déclarer juste
le pécheur lui-même. Car cette justification n'est pas la justification

finale. Ce n'est pas celle qui ouvre à l'homme l'entrée
de la gloire ; c'est celle qui l'introduit dans l'état de grâce et

qui lui fait respirer l'air vivifiant de la réconciliation. La
justification définitive suppose l'emploi fidèle de cette grâce
immense. » (Pag. 189.)

Dans un autre chapitre de ce même ouvrage, celui qui est
intitulé : Les quatre principaux apôtres, M. Godet accorde
Jacques et Paul en disant :

« La justification dont parle habituellement Paul est la
première des deux, celle par laquelle on entre dans le salut... Et
cette justification, il la fait dépendre uniquement de la foi. Le
passage de Jacques au contraire est écrit par rapport à la
seconde; ce qui est tout naturel, puisqu'il est destiné à d'anciens
Juifs qui, nés dans l'alliance divine, n'avaient pas à y entrer,
mais à y persévérer. » (Pag. 261.)



172 GRETILLAT

Eternelles antinomies de la foi et de la science, de la foi et
de l'œuvre, que souvent vous avez occupé et oppressé la pensée

humaine, dès le jour où pour la première fois la fausse

science a parlé par la bouche du Tentateur en ces mots : « Vous

serez comme des dieux, connaissant le bien et le mal » (Gen.

Ill, 5); depuis que le premier fratricide a offert à l'Eternel un
sacrifice menteur! (Gen. IV, 3.) Faudra-t-il donc que ces
irréductibles antithèses qui ont traversé tous les âges, tous les
systèmes et toutes les religions, se perpétuent jusque devant le
tribunal suprême Ou bien faut-il supposer qu'étant issues de

l'insuffisance de nos connaissances et de nos conceptions, elles
sont de création humaine et résident plutôt dans les formules
de la théologie que dans les choses elles-mêmes

Je dois avouer que cette doctrine d'une « double justification

» ne m'a jamais complètement satisfait, et que c'est ici un
des rares cas où je me suis senti d'accord avec M. Darby,
jusqu'aux anathèmes exclusivement. A priori j'ai peine à croire

que la condition du salut posée à tout pécheur, ne soit pas
simple, absolue, identique à elle-même à toutes les phases de

l'existence morale; et je ne saurais non plus trouver dans cette
distinction de deux justifications la solution du désaccord
signalé entre Jacques et Paul. Car si l'on parle de la justification
initiale, je la vois dans l'exemple de Raab, cité par Jacq. II,
25 ; et je retrouve en revanche la rétribution finale d'après les

œuvres, enseignée par Paul (Rom. II, 6-8) ; tous les deux enfin

empruntent à l'histoire d'Abraham la norme de la justification
parla foi (Gen. XV, 6), reconnue souveraine par Jacques (11,23)

comme par Paul lui-même. (Rom. IV, 3.)
L'antithèse des termes réputés servir à des fins contraires

chez Paul et chez Jacques, me paraît assez simplement résolue
dans les deux équations formulées comme suit :

1° L'œuvre extérieure et légale (epyov -mpo-S) rejetée par Paul

comme moyen de justification, était l'équivalent moral de la
foi intellectuelle qualifiée de morte (mari; -jr/.p«) par Jacques

(II, 19, comp, avec 26.)
2° Les œuvres déclarées justifiantes chez Jacques (II, 24)

étaient l'équivalent de la foi déclarée justifiante chez Paul



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 173

(Rom. III, 28), qui la définit à son tour comme une
obéissance, c'est-à-dire comme une œuvre (Rom. 1,4: et; u7raxoviv

TTtTTSW;).

Il ne nous resterait plus à signaler dans cette comparaison
entre Paul et Jacques, que la supériorité de génie de l'auteur de

l'épitre aux Romains, qui a su réduire à l'unité l'acte de la foi,
que Jacques ne considère encore que dans la pluralité des

œuvres.
Nous l'avons dit toutefois : le désaccord réel ou apparent

entre Jacques et Paul n'est qu'un incident d'un débat plus
vaste, et nous n'aurions jusqu'ici supprimé ce désaccord que

pour voir se relever devant nous l'antinomie des formules :

être justifié par la foi, être jugé selon les œuvres, toutes deux

pauliniennes elles-mêmes. Or la principale et éternelle
difficulté de la question qui nous occupe se résume dans le dilemme
suivant : Ou bien les œuvres et la foi, considérées comme
condition du salut, les unes au terme, l'autre au début de la
carrière morale, sont divergentes entre elles, et alors comment
concilier les textes qui proclament la pleine suffisance de la
foi pour le salut et ceux qui y ajouteraient les œuvres comme
condition supplémentaire? ou bien ces deux formules doivent
être tenues pour équivalentes, et on demande dans ce cas pourquoi

le Nouveau Testament contient deux formules pour exprimer

une seule et unique condition.
Nous repoussons la première alternative du dilemme, celle

de la divergence des conditions du salut, en formulant les trois
propositions suivantes :

1° La foi reste, au terme comme au début de la carrière
morale, la condition nécessaire et suffisante de la justification,
selon la norme posée par Jésus-Christ, Jean III, 18° et 36;

comp. 1 Cor. XI, 31 ; car il est également vrai de dire que le

premier acte de foi est une œuvre, et que la dernière bonne
œuvre sera encore un acte de foi, produit dans l'insuffisance
de l'homme par la grâce de Dieu. (2 Cor. XII, 9.)

2° L'infidélité morale se réalisant soit dans la pratique volontaire

du mal soit dans la négligence volontaire du devoir est,
au début comme au terme de la carrière morale, une cause



174 GRETILLAT

absolue de condamnation, en ce qu'elle accuse le refus ou la
déchéance de la foi (1 Tim. I, 19), selon la norme posée par
Jésus-Christ, Jean III, 18% 20; comp. Math. VI, 15; XXV,
31-46.

3° Dans l'état de justice qui reste absolu pour tous les

croyants et à toutes les phases de la carrière morale, les

degrés de fidélité dans l'accomplissement du devoir individuel
détermineront les degrés de la rémunération finale attribués à

chacun par la justice suprême, selon la norme posée Math.
X, 41 et 42; 1 Cor. III, 12 et 13 ; 2 Cor. V, 10.

Etant donnée l'équivalence des deux formules : justifié par
la foi et jugé selon les œuvres, nous demandons en second lieu
la raison d'être de la seconde, réputée désormais superflue et
pléonastique. Nous répondons : La raison de la justification de
l'homme est dans la justice divine; la raison du jugement de

l'homme est dans les autres créatures. Il faut que la foi justifie
le pécheur devant Dieu ; il faut que l'œuvre justifie la foi à tous
les regards; il faut que le sort de chaque créature justifie la

justice suprême devant l'univers tout entier. C'est que, par
l'effet d'une suprême condescendance, il ne suffit pas à Dieu
d'être juste, il lui faut encore être reconnu pour juste (Rom.
III, 4-6) et que toute bouche soit fermée (19)

Bien que Beck prétendit, comme nous l'avons vu, ne relever

que des Luther et des Bengel, il est certain que les origines
de sa doctrine sont plus anciennes, et sans remonter directement

jusqu'à saint Paul, peuvent se rattacher à plusieurs des

grands docteurs de l'Eglise, à commencer par saint Augustin.
Pour le docteur d'Hippone, pour Thomas d'Aquin, pour Thomas

a Kempis, comme pour le docteur de Tubingue, comme

pour le père Hyacinthe enfin, Dieu ne déclare juste le pécheur
qui croit, qu'après l'avoir rendu juste. Chez saint Augustin déjà,
le verbe Sixatouv était traduit par justum facere ; selon Thomas

d'Aquin, la justification était factio justiliœ, infusio gratise.
« Par le mot justification, dit Ritschl, Augustin et tous les

théologiens du moyen âge entendent, conformément à la signi-



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSNIFICATION 175

fication du mot latin, la justice active, la capacité de faire les

bonnes œuvres, qui est rendue à celui qui était jusqu'alors
pécheur (Rechtfertigung, I, pag. 88

» On s'efforcera en vain, écrit-il plus loin (pag. 105), de

démontrer la présence de la doctrine de la justification, telle que
les réformateurs l'ont enseignée, c'est-à-dire de la distinction
intentionnelle de la justification et de la régénération, chez

aucun des théologiens du moyen âge. Il peut arriver que le
mot justificatio désigne la sentence divine de pardon, à propos
de telle ou telle expression non équivoque de l'apôtre Paul ;

mais il ne faudrait pas en conclure que les réiormateurs aient
eu en cela des prédécesseurs. L'interprétation intentionnelle
de cette notion de justificatio tend au contraire à l'identifier à

un changement réel du pécheur ; c'est-à-dire que la distinction
des deux notions propre aux réformateurs est écartée d'avance,
et l'interprétation de la justification dans le sens forensique
apparaît seulement comme une détermination provisoire, qui
attend sa rectification et son complément. »

La doctrine de la justification intérieure a de nombreux
adhérents parmi les théologiens de langue française, soit qu'ils
relèvent directement de Beck, soit qu'ils se rattachent à des

traditions plus anciennes. En relisant les pages 274-276 de

l'ouvrage de M. Sabatier, Saint Paul, 2de édition, j'ai retrouvé,
exposée en bon français, la doctrine que nous venons de
traduire et de soumettre à la critique. J'ignore si M. Sabatier se

reconnaît pour un disciple de Beck; en tout cas, il s'est
rencontré assez exactement avec lui dans la définition de la Sixaweruvi?

paulinienne, comme on va en juger :

« La Sixatoo-uvï) 8=ou est la justice dont Dieu est l'auteur et qu'il
donne gratuitement, par opposition à la justice que l'homme
poursuit par ses propres efforts (tSt« Sixatoo-uvvj). Cette justice est

déjà en Dieu comme attribut et comme puissance active ; elle

passe et se réalise en l'homme par un effet de la grâce divine
(Stxaiovfjtevot Swosav t»i auTou xaPm> Rom. III, 24). Paul a lui-même
très nettement expliqué sa pensée, Rom. III, 25 et 26. Dans le
dernier texte, les mots : npo; mv evSeiÇiv tc; Sc/.caoawn; outou, trouvent

leur définition adéquate dans ceux qui suivent: si; to eivai



176 GRETILLAT

ecuTOv Stxaiov /.at Sixato-jvTa tgv ex Tziarta;. Ainsi Stxaioo*uwi SsO'j Bzo;

Sr/.cuo; xat Sixaiuv. C'est l'idée d'une justice positive, immanente

en Dieu et se manifestant au dehors en justifiant le pécheur.

» Ainsi comprise, cette Sixaioo-w<] 8eo-j n'est plus une simple
déclaration d'acquittement des coupables, mais une puissance
réelle (Swap; flsou), qui entre et se développe organiquement
dans le monde, comme la puissance du péché, et en opposition
avec elle. Nous avons vu celle-ci, de l'état virtuel Upupri«) passer

à l'état positif, se réaliser dans la transgression (mapaSaat;) et

arriver à l'état définitif dans le raos-raM. La justice de Dieu
suit un mouvement dialectique exactement parallèle. La Sixato-

o-uwj 8sov, principe transcendant, s'exprime par la Sixaiwo-tç, acte
de justification, et arrive à son terme dans le Sixaiwua, justice
réalisée
Des deux parts c'est un mêmeprocessw.s logique, s'accomplissant
dans la vie individuelle et dans l'histoire. »

Nous ne recommencerons pas contre le point de vue de

M. Sabatier la critique que nous venons de faire de la doctrine
de Beck, puisqu'il y a identité entre l'une et l'autre. M. Sabatier

continue :

« On peut déjà entrevoir combien est éloignée de la vraie
pensée de Paul la théorie de la justification forensique, élaborée

par la scolastique du moyen âge. »

Ici il faut choisir entre deux autorités; si M. Sabatier a

raison, M. Ritschl, auteur de la page citée plus haut, est mal

informé, ou vice versa. Toutefois M. Sabatier me paraît s'être
lancé un peu loin en écrivant quelques lignes plus bas :

« Paul n'aurait pas eu de paroles assez sévères pour flétrir
une si grossière interprétation de sa pensée. Sans doute il nous
dit que Dieu, dans sa grâce, prononce sur l'homme pécheur
une parole de justification et de délivrance; mais il ne connaît
point, et, s'il l'avait connue, il n'aurait point admis cette subtile
distinction, objet de tant de disputes, entre déclarer juste et
rendre juste, justum dicere etjuslum facere. »

Nous l'avouons franchement : le reproche de grossièreté
adressé à une interprétation qui, si nous ne nous trompons,



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 177

est la nôtre, ne nous touche guère. La politesse n'a pas été la

première qualité de l'apôtre des gentils, de son langage et de

ses idées ; sa doctrine de la résurrection, par exemple, parut
très grossière aux philosophes qui disputaient sur la place
publique d'Athènes, lorsqu'il s'y montra pour la première fois ;

et la grossière conclusion que tiraient ses adversaires de sa

doctrine delà justification: Péchons, afin que la grâce abonde

(Rom. VI, 1), ne saurait la compromettre, puisque nous la répudions

avec indignation, comme lui-même l'a déjà fait. (Rom.
III. 8.) Nous oserons même affirmer que la distinction qui
paraît subtile à M. Sabatier, entre la justification et la sanctification,

est, selon nous, la condition d'existence de l'une et de

l'autre.
Que dis-je? l'existence même à l'époque de l'apôtre d'une

pareille objection ou d'une pareille conclusion, qui devait avoir à

tout le moins en sa faveur une apparence de raison, ne con-
lirme-t-elle pas l'interprétation déclarative des mots Sixaiouv

et Sixaiwo-tç? Car s'ils avaient eu le sens de rendre juste, et

qu'ils eussent signifié une communication intérieure de justice,
je demande si aucun adversaire de l'apôtre ou aucun de ses faux

disciples eût été assez mal avisé pour tirer de là une
conséquence qui, de l'aveu de tout le monde, outre qu'elle était
blasphématoire, n'eût pas eu le sens commun.

On a dit : Heureux les peuples qui n'ont pas d'histoire.
Ajoutons: Heureux les auteurs de système qui ne l'ont pas
étudiée; car ils reconnaîtraient bien vite qu'il n'y a rien de nouveau
sous le soleil, et peut-être eussent-ils rencontré dans ces
recherches du passé, qu'ils auraient dû faire et qu'ils n'ont pas
faites, ou du moins qu'ils ont tues, tels ou tels ancêtres aussi

illustres que compromettants. Le fait est que jamais, à ma
connaissance, Beck n'a avoué ses affinités incontestables
avec saint Augustin, l'auteur du dogme de la prédeslination,
saint Thomas, l'auteur bien-aimé du pape, ni non plus Oslander,

le sectaire de l'âge de la Réformation. Il préférait se réclamer

de Luther, dont les théologiens luthériens avaient, selon

lui, falsifié la tradition authentique. Mais qu'importe après tout
ce qui a été bien ou mal dit dans les siècles passés ni le nom-



178 GRETILLAT

bre ni l'antiquité ne font la vérité, et il ne faut pas se battre
avec les os des morts, comme disait quelqu'un. Et franchement

ce conseil, qui sonne lugubrement, est assez sage et
toujours de nouveau bon à entendre.

Le prélat Bengel, un autre ancêtre de Beck, répondait assez
méchamment à Zinzendorf qui le valait bien : Ce que vous dites
de neuf n'est pas bon, et ce que vous dites de bon n'est pas neuf.
Nous ferions tort à Beck en lui renvoyant cette sentence qu'il
connaissait et approuvait, n'en doutons pas, de tout son cœur.
Car ce qu'il y a eu de bon chez lui, sa puissante parole, son action

sur la conscience, la tendance toujours pratique de son
enseignement étaient des choses neuves dans une chaire de théologie
allemande, et dont malheureusement la tradition ne s'est pas
continuée. Ce qui n'était pas neuf chez lui, c'était précisément
les éléments les plus contestables de sa doctrine, ceux par
lesquels il se rattachait, par-dessus la tête de Luther et des

réformateurs, aux mystiques du moyen âge.

La doctrine de la justification par l'œuvre, pour autant qu'elle
s'oppose à celle de la justification par lafoi seule, s'est présentée

dans l'histoire du dogme sous trois formes, renaissant et

disparaissant tour à tour :

La première, la plus grossière, celle que j'appellerai la forme

pélagienne, a consisté à attacher à l'œuvre réalisée par la force
naturelle de l'homme, et dégénérant très promptement en
prestation extérieure, en opus operatimi, une valeur méritoire,
propre à compenser devant Dieu les déficits toujours possibles
ou inévitables de la pratique morale.

La seconde, la forme mystique, celle qui consiste à attacher

la valeur justifiante aux œuvres issues de la grâce elle-

même; et la justification est présentée ici comme consécutive
et proportionnelle à l'œuvre intérieure de la régénération
morale.

La troisième, que je ne sais comment dénommer, et que je
suis tenté d'appeler la forme proleptique, a marqué, elle aussi,
sa place dans l'histoire du dogme à côté des deux autres ; elle
consiste à attacher cette valeur justifiante, non point à la foi

actuelle, ni même à l'œuvre produite incessamment par l'ac-



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 179

lion intérieure de la grâce, mais à la sainteté future et accomplie

de l'homme, que Dieu préconnait, et qu'il impute par un
procédé proleptique à l'état actuel.

Nous rattacherions la doctrine de Beck à la seconde de ces

formes.
En résumé, cette doctrine porte trop évidemment le caractère

d'une réaction excessive, comme toutes les réactions, contre

des tendances particulières; elle est apparue trop militante,
trop personnelle à son auteur, trop peu désintéressée, trop peu
objective pour être achevée ; elle n'est pas suffisamment déduite
dans toutes ses parties. Elle fait plutôt l'effet d'un profil que
d'un tableau. Et puis, il faut le dire, la langue allemande est

une grande traîtresse pour ceux qui s'en servent; elle ressemble

aux hommes dont on dit qu'ils ont trop de poches. Dans les

plis complaisants de ce vaste manteau, les oiseaux de nuit, les
nébuleuses, les définitions élastiques, les formules opaques, les

termes abracadabrants ont toute la licence voulue. La prose de

Beck, fort rébarbative de sa nature, surtout dans la

Lehrwissenschaft, m'offre encore après tout, dans les endroits mêmes

où elle veut être claire, des clartés plus apparentes que réelles;
et ce qui est plus grave, l'Ecriture sainte y apparaît plus d'une
fois comme la servante du système, ancilla theologiœ, dont
elle était proclamée d'avance la seule norme et la seule

maîtresse.
Une question toujours intéressante pour la critique d'un

système ou d'une doctrine théologique, est celle de l'influence de

cette doctrine, classée peut-être dans les loci theologici, de ses

particularités ou de ses lacunes, sur l'exercice du ministère
pratique, et en particulier sur la prédication ; car, quoi qu'on
en dise, cette influence, inconsciente peut-être, imperceptible,
existe et elle est inévitable.

Beck avait un immense avantage sur la plupart de ses
confrères des facultés de théologie allemandes; il avait débuté
pendant dix ans comme pasteur et pasteur de campagne, et
avait conservé de ces premières fonctions un souvenir
reconnaissant. Je lui entendais dire un jour que, dans les premiers
temps de son professorat, il n'entendait jamais sans une émo-



180 GRETILLAT

tion et un regret les cloches du dimanche matin se répondre
de village en village. Il prêchait aussi à son tour dans la
Stiftskirche, c'est-à-dire une fois par mois, et avait ainsi l'occasion
de mettre en pratique les théories homilétiques qu'il opposait
aux usages et aux opinions courantes.

Le fait est qu'il réprouvait comme des vices plusieurs des qualités

considérées jusqu'alors comme essentielles à l'éloquence
de la chaire ; et, par exemple, par un respect assurément excessif

des droits et de la dignité de l'auditeur, il ne voulait la
prédication ni mouvementée, ni incisive, ni directement applicatole.

Le ton calme, mesuré, didactique des discours de Paul et
de Pierre dans les Actes lui paraissait être le modèle invariable
de l'éloquence sacrée. Il raillait en même temps la classique
division en trois points, et voulait que le discours se développât
comme un organisme dont les rameaux se dégagent sans
avertissement et de la souche commune et les uns des autres. Tout
cela exigeait, selon lui, une forte préparation, et il n'eût pas
fallu se vanter devant Beck de n'avoir commencé son sermon
que le samedi.

Que si, attendant le théoricien à l'épreuve de la pratique,
vous eussiez cherché dans ses prédications une unité, un
ordre, une déduction d'idées promptement saisissables à l'esprit,
ou même une étude exégétique complète, peut-être eussiez-

vous été déçu ; et au point de vue de la forme déjà, les recueils
de sermons de Beck ne seront pas une des parties durables de

son œuvre.
Une lacune plus grave est celle qui touche au fond lui-

même. Saint Paul résumait son ministère comme un message
de réconciliation, Siaxovwt m; yuxcoXkayn;. (2 Cor. V, 18.) Or c'est
cet élément fondamental qui nous parait faire défaut à la
prédication de Beck, telle que nous la connaissons, comme à son

enseignement universitaire.
Voulez-vous le programme de sa prédication, un peu ancien,

il est vrai, puisqu'il date de 1843, mais qui ne subit pas sans
doute dès lors de bien fortes variations, vous le trouverez
résumé dans le premier sermon de la troisième collection, intitulé

: die Pforte des Lebens, Antrittspredigt zu Tübingen, et sur
le texte Luc VI, 20.



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 181

Il annonce aux pauvres, aux affamés, aux affligés les forces
nouvelles et célestes, les dons de l'esprit, les avant-goûts de la
vie future ; il prêche la grâce qui restaure, guérit, fortifie et
vivifie le pécheur qui la reçoit par la foi. Mais la grâce qui
affranchit le coupable de la condamnation, qui réconcilie
parfaitement l'homme avec Dieu, la grâce qui justifie et pardonne
avant de régénérer et de sanctifier, la grâce qu'il me faut avant
toute autre grâce, vous ne me l'avez pas annoncée

J'ai lu quelque part que Newton attendait trois surprises au

moment de son arrivée dans le ciel : la première, d'y voir bien
des gens qu'il n'y aurait pas attendus ; la seconde, de n'y en

pas voir d'autres qu'il y aurait attendus; la troisième, de s'y
voir lui-même. Ajoutons une quatrième surprise à ces trois :

celle de reconnaître qu'une partie des opinions défendues par
nous et les nôtres avec le plus de persistance et de passion
durant les jours de notre vanité, ne méritaient ni l'honneur que
nous leur avons fait, ni le temps que nous leur avons consacré.
Et alors il faudra, pour la première fois, brûler ces idoles ou
ces idées que nous avions identifiées avec la vérité, et ce
faisant, échappés peut-être nous-mêmes «; Sia mpo;, reconnaître
que dès longtemps cette perte eût été un bienfait.

Gretillat.


	Beck et sa doctrine de la justification

