Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 17 (1884)

Artikel: Beck et sa doctrine de la justification
Autor: Gretillat

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379339

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379339
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION

PAR

GRETILLAT!

Comme la doctrine de la justification de Beck pourrait étre
solidarisée avec sa notion de l’expiation, ou suspectée d’avoir
réagi sur sa conception de I'ceuvre objective du salut, nous
commencerons par un court exposé de celle-ci, emprunté au
Leitfaden (pag. 112 et sq.). Dans une seconde partie nous ex-
poserons les réalisations subjectives du salut selon notre auteur,
désignées chez lul par les trois termes de justification, sancti-
fication et glorification et les rapports mutuels de ces actes.
Nous terminerons par la définition que Beck donnait de la foi,
considérée comme la condition moyennant laquelle le fait ob-
jectif du salut devient une réalité subjective.

CHAPITRE 1

De I'ceuvre objective de la gréce divine
dans la Rédemption.

« Aucun étre, écrit Beck a I'endroit précité, non pas méme
le Médiateur, ne peut avoir affaire au péché sans avoir affaire
en méme temps a la mort, qui est le salaire naturel du péché,
ala colére et a la justice rémunératrice de Dieu, qui est le fon-
dement de son trone. Dés lors, il ne peut y avoir pardon légal
des péchés, sans que la mort soit intervenue, sans que le sang,
qui est la source de la vie de la chair, siege du péché, ait été
répandu. C’est en effet par I'effusion du sang que la loi et le

! Pour le premier article, voir la livraison de janvier 1884.



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 145

droit de la mort, inhérents a la vie naturelle, charnelle et pé-
cheresse, sont sanctionnés en fait; et le péché est expié en ce
que la grice peut rentrer légalement dans lavoiedela réconci-
liation. (Rom. VI, 23; Ps. XC, 9; XCVII, 2; Osée I1,19; Hébr.
IX, 22; comp. Lév. XVII, 11.)

» Comme Jésus-Christ, investi de sa force divine, devait et
voulait racheter le pécheur placé sous la malédiction de la
mort, il devait aussi se livrer en sacrifice volontaire a cette loi
de réconciliation de la justice divine, ou se sanctifier lui-méme
pour les hommes & racheter; il devait s’assimiler aux hommes
dans la mort comme auparavant dans la vie; il devait entrer
véritablement dans leur situation, pour pouvoir véritablement
la changer; il devait s’abandonner lui-méme & la sentence de
mort, zar laquelle le péché recoit dans la chair humaine le
traitement qui lui est dii, dans cette chair du Fils de ’homme
qui le rendait le parent et le frere des hommes; et ainsi,
soumis a la loi générale, portant sur lui le fardeau des péchés
du monde qui lui incombait comme Fils de Dieu, il expiait 1é-
galement leurs péchés,et frayait a4 la grice qui pardonne et
vivifie, une voie sanctifiée. (Math. XX, 28; Hébr. 11, 9, 14 et sq.
IX, 27 et sq; Eph. V, 2; Jean XVII, 19, etc.) »

SI nous entendons bien ce passage, 1l nous parait énoncer
une conception moyenne entre la théorie dite juridique de la
substitution et celle dite morale de ’expiation par la simple
solidarité. Christ expie nos péchés, en participant volontaire-
ment non seulement aux miséres communes a ’humanité, et &
la mort qui lui est infligée par ’humanité elle-méme, mais en-
core & la peine collective qui affecte la race déchue d’Adam;
et en ceci cette conception se distingue de la seconde théorie
désignée, quirejette cette participation de Christ 4 la peine du
péché. Mais cette participation ne fut pas,selon Beck, une subs-
titution de Christ aux pécheurs, et c’est en ce point qu'elle se
distingue de la premiére théorie dite juridique.

Nous n’avons pas & examiner ici si cette conception moyenne
épuise la portée de toutes les expressions scripturaires, de celles
en particulier qui désignent Christ comme une rancon offerte &
la place de plusieurs: Jvrpoy avte woddev ; Math XX, 28 ; si plusieurs



146 GRETILLAT

passages scripturaires, & commencer par Es. LIII, 5; puis 2 Cor.
V, 21; Gal. III, 13; Hébr.II, 14 et 15, ne supposent pas le trans-
fert & la personne sainte de Christ sur la croix d’'une coulpe et
d’une peine dont ceux qui croient en lui ont été affranchis par
Veffet de ce sacrifice méme; si la solidarité de la coulpe et de
la peine ne doit pas figurer ici comme la condition morale et
nécessaire de la substitution au lieu de 'exclure. Nous devons
nous borner a définir aussi exactement que possible la doctrine
de notre auteur sur le sujet de I’expiation, et nous trouvons
notre interprétation confirmée en partie dans une note expli-
cative du passage que nous venons de citer (Leitfaden, pag.
143}

« Il est sans doute antiscripturaire d’appeler la souffrance de
Christ une peine dans ce sens qu’elle et eu pour lui-méme la
portée d’une punition divine, ou qu’une peine particuliére lui
etit été infligée par Dieu pourles péchés de I’'humanité; que sa
personne fut devenue 'objet de la colére de Dieu (Jean X, 17).
Les souffrances qu’il a réellement endurées ne sont pas autres
que celles que le péché de ’homme, violation de 'ordre divin,
a introduites dans le monde, et qui sont ’expression du déplai-
sir de Dieu a I’égard d’un état de nature contraire 4 son es-
sence intime qui est la sainteté. C’est sans doute une peine
infligée par la colére divine (Rom. I, 18), que subit le Christ
souffrant, mais non pas celle qui aurait été destinée spéciale-
ment par Dieu & un innocent, substitué & des coupables restés
impunis; c’est plutdt l'innocent qui se soumet a la souffrance
pénale qui pése sur le monde coupable. (Es. LIII, 4-7; Gal. III,
13.)

» Christ souffre donc véritablement a notre place, ce que pour
lui-méme il n'etit pas da souffrir, mais non pas dans ce sens
que nous n’ayons plus a souflrir, car ses disciples eux-mémes
doivent I'imiter dans la souffrance, se conformer & lui dans sa
mort, et c’est par beaucoup d’afflictions qu’il faut entrer dans
le royaume de Dieu; mais 1l n’y a pas pour eux de manifesta-
tion de colére divine, puisqu’ils sont plutdt transportés par ces
souffrances mémes dans la vie du Seigneur, comme il s’est
transporté dans notre mort. »



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 147

Je ne sais si je me trompe, mais la substitution niée au début
de cet exposé reparait & la fin en d’autres termes, s'il est vrai
que la souffrance pénale de Christ a pour effet d’exempter ses
disciples non pas de la souffrance humaine sans.doute, mais
du caractere pénal que la justice divine a attaché a cette souf-
france dans un monde pécheur. Et il sera difficile d’échapper
4 la conclusion qu’'un membre parfaitement saint de cette race
condamnée, a pu assumer volontairement sur lui la coulpe
collective avec une énergie et une intensité propres a lul
seul!.

La transition de la doctrinc de I'expiation de Beck & sa con-
ception particuliere de la justification va nous étre indiquée
dans le passage suivant queje transcris d’apres Leitf. pag. 116.

« Dans ’ceuvre de médiation qui s’accomplit entre Dieu et le
monde, il faut, pour gu’elle soit sainte, que la colére de Dieu
contre le péché ait recu pleine et entiére satisfaction aussi bien
que son amour ; la justice punissante aussi bien que la justice
réparatrice ou justifiante (gerecht machende). Ces combinaisons
doivent s’opérer dans l'acte de la médiation, non pas par fiction
seulement (nur zum Schein), mais cn réalité. La colére de Dieu
qui produit la mort, qui condamne le péché comme un principe
hostile et contraire & son essence intime, doit se¢ montrer
réunie a l'amour de Dieu qui crée la vie, attire le pécheur et
restaure en lui la vie nouvelle : c’est 14 la réconciliation. De
méme la justice punissante de Dieu, qui exécute juridiquement
la sentence de condamnation portée contre la violation de
I’ordre du monde, c’est-a-dire l'injustice, doit renfermer en
elle la justice restauratrice, qui en apportantle pardon restitue
la loi et rétablit & nouveau l'ordre et la justice dans la vie :
c’est 1a la justification. (Gal. III, 13 et sq.; Rom. III, 25 et sq.;
31;2Cor. V,21.) »

La notion de réconciliation (Verséhnung) se distingue donc
de celle de justification (Rechtfertigung), en ce que l'une dé-
signe une synthése qui s’accomplit en Dieu, dans ’ordre objec-
tif, tandis que la justification serait un fait se réalisant en

1 Pour de plus amples développements sur I'ceuvre objective de la mé-
diation de Christ, voir Lehrw. § 28, pag. 538 premiere édition.



148 GRETILLAT

I’homme lui-méme. Nous touchons donc déja par cette pre-
miere définition a la doctrine particuliere de Beck qui est dé-
signée dans le titre de ce travail.

CHAPITRE II

Doctrine de la justification.

Nous croyons pouvoir ranger les éléments de la doctrine de
la justification selon Beck sousles trois chefs suivants que nous
formulerons en questions :

1o La justification est-elle un fait objectif se passant en Dieu,
et par conséquent déclaratif, ou un acte subjectif s’accom-
piissant en ’homme, et par conséquent effectif ? En d’autres

termes :
Du siege de la justification.

20 La justification est-elle un fait antérieur ou conséculif &
la nouvelle naissance ? Soit :
Du rang de la justification dans 'ordre du salut.

30 La justification est-elle un fait identique a lui-méme ou
progressif? Soit :
Des caracteres de la justification.

La solution de ces trois questions me parait devoir épuiser
la matiére de notre chapitre I, et nous les indiquerons par
les lettres A B C.

A. Du siege de la justification.

Beck estimait que le sens du mot justification doit étre déter-
miné par celui de justice : dwawauvn. Or cette derniere notion,
disait-il en commentant Rom. I, 17, peut étre atténuée ou al-
térée de deux maniéres : ou bien, en étant concue exclusive-
ment comme une qualité morale en Dieu, comme une loi pro-
mulguée dans I’Evangile; ou 4 l'inverse, comme un rapport
purement juridique de 'homme & Dieu, comme une justice va-
lable devant Dieu en vertu d’une absolution purement décla-
rative.



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 149

La justice divine qui se révele dans ’Evangile est une force
divine révélée de foi en foi, ¢’est-a-dire partout ol existe la
foi 4 ’Evangile et dans le croyant, pour devenir par 1a le salut
et la félicité du croyant. Cette révélation de justice est donc la
communication d’une force divine & 'homme et dans I’homme,
et ne saurait étre réduite aux termes d’une promulgation orale
ou d’une activité divine restant extérieure a la foi de 'homme
et & ’homme lui-méme.

Cette interprétation nous est confirmée par le sens évident
de I'antithése : amoxadumrerar opyn Bzou, Rom. I, 18, qui ne peut
désigner qu’une puissance transcendante entrant en rapport
réel avec le péché de ’homme, xoefzx 2 «dinx. De méme dans
Rom. VIII, 18, il est dit de la gloire de Dieu qu’elle sera révé-
1ée en nous (in uns hinein), exactement comme il est dit de la
justice de Dieu qu’elle a été révélée dans la foi (in den Glauben
hinein), c’est-a-dire au dedans du croyant. Les deux passages
Rom. I, 17 et VIII, 18 renferment la méme expression «ro=-
rxadurnrerar ag. Or comme cette révélation de la gloire de Dieu en
nous est identique & 'acte nommé v. 17 : JoEaZey, qui désigne
une appropriation de la gloire de Dieu par les enfants de Dieu,
de méme le verbe dwawouy désigne une appropriation intérieure
de la justice de Dieu par le croyant, soit un acte subjectif et
effectif et non pas objectif et déclaratif. (Voir Leitfaden, tom. I,
pag. 186 et sq.)

Aussi cette justice nouvelle créée en I'’homme, est-elle vala-
ble devant Dieu, svwmov tov 8e0v (comp. Rom. III, 20), =pos 7oy Bz0v
(IV, 2), précisément parce qu’elle est homogéne a la justice de
Dieu dont elle dérive, de méme que la sagesse créée en I’homme
est homogeéne & la sagesse de Dieu qui en est la source, et ¢’est
pour cela qu’il est dit, Rom. III, 25, que Dieu est juste et qu’il
justifie (gerecht macht) celui qui est de la foi en Jésus.

L’opposition entre la propre justice, qui est la fausse, et la
véritable n’est donc pas a4 établir entre une justice subjective
et une objective ou imputée ; mais entre la justice puisée en
I'homme et celle puisée en Dieu, et de Dieu descendant en
I'homme et résidant dans I'homme. Or comme le principe ad-
verse, le péché a: 1° outragé la majesté du droit; 20 I’a invalide,



150 GRETILLAT

en a entravé la réalisation, la justice divine révélée comme
une puissance (3uwwauprs) aura ce double effet : 1° de restaurer la
majesté du droit ; 2° de restituer son efficacité perdue.

Ces deux éléments, juridique et moral, de la notion du salut,
I'expiation et la rédemption, sont tous les deux compris dans
le terme Swwwow (Rom. III, 21-23), et c’est pour cette raison
que l'apotre termine ce morceau par ces mots qui ne peuvent
en étre que la conclusion logique et nécessaire : « Anéantissons-
nous donc la loi par la foi? Au contraire, nous élablissons la
loi » (dans le sens général, et non pas dans l'acception parti-
culiére de loi mosaique). Comp. encore les passages cités &
Pappui : Math. V, 18; Hébr. X, 16.

Avant toute chose, je tiens & signaler une équivoque cons-
tante dans I’argumentation de Beck et de ses disciples. De ce
que Dieu ne saurait se mentir & lui-méme en faisant une dé-
claration de justice qui ne serait pas conforme & la réalité des
faits, on conclut couramment que la justification doit étre ef-
fective et non pas seulement imputative. Nous souscrivons, il
va sans dire, au principe dont on fait la prémisse du raisonne-
ment, mais nous n’en acceptons point eo ipso la conséquence,
ou se dissimule une interprétation erronée des deux adjectifs
effectif et imputatif. Il est évident pour nous comme pour tout
homme sensé qu’aucune fiction ne saurait étre supposée dans
les activités divines, et que par conséquent toute imputation
de justice faite par Dieu & I'homme doit répondre a une réalité
en ’homme ; cette réalité, selon nous, c’est la foi. Aprés cela,
la question de savoir si ’homme est déclaré juste a raison de
la foi, ou s’il est effectivement rendu juste en vertu de cette
fol, reste intacte.

Il me parait ensuite que c’est une fausse tactique que de dé-
river immeédiatement le sens soit déclaratif soit effectif qu'on
attache au verbe dwwow de la définition du substantif Swateoum,
et qu’il faut détinir chacun de ces termes pour lui-méme, sous
peine d’engendrer des ombres ou des pénombres en travers
de sa route. Je ne saurais affirmer que les deux alternatives
exclues dans la définition du terme dwawosusn, rapportée tout a
I’heure, ni que la notion opposée a I’'une et a 'autre répondent &



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 151

des catégories nettement déterminées dans mon esprit, et voici
comment la question se pose et se résout & mon point de vue :

Le mot Suxaozuvn, justice de Dieu, a deux sens fort distincts
dans I’Ecriture et parfois dans un méme morceau : tantot ce
mot désigne l'attribut divin de la justice, ainsi Rom. III, 25,
dans l'expression : 7 pog swdaby Tog Owaoguvng; tantot 1'état de
I’homme quitte envers cette justice divine, par exemple : Rom.
III, 21 : Swawoguim Gzou. Cette justice de ’homme est appelée jus-
tice de Dieu par brachylogie, parce que d’une part c’est Dieu
qui I’a instituée et révélée, Rom. I, 17; et que de l'autre, elle
seule est valable svomiov avrov, Rom. I, 20.

Cette justice définie selon le second sens, est-elle effective
ou imputée ? c’est 12 une alternative qui ne peut étre résolue
que par le contexte du mot, et point par sa signification pro-
pre. Dans Math. V, 20, par exemple, il est certain que le sub-
stantif dweanswy a le sens de justice effective ou réalisée en
I’homme ; tandis que e dwwoguvay Joyiieaber, Rom. 1V, 5, signifie
une justice imputée. La relation du verbe Suxaoww au substantif
Suaocuvg NE nOUS permet donc pas de préjuger en rien la signi-
fication du premier.

Etant donné le sens général de dwwosuvy, comme de la qua-
lite de I'hnomme en régle avec Dieu, et quitte envers la justice
supréme, il restera a décider, 1° si cette qualité est conférée
a 'hnomme, ou réalisée par lui-méme ; et 2° si cette qualité lui
étant conférée, ce transfert s’opére par voie d’imputation ou
de communication effective.

De la conception du théme de I’épitre aux Romains rappor-
tée plus haut, découlait la division suivante du livre, qui pourra
servir de premiére contre-épreuve des prémisses déja con-
nues :

Premiére partie. Chap. I, 18 -1II, 30 : Détermination de la
notion totale de la justice divine, d’une part hors de Christ, en
regard des juifs et des gentils; d’autre part en Christ, par la
foi.

Seconde partie. Chap. IV-VI : Transfert de cette justice di-
vine dans le croyant et obligations qui en résultent.

Troisieme partie. Chap. VII et VIII : Développement subjec-



152 GRETILLAT

tif de la justice dans le croyant, et délermination de son prin-
cipe et de son but final.

Nous ne serons pas certes assez chicanier pour imputer a
la doctrine de la justification d’un théologien telle ou telle di-
vision de l'épitre aux Romains, qui nous paraitrait plus ou
moins artificielle, car si tel était le cas, nous serions dispensé
d’aller plus loin. La division de I'épitre aux Romains proposée
par Beck serait déja la condamnation de la doctrine de la jus-
tification de Beck. Méconnaitre 'importance du morceau Rom,
V, 12-21, au point de le passer sous silence dans un apercu
général de l'épitre, couper en deux sections le morceau
VI-VIII, dont le chap. VI et le VIII® appartiennent si manifes-
tement I’'un & l'autre... autant valait dire tout de suite :

Sic volo sic jubeo, sit pro ratione voluntas...

Il est vrai que la question du théeme et de la division vérita-
bles de I'épitre aux Romains, si intimement connexe sans nul
doute & l'interprétation des termes duuosuvy et Sixawouy, est en-
core ouverte a I’heure qu’il est; et c’est un péché véniel vrai-
ment que de ne pas s’élre formé sur ce point une opinion deéfi-
nitive. Les deux ‘éditions du commentaire de M. Godet, par
exemple, nous proposent deux plans de I'épitre assez différents
I'un de I'autre, mis en regard dans I’édition de 1883, pag. 150,
et qui diiférent absolument tous les deux de celui que Beck
estimait étre le seul authentique. Et moi-méme, je demande la
permission de n’accepter ni le plan initial ni le plan revisé que
M. Godet nous propose dans la deuxiéme dédition de son com-
mentaire, par la raison que je ne me sens pas encore d’accord
avec lui sur le théme méme de I’épitre.

J’ai cru et je crois encore que ce theme doit se tirer moins de
I'idée de la gratuité de la justification ou du salut que de celle
de leur universalité, et dans ce cas le mot & souligner Rom.
I, 16 ne serait pas Suwxues, Ni g swrow, Mais rwvre. La gratuité
ne figure ici et dans le verset suivant, selon nous, que comme
condition auxiliaire de I'universalité de la grice, car il n’y a de
salut universel que le salut par la foi, et ce salut qui est gra-
tuit pour étre universel se décompose en justice o dwueos % mirTies
(I, 18-V, 21) et en vie, &ugera (VI-VIID).



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 153

Jeretrouve cetteidée d’universalisme, qui s’accorde d’ailleurs
si bien avec la destination d’une épitre adressée a la capitale
du monde, dans toutes les articulations importantes de I'ou-
vrage. Tout d’abord & I'universalité de la condamnation procla-
mée de I, 18 & III, 20 répond l'universalité de la justice nou-
velle offerte aux pécheurs: 111, 22, ec mavrac v eme muvres; cette
universalité est le corollaire du monothéisme biblique, III, 29;
elle est fondée sur le précédent de la justification d’Abraham,
IV ; elle forme une antithése, digne de la grice de Dieu, & I'u-
niversalité du péché et de la mort introduite dans le monde
par le premier Adam, V, 12-21.

A la gratuité de la justice pour tous, développée dans la pre-
miére partie de I’épitre, s’associait, dans la pensée principale
de I'apotre. la gratuité du don de la vie dans la régénération,
la sanctification et la gloire, VI-VIII, pour quiconque est jus-
tifié par la foi, VIII, 29-30. Enfin le morceau IX-XI, toujours
si difficile & réduire & la synthése sous tout autre théme que
celul que nous indiquons, achéve d’une fagon nécessaire le dé-
veloppement de I'idée universaliste en en montrant le triomphe
dans I'histoire ; et la devise finale nous en est donnée chap. XI,
32,0l les deux rovs mavrug répondent au mavt: tw morivovr de 1,16.

Pour établir le sens subjectif et effectif de Swaxwuv, Beck s’est
livré, nous l'avons vu, & des combinaisons philologiques qui
ne ressemblaient que trop & des marches en zigzags. Il et été
plus simple, selon nous, chacun laissant sa dogmatique der-
riére la porte, d'interroger en face et dans ses différents con-
textes le verbe dwwouv, pour savoir ce qu’il aurait bien 4 nous
dire; et le résultat de cette enquéte toute philologique et impar-
tiale serait, je le crois et le crains, bien différent de celui qui
est sorti tout & ’heure sous nos veux de I'alambic.

Azouy signifie-t-11, oul ou non, dans I'Ecriture rendre juste
ou déclarer juste, et cet acte a-t-il son siege en Dieu ou en
I’homme ?

J'estime nepouvoir mieux faire que de copier ici les conclu-
sions du plus récent travail scientifique paru sur la matiére, le
commentaire de M. Godet sur I’épitre aux Romains, II¢ édition,
pag. 337 et sq.

THEOL. ET PHIL. 1884. 11



154 GRETILLAT

« Il n’existe pas un passage dans toute la littérature clas-
sique ou duaow signifie: rendre juste. Avec les accusatifs de
chose, il signifie : estimer juste...

» Mais lesens du verbe dwwouvy, dans le Nouveau Testament,
repose moins sur le grec profane que sur l'usage de I’Ancien
Testament, soit dans I’original hébreu, soit dans la version des
LXX... Au terme justifier correspondent en hébreu le pihel et
le hiphil de tsadak. Le pihel tsiddek, dans les cas ol il est em-
ployé, signifie, non: rendre juste intérieurement, mais faire
paraitre ou déclarer juste. L’hiphil hitsedik se présente douze
fois ; dans onze cas, le sens de justifier, juridiquement parlant,
ne peut étre sujet & contestation... Dans le douziéme passage
seul, Dan. XII, 3, le mot peut étre compris soit dans le sens de
rendre juste, soit dans celui de présenter comme juste. (Les
LXX traduisent tout différemment et sans employer le mot
Sxatouy. )

» L’usage du mot dweowv, justifier, dans le Nouveau Testa-
ment, est constaté surtout par les passages suivants : Rom. II.
13... 111, 4... III, 20... 1V, 2... 1 Cor. IV, 4... Qu’on veuille bien
consulter encore Math. XI, 19 et Luc VI1I, 35... VII, 29... Math.
XII, 37... Luc X, 29... XVI, 15... XVIII, 14... Act. XIII, 39...
Jacq. 1I, 21, 24 et 25.

» Il n’y a pas un seul de ces passages auquel puisse conve-
nir I'idée d’une communication intérieure de justice. On a cité
quelquefois en faveur de ce sens la parole 1 Cor. VI, 11. Si on
a soin d’expliquer ce passage d’aprés le contexte VI, 1-10, on
verra bien qu’il ne fait point exception a I'usage constant du
Nouveau Testament, tel qu’il résulte de la totalité des passages
que nous venons de citer. »

Parmi les nombreux passages ol le sens déclaratif de Sweovy
s'impose, nous ne reléveronsici que ceux ou le sens dit effectif
n’est pas méme concevable.

En premiére ligne sont & citer les passages, rares d’ailleurs,
ou Dieu est nommé comme l'objet de la justification. Ex.:
rom. III, 4; comp. Math. XI, 19; Luc. VII, 35.

Dans Rom. II, 13, le verbe Suuwfsrouree ayant pour sujet: o
mounten Tou vowsu, Ne pourraitsignifier, sans qu’il y et contradic-



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 155

tion dans les termes: seront rendus justes, puisque ceux qui ob-
servent la loi sont déja réputes tels; ce mot ne peut donc s’en-
tendre que de la sentence souveraine qui sera prononcée au
jour du jugement sur ces observateurs de la loi et constatera
leur état moral effectif.

Dans VIII, 33, la justification dont Dieu est I’auteur est oppo-
sée a toute accusation et & toute condamnation dont I’enfant
de Dieu pourrait étre I'objet ou la victime : toutes deux, actes
déclaratifs de leur nature et frappés d’avance de nullité par
une sentence plus haute : Dieu déclarant juste ’homme que
des voix souillées déclarent coupable! Il y a donc ici sentence
opposée a sentence.

Un texte des évangiles paralléle & ceux que nous venons de
citer, et relatif comme eux & la sentence finale du Juge su-
préme, est la parole de Jésus, Math. XII, 37, ou le sens déclaratif
de Suxawnoy est donné avec celul de xaraduasbnon qui est incon-
testable.

Un troisiéme texte de Paul qui ne nous parait pas moins dé-
cisif dans le cas qui nous occupe est 1 Cor. IV, 4, ou le parfait
dedumawpor s’Oppose au parfait présent suvodu, et ol le sens évi-
demment déclaratif et imputatif du second verbe emporte celui
du premier. Car, d’'un co6té comme de 'autre, je vois une sen-
tence dont le moi est 'objet; mais sentence prononcée dans
un cas par le Seigneur, comme dans l'autre, par la conscience
individuelle.

La comparaison des deux expressions antithétiques : Suuoveo-
Our ex mioTems et dwauouafur ex Tow coywv, NOUs donne les mémes ré-
sultats. A supposer que la premiére, isolée du contexte, com-
portat la traduction : étre rendu juste par la foi, le sens effec-
tif transporté dans la contre-partie : SuaousBur ex Twv epywy, N'é-
veillerait plus méme une idée quelconque dans mon esprit,
puisque les ceuvres étant censées constituer la justice de
I'homme dans le systéeme de l'adversaire, je ne concevrais
méme plus quelle justification serait issue de ces ceuvres elles-
mémes. Le sens évidemment déclaratif de 'une des deux ex-
pressions paralléles emporte donc ici encore une interprétation
correspondante de ’autre.



156 GRETILLAT

Enfin 'interprétation des mots dwaouwv et Suzawovsfaur que nous
défendons, se trouve ratifiée sous la plume de Paul dans la
périphrase Joyesfou eg Sexeoguwyy, qui est comme le commentaire
authentique du verbe duxawouy. En vain Beck se fatiguait-il & ré-
péter & propos de ces termes empruntés par Paul & I'histoire
d’Abraham (Gen. XV, 6), et rapportés par lui au salut par la
foi (Rom. IV, 3), que 'imputation divine ne saurait étre men-
songére, qu'elle doit répondre & une réalité existante. Le pa-
radoxe de la doctrine de la justification par la foi réside préci-
sément dans le moyen révélé par Dieu au monde, et aussi
satisfaisant pour sa justice que pour sa miséricorde, de traiter
comme justes des créatures qui en fait ne I'étaient pas, en con-
férant au pécheur, mais au pécheur crovant, la qualité immé-
ritée de juste ; en imputant a la foi du pécheur la valeur d’'une
justice parfaite. Et ce paradoxe supréme, renfermé dans la
grande folie de la croix, se trouve résumé dans Rom. III,
25, en ces mots propres a répondre a la fois aux objections
de la conscience et aux aspirations de 1'Ame en quéte de la
justice véritable : e to cvar avtoy Sixawov, xwe Sixwwowvra Tov Ex TETIME
Inoou.

Le sens déclaratif et imputatif du verbe duwsuv nous parais-
sant clairement établi par les citations précédentes, nous
croyons avoir répondu par 1a méme & la premiére question
posée que le siége de l'acte de la justification, dans le sens pau-
linien et biblique de ce mot, est en Dieu et non en 'homne.

B. Du rang de la justification dans Uordre du salut.

Selon Beck, la justification est une ceuvre du Saint-Esprit
dans le cceur de I’homme, consécutive a la nouvelle naissance.
Voir Vorlesungen uber christliche Ethik, I, pag. 257 et sq.

Les passages sur lesquels Beck aimait & fonder cette affir-
mation étaient Jean III, 3-5, Rom. VIII, 9, Gal. VI, 15, ou le
terme de justification ne se rencontre point; 2 Cor. V, 21, ou
se rencontre bien le mot Swawoouwn, mais non pas Swamwss,
et ou la régénération par le Saint-Esprit n’est point nommée ;
Rom. XIV, 17, ou les mots e mvzvpar se rapportent aux trois ter-
mes & la fois duxaworuum, sionwg et yaox, ou peut-étre seulement aux



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 157

deux derniers. Les deux seuls textes qui restent & discuter dans
I’espéece sont 1 Cor. VI, 11, ot la justification est en effet men-
tionnée au terme de la climax des actes du salut, et apres la
purification et la sanctification, et Tite III, 5-7, ou le participe
aoriste premier passif dwawberre;, étant placé apres la mention
de la wahyyoveaa, devait désigner selon Beck un acte consécutif
a cette derniére.

Ces deux exemples ne sont pas plus probants I'un que l'au-
tre. Quant au premier texte, 1 Cor. VI, 11, 'ordre dans lequel
sont nommeés par exception, et sans doute par une raison spé-
ciale au contexte, les différents actes du salut, ne saurait pré-
valoir contre la norme constante qui place la justification en
tete de la sanctification. Le plan général de D’épitre aux Ro-
mains qui traite de la justification dans les cing premiers cha-
pitres, et ne commence qu’au sixiéme la tractation de la partie
morale (régénération et sanctification par le Saint-Esprit), dé-
pose contre cette conclusion hative. Eh! quoi, ne lisons-nous
pas Rom. VIII, 30, que ceux que Dieu a appelés, il les a aussi
justifiés, et que ceux qu’il a justifiés, il les a aussi glorifiés?
Or ce troisieme terme désigne, selon Beck lui-méme, I’ceuvre
entiére de la sanctification. Et d’aprés le chap. V, 1, n’est-ce
pas ’homme déja justifié par la foi (de 12 le participe aoriste
dawbevres ui désigne un fait historique) qui posséde la paix
avec Dieu et I'assurance du salut? Dans la premiére épitre aux
Corinthiens I, 30, 1a Suxxwouwwn de méme est nommeée avant ayixs-
pos et immeédiatement & la suite de la sopwx dans 'ordo salutis.

Le contexte du passage 1 Cor. VI, 11, qui était un des loci
dilect: de mon ancien professeur, suffira & nous préserver de
tirer d’un seul fait une conclusion contraire & l’analogie de
tous les autres. Beck ne s’est malheureusement pas douté que
Paul a fait ici une climax régressive, motivée par l'intention-
générale du morceau, qui était de flétrir les proces entre chré
tiens. Quelle honte pour les lecteurs de I'apotre d’aller deman-
der justice contre des fréres aux tribunaux des paiens, eux les
justifiés de Dieu ! Ce dernier trait, placé au terme de I’énumé-
ration, en dérogation a l'ordre normal des actes du salut, ac-
quérait par 12 méme toule son éloquence.



158 GRETILLAT

Le second argument, plus fragile encore, nous arrétera moins.
Qui ne voit que l'aoriste dixawwfevrs;, dans le texte Tit. III, 5-7,
dont on nous a fait tant d’état, désignant comme toujours un
acte historique, peut et doit avoir ici le sens d’'un plusquepar-
fait par rapport au verbe suivant yavmpste ? C'est ce qu’ont com-
pris d’ailleurs nos anciens traducteurs : afin qu'ayant été
justifiés par sa grice; et I'apotre rappelle ici le fait de la justi-
fication opérée dans le passé afin de justifier d’autant mieux la
certitude du chrétien d’hériter la vie éternelle : xhnpovopor yeverpsfa
2ot ehmida Lwng wiwviou.,

Beck n’a pas laissé d’écrire (pag. 257) les lignes suivantes,
si insuffisamment certifiées : « La régénération, dans Tit. III,
5-7, est désignée comme la délivrance obtenue sans les ceu-
vres, et c’est par 14 que se réalise le Swouwbovu v yupr, c'est-
a-dire la justification. A raison de ces associations, ce n’est
pas seulement la purification et la sanctification, c’est aussi la
justification du Nouveau Testament qui apparait comme un
effet de la nouvelle naissance, issue de la force régénératrice
de I'Esprit de Dieu, et de telle sorte que la justification ne doit
pas étre séparée de la purification et de la sanctification. »

Le passage Jean III, 3-5 avait suggéré & Beck une argumen-
tation bien spécieuse & 'appui de sa thése sur les rapports de
la justification a la nouvelle naissance : Ou bien, nous disait-il.
la justification précéde la nouvelle naissance, et alors elle ne
serait pas suffisante pour le salut, puisque la nouvelle nais-
sance est déclarée ici absolument nécessaire au salut; ou bien
elle est simultanée et par conséquent inhérente & la nouvelle
naissance (en réalité consécutive, d’aprés les passages cités
plus haut), et c’est ce qu'on veut démontrer. Je répondrais &
ce dilemme parun autre tiré des choses terrestres : Ou le verdict
d’absolution prononcé surun captif précéde la libération effec-
tive, et dans cecas le verdict n’a aucune valeur intrinséque ; ou
il est simultané, inhérent & la libération effective. Je ne sais le-
quel de ces deux sophismes est le plus patent. Eh! de ce que
deux actes se succédent en vertu d’'une nécessité de nature,s’en-
suit-il qu’ils doivent se confondre dans la pensée et dansle lan-
gage? Et si la justification, telle que nous la définissons, comme



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 159

I’absolution du coupable, doit avoir pour conséquence nécessaire
la nouvelle naissance, c’est-d-dire I'affranchissement effectif
du péché, il restera vrai de dire aprés Jésus-Christ tout a la
fois que si quelqu’un n’est né d’eau et d’esprit, il ne peut voir
le royaume de Dieu Jean III, 5, et suivant les versets 14-16
du méme entretien, que la foi suffit & elle seule pour obtenir
au pécheur la vie éternelle.

C. Des caracteres de la justification.

La réponse a cette troisieme question est implicitement don-
née par tout ce qui précede dans le systeme de Beck. Sila jus-
tification est un acte s’effectuant en I'hnomme et inhérent ou
consécutif & la régénération, il ne saurait étre que progressif;
et en faveur de cette thése, outre les témoignages scripturai-
res déja invoqués et discutés dans notre second paragraphe,
Beck citait les passages oli I'acte de la justification, étant dési-
gné au présent, est présenté comme continu, oucomme l'objet
d’une recherche constante ; ainsi Rom. VIII, 33 (un des textes
favoris), & comparer avec 1 Jean I,9-1I, 1; Gal. II, 17 (&nrovvres
Surarwbivae) ; V, 4 et 5; 2 Tim. IV, 8; Rom. V, 19; II, 13; 1 Cor.
IV, 4. (Voir Vorlesungen, pag. 268.)

Encore 1ci, je regrette de devoir constater que la quantité
des témoinssupplée a leur qualité. Quelle est la these qu'’il s’agit
d’établir ? Que la justification, la sanctification et la glorifica-
tion sont présentées dans I’Ecriture sous un double aspect:
d'une part, comme quelque chose de fait en une fois, c’est-
a-dire en principe et au centre de I’homme, dans le cceur;
d’autre part, comme quelque chose de persistant (fortlaufen-
des) c’est-a-dire que du centre, ol le commencement a été
posé, le développement du fait doit se poursuivre dans toute la
périphérie de la vie, pour atteindre la plénitude de sa notion.
(Pag. 267-268.)

Ni la glorification n’est donc un fait exclusivement futur,
ni la justification un fait passé et absolu; mais I'une comme
Pautre sont soumises aux mémes conditions de développement
et de progres.

Eh bien, ici déja et dans l'énoncé méme de la thése, une



160 GRETILLAT

amphibologie me frappe. Beck confond constamment les deux
termes conbinu et progressif, et de ce qu’un acte est présenté
comme continu, il conclut aussitdt qu’il est progressif. Repas-
sez, je vous prie, tous les textes notés plus haul d’apres la
page 268 des Vorlesungen, vous n’en trouverez pas un seul
qui, méme de loin, nous enseigne que la justification est un
acte soumis aux mémes lois de développement que la sanctifi-
cation : car dans les uns, les mots mémes de justifier, de jus-
tification sont absents, et 1l n’est dés lors pas permis d’arguer
a leur sujet ; et s1 nous considérons les textes restants ol le
verbe Swawwy se trouve, les uns, comme Rom. VIII, 33, n’indi-
quent qu’une justification continue, mais point progressive; les
autres, Gal. II, 17; Rom. II, 13, mentionnent une justification
future, et toujours point progressive; quant au dernier de la
série, 1 Cor. IV, 4, il implique si évidemment le sens déclaratif
de dwawowv, qu’il v a lieu de s’élonner qu’on ne l'ait pas réservé
a quelque autre emploi.

Ou les textes précités et invoqués sont étrangers au point
actuellement en discussion, ou ils ne font que confirmer ce que
nous savions et croyions déja, savoir que la senlence d’abso-
tion prononcée sur le fidele dés le premier acte de la foi, 'ac-
compagne et le protéege durant toute sa carriére et jusqu’au
jour du jugement de Dieu, et que la grice recue reste amis-
sible jusqu’au moment de l'achévement dans Vlindividu de
Iceuvre de la rédemption.

Si, selon notre définition précédente, la justice est I'état de
I’homme quitte envers la justice de Dieu, soit pour avoir satis-
fait lui-méme & la totalité de I'obligation morale, soit pour
avoir acquis une justice étrangere, et celle-ci ou communiquée
ou imputée, il s’ensuit que la justification, c’est-a-dire la réa-
lisation, quelle qu’elle soit, de cet état de justice, est un fait
absolu qui est ou n’est pas, et ne saurait pas plus comporter
de degrés que cet état lui-méme. On est ou on n’est pas tenu
pour coupable; on est ou on n’'est pas comptable & la justice ;
et si cette alternative se pose dans ces termes absolus devant
la justice humaine, elle est a fortiori valable devant la justice
éternelle, dont la norme est énoncée par Jacq. II, 10, en ces



BEECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 161

termes non moins absolus : 0GTIZ OAGY TOY YOOI TAPHGEL, TTULGEL 0z &
g, yeyove wavtwy eoyos ; par saint Paul, Gal. III, 10, et par Jésus-
Christ lui-méme, Math. V, 18-20, 25, 26. Nous constatons de
plus que s’il est plus d’une fois recommandé au croyant de croitre
en connaissance et en vie, Eph. III, 15; Phil. 1, 9; Col.1, 10;
1 Thes. III, 12; 1 Pier.1Il, 2, il ne 'est pas de croitre en justice
et en justification, et que le verbe justifier avec 'homme pour
sujet, est toujours construit au passif, Rom. 111, 24;V,1; Tit. IIL,7.

La justification étant un fait progressif chez ’homme, d’apres
Beck, et au méme titre que la régénération et la sanctification,
en quoi consiste-t-elle, et quels en sont les effets ?

La doctrine de notre auteur surce point dérive de prémisses
psychologiques qui doivent nous arréter un instant. La psy-
chologie de Beck, publiée des longtemps & part sous le titre :
Umriss der biblischen Seelenlehre, est peut-étre la partie la
plus intéressante et la plus durable de son ceuvre, bien que,
de son propre aveu, elle ne fat point originale. Il n’a voulu
étre en cette matiére que le disciple de Roos, un de ses ancé-
tres de I'école wurtembergeoise du siécle passé, et auteur lui
aussi d’un manuel de psychologie biblique, écrit en latin, et
devenu aujourd’hui, malgré son trés grand mérite, & peu pres
introuvable 1.

Beck enseignait que le coeur est le centre de la personnalité
physique et morale; car 1’élément physique n’était négligé dans
aucune des parties du systéme, au risque méme de produire
ici et 14, sous couleur de réalisme biblique, de véritables empd-
tements de langage.

Dans le cceur se rencontrent la conscience morale (suvadnos)
et ’entendement (vovs). « Tandis que le cceur, en tant que
conscience, etrentrant en lui-méme, exerce une fonction légis-
lative et judiciaire; en lant que vov;, et tourné au dehors, il
¢labore en pensées et en volitionsles déterminations genérales
de la conscience, et les applique aux cas particuliers de l'exis-
tence externe. » (Seelenlehre, pag. 72.)

! Ce manuel que je désespérais de posséder, et qui m'a été procuré par
la complaisance d’'un ami d’Allemagne, est intitulé: Fundamenta Psycho-
logice ex Sacra Scriptura, etc. Tubingse, MDCCLXIX.



162 GRETILLAT

Eh bien! je suis faché de devoir le dire : cette analyse des
fonctions de 'organe central de la personnalité me parait depuis
longtemps insuffisante. II y a autre chose au fond le plus in-
time du moi que la conscience morale (qui est un savoir ob-
jectif et supérieur au moi lui-méme) et que le vouz, organe intel-
lectuel encore, celui par lequel le sujet percoit les faits de
I'ordre spirituel et divin, et qui, bien qu’influencé constamment
par la volonté, n’est pourtant pas la volonté elle-méme. Or je
cherche le role et la place de cette derniére dans la psycholo-
gie de Beck; la volonté et la volonté libre et responsable s’y
trouve; elle doit s’y trouver ; I’effort constant de Beck était d’en
faire ressortir l'action; d’opposer au déterminisme, quelque
nom qu’il se donnét, les droits de la liberté humaine, impres-
criptibles comme le devoir, comme la responsabilité de
I’homme, comme la morale elle-méme. Chose étrange ! la vo-
lonté manque ici justement au moment et & la place ol elle
était attendue.

Peut-étre la préoccupation constante de Beck d’écarter de la
vie morale tout facteur purement déclaratif et imputatif, tout
fait impropre & passer immédiatement en actes et en effets,
I'a-t-elle ¢égaré dans sa doctrine de la conscience morale, dont
il devait étre tenté, au nom des analogies de son systéme,
d’exalter et d’étendre le role. C’est ainsi qu’il instituait le siege
de la religion dans la conscience, ce qui était une incongruité
a son propre point de vue, puisque la religion n’était point pour
Beck un fait immédiat de nature, une détermination physique
de I’étre, comme pour Schleiermacher et son école, mais une
détermination de la volonté. Il est évident dés lors que cette
conception de la religion était contradictoire a la théese que le
siege de la religion fit la conscience, organe d’un savoir ob-
jectif et supérieur au moi, tandis que c’est le ceeur qu’il fal-
lait dire.

Cette digression, aussi courte que possible, dans le domaine
de la psychologie, nous était, avons-nous dit, nécessaire pour
nous rendre quelque peu compte des sinueux développe-
ments donnés a la doctrine de la justification considérée dans
ses effets intérieurs chez I’homme. Aprés les avoir entendus



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 163

Jadis, nous les retrouvons : Vorlesungen, I, pag. 262 et sq.

La justification étant, selon I’exposition précédente, un acte
subjectif, intérieur et moral, se réalisant progressivement dans
le coeur de I’homme, les effets de la justification seront doubles
et corrélatifs & la double fonction qui constitue la vie du coeur :
celle -de la conscience et celle de cet organe appelé dans le
Nouveau Testament le vous, mot pour lequel nous n’avons pas
d’équivalent dans notre langue, et que nous rendrions peut-étre
par Uentendement moral.

Quant au premier rapport, 'effet de la justification répondant
a la double fonction législative et judiciaire de la conscience
sera d’une part de créer en 'homme une vivante théonomie, se
substituant a lactivité législative de la conscience (so ist die
gesetzgebende Energie des Gewissens umgebildet in lebendige
Theonomie), pag. 263; et de 'autre, en regard de la fonction
judiciaire ou imputative de la conscience, la justification se
réalise dans l'affranchissement continu de la mauvaise con-
science, d’aprés Hébr. X, 16-22, ou pour emnployer une expres-
sion populaire, dans 'effet que nous appelons 'assurance du
salut.

Le second effet de la justification, celul qui répond a la fonc-
tion du v, consiste en ce que cet organe n’est plus seulement
affecté par le divin comme par une norme purement idéelle,
comme ce peut étre le cas chez ’homme naturel, mais en
ce que le vou;, pénétré désormais du principe supérieur du
mvzupu, acquiert dans la pratique morale I’énergie et 'efficacité
qui lui faisaient défaut. (Voir pag. 267.)

Il faut le reconnailre, il y a de la symétrie dans cette partie
du systéeme : les deux effets de la justification répondent aux
fonctions de la conscience et du veu;. Mais je redoute la symé-
trie dans les constructions de la pensée, et quand j’ouvre Rom.
V,1, et que j'y lis avec la foi du charbonnier les trois mots
deawBevtes sz miotewg, je me prends & douter qu’ils recouvrent
tant et de si savantes combinaisons.

Si nous entendons bien la pensée de notre auteur, les élé-
ments qui constituent 1'état proprement dit de justification,
sont donc & la fois I'efficacité morale prétée désormais a la loi



104 GRETILLAT

divine (ui se pronongait dans la conscience et ’'assurance inté-
rieure de la réconciliation du sujet avec Dieu.

Déja, lisons-nous pag. 263, dans Uimputation de la foi comme
justice, le péché existant n’est pas imputé mais pardonné. (Romn.
IV, 5-8.) »

Eh bien, cette ligne que nous soulignons nous fait réver, et
elle nous autorise 2 demander s’1l n’y aurait entre Beck et nous
qu'une permanente dispute de mots. Vous l'avez entendu :
« Dans 'imputation de la foi comme justice, le péché n’est plus
imputé, mais pardonné. » Eh mais! c’est précisément le fait que
nous appelons justification, et faudrait-il admetire que c’est
seulement 'usage de ce mot, fautif selon vous, qui nous a
valu tant et de si redoutables anathémes! Quoi! disciples de
Beck, vous admettez vous aussi que le pardon est accordé
a la foi, imputée a justice ! Mais alors votre protestation pas-
sionnde et intransigeante contre toute définition d’'une 1mputa-
tion purement déclarative, d’'une justice non encore réalisée en
’homme, se retourne contre le passage précité, pag. 263, des
Vorlesungen iiber christliche Ethik, qui enseigne la méme chose
sous un autre titre!

Je dis que si ce passage, fort inattendu en vérité, exprime
la doclrine authentique de Beck, nous sommes d’accord avec
lui sur le fond des choses ; nous ne divergeons plus que sur une
question de terminologie scientifique, et tout ce grand déploie-
ment de forces et d’efforts contre la doctrine traditionnelle de
la justification ne nous fait plus que leffet d’un marteau re-
tombant sur un insecte.

Et pourtant, méme apreés la citation faite tout & I’heure, j’ai
peine A me résoudre A cette conclusion. Je persiste & penser que
la divergence entre Beck et la tradition protestante porte sur le
fond de la doctrine et non pas seulement sur I’emploi du terme
justification, et c’est ainsi que tout du long de notre étude, nous
resterons dans I'incertitude de savoir si le terme que Beck con-
damne répond cependant & une chose qu’il approuve, ou si la
chose qu’il appelle justification ne serait pas celle dés longtemps
connue sous le nom de justice infuse, et dans ce cas nous la
condamnerions non comme infuse, mais comme fausse.



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 165

L’embarras de notrg auteur est porté a son comble lorsqu’il
en vient & déterminer le rapport de la justification, ainsi définie,
aux deux autres actes principaux du salut, la sanctification et
la glorification. Rien de plus instructif & ce propos que les
efforts désespérés qu’il lui faut faire, la somme de sagacité qu’il
lui faut dépenser pour nous éclaircir le fait que des choses
si semblables soient désignées dans le Nouveau Testament par
des noms si différents. Mais apres toules les explications la
nature reste la plus forte, et les trois filets paralléeles, justifica-
tion, sanctification et glorification, reviennent toujours de nou-
veau se confondre dans le méme lLit. ’est que ces trois termes
ne désignent en réalité que trois aspects ou trois rapports d’'un
seul et méme acte. (Voir Vorlesungen, pag. 266 et sq.) :

« Il nous reste & comparer les désignations bibliques des
actes principaux qui constituent la vie nouvelle : justification,
sanctification, glorification (Rechtfertigung, Heiligung, Ver-
klirung), pour fixer la terminologie de I’éthique chrétienne
conformément & la langue scripturaire. (Voir Leitfaden, § 31,
pag. 198-203.)

» Aucun de ces trois actes n’implique un acte particulier et
isolé, ou un effet particulier de la grice, mais dans chacun
d’eux est renfermée la relation unique et centrale & la grice,
a la vie en Christ, qui consiste dans 'unité de la justice, de la
sainteté et de la dof« du Fils de Dieu, et & laquelle aussi la
foi participe comme a Christ, d’'une facon totale et non frag-
mentaire. Chacun de ces trois actes, pris en lui-méme, peut
donc aussi désigner ’ensemble, ainsi duxxwovwy, Rom. III, 24, 26 ;
IV, 5; V, 1-5; mais eapees aussi a la méme portée, Jean
XVII, 19, (22); et Sokazav encore, 2 Cor. III, 18, comp. avec 8.
Les trois actes impliquent également I'antithése centrale au
péché. Dans la sanctification et la glorification, Vefficacité vivi-
fiante de Christ se rapporte au péché, en tant que la nature
humaine en est profanée et dégradée... Mais en tant que le
péché, tout en causant la profanation et la dégradation de la
nature humaine, est en méme temps une destruction de forces
et une violation de la loi, le renversement de I'ordre divin,
woumx, la justification s’y oppose comme justice de Dieu libéra-



166 GRETILLAT

trice et salutaire, en ce qu’elle rétablit dans la raison et la con-
science la loi revétue d’efficacité vivifiante.

» Tous ces actes sont de plus présentés dans 'Ecriture sous
un double rapport; d’'une part, comme quelque chose posé
en une fois et en principe dans le centre de 'nomme, dans
le coeur; d’autre part, comme quelque chose de persistant,
voué a un développement partant du centre vers toute la péri-
phérie de I'existence. . . . . . i . S .

» C’est ainsi que la sanclification et la “lOI‘lﬁC&tlon sont pré-
sentées parfois dans I’Ecriture non comme des faits futurs, mais
parfaits (wywspever, ayiar); et d’autre part la justification est pré-
sentée plus d’une fois non pas comme quelque chose de parfait
ou d’arrivé une fois pour toutes chez le croyant, mais qui reste
I’objet de ses constants efforts, et qui attend une réalisation
compléte,

» La justification apparait, méme aprés étre intervenue..,
comme quelque chose de constamment inachevé dans le sujet,
comme c’est le cas, durant cette économie, de I'illumination,
de la sanctification et en général de tout ce qui se rattache an
christianisme. »

Nous croyons que ces citations suffisent & établir notre troi-
siéme point, savoir que les trois actes dont il s’agit, étant coor-
donnés 'un & l'autre et non point successifs, sont en méme
temps progressifs dans la pensée de notre auteur, puisque leur
point de départ commun étant le cceur, le centre de la vie mo-
rale, ils s’achévent tous les trois dans la périphérie de I'éire,
c’est-a-dire dans la nature corporelle. Mais c’est & ce point
aussi qu'il me sera facile de constater le désaccord qui existe
sur le point dont il s’agit entre la terminologie biblique et celle
de Beck, car si saint Paul parle une fois d'une arolvramsis wou
swuuto;, Rom. VIII, 23, nous ne savons & quelle réalilé biblique
répondrait I'expression donnée pourtant par la logique du
systeme : Suxeenais Ton CWPATOS.

Quand une doctrine porte I'obscurité dans ses flancs, tous
les éclaircissements qu’on veut bien en tenter ne servent d’or-
dinaire qu’a rendre autour d’elle les ténébres plus visibles.
Jappliquerai cette norme & la doctrine de Beck sur les rap-



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 167

ports réciproques de la justification, de la sanctification et de
la glorification. J'ouvre encore le Leitfaden der christlichen
Glaubenslehre fur Kirche, Schule und Haus, pag. 162, et j’en
extrais ce qui suit : « La justification divine en Christ renferme
dans sa réalisation compléte tout ce qui peut étre entendu par
I'expression de rendre juste (gerechtmachen); la justification
morale qui consiste dans 'amélioration produite par la doc-
trine et par l'influence spirituelle;... la justification judiciaire
(das richterliche Gerechtmachen), dans I’ceuvre de la réconci-
liation fondée sur la non-imputation des péchés et sur 'impu-
tation de la foi & justice ; la justification sacerdotale (das pries-
terliche Gerechtmachen), dans la purification et la sanctifica-
tion... » Arrétons-nous a cette justification sacerdotale (das
priesterliche Gerechtmachen), qu’on oppose a la justification
judiciaire (das richterliche Gerechtmachen). Je commence a
deviner qu'une de ces expressions pourrait bien désigner l'acte
par lequel le péché est condamné dans ma conscience; l'autre,
celui par lequel je rentre ou je reste en communion avec Dieu.
Mais convenez que cette appellation de justification sacerdo-
tale, das priesterliche Gerechtmachen, jugée sans parti pris,
est du pur charabia, ou le substantif et I’'adjectif jurent de se
trouver ensemble.

CHAPITRE III

Définition de la foi justifiante.

La foi est-elle un savoir, un sentiment ou une ceuvre, et
dans ce dernier cas, quelle est la raison pour laquelle c’est la
foi plutot que toute autre bonne ceuvre qui est imputée au
pécheur & justice? telles sont les questions qui nous restent a
résoudre pour achever I'exposé de la doctrine de Beck sur la
justification.

Sur le premier point, la réponse de notre auteur ne pou-
vait se faire attendre. Elle résultait trop directement des pré-
misses, et dirai-je, du tempérament de son esprit, de la préoc-
cupation constante qui dominait son enseignement, pour



168 GRETILLAT

demeurer douteuse. La foi n’est, selon Beck, ni un savoir, ni
un sentiment seulement, mais une ceuvre, mais I'ceuvre fon-
damentale de 'homme ; et si notre auteur n’était pas d’accord
sur ce point avec les doctrines courantes du Réveil, il se ren-
contrait avec Vinet, qui causa du scandale en son temps en
définissant la foi comme une ceuvre; il s’est rencontré avec
Jésus-Christ, qui répondit un jour & la question des Juifs : =«
TOLUEY, LV aio'/ac’;mytsﬂa, TU LYK TOV Bzou; Touto o7t 7o gpryoy Tou Bzou, o
TiaTeuayTE fig ov amegTaiey axawoe. (Jean VI 29.)

Pour accentuer plus encore le caractére moral de la foi,
Beck ne négligeait aucun indice dans l'analyse des textes, et
ici encore, §’il avait un tort, c’était de vouloir avoir trop rai-
son. J’emprunte ce qui suit au cours d’exégese de I'énitre aux
Romains :

Sila causalité objective du salut, disait-il, est la justice de
Dieu révélée par Christ dans ’Evangile, la causalité subjective
en est la foi, qui est la condition posée par Dieu lui-méme pour
que le pécheur puisse trouver de nouveau grice devant lui.
C'est par la foi et la loi de la foi que pleine et entiere satisfac-
tion est restituée au droit outragé et invalidé par le péché. La
foi n’est donc pas seulement cause occasionnelle du salut indi-
viduel; ni seulement de sa nature un acte de confiance se rap-
portant & des promesses ou a un merite imputé d’'une facon
purement extérieure et déclarative; elle est en elle-méme
agréable a Dieu ; elle rend par elle-méme le pécheur digne du
salut, comme l'incrédulité I’en rend indigne. (Math. X, 13.)
L’Ecriture dit qu’elle est imputée & justice, tandis que nulle
part ne se rencontre la formule : la justice de Christ est impu-
tée au crovant. Puis le rapport du salut individuel a la foi est
exprimé dans dix passages du Nouveau Testament par la pré-
position =z, tandis que la préposition 3, qui indique un rap-
port de causalité moins étroit et moins nécessaire, ne se ren-
contre que quatre fois. Or, si la notion de la dogmatique sco-
lastique (lisez luthérienne) était celle de saint Paul, comment
emploierait-il sans cesse les expressions que la dogmatique
cherche sans cesse & éviter, alors qu’il déclare que c’est la foi
et non la justice objective qui est imputée au sujet ? pourquoi



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 169

la ou la dogmatique scolastique (lisez encore luthérienne)
parle au figuré, saint Paul parle-t-il au propre et vice
versa ?

Il est parfaitement vrai, dirons-nous nous-méme, que nulle
part dans le Nouveau Testament, non pas méme 1 Cor. I, 30,
ne se trouve 'expression : la justice de Christ imputée & Ia foi.
C’est Loujours la foi qui est censée étre elle-méme cette justice
imputée au croyant, et peut-éire la dogmatique n’a-t-elle pas
suffisamment respecté sur ce point la donnée secripturaire?
Mais c’est ici précisément que se pose & nous la question qui
me parait décisive dans ’espéce, et sur laquelle notre auteur
ne nous a donné qu'une solution équivoque ou insuffisante :
La foi est-elle justifiante & raison de sa valeur propre ou & rai-
son de 'objet qu’elle s’approprie ?

Dans la premiére alternative, celle ol la foi serait réputée
justifiante & raison de sa valeur propre, nous demanderons
toujours comment il se ferait que ce fat la foi et non pas toute
autre bonne ceuvre, la charité, par exemple, supérieure en
valeur propre a la foi, qui aurait cette vertu justifiante. Eh
bien, je constate que sur ce point la pensée de Beck, domi-
née par les intéréts de sa polémique, recule et oscille. On avait
tant reproché a I’adversaire d’introduire une fiction dans le fait
de la justification, en supposant que Dieu pouvait tenir pour
juste 'homme qui ne 'est pas, qu'on n’a pas osé décider réso-
lument que la foi du pécheur est justifiante, non & raison de
sa valeur propre qui estinsuffisante comme celle de toute autre
ceuvre humaine, mais a raison de I'objet qu’elle s’approprie :
la justice parfaite de Christ. La derniére citation que nous
avons faite contenait déja des paroles significatives dans un
sens contraire & celui qui nous parait le seul acceptable, le
seul rationnel. La foi vient de nous étre présentée comme une
ceuvre non seulement agréable & Dieu (Hébr. I, 6), mais digne
en elle-méme du salut ; et de l1a & lul attribuer le caractére
méritoire, il n’y a qu’un pas.

Je trouve d’ailleurs dans le Leitfaden, I, pag. 216, 1a réponse
de notre auteur a la question posée, et je n’ai pas su y lire
ce quil était pourtant si facile de me dire en quatre mots

THEOL. ET PHIL. 13%4. 12



170 GRETILLAT

que la foi est justifiante, non & raison de sa valeur propre,
mais & raison de son objet.

« Qu’'y a-t-il de particulier dans la fol, qui fait que c’est elle
et non pas toute autre ceuvre de ’homme, transgresseur et
non pas observateur de la loi, qui est imputée & justice, sans
cque la loi en soit offensée, et de telle sorte que 'homme soit
réputé justifié par la foi en pleine conformité de l'exigence
légale ? Tout réside dans le fait que la foi, déja dans I’Ancien
Testament, est une initiation de 'homme dans la parole et
I’ceuvre de Dieu. Il résulte en 'homme, de ce commencement
une fois pos¢, un changement (conversion), et un changement
qui produit la crainte et Uamour de Diew dans le cceur, avec la
haine du mal et Uamour du bien. Et c’est la le fondement de
toute justice et de toute bienveillance divine, institué par la loi
elle-méme .

« C’est grice immeéritée, non pas gréice injuste, mais jusle
et justifiante. » (Rom. III, 24-26.)

Ici se présente & nous une antinomie dogmatique, réelle ou
apparente, qui n’était pas pour embarrasser Beck, et dont il etit
été disposé plutot & triompher & nos dépens ; nous parlons de
la difficulté d’accorder ces deux propositions également bibli-
ques, que T'homme est justifié par la foi, et qu’il sera jugé
d’apres ses ocuvres. Ce qu tendrait & priori & nous persuader
que la solution existe, c’est que les termes de ’antithése ne se
rencontrent pas chez divers auteurs du Nouveau Testament
qu’il nous resterait & accorder les uns avec les autres, avec
plus ou moins de chances de succes; mais les passages qui
énoncent la seconde thése que I'homme sera jugé selon ses
ceuvres sont aussi fréquents et aussi catégoriques chez Paul
que ceux qui enseignent ’absolue suffisance de la justification
par Ja foi. Il n’est pas admissible que de réelles incohérences
de doctrine aient pu échapper & un génie aussilogique et aussi
vigoureux que celui de l'apotre des gentils. Or, c’est dés les
premiéres pages de l'épitre aux Romains que se trouvent des
déclarations affirmant la valeur et la nécessité des bonnes ceu-
vres, Rom. II, 6, puis 2 Cor. V, 10, textes qu’on peut compa-

I C’est nous qui soulignons.



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 174

rer & plusieurs paroles de Jésus-Christ, entre autres Math. XII,
37; XXV, 31-46.

Dans son commentaire sur I’épitre aux Romains, M. Godet
nous a proposé la solution suivante de cette question si fré-
quemment posée. (Voir tome 1, pag. 262, 2¢ édit.) :

« La justification par la foi seule s’applique & I'entrée dans le
salut par le pardon gratuit des péchés, non au jugement final.
Quand Dieu recoit en grice le pécheur, au moment de sa con-
version, il ne lui demande que la foi; mais dés ce moment
commence pour lui une responsabilité nouvelle : Dieu exige
du croyant gracié les fruits de la grace... C’est donc bien ici
une régle réelle et sérieuse : la sentence finale de tout homme,
quel qu’il soit, sera déterminée par la nature de son activité
morale. »

Dans ses Etudes bibliques, IIe série, M. Godet a formulé et
développé 'opinion qui lui a valules objurgations de M. Darby,
que le Nouveau Testament enseigne une double justification,
celle qu'on pourrait appeler justification d’entrée et la justifi-
cation définitive :

« Son droit une fois reconnu par Jésus et par celui qui croit
en lui, Dieu peut s’en désister et légitimement déclarer juste
le pécheur lui-méme. Car cette justification n’est pas la justifi-
cation finale. Ce n’est pas celle qui ouvre & I'’homme l’entrée
de la gloire; c’est celle qui 'introduit dans I’état de grice et
qui lui fait respirer Uair vivifiant de la réconciliation. La justi-
fication définitive suppose I'emploi fidéle de cette griace im-
mense. » (Pag. 189.)

Dans un autre chapitre de ce méme ouvrage, celui qui est
intitulé : Les quatre principaux apodtres, M. Godet accorde
Jacques et Paul en disant :

« La justification dont parle habituellement Paul est la pre-
miére des deux, celle par laquelle on entre dans le salut... Et
cette justification, il la fait dépendre uniquement de la foi. Le
passage de Jacques au contraire est écrit par rapport 4 la se-
conde; ce qui est tout naturel, puisqu’il est destiné a d’anciens
Juifs qui, nés dans l’alliance divine, n’avaient pas a v entrer,
mais & y persévérer. » (Pag. 261.)



172 GRETILLAT

Eternelles antinomies de la foi et de la science, de la foi et
de 'ceuvre, que souvent vous avez occupé et oppressé la pen-
sée humaine, dés le jour ol pour la premiére fois la fausse
science a parlé par la bouche du Tentateur en ces mots: « Vous
serez comme des dieux, connaissant le bien et le mal » (Gen.
111, 5); depuis que le premier fratricide a offert & I'Eternel un
sacrifice menteur! (Gen. IV, 3.) Faudra-t-il donc que ces irré-
ductibles antithéses quiont traverse tous les dges, tous les sys-
témes et toutes les religions, se perpétuent jusque devant le
tribunal supréme ! Ou bien faut-il supposer qu’étant issues de
I'insuffisance de nos connaissances et de nos conceptions, elles
sont de création humaine et résident plutét dans les formules
de la théologie que dans les choses elles-mémes ?

Je dois avouer que cette doctrine d’une « double justifica-
tion » ne m’a jamais complétement satisfait, et que c’est ici un
des rares cas ou je me suis senti d’accord avec M. Darby, jus-
qu’aux anathémes exclusivement. A priorl j'ai peine & croire
que la condition du salut posée a tout pécheur, ne soit pas
simple, absolue, identique & elle-méme & toutes les phases de
I’existence morale; et je ne saurais non plus trouver dans cette
distinction de deux justifications la solution du désaccord si-
gnalé entre Jacques et Paul. Car si 'on parle de la justification
initiale, je la vois dans l’exemple de Raab, cité par Jacq. II,
25 ; et je retrouve en revanche la rétribution finale d’aprés les
ceuvres, enseignée par Paul (Rom. II, 6-8); tous les deux enfin
empruntent a I'histoire d’Abraham la norme de la justification
par la foi (Gen. XV, 6), reconnue souveraine par Jacques (II, 23)
comme par Paul lui-méme. (Rom. 1V, 3.)

L’antithése des termes réputés servir 4 des fins contraires
chez Paul et chez Jacques, me parait assez simplement résolue
dans les deux équations formulées comme suit :

10 L’ceuvre extérieure et légale (zpyov vopou) rejetée par Paul
comme moyen de justification, était I’équivalent moral de la
foi intellectuelle qualifiée de morte (mwstis vanpe) par Jacques
(II, 19, comp. avec 26.)

20 Les ceuvres déclarées justifiantes chez Jacques (II, 24)
étaient I'équivalent de la foi déclarée justifiante chez Paul



~

BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 173

(Rom. III, 28), qui la définit & son tour comme une obéis-
sance, c’est-d-dire comme une ceuvre (Rom. 1, 4 : eg vrenony
ma’ram;).

Il ne nous resterait plus & signaler dans cette comparaison
entre Paul et Jacques, que la supériorité de génie de 'auteur de
I’épitre aux Romains, qui a su réduire a I'unité l'acte de la fot,
que Jacques ne considére encore que dans la pluralité des
euvres.

Nous 'avons dit toutefois: le désaccord réel ou apparent
entre Jacques et Paul n’est qu'un incident d’un débat plus
vaste, et nous n’aurions jusqu’icl supprimé ce désaccord que
pour voir se relever devant nous ’antinomie des formules :
étre justifié par la foi, étre jugé selon les ceuvres, toutes deux
pauliniennes elles-mémes. Or la principale et éternelle diffi-
culté de la question qui nous occupe se résume dans le dilemme
suivant : Ou bien les ceuvres et la foi, considérées comme con-
dition du salut, les unes au terme, ’autre au début de la car-
riere morale, sont divergentes entre elles, et alors comment
concilier les textes qui proclament la pleine suffisance de la
foil pour le salut et ceux qui y ajouteraient les ceuvres comme
condition supplémentaire? ou bien ces deux formules doivent
étre tenues pour équivalentes, et on demande dans ce cas pour-
quoi le Nouveau Testament contient deux formules pour expri-
mer une seule et unique condition.

Nous repoussons la premiére alternative du dilemme, celle
de la divergence des conditions du salut, en formulant les trois
propositions suivantes :

1o La foi reste, au terme comme au début de la carriére mo-
rale, la condition nécessaire et suffisante de la justification,
selon la norme posée par Jésus-Christ, Jean 1II, 18 et 36;
comp. 1 Cor. XI, 31; car il est également vrai de dire que le
premier acte de foi est une ceuvre, et que la derniére bonne
ceuvre sera encore un acte de foi, produit dans l'insuffisance
de ’hemme par la grace de Dieu. (2 Cor. XII, 9.)

20 L’infidélité morale se réalisant soit dans la pratique volon-
taire du mal soit dans la négligence volontaire du devoir est,
auw début comme au terme de la carriére morale, une cause



174 GRETILLAT

absolue de condamnation, en ce qu’elle accuse le refus ou la
déchéance de la foi (1 Tim. I, 19), selon la norme posée par
Jésus-Christ, Jean III, 18>, 20; comp. Math. VI, 15; XXV,
31-46.

3° Dans l'état de justice, qui reste absolu pour tous les
croyants et & toutes les phases de la carriére morale, les de-
grés de fidélité dans l'accomplissement du devoir individuel
détermineront les degrés de la rémunération finale attribués &
chacun par la justice supréme, selon la norme posée Math.
X, 41 et 42; 1 Cor. III, 12 et 13; 2 Cor. V, 10.

Etant donnée I’'équivalence des deux formules : justifié par
la foi et jugé selon les ceuvres, nous demandons en second lieu
la raison d’étre de la seconde, réputée désormais superflue et
pléonastique. Nous répondons : La raison de la justification de
I'homme est dans la justice divine; la raison du jugement de
I’homine est dans les autres créatures. Il faut que la foi justifie
le pécheur devant Dieu ; il faut que 'ozuvre justifie la foi 4 tous
les regards ; il faut que le sort de chaque créature justifie la
justice supréme devant I'univers tout entier. C’est que, par
Ueffet d’'une supréme condescendance, il ne suffit pas & Dieu
d’étre juste, il lui faut encore étre reconnu pour juste (Rom.
ITI, 4-6) et que toute bouche soit fermée (19) !

Bien que Beck prétendit, comme nous I’avons vu, ne relever
que des Luther et des Bengel, il est certain que les origines
de sa doctrine sont plus anciennes, et sans remonter directe-
ment jusqu’a saint Paul, peuvent se rattacher & plusieurs des
grands docteurs de I'Eglise, & commencer par saint Augustin.
Pour le docteur d’Hippone, pour Thomas d’Aquin, pour Tho-
mas a Kempis, comme pour le docteur de Tubingue, comme
pour le pére Hyacinthe enfin, Dieu ne déclare juste le pécheur
qui croit, qu'aprés I’avoir rendu juste. Chez saint Augustin déja,
le verbe Swaou était traduit par justum facere ; selon Thomas
d’Aquin, la justification était factio justilice, infusio gratiee.

« Par le mot justification, dit Ritschl, Augustin et tous les
théologiens du moyen dge entendent, conformément & la signi-



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSNIFICATION 175

fication du mot latin, la justice active, la capacité de faire les
bonnes ceuvres, qui est rendue & celui qui était jusqu’alors pé-
cheur (Rechtfertigung, 1, pag. 88 ).

» On s’efforcera en vain, écrit-il plus loin (pag. 105), de dé-
montrer la présence de la doctrine de la justification, telle que
les réformateurs 'ont enseignée, c’est-a-dire de la distinction
intentionnelle de la justification et de la régénération, chez
aucun des théologiens du moyen age. Il peut arriver que le
mot justificatio désigne la sentence divine de pardon, & propos
de telle ou telle expression non équivoque de 'apdtre Paul;
mais il ne faudrait pas en conclure que les réformateurs aient
eu en cela des prédécesseurs. L’interprétation intentionnelle
de cette notion de justificatio tend au contraire a l'identifier &
un changement réel du pécheur ; c’est-a-dire que la distinction
des deux notions propre aux réformateurs est écartée d’avance,
et linterprétation de la justification dans le sens forensique
apparait seulement comme une détermination provisoire, qui
attend sa rectification et son complément. »

La doctrine de la justification intérieure a de nombreux ad-
hérents parmi les théologiens de langue francaise, soit qu’ils
relévent directement de Beck, soit qu’ils se rattachent a des
traditions plus anciennes. En relisant les pages 274-276 de
Pouvrage de M. Sabatier, Saint Paul, 2% édition, j’ai retrouve,
exposée en bon francais, la doctrine que nous venons de tra-
duire et de soumettre & la critique. J'ignore si M. Sabatier se
reconnait pour un disciple de Beck; en tout cas, il s’est ren-
contré assez exactement avec lui dans la définition de l1a duwosuvn
paulinienne, comme on va en juger:

« La Suxaozuvm Gzou est la justice dont Dieu est 'auteur et qu'il
donne gratuitement, par opposition & la justice que I'homme
poursuit par ses propres efforts (3w dxaoouvy). Cette justice est
déja en Dieu comme attribut et comme puissance active ; elle
passe et se réalise en 'homme par un effet de la grice divine
(Bueeoupevor Swpeay T wutow yapre, Rom. IIT, 24). Paul a lui-méme
trés nettement expliqué sa pensée, Rom. III, 25 et 26. Dans le
dernier texte, les mots : mpos Ty evdetfwy g Oexaeosuvag autov, trou=-
vent leur définition adéquate dans ceux qui suivent: e 7o evae



176 GRETILLAT

WUTOY OLRULGY %UL OLAULOWITR Tev €z TieTews. AINSI dwzatoguyy Ozou = Dzog
duraros zae duzanwy. C’est 1'idée d’une justice positive, immanente
en Dieu et se manifestant au dehors en justifiant le pécheur. .

» Ainsi comprise, cette Swaoguun 6200 N'est plus une simple
déclaration d’acquittement des coupables, mais une puissance
réelle (Juvaws b:0u), qui entre et se développe organiquement
dans le monde, comme la puissance du péché, et en opposition
avec elle. Nous avons vu celle-ci, de I’état virtuel (upagriz) pas-
ser al'état positif, se réaliser dans la transgression (rupzfusis) et
arriver a I'état deéfinitif dans le mupurtwus. La justice de Dieu
suit un mouvement dialectique exactement paralléle. La Suwo~
cuvq Bzou, principe transcendant, s’exprime par la dwuwse, acte
de justification, et arrive & son terme dans le dwemwpx, justice
TEAlISEE . . v v, « v v e e e e e e e e e e e e e e e e e e e
Des deux parts c’est un méme processus logique, s’accomplissant
dans la vie individuelle et dans I’histoire. »

Nous ne recommencerons pas contre le point de vue de
M. Sabatier la critique que nous venons de faire de la doctrine
de Beck, puisqu’il y a identité entre 'une et I'autre. M. Saba-
tier continue :

« On peut déja entrevoir combien est éloignée de la vraie
pensée de Paul la théorie dela justification forensique, élaborée
par la scolastique du moyen age.»

Ici il faut choisir entre deux autorités; si M. Sabatier a rai-
son, M. Ritschl, auteur de la page citée plus haut, est mal
informé, ou vice versa. Toutefois M. Sabatier me parait s’étre
lancé un peu loin en écrivant quelques lignes plus bas :

« Paul n’aurait pas eu de paroles assez séveres pour flétrir
une si grossiére interprétation de sa pensée. Sans doute il nous
dit que Dieu, dans sa grice, prononce sur I’homme pécheur
une parole de justification et de délivrance; mais i1l ne connait
point, et, s’il 'avait connue, il n’aurait point admis cette subtile
distinction, objet de tant de disputes, entre déclarer juste et
rendre juste, justum dicere et justum facere. »

Nous l'avouons franchement : le reproche de grossiereté
adressé & une interprétation qui, si nous ne nous trompons,



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 177

est la notre, ne nous touche guere. La politesse n’a pas été la
premiére qualité de 1'apotre des gentils, de son langage et de
ses idees; sa doctrine de la résurrection, par exemple, parut
trés grossiére aux philosophes qui disputalent sur la place pu-
blique d’Athénes, lorsqu’il s’y montra pour la premiere fois ;
et la grossiére conclusion que tiraient ses adversaires de sa
doctrine de la justification: Péchons, afin que la grice abonde
(Rom. VI, 1), ne saurait la compromettre, puisque nous la répu-
dions avec indignation, comme lui-méme 1’a déja fait. (Rom.
I1I. 8.) Nous oserons méme affirmer que la distinction qui pa-
rait subtile & M. Sabatier, entre la justification et la sanctifica-
tion, est, selon nous, la condition d’existence de l’une et de
laulre.

Que dis-je ? 'existence méme & I’époque de I’apotre d’'une pa-
reille objection ou d’une pareille conclusion, qui devait avoir &
tout le moins en sa faveur une apparence de raison, ne con-
firme-t-elle pas linterprétation déclarative des mots Suraowy
et dwmawars? Car s’lls avaient eu le sens de rendre juste, et
qu’ils eussent signifié une communication intérieure de justice,
je demande siaucun adversaire de I’apdtre ou aucun de ses faux
disciples etit été assez mal avisé pour tirer de 12 une consé-
quence qui, de I'aveu de tout le monde, outre qu’elle était blas-
phématoire, n’elt pas eu le sens commun.

On a dit: Heureux les peuples qui n’ont pas d’histoire.
Ajoutons: Heureux les auteurs de systéme qui ne 'ont pas étu-
diée; car ils reconnaitraient bien vite qu’il n’y arien de nouveau
sous le soleil, et peut-étre eussent-ils rencontré dans ces re-
cherches du passé, qu’ils auraient du faire et qu’ils n’ont pas
faites, ou du moins qu’ils ont tues, tels ou tels ancétres aussi
illustres que compromettants. Le fait est que jamais, & ma
connaissance , Beck n’a avoué ses affinités incontestables
avec saint Augustin, l'auteur du dogme de la prédestination,
saint Thomas, I'auteur bien-aimé du pape, ni non plus Osian-
der, le sectaire de I’4dge de la Réformation. Il préférait se récla-
mer de Luther, dont les théologiens luthériens avaient, selon
lui, falsifié la tradition authentique. Mais qu'importe apres tout
ce qui a été bien ou mal dit dans les siécles passés ! ni le nomn-



178 GRETILLAT

bre ni l'antiquité ne font la vérité, et il ne faut pas se battre
avec les os des morts, comme disait quelqu’un. Et franche-
ment ce conseil, qui sonne lugubrement, est assez sage et
toujours de nouveau bon a entendre.

Le prélat Bengel, un autre ancétre de Beck, répondait assez
méchamment a Zinzendorf qui le valait bien : Ce que vous dites
de neuf n’est pasbon, et ce que vous dites de bon n’est pas neuf.
Nous ferions tort & Beck en lui renvoyant cette sentence qu’il
connaissait et approuvait, n’en doutons pas, de tout son cceur.
Carcequ’ilyaeude bon chez lui, sa puissante parole, son action
sur la conscience, la tendance toujours pratique de son ensei-
gnement étaient des choses neuves dans une chaire de théologie
allemande, et dont malheureusement la tradition ne s’est pas
continuée. Ce qui n’était pas neuf chez lui, c'était précisément
les éléments les plus contestables de sa doctrine, ceux par les-
quels il se rattachait, par-dessus la téte de Luther et des réfor-
mateurs, aux mystiques du moyen dge.

La doctrine de la justification par 'ceuvre, pour autant qu’elle
s’oppose a celle de la justification par lafoi seule, s’est présen-
tée dans l'histoire du dogme sous trois formes, renaissant et
disparaissant tour a tour :

La premiere, la plus grossiere, celle que j’appellerai la forme
pélagienne, a consisté i attacher & ’ceuvre réalisée par la force
naturelle de ’homme, et dégénérant trés promptement en pres-
tation extérieure, en opus operatum , une valeur méritoire,
propre & compenser devant Dieu les délicits toujours possibles
ou inévitables de la pratique morale.

La seconde, la forme mystique, celle qui consiste & atta-
cher la valeur justifiante aux ceuvres issues de la grice elle-
méme; et la justification est présentée ici comme consécutive
et proportionnelle a4 I’ceuvre intérieure de la régénération
morale.

La troisiéeme, que je ne sais comment dénommer, et que je
suis tenté d’appeler la forme proleptique, a marqué, elle aussi,
sa place dans I'histoire du dogme a coté des deux autres; elle
consiste a attacher cette valeur justifiante, non point & la fol
actuelle, ni méme a I'ceuvre produite incessamment par l'ac-



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 179

tion intérieure de la grice, mais a la sainteté future et accom-
plie de 'homme, que Dieu préconnait, et qu’il impute par un
procédé proleptique a I'ctat actuel.

Nous rattacherions la doctrine de Beck & la seconde de ces
formes.

En résumeé, cette doctrine porte trop évidemment le carac-
tére d’une réaction excessive, comme toutes les réactions, con-
tre des tendances particuliéres ; elle est apparue trop militante,
trop personnelle & son auteur, trop peu désintéressée, trop peu
objective pour étre achevée ; elle n’est pas suffisamment déduite
dans toutes ses parties. Elle fait plutot l'effet d’un profil que
d’un tableau. Et puis, il faut le dire, la langue allemande est
une grande traitresse pour ceux qui s’en servent; elle ressem-
ble aux hommes dont on dit qu’ils ont trop de poches. Dans les
plis comnplaisants de ce vaste manteau, les oiseaux de nuit, les
nébuleuses, les définitions élastiques, les formules opaques, les
termes abracadabrants ont toute la licence voulue. La prose de
Beck, fort rébarbative de sa nature, surtout dans la Lehrwis-
senschaft, m’offre encore apres tout, dans les endroits mémes
ou elle veut étre claire, des clartés plus apparentes que réelles;
et ce qui est plus grave, I'Ecriture sainte y apparait plus d’'une
fois comme la servante du systéme, ancilla theologice, dont
elle était proclamée d’avance la seule norme et la seule
maitresse.

Une question toujours intéressante pour la critique d’un sys-
téme ou d’une doctrine théologique, est celle de I'influence de
cette doctrine, classée peut-étre dans les loci theologici, de ses
particularités ou de ses lacunes, sur l’exercice du ministére
pratique, et en particulier sur la prédication; car, quoi qu’on
en dise, cette influence, inconsciente peut-étre, imperceptible,
existe et elle est inévitable.

Beck avait un immense avantage sur la plupart de ses con-
fréeres des facultés de théologie allemandes; il avait débuté
pendant dix ans comme pasteur et pasteur de campagne, et
avait conservé de ces premieres fonctions un souvenir recon-
naissant. Je lui entendais dire un jour que, dans les premiers
temps de son professorat, il n’entendait jamais sans une émo-



180 GRETILLAT

tion et un regret les cloches du dimanche matin se répondre
de village en village. Il préchait aussi & son tour dans la Stifts-
kirche, c’est-a-dire une fois par mois, et avait ainsi I'occasion
de mettre en pratique les théories homilétiques qu’il opposait
aux usages et aux opinions courantes.

Le fait est qu’il réprouvait comme des vices plusieurs des qua-
lités considérées jusqu’alors comme essentielles a 1’éloquence
de la chaire ; et, par exemple, par un respect assurément exces-
sif des droits et de la dignité de 'auditeur, il ne voulait la pré-
dication ni mouvementée, ni incisive, ni directement applica-
toire. Le ton calme, mesuré, didactique des discours de Paul et
de Pierre dans les Acteslui paraissait étre le modele invariable
de I’éloquence sacrée. Il raillait en méme temps la classique
division en trois points, et voulait quele discours se développét
comme un organisme dont les rameaux se dégagent sans aver-
tissement et de la souche commune et les uns des autres. Tout
cela exigeait, selon lui, une forte préparation, et il n’ett pas
fallu se vanter devant Beck de n’avoir commencé son sermon
que le samedi.

Que si, attendant le théoricien a I’épreuve de la pratique,
vous eussiez cherché dans ses prédications une unité, un or-
dre, une déduction d’idées promptement saisissables a I’esprit,
ou méme une étude exégétique complete, peut-éire eussiez-
vous été décu; et au point de vue de la forme déja, les recueils
de sermons de Beck ne seront pas une des parties durables de
son ceuvre.

Une lacune plus grave est celle qui touche au fond lui-
méme. Saint Paul résumait son ministére comme un message
de réconciliation, Swxoviz o zutaddagms. (2 Cor. V, 18.) Or c’est
cet élément fondamental qui nous parait faire défaut a la pré-
dication de Beck, telle que nous la connaissons, comme & son
enseignement universitaire.

Voulez-vous le programme de sa prédication, un peu ancien,
1l est vrai, puisqu’il date de 1843, mais quil ne subit pas sans
doute dés lors de bien fortes variations, vous le trouverez
résumé dans le premier sermon de la troisieme collection, inti-
tulé : die Pforte des Lebens, Antrittspredigt zu Tiibingen, et sur
le texte Luc VI, 20.



BECK ET SA DOCTRINE DE LA JUSTIFICATION 181

Il annonce aux pauvres, aux affamés, aux affligés les forces
nouvelles et célestes, les dons de I’esprit, les avant-gouts de la
vie future ; il préche la grice qui restaure, guérit, fortifie et
vivifie le pécheur qui la recoit par la foi. Mais la grice qui
affranchit le coupable de la condamnation, qui réconcilie par-
faitement '’homme avec Dieu, la grice qui justifie et pardonne
avant de régénérer et de sanctifier, la grice qu’il me faut avant
toute autre grice, vous ne me ’avez pas annonceée !

J’al lu quelque part que Newton attendait trois surprises au
moment de son arrivée dans le ciel : 1a premiére, d’y voir bien
des gens quil n’y aurait pas attendus; la seconde, de n’y en
pas voir d’autres qu’il y aurait attendus; la troisiéme, de s’y
voir lui-méme. Ajoutons une quatrieme surprise & ces trois :
celle de reconnaitre qu’une partie des opinions défendues par
nous et les notres avec le plus de persistance et de passion du-
rant les jours de notre vanité, ne méritaient ni ’honneur que
nous leur avons fait, nile temps que nous leur avons consacré.
Et alors il faudra, pour la premiére fois, briiler ces idoles ou
ces idées que nous avions identifiées avec la vérité, et ce fai-
sant, échappés peut-étre nous-mémes w; dwx mupos, reconnaitre
que dés longtemps cette perte et été un bienfait.

(GRETILLAT.




	Beck et sa doctrine de la justification

