Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 17 (1884)

Artikel: Histoire et logique

Autor: Ehrhardt, Eugéne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379338

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HISTOIRE ET LOGIQUE '

L’excellent livre de M. le professeur Lobstein de Strasbourg
vient d’étre 'objet d’une attacue, vigoureuse et remarquable &
bien des égards, de la part de M. le pasteur Wennagel. Notre
but n’est pas de trancher ici le différend qui s’est élevé entre
Is disciple de M. Ritschl et le disciple de la kénose. Nous vou-
drions simplement cxaminer si vraiment, comme le prétend
son adversaire, M. Lobstein a failli & la logique, et si vraiment
le point de vue dogmatique auquel veut nous amener M. Wen-
nagel, répond, mieux que celui du professeur de Strasbourg, &
tous les besoins du sentiment religieux, en méme temps qu’aux
exigences inéluctables de la raison. Aprés nous étre acquitté
de cette tiche, nous essaierons de montrer par quelques ohser-
vations rapides de quelle maniére il fallait, & notre avis, atta-
quer M. Lobstein au point de vue logique, et quels sont les
enseignements sur la véritable méthode dogmatique qui nous
paraissent ressortir de ce débat.

M. Wennagel réduit 'argumentation de son adversaire contre
la valeur dogmatique de la notion de la préexistence & deux
points principaux : 1° 'enseignement biblique proprement dit
ne renferme pas la notion de la préexistence; 2° cette notion
ne saurait exercer d’influence sur notre vie religieuse. Dans la
premiere partie de son travail, auteur combat le premier de
ces deux arguments, qui, dit-il, s’appuie sur trois théses:
o) cette doctrine n’est pas enseignée par Jésus; b) elle n’est

t A propos de la brochure de M. le pasteur Wennagel, intitulée : La
logique des disciples de M. Ritschl et la logique de la kénose, ou I'argumenta-
tion et les conclusions du livre de M. le professeur Lobstein sur la notion de
de la préexistence du Fils de Dieu, examinées au point de vue logique.



HISTOIRE ET LOGIQUE 121

gu’un corollaire théologique pour les apotres; ¢) elle est incom-
patible avec la réelle humanité de Jésus. M. Wennagel essaie
de renverser successivement ces trois propositions. Il cherche
a4 montrer, qu'en les développant son adversaire commet douze
fautes de logique, sans compter celles dont il lui fait grace, et
étave une partie de cette argumentation sur une nouvelle
théorie de la kénose. Dans sa seconde partie, I'auteur réfute le
second argument de M. Lobstein, en relevant la portée reli-
gieuse du dogme discuté.

Suivons M. Wennagel pas a pas, & travers ses « fautes de
logique » d’abord, sa théorie de la kénose ensuile, et enfin ses
considérations sur la valeur religieuse de la notion de la pré-
existence.

M. Wennagel intitule son livre: La logique des disciples de
M. Ritschl et la logique de la kénose. D’apres ce titre, nous
sommes en droit d’attendre une argumentation qui prouverait
gu’étant données certaines bases communes aux deux écoles,
le systeme de M. Ritschl et de M. Lobstein repose essentielle-
ment sur certains raisonnements faux, tancis que la kénose
tirerait les véritables conséquences de ces prémisses. Sans
doute, les douze « fautes de logique » énumérées par 'auteur
sont douze vices fondamentaux du systéme Lobstein-Ritschl.
Examinons. D’abord, ces fautes de logique sont-elles des fautes
de logique ? Ensuite, sont-elles essentielles au systéme en
question, et par conséquent de nature & pouvoir servir de
chefs d’accusation contre le fond méme de ce systéme?

1re faute de logique. M. Lobstein, en écartant les paroles de
Jésus sur la préexistence et en les attribuant au quatrieme
évangéliste, sans démontrer suffisamment la légitimité de ce
procédé, part d’'une prémisse non démontrée. Est-1a une faute
de logique ? Non, car la logique pure ne s’occupe pas de savoir
si les prémisses sont vraies ou fausses, elle ne s’occupe que
du mécanisme du raisonnement. On peut partir de cette thése:
« La terre est carrée, » et raisonner parfaitement juste. Il n’y
a donc pas la de faute de logique. Y a-t-il une faute d’une autre
sorte ? Non, car on ne pouvait pas exiger de M. Lobstein de
faire entrer dans une petite monographie toute la critique du

THEOL. ET PHIL. 1834. 9



122 EUGENE EHRHAERDT

quatrieme évangile. Cela exigerait un volume. Il a bien le droit
de se baser sur une conviction acquise. Que les lecteurs 'exa-
minent, et que ceux qui en sont incapables ne se mélent pas
de ces questions.

2e faute de logique. L’auteur fait faire & son adversaire le
raisonnement suivant: « Nous ne pouvons pas étre siirs que
Jésus ait dit, par exemple: Avant qu’Abraham ait été, jai
été ; donc il ne I'a pas dit. » M. Lobstein fait-il ce raisonne-
ment? Non. Voici ce qu’il dit : « Des raisons multiples me font
croire que, des deux tableaux de la vie de Jésus qui s’offrent &
moi, celui des synoptiques est vraiment historique, que le
second contient une foule d’éléments subjectifs. Ces prémisses
peuvent étre fausses, elles ne sont pas contraires & la logicue.
Sans doute je ne puis-pas discerner, dans le quatrieme évan-
gile, tous les éléments subjectifs; mais comme j’ai, dans les
synoptiques, un tableau de la vie de Jésus, qui, pour beaucoup
de raisons, me semble historique, et que ce tableau ne contient
en auncune fagcon I’élément de la préexistence, i’ai le droit d’en
conclure cue, dans le quatriéme évangile, cet élément appar-
tient au facteur subjectif. » Ce raisonnement pourrait étre faux,
si ses prémisses devaient I'étre; il n’est nullement illogique.
M. Wennagel le déchire en deux: d’abord il fait raisonner son
adversaire sur le (uatrieme évangile, sans le secours des syn-
optiques, et ensuite 1l le fait raisonner sur le « silence des
synoptiques. » Mais par I'. méme 1l lul impute une manicre de
raisonner cqui n’est pas la sienne. Ce « silence » n’est ue le
revers d'un fait positif, de ce fait qu’'on a pu écrire trois vies
de Jésus sans mentionner la préexistence. En considérant ce
fait, on n’arrive sans doute pas a une certitude mathématicue,
mais & une grande vraisemblance historique. La seconde faute
de logique n’existe donc pas plus que la premiére.

3¢ faute de logique. M. Lobstein aurait oublié¢ qu'on pourrait
mettre le quatrieme évangile d’accord avec les synoptiques,
en admettant que Christ se serait souvenu de sa préexistence
aprés le bapteme. M. Lobstein prétend que Jésus était arrive
au terme de son développement au moment du baptéme, il ne
peut donc pas du méme coup prétendre que ce développement



HISTOIRE ET LOGIQUE 123

ait continué ensuite, par le souvenir de la préexistence. Pour
que ce développementait pu s’opérer tel que le congoit M. Lob-
stein, il ne suffit pas que Jésus n’ait eu aucun souvenir de sa
préexistence avant le baptéme, car les synoptiques nous ap-
prennent que Jésus n’a dépassé en rien la conception de sa
personne, telle qu’il 'avait au moment du baptéme, que, sous
ce rapport, il est resté le méme durant tout son ministére. Or
M. Lobstein opte pour les synoptiques contre le quatrieme
évangile. On peunt lui reprocher cela au point de vue histo-
rique, mais on ne peut pas lui reprocher, qu’étant donnée cette
opiunion, il n’ait pas appelé & son secours la kénose, pour récon-
cilier saint Jean et les trois premiers évangélistes. Celui qui
lui reproche ici de manquer de logique, commet lui-méme une
faute de logique.

4° Avec la quatrieme « faute de logique » nous entrons dans
le second chapitre de Wennagel. Il reproche & son adversaire
de n’avoir pas tenu compte de la révélation, dans le développe-
ment religieux des apotres. Peut-éire une révélation directe,
différente de I’expérience religieuse, a-t-elle appris a saint Paul
la vérité de la préexistence ? M. Lobstein, au dire de son cri-
tique, « escamote » celte question. Sans doute I’auteur reproche
avec raison & son adversaire de ne s’étre pas suffisamment ex-
pliqué sur cette question de la révelation; cependant I'idée de
M. Lobstein ressort clairement. Il ne s’agit pas du tout de deman-
der si, dansle cas présent, «il y a eu ou non révélation directe et
inspiration réelle, » parce que le livre examiné ne distingue
pas du tout deux sortes d’inspiration et de révélation. Il consi-
dere la pensée de l'apdtre comme un produit & la fois de fac-
teurs humains et de facteurs divins; c’est donc a I’expérience
religiense de chacun et de I'Eglise, de déméler ce qui est
humain et ce qui est divin dans I’enseignement apostolique.
Or M. Lobstein, si c’est & tort ou & raison importe peu ici,
trouve que la préexistence n’est d’aucune portée pour la con-
science religieuse ; il pouvait donc conclure qu’elle n’était pas
due au facteur divin. Il peut y avoir 14 quelque obscurité, il
n’y a pas de faute de logique.

5¢ faute de logique. M. Lobstein appelle le dogme de la pré-



124 EUGENE EHRHARDT

existence un « corollaire théologique. » Son critique l'accuse
de prétendre qu'un corollaire est nécessairement faux parce
qu'il est corollaire. M. Wennagel lui-méme « se ravise, » et
comprend que son adversaire a voulu dire qu’il s’agit la d'un
corollaire faux. Alors pourquoi noter cette faute de logique qui
n’'est, tout au plus, qu'une obscurité de style, si toutefois on
peut reprocher & M. Lobstein de n’avoir pas prévua une aussi
singuliere accusation ?

6¢ faute de logique. L’auteur accuse son adversaire de
nommer d’abord saint Paul le plus logique des hommes, et de
I'accuser ensuite de manguer de logique. Admettons qu’il en
soit ainsi, ce serait un peu singulier peut-étre, mais nullement
illogique, car méme le plus logique des hommes peut une fois
faillir &4 la logique. Mais remarquons bien que M. Lobstein ne
reproche point du tout a 'apotre de manquer de logique. L’es-
prit hébraique aime a traduire I'idée de prééminence par celle
d’antériorité, saint Paul raisonne donc ainsi: Christ a la pré-
éminence sur tous les étres, or prééminence équivaut a anté-
riorité, donc Christ est antérieur & toute la création. Ce
raisonnement n’a pas de valeur pour nous, parce que nous
attaquons la mineure, mais non parce qu’il est illogique. Cette
sixieme faute de logique n’est pas mieux établie que les cinq
précédentes.

7¢ faute de logique. Le reproche contenu au paragraphe 1er,
pag. 35, est fondé. En effet, si nous devons nous attendre &
voir saint Paul raisonner sur les conditions et les conséquences
de la préexistence, ce doit surtout étre dans le cas ou il eut
trouvé cette idée par raisonnement, tandis que M. Lobstein
veut prouver que la préexistence n’était qu’'un produit de la
pensée philosophique de 'apotre, en relevant le fait qu’il ne la
discute pas au point de vue métaphysique.

La contradiction relevée au paragraphe 2 n’est qu’apparente,
le raisonnement est celui-ci : saint Paul a ’habitude de déve-
lopper tous les aspects d’une question, combien un point doit-
il lui paraitre secondaire, lorsqu’il se départ de cette habitude!

Plus loin l'auteur prétend qu’en adoptant la maniére de rai-
sonner de son adversaire 1l faudrait, de ce fait qu’il ne discute



HISTOIRE ET LOGIQUE 125

pas toutes les faces de sa christologie & lui, conclure qu’il est
arrivé a sa solution uniquement par des déductions logiques.
Ce reproche porte & faux : M. Lobstein a explicitement affirmé
qu’il n’écrivait pas une christologie compléte.

8¢ faute de logique. De la transformation qui s’opére dans
les fideles par la foi en Christ, on n’a pas le droit de conclure
a la divinité de Jésus. Jadmets qu’il y a un hiatus dans ce rai-
sonnement, si 'on voulait conclure ainsi : « Christ est le dis-
pensateur de la vie nouvelle, donc il est Dieu; » mais c’est ce
que M. Lobstein ne veut pas. Pour lui Christ, méme glorifié,
est toujours un des notres, possédant seulement au supréme
degré la divinité, au sens dans lequel ce mot peut s’appliquer
d une créature. Or il est parfaitement légitime de dire que le
croyant fait I’expérience de la divinité du Christ, si c’est par
Christ que Dieu se communique en quelque sorte aux hommes;
car ce médiateur est nécessairement le prototype de I’huma-
nité, il en réalise pleinement I'idéal. Il s’agit 14, en effet, d'une
expérience, du moins dans un certain sens du mot. 11 est vrai
que M. Lobstein n’a pas suffisamment défini ce qu’il entend
par expérience. Son adversaire a le droit de lui reprocher, non
pas précisément de faire faire aux croyants un raisonnement
inexact, — car il s’agit moins de raisonnement que d’interpré-
tation d’un fait par le sentiment religieux, — mais d’avoir beau-
coup élargi le terme d’expérience, sans nous en avertir. Nous
reviendrons plus tard sur ce point. Ajoutons encore que
M. Wennagel a parfaitement raison, en récusant l’argument
que son adversaire tire du fait de la résurrection, ses remar-
(ques a ce sujet sont parfaitement justes.

9¢ faute de logique. M. Lobstein est accusé de haser d’abord
I'expérience sur la foi, et ensuite la foi sur ’expérience. 1l veut
tout simplement dire que tout homme fait certaines expériences
humiliantes, qui le poussent vers les vérités qui existent au
sein de I'iglise chrétienne. S’il saisit ces vérités par la foi, il
fera plus d’expériences encore, et ces expériences augmente-
ront de nouveau sa foi.

10¢ faute de logique. M. Lobstein doit avoir fait de la méta-
physique, aprés avoir condamné la métaphysique, en disant



4126 EUGENE EHRHARDT

que le Christ ne pouvait éire homme avec le souvenir de sa
préexistence. CGe reproche n’est pas tout a fait sans fondement;
cependant on peut objecter que M. Lobstein se dit tout sim-
plement : J’entends par homme un étre qui, comme moi, n’a
pas conscience d'une existence antérieure & l'existence ter-
restre. Par conséquent un étre qui a conscience d’une vie an-
térieure n’est pas un homme, au sens non métaphysique, mais
expérimental, du mot.

11¢e faute de logique. Serait-ce vraiment une faute de logique
de la part de M. Lobstein de ne pas se ranger a la théorie si
obscure de la kénose, pour trouver compatibles la réelle huma-
nité du Sauveur et sa prééxistence? de n’avoir pas trouvé
cette hypothése du « moi humain » qui, selon M. Wennagel
lui-méme, nous fait seule échapper a une « transsubstantiation
meétaphysique » et que l'auteur est le premier & énoncer? Beau-
coup de raisons militaient, chez M. Lobstein, contre la préexis-
tence; est-il tenu, pour étre logique, de faire encore des hypo-
théses pour lever une de ces objections? Car, bien entendu,
son critique affirme que la kénose a hesoin de cette idée du
« moi humain de Christ » que lul-méme énonce pour la pre-
miere fois, que M. Lobstein ne pouvait donc trouver nulle part
et qu’il aurait dt inventer. Franchement, c’est aller un peu
loin!

12¢ faute de logique. M. Lobstein rejette la préexistence, et
admet la glorification du Christ, qui, au dire de son adversaire,
n’en est que la réciproque. Il n’est pas exact de dire que la
glorification divine n’est que la réciproque de la kénose. Il ne
s’agit pas pour Christ, dans sa glorification, de s’oublier soi-
méme, et de se retrouver ensuite, de devenir créature, apreés
avoir été créateur, il s'agit seulement du passage d’un étre, qui
est et reste créature, de 1'état de lutte contre la chair, d’humi-
lite et de faiblesse relative, a I'état de liberté vis-a-vis de la
chair, de gloire et de puissance.

Aprés cet examen, que reste-1l des « fautes de logique » de
M. Lobstein? Bien peu de chose, on le voit.

Examinons maintenant si ces objections, fondées ou non, se
rapportent & des points essentiels du livre de M. Lobstein et de



HISTOIRE ET LOGIQUE 127

la doctrine de M. Ritschl. Les deux premiéres Louchent certai-
nement le fond du livre de M. Lobstein, mais en quoi se tour-
nenl-elles contre « les disciples de M. Ritschl? » Assurément
en rien. La quatrieme ne concerne pas davantage I'école de
de M. Ritschl. Dans la cinquié¢me on reproche & M. Lobstein de
s’étre mal exprimé; est-ce que cela vise le moins du monde le
fond de son livre 72 Dans la sixiéme il doit avoir appelé & tort
saint Paul le plus logique des hommes; est-ce que cela regarde
le but de son livre? La septiéme faute touche aussi des points
absolument secondaires. Les quatre derniéres, nous l'accor-
dons, visent le fond de la question.

Nous 'avons déja dit : le titre et la préface nous font attendre
une démonstration établissant que les théories de M. Lobstein,
et de I'école a laquelle il se rattache, souffrent de certains vices
logiques fondamentaux. Je crois avoir démontré que la plu-
part des « fautes de logique » ne sont pas des fautes, mais ad-
mettons un moment qu’elles le soient : est-ce que 'argumen-
tation de M. Wennagel répondrait & son but? Nullement. Il
place ses « fautes de logique » toutes sur le méme rang. Jamais
il ne nous dit : « Voicl une question capitale, voici une erreur
de détail. » Rien de pareil. A coté d’objections sérieuses, comme
celle qui concerne la preuve de la divinité de Christ, nous
trouvons des querelles de mot sur des questions tout a fait ac-
cessoires, comme celle de savoir, si, ouiounon, M. Lobstein a
le droit d’appeler saint Paul le plus logique des hommes. Evi-
demment l'auteur devait séparer nettement entre les fautes qui
touchent le fond du systéeme Lobstein-Ritschl, et celles que tout
autre Lhéologien, méme un kénosiste, pourrait faire. Nous ne
pouvons voir dans cette argumentation qui, tant dans le fond
méme des objections que dans sa marche et sa disposition,
remplit si mal sa tiche, qui confond ainsi ’essentiel et l'acci-
dentel, nous ne pouvons y voir qu'une vaste faute de logique.

Nous porterons plus loin un jugement d’ensemble sur la mé-
thode critique de l'auteur ; passons maintenant & sa théorie de
la kénose, qui serl de base & ses trois derniéres objections.
(Chap. III de la premiére partie.) L’auteur veut montrer que
la réelle humanité de Christ est compalible avec sa préexis-



128 EUGENE EHRHARDT

tence. Etablissons d’abord que M. Wennagel considere Christ
comme « un autre lui-méme » de Dieu (pay. 85), et que d’autre
part lui aussi ne veut pas entendre parler d’'un changement de
Dieu en homme, qu’une « transsubstantiation métaphysique »
lui semble impossible, comme & son adversaire. Il s’agit done
de démontrer comment un « autre lui-méme » de Dieu a pu
devenir homme sans changement de son essence.

L’auteur arecours a cet effet a I'idée suivante : « Christ avait
de toute éternité un moi hwmain. » Examinons sa définition
du moi. D'un coté c’est « ce qui en moi a conscience d’étre
moi. » « Mon moi, dit 'auteur, pense, veut, etc., mais mes pen-
sées, mes souvenirs, etc. tout cela n’est pas mon moi lai-
meéme. » D'un autre coté ce moi est « la partie permanente de
ma personne. » (Pag. 54.) Ne voit-on pas dans ces expressions
différentes, et dans toute la suite de I'argumentation, qu’il y a
ici confusion entre deux notions fort différentes du moi? D'une
part, auteur entend par « moi » ce qui fait qu'une personne,
soit divine, soit humaine, est une personne. Cest quelque
chose qui n’est ni humain ni divin, parce que cela revient a
Dieu aussi bien qu’a 'homme, si toutefois nous considérons
Dieu comuine une personne. (Cest une énergie intellectuelle
commune a tous les étres qui sont des personnes, et qui a pour
objet I'ensemble des qualités, qui fait que d’une part une per-
sonne est humaine, de l'autre divine, et de plus, chez les
hommes, les caractéres qui distinguent un individu de tous les
autres. Le moi une fois compris ainsi, il ne peut plus étre ques-
tion ni d’'un moi humain ni d’un moi divin, parce que le « moi »
est précisément ce qui est commun & Dieu et & 'homme. Si
cependant 'on veut employer ces expressions, « moi humain »
et « moi divin » dans ce sens ne peuvent signifier autre chose
qu'un « moi » qui a pour objet de son activité consciente soit
un homme soit un étre divin, or c’est ce que M. Wennagel ne
parait pas vouloir dire.

D’autre part, on pourrait & la rigueur entendre par « moi »
I'essence d’un certain étre, 'ensemble de qualités qui fait qu’'un
homme est un homme et qu'un étre divin est un étre divin.
Prétendre que Christ avait un moi humain dans ce sens, c’est



HISTOIRE ET LOGIQUE 129

prétendre que, quant & son essence, il était homme. Si 'auteur
voulait dire ceci, il aurait dit s’exprimer tout autrement. Du
reste dans ce cas il serait obligé, ou bien d’avouer que Christ
n’est plus un autre lui-méme de Dieu, ou bien qu’enire Dieu
et Phomme 1l n'y a qu'une différence de degré, de plus ou de
moins, et que Dieu, en jetant loin de lui certaines qualités
comme on jette les piéces d’une armure, peut devenir homme.

M. Wennagel a sans doute senti ces difficultés. Aussi parait-il
avoir pluldt en vue la premiére notion du « moi. » Elle offre
cet avantage, que le moi, dans ce sens, est au-dessus de toute
différence entre créature et Créateur, qu’il semble étre un élé-
ment permanent & travers toutes les modifications, élément
qui permet & Christ d’étre d’abord vraiment Dieu et puis vrai-
ment homme. Mais 'auteur oublie que le « moi » dans ce sens
est quelque chose de purement formel, qui n’obtient un con-
tenu, soit divin soit humain, que par rapport & un moi dans le
second sens du mot, soit humain, soit divin. Aussi passe-t-il
(pag. 56 et 57) sans transition & la seconde notion du moi, sans
cela il ne pourrait pas parler d’'un moi « revétu de facullés, »
tandis que le moi tel qu’il le définit (pag. 54 et 55) est précisé-
ment au-dessus de toutes les facullés de ’étre humain ou divin.

En parlant d’un « mo1 humain de Christ, » 'auteur est donc,
ou bien exposé & l'alternative indiquée plus haut s’il 'emploie
dans le second sens, ou bien il ne dit rien du tout s’il 'emploie
dans le premier. M. Wennagel a-t-il donc levé la difficulté rela-
tive 4 la transsubstantiation métaphysique 7 Nullement. Que
deviennent dés lors les objections qu’il fait & M. Lobstein, de
n’avoir pas trouvé dans la théorie de la kénose la solution du
probléme christologique ? Du reste, méme sans faire le raison-
nement précédent, comment l'auteur pouvait-il penser qu’un
étre qui, aprés avoir été 1'égal du Créateur, devient créature,
qui, aprés avoir été tel qu’'il ne pouvait pas commettre de
péché, devient capable de pécher, ne subit aucun changement
essentiel, mais une simple « réduction » ? L’auteur n’a pas
mieux réussi que I'orthodoxie, & nous rendre « concevable » la
préexistence du Christ jointe a sa réelle humanité.

Il nous en cotite presque d’étendre notre critique a la seconde



130 EUGENE EHRHARDT

partie du travail qui nous occupe. Malgré ce qui nous sépare
des pensées et des sentiments de 'auteur, nous y reconnais-
sons I’éloquence simple et forte d’'un cceur profondément con-
vaincu. M. Wennagel a raison de dire que la question de la
préexistence n’est pas indifférente & notre vie religieuse, mais
I’établit-il par de bons arguments? Il pense qu’il est impossible
de comprendre 'amour de Dieu et de Christ et la gravité du
péché, & moins de savoir que Dieu a sacrifié son autre lui-
méme, et que Christ, au sein de la gloire divine, a spontané-
ment accepté une mort 4 laquelle aucune nécessité ne le sou-
mettait.

A cela nous répondons: 1o Un Christ tel que se le figure
M. Lobstein n’est-il pas aussi, sinon un autre lui-méme, du
moins un Fils unique de Dieu dont la création déja est l'effet
d’'un immense amour? La création en général n’est-elle pas, a
elle seule, une preuve de 'amour divin ? Savez-vous donc par
quels liens intimes le Créateur est uni 4 sa créature ? savez-
vous combien il souffre de nos souffrances? et lorsqu’on vous
dit qu’il a livré aux tourments et & la mort sa créature la plus
pure, avez-vous le droit de vous écrier: « Ce n’est pas assez,
je ne puis croire & son amour ? »

20 I’auteur dit que si Christ n’est qu'un simple homme, sa
mort n’est pas l'etfet de sa libre volonté, et n’est, par consé-
quent, guére une preuve d'amour. N'est-1l pas peut-étre plus
difficile de faire ce qui nous est imposé, avec autant d’amour
que sl nous nous l'étions imposé nous-méme, que de nous
décider spontanément au sacrifice ? Dans le premier cas, l'ef-
fort moral est au moins aussi grand, et la gloire est moindre.
Il semble, au point de vue humain du moins, que le Christ
souffrait plus pour nous, s’il souffrait sans le souvenir de sa
préexistence, que s’il souffrait avec ce souvenir. D’'une maniére
générale, il nous semble que la kénose, qui enseigne que Christ
s’est oublié d’abord pour se retrouver ensuite, perd tout ce
qu’'elle croit gagner par cette théorie pour la réalité de la vie
morale de Jésus, en lui rendant sa conscience de Dieu pour le
moment de ses luttes les plus décisives. L’objection relative
au péché tombe naturellement avec les précédentes.



HISTOIRE ET LOGIQUE 131

Nous ne pouvons nous empécher de penser que cette ma-
niere de réclamer la préexistence uniquement pour pouvoir
comprendre 'amour de Dieu et du Christ, heurte le sentiment
religieux plutdt qu’elle ne le satisfait. En tout cas, ¢’est 14 une
base trop faible pour porter tout I'édifice de la christologie.

I1 nous semble que le besoin de comprendre 'amour divin
entraine la kénose dans une voie fausse. Ce qui est décisif en
matiére de christologie, c’est de savoir si I'on se place plutdt
au point de vue moral, qui exige avant tout que I’homme
agisse et use de sa liberté, — alors c’est I'humanité qui lutte et
triomphe en Christ, alors ce n’est pas un Christ venu du ciel,
— ou bien, si I'on se place plutdt au point de vue religieux,
qui veut que Dieu agisse par amour a la place de I'humanité
impuissante pour le bien, — alors celle-ci ne fait qu'ouvrir son
cceeur par la foi & ce que son Dieu fait pour elle, alors Christ
est vraimenl du ciel, il ne peut étre de cette terre. La kénose,
poussée par une étrange curiosité au sujet de 'amour divin,
superpose la préexistence d’une maniére tout a fait extérieure,
ce nous semble, & une notion essentiellement morale du Christ,
notion qui, au fond, le fait partir de cette terre pour sélever
au ciel par ses efforts, quoiqu’en apparence elle le fasse venir
d’en haut. Ah! nous comprenons ce Christ qui dit: « Vous
verrez le ciel ouvert, et les anges de Dieu monter et descendre
sur le Fils de 'homme, » mais nous avons peine a4 comprendre
ce Christ qui ne fait qu’entrouvrir la porte du ciel pour la
refermer aussitot, et n’étre aprés que comme l'un de nous.
Assurément Luther aurait dit du Christ de la kénose ce qu’il a
dit avec moins de raison du Christ de la théologie réformée :
« De ce Christ je n’en veux pas, il ne vaut pas mieux que le
premier saint venu. »

Aprés cet examen des points principaux, que faut-il penser
en définitive de 'argumentation de l'auteur, prise dans son
ensemble? Que M. Wennagel nous permette tout d’abord de
lui dire gu’en lisant son livre nous avons dit le comparer & un
combat d’avant-garde, brillant mais malheureux, livré par un
général habile qui dispose de forces considérables, mais qui
ne les a pas sous la main, et former le veeu que la bataille véri-



132 EUGENE EHRHARDT

table puisse se livrer bientot. La valeur de l'un et de l'autre
adversaire nous promet un spectacle digne d’intéresser au plus
haut point les amateurs de bonne guerre en théologie.

L’auteur a affirmé & bon droit que la préexistence est impor-
tante au point de vue religieux, il a reconnu que ’'argumenta-
tion de son adversaire repose & la fois sur l'histoire, le sentiment
religieux et une certaine opinion philosophique, et compris
que ces différents genres d’arguments n’étaient pas dans leur
juste rapport, mais il a été loin de tirer de ces précieux élé-
ments tout ce qu’ils pouvaient lui fournir. Au fond, sa critique,
malgré les apparences, n’est pas du tout une critique logique.
Celle-ci s’adresse & la méthode d’un écrit; or ce que l'auteur
attaque en réalilé, ce sont les opinions philosophiques et histo-
riques et le point de vue religieux de son adversaire. Seule-
ment il les attaque, non avec des arguments historiques,
philosophiques, religieux solides, mais par des arguties lo-
giques, par une théorie sur la kénose, qui, & notre avis, ne
peut convaincre personne, enfin a 'aide d’une démonstration
religieuse dont nous croyons avoir prouvé I'insuffisance.

Ce qui manque & M. Wennagel, c’est d’avoir fait la premiére
chose indispensable pour une critique logique, nous voulons
dire de s’étre placé sur le terrain des prémisses de son adver-
saire. Examinons ce que ce logicien impitoyable efit pu décou-
vrir, s'il avait voulu procéder ainsi.

Le but du livre de M. Lobstein n’est pas historique, il est
dogmatique. L’auteur essaye d’établir que la préexistence du
Fils de Dieu a été étrangere a I’expérience et a la vie religieuse
des apotres, et il en conclut gu’elle doit étre « éliminée de
I’enceinte de la dogmatique chrétienne, » parce que cette
dogmatique ne doit avoir d’autre contenu que celul de 'expé-
rience religieuse.

Je n’oublie pas que l'auteur fait entrer en ligne de compte
le fait que Jésus n’a pas enseigné lui-méme sa préexistence,
mais cet argument n’a, chez lui, de valeur que relativement
au précédent. Car, s’il découvrait que la notion de la préexis-
tence fait partie intégrante de l'expérience religieuse des



HISTOIRE ET LOGIQUE 133

apotres, il en conclurait certainement que, si Christ n’a pas
jugé a propos de nous révéler lui-méme cette vérité, Dieu I'a
fait plus tard par Paction de son Esprit. En effet, si '’enseigne-
ment de Christ non seulement ne contenait pas, mais excluait
absolument la notion de la préexistence, les apotres n’eussent
pu enseigner cette notion & quelque titre que ce fat, et ¢'ils
I'avaient fait cependant, il serait inutile de discuter leurs affir-
mations comme l'auteur les discute. Tout l'esprit du livre
montre que la question capitale pour I'auteur, celle qui domine
toutes les autres, c’est de savoir si le dogme qui’occupe est
ou n’est pas étranger au sentiment religieux.

Examinons maintenant le raisonnement de M. Lobstein.
Disons d’abord un mot de la majeure de son syllogisme. Un
mot seulement, car nous ne nous proposons point de critiquer
M. Lobstein historien, et pour cause, nous en voulons unique-
ment & sa méthode. Nous croyons comme lui que pour saint
Paul Christ est divin avant tout parce qu’il est mveipz, qu’il est
vis; parce qu’il est mvsiux, et que la thése de la préexistence de
Christ est primitivement une thése de philosophie de I’histoire,
est la forme que prend, dans la pensée de I'apdtre, cette idée :
que le plan du salut a précédé le plan de la création. Toujours
est-il que ces deux notions, celle de la divinité du Christ et
celle de la préexistence, ont contract¢ I'union la plus intime
dans la pensée de I'apodtre, quoiqu’elles aient des sources diffé-
rentes, et qu'il n’est pas sans danger (historiquement parlant)
de les séparer de nouveau. Nous ne savons pas jusqu’a quel
point saint Paul a peut-étre vu son sentiment religieux satisfait
par cette thése de la préexistence, qui donnait plus de préci-
sion, une base plus solide & ce que son expérience lui avait
appris sous une forme encore vague. Mais nous n’insistons pas.
Remarquons seulement que saint Paul considére, bien plus
que son interpréte ne semble 'admettre, I’élément humain en
Christ comme absorbé, réduit & 'impuissance par 1’élément
divin. La a4t en Christ n’est pour ainsi dire qu’une apparence,
comme le mvipx dans 'homme naturel n’est 14 que pour dé-
sarmer devant la ¢des. Point de mention du Christ de la tenta-
tion et de Gethsémané. Il n’y aurait rien d’étonnant, & ce que



134 EUGENE EHRHARDT

la préexistence fiit devenue, dans la pensée de l'apdtre, insé-
parable d’un pareil Christ. Arrétons-nous la, et accordons pour
le moment & M. Lobstein que pour saint Paul la préexistence
n’avait pas de portée religieuse. Nous lui accordons, ce qui est
bien plus, qu’elle n’en avait pas non plus pour la théologie du
quatriéme évangile, et nous admettons en conséquence que sa
majeure est juste.

Mais voyons la mineure. Il nous semble qu’elle peut étre
formulée de deux maniéres différentes : ou bien, «notre expé-
rience religieuse ne doit contenir que ce que contient celle des
apotres, » ou bien, « notre expérience religieuse ne contient
que ce que contient celle des apotres. » Examinons d’abord la
premiére de ces deux propositions.

Commencons par nous entendre sur le terme d’expérience
religieuse. Par expérience on entend d’ordinaire la perception
des faits extérieurs & notre entendement, de maniére & ce que
nous les voyions tels qu’ils sont en eux-mémes. L’expérience
est d’autant plus ce qu’elle doit étre, qu’elle est plus pure de
tout élément subjectif. A ce compte, la révélation mécanique
telle qu'on 'enseignait autrefois serait la plus expérimentale
des expériences, car elle nous communiquerait des vérités sans
intervention aucune de nos facultés. L’autear écarte, avec rai-
son, ce nous semble, I'inspiration mécanique, et par conséquent
Iexpérience religieuse dans le sens absolu du mot. Qu’est-ce
donc, suivant lui, que ’expérience religieuse ? A la page 27 de
son livre, M. Lobstein nous dit : « Devenu absolument esprit
par la résurrection, le Christ est désormais la source perma-
nente de la vie spirituelle dans ceux qui, par la foi, entrent en
communion avec lui : principe vivifiant et sanctifiant, il est
immanent au coeur des fideles. Or cet esprit se manifeste & la
conscience de la communauté chrétienne, comme l'esprit de
Dieu lui-méme, et ¢’est en vertu de cette expérience indéniable
que le croyant affirme la divinité du Christ. »

Ou est, au sens précis du mot, I’expérience dans cette suc-
cession de faits psychologiques? C’est dans la perception de
ce fait que ’homme qui croit en Christ est transformé. La s’ar-
réte, suivant nous, l’expérience proprement dite, 1a com-



HISTOIRE ET LOGIQUE 135

mencent les conclusions tirées de cette expérience. Si du fait
en question le croyant tire la conclusion, d’abord que c’est
Dieu qui agit par Christ, ensuite que Christ lni-méme est divin,
cela vient, non pas de ’expérience proprement dite, mais d’une
certaine prédisposition religieuse et morale, qui fait croire a
I'homme que le bien lui vient toujours de Dieu, et que instru-
ment méme dont Dieu s’est servi pour le rendre bon est plus
qu’un simple homme. Si cette prédisposition n’existait pas, le
croyant pourrait tout aussi bien conclure du fait de sa trans-
formation, que ’homme est naturellement si vertueux qu’il ne
lui faut qu'un grand exemple de vertu pour arriver au bien. Il
y a donc deux choses : 1° perception d’un fait psychologique ;
20 interprétation de ce fait, non par la raison, mais par le sen-
timent religieux. Le fait a été, si 'on peut ainsi dire, versé
dans un moule, et c’est le produit du facteur subjectif et du
facteur objectif cue auteur appelle expérience. Nous accep-
tons le terme, mais nous tenons a constater que le fait, en ap-
parence si simple, qu’il désigne, est en réalité un phénoméne
trés complexe qui suppose, outre la donnée extérieure, tout un
ensemble de notions acquises et de dispositions psychologiques.
Cela est si vrai qu’au fond un israélite seul, qui possédait la
notion de Dieu et la notion de grice pouvait, au siécle aposto-
lique, faire cette expérience; un paien ne pouvail arriver au
méme point qu’a I'aide de I’enseignement chrétien.

Qu’on n’objecte pas que 'auteur voit dans le fait de la résur-
rection la garantie que I’expérience des croyants n’est pas une
« illumination subjective. » La aussi, ’expérience (pour les
apotres seuls, du resle, les observations de M. Wennagel & ce
sujet sont parfaitement justes) s’arrétait 4 ce fait que Christ,
(qu’on croyait mort, était en réalité vivant. Tout le reste est
leffet d’une interprétation qui, dans d’autres conditions psycho-
logiques, aurait pu étre tout a fait autre.

Examinons maintenant si le siécle apostolique peut seul pos-
séder des expériences religieuses légitimes. M. Lobstein semble
le supposer, mais ne le prouve pas. Est-ce que peut-étre I'idée
que l'auleur se fait de la révélation lui permet d’affirmer une
semblable thése? 11 nous dit (pag. 8%) que la révélation ne



136 EUGENE EHRHARDT

« porte pas atteinte aux lois du développement psychologique
et historique des apotres. » Ou nous nous trompons fort, ou la
révélation ainsi conc¢ue n’est autre chose que le processus psy-
chologique que nous décrivions tout & I'heure, considéré au
point de vue de sa cause divine. C’est 'action de Dieu qui pro-
duit les faits importants au point de vue religieux, et qui, en
multipliant ces faits, développe la faculté de l'interprétation
religieuse, la disposition religieuse de I'ame. On voit aisément
que cette théorie delarévélation ne nous autorise point & dire,
que toutes les expériences faites, ou & faire au sein de la com-
munauté chrétienne, ne doivent étre que la répétition des ex-
périences apostoliques. Au contraire, partout ot nous remar-
quons les caracteres distinctifs de I'expérience religieuse tels
que nous les avons exposés, nous devons aussi admettre qu’il
y a révélation. Expérience, dans le sens d’interprétation d’un
fait par le sentiment religieux, et révélation dans le sens d’ac-
tion de Dieu par le médium de nos facultés laissées absolument
intactes, désignent une seule et méme chose. La révélation ne
peut évidemment pas, dans cet ordre d’idées, étre juge des
expériences religieuses, et une expérinrnce ne peut pas non
plus s’ériger en juge des autres. Par conséquent, g’il y a, dans
la suite des temps, des expériences religieuses différentes de
celles de I’dge apostolique, elles sont absolument sur le méme
rang que ces derniéres. Assurément nous ne voulons pas dimi-
nuer le role prépondérant des expériences des apolres ; mais
faire, d’une maniére absolue, de I’Age apostolique I’époque nor-
mative de la fol, c’est rentrer, plus ou moins distinctement,
dans la voie de la théorie orthodoxe, combattue par auteur.

La premiére maniére de formuler la mineure du raisonne-
ment de M. Lobstein est donc inadmissible. Examinons la se-
conde.

Peut-étre M. Lobstein veut-il dire qu’il n’y a pas, dans les
siecles postérieurs au temps des apotres, d’expérience reli-
gieuse différente de la leur. Eh bien, nous prélendons que si
I’age apostolique n’a pas fait 'expérience de la préexistence de
Christ, cette expérience a été faite plus tard. Cette thése ne
semblera nullement paradoxale, si nous nous souvenons bhien



HISTOIRE ET LOGIQUE 137

du sens que, d’aprés 'auteur lui-méme, nous avons attaché a
ce terme d’expérience.

Admettons que chez saint Paul le dogme de la préexistence
ne soit qu'un appendice philosophique ; mais M. Lobstein ne
niera certainement pas que le dogme en question a joué un
role bien plus important dans la théologie et la vie religieuse
des églises issues de la réforme. C’est par le fait que Christ est
un autre lui-méme, le Fils éternel, et par conséquent préexis-
tant, de Dieu que cette théologie prouve sa sainteté absolue,
qu’elle proave qu’il peut étre la victime expiatoire pour nos
péchés, que par la communion avec lui nous pouvons étre
sanctifiés. Mais ce n’est pas 14 une expérience, dira-t-on, c’est
un échafaudage de dogmes! Examinons.

L’ame pécheresse sent qu’elle atrouvé paix et pardon ; d’autre
part la justice de Dieu lui semble exiger une victime, cette vic-
time ne peut étre que sainte, or le sentiment du néant humain
est tellement développé chez ceux qui se rattachent & cette
théologie que Dieu seul leur semble pouvoir étre vraiment
saint. Que s’est-il donc passé? Le fait du pardon a été en
quelque sorte versé dans le moule des notions de justice et
d’amour divin et d’'un sentiment religieux qui réclame, avec
une intensité toute particuliére, que du cdté de 'homme et de
ce qui ressemble 4 ’homme, il n’y ait rien de bon, de juste et
de saint. « Sentiment religieux bien exigeant, » direz-vous.
Peut-étre, mais de quel droit déclarerez-vous qu’il I’est trop ?

Et maintenant, nous demandons en quoi le phénomeéne psy-
chologique que nous venons de décrire, differe de celui par
lequel les croyants, transformés par la foi en Christ, concluent
4 sa divinité 7 En rien, ce nous semble. De part et d’autre il y
a un fait psychologique qui rencontre certaines dispositions
religieuses, certaines notions acquises par 'expérience reli-
gieuse. Si donc la divinité de Christ, telle que ’entend 'auteur,
est une expérience, sa divinité au sens traditionnel, qui ne fait
qu'un avec sa préexistence, en est une au méme titre. Pour
s’en convaincre, on n’a du reste qu'a consulter les documents
qui rendent le mieux compte de ce qui est au fond de 'dme
religieuse des communautés issues de la réforme. Je veux par-

THEOL. ET PHIL. 1884.



138 EUGENE EHRHARDT

ler des cantiques, des livres d’édification, des recueils de ser-
mons qui sont restés I'aliment des 4mes. Pour ne citer qu'un
seul exemple : M. Lobstein pense-t-il que Paul Gerhard aurait
chanté, comme il I’a fait, la passion du Sauveur, s’il ne l'avait
cru I’égal de Dieu lui-méme? Qu’il nous aurait donné ce saisis-
sant choral, traduction géniale du Salve caput cruentatum de
I'église du moyen 4ge, si son ame n’avait été remplie de la pen-
sée, que cette téte sanglante et conspuée est celle du « prince des
honneurs » descendu du ciel? Et Dieu sait si ces chants sont
dictés par 'expérience religieuse, et non par I'imagination d’un
artiste qui va chercher ses émotions partout ou il les trouve.

Etil y a quelque chose de plus direct encore. L’dme reli-
cieuse jouit de voir en quelque sorte le ciel ouvert, d’avoir un
gage que vraiment nous sommes faits & I'image de Dieu, puis-
que Dieu lui-méme a revétu notre nature ; de voir, par dela la
rupture faite par le péché, ’abime entre les choses visibles et
les choses invisibles comblé, parce (ue Dieu habite corporelle-
ment parmi nous. Il serait trop long de parler ici de tous les
besoins religieux auxquels répond cette idée d’un étre céleste
descendu sur la terre pour combattre le supréme combat que
I’humanité est impuissante a livrer. Il nous semble que les ob-
servations que nous venons de faire, suffisent pour montrer que
celui qui veut oter la notion de la préexistence du Christ du
corps de ’enseignement chrétien, est obligé de couper dans le
vif et de faire couler le sang. Les opérations douloureuses sont
parfois nécessaires dans le domaine des croyances, mais il est
bon d’en mesurer toute la gravité avant de les entreprendre.
Il se peut que la préexistence soit au nombre des croyances
qu’il faut retrancher, que les besoins qu’elle satisfait doivent se
subordonner & d’autres, mais, s’il en est ainsi, la chuse ne nous
semble pas aussi facile qu’a I'auteur, précisément parce qu'il
s’agit 1a aussi d’une expérience, dans le sens que lui-méme a
attaché a ce mot.

De quelque facon donc qu’on formule la mineure de M. Lob-
stein, nous la croyons insoutenable, et sa conclusion tombe par
la méme, sauf production de nouveaux arguments.

M. Lobstein a écrit une page d’histoire magistrale, il a ap-



HISTOIRE ET LOGIQUE 139

porté un élément précieux a la solution de la question qui le
préoccupe, il n’a pas résolu cette question. Ses conclusions
dogmatiques nous semblent reposer sur une base absolument
insuffisante. Il prétend rejeter la préexistence parce qu’elle
n’est pas une expérience religieuse, mais il n’a prouvé cette
these que pour I’4ge apostolique tout au plus; au dela, elle ne
se confirme plus. Si la préexistence doit disparaitre de 1'en-
ceinte de la dogmatique chrétienne, il faut encore d’autres ar-
guments.

Mais ot sommes-nous? Nous avons opposé une expérience
religieuse & une autre, nous avons parlé de la possibilité d’éli-
miner une vérité qui satisfait un besoin religieux. N’allons-
nous pas perdre toute espéce de critéere de la vérité religieuse?
Il nous semble que non. Nous n’avons plus, il est vrai, de
norme infaillible dans une parole absolument inspirée, et les
expériences religieuses sont bien variées, contradictoires méme
sur certains points. Néanmoins il nous semble que la vérité
pourrait sortir de ces expériences mémes. Comme nous ne pou-
vons pas nous engager ici dans un débat de fond sur la mé-
thode dogmatique, nous n’indiquerons que trés sommairement
comment cela nous semble possible.

M. Lobstein emploie, et suivant nous avec raison, une mé-
thode exégétique qui consiste & séparer dans les écrits aposto-
liques des éléments divers. Notre sentiment religieux distingue
dans les livres canoniques des expériences religieuses d’avec
des affirmations philosophiques, qu’il déclare étrangeres a la
foi. Nous n’attribuons donc d’autorité religieuse aux paroles
des apotres, que lorsque ces paroles sont lerésultat d’actes psy-
chologiques analogues & celui-la méme par lequel nous recon-
naissons leur autorité. Nous ne leur attribuons de valeur reli-
gieuse, que lorsqu’elles expriment des expériences religieuses,
fait qui se passe en nous comme dans les apotres. Qui ne voit
que ce principe d’exégese entraine irrésistiblement une mé-
thode dogmatique nouvelle? La dogmatique doit désormais
puiser, non plus seulement aux écrits canoniques, mais a la
source de 'expérience religieuse comme telle. Elle doit partir
de ce principe, que méme ce qui ne répond pas & une expé-



140 EUGENE EHRHARDT

rience religieuse des auteurs du Nouveau Testament peut avoir
une valeur dogmatique réelle. Ce principe ne repose pas sur
une théorie abstraite; le fait que nous constations, en faisant
la critique du livre de M. Lobstein, vient le confirmer.

Au premier abord le mot « expérience » semble nous placer
sur le terrain le plus solide. Mais nous avons déja vu qu'il n’en
est pas ainsi, et c’est la le point capital sur lequel nous croyons
devoir nous séparer de M. Lobstein. Les faits révélateurs ne
passent pas en nous tels quels, I’expérience ne nous les fournit
que tels qu’ils sont sortis du moule de nos dispositions reli-
gieuses et morales. Or notre sentiment religieux est rarement
pur de tout mélange, il contracte alliance avec des éléments
hétérogenes, il peut donc errer, et ’expérience religieuse peut
errer avec lui. Ol donc trouver une base de la foi, une norme
de la vérité? Evidemment que plus le facteur subjectif de nos
expériences religieuses sera pur, plus celles-ci seront parfaites.
Partant de cet acte de foi que ce qui répond a nos aspirations
les plus hautes, — et comme telles nous reccnnaissons le sen-
timent religieux mis en harmonie avec toutes nos autres facultés,
existe réellement — partant de cet acte de foi, dis-je, nous devons
chercher & épurer de plus en plus le sentiment religieux, afin
d’interpréter d’une maniére toujours plus juste les faits révé-
lateurs de Dieu. Nous poursuivrons ce but par une étude com-
parative du sentiment religieux aux diverses époques de I'Eglise
chrétienne, et méme en dehors de I'Eglise chrétienne, el nous
dégagerons ainsi de plus en plus ce qui fait le fond de ce sen-
timent d’avec ses formes passageéres, d’avec les éléments hé-
térogenes qui ont pu le troubler.

Evidemment l'action du sentiment religieux, ainsi épuré,
s’exercera par des postulats dans lesquels il expliquera les faits
révélateurs, en passant du domaine de ce qui est connu pour
les sens et la raison, dans ce qui leur est inconnu, par des pos-
tulats métaphysiques, pour dire le mot. Métaphysique et reli-
gion sont donc inséparables; qui dit I'un dit 'autre, n’en dé-
plaise & I’école de M. Ritschl, qui a fait de la métaphysique une
sorte d’épouvantail. Cette métaphysique exprime, sans doute
dans un langage imparfait, ce que réclame notre sentiment re-



HISTOIRE ET LOGIQUE 141

ligieux, sollicité par les fails dans lesquels Dieu se révele, et
elle vaudra ce que vaudra ce sentiment religieux.

Mais pourrons-nous postuler tout a fait librement? On a
prétendu, dans I’école méme de M. Ritschl, que la religion est
tout & fait indépendante des résultats variables et accidentels
de la science, de la critique et de la philosophie. Il nous semble
que c’est 1a trop d'optimisme. Car que deviendrait la religion,
si par exemple la science prouvait que le sentiment religieux
lui-méme est le produit de causes tout a fait accidentelles? Il
faut donc prendre en considération tous ces éléments, et nous
aboutissons & une philosophie religieuse basée sur Ihistoire,
toute I’histoire, la science, la métaphysique, guidant et épu-
rant le sentiment religieux, pour rendre possibles des expé-
viences religieuses toujours plus parfaites.

Qu’on ne dise pas : « Mais vous livrez la foi 4 la philosophie. »
Non, car la philosophie ne donne aucun contenu a la foi, elle
ne fait que perfectionner 'instrument de la connaissance reli-
gieuse. Qu’on ne dise pas non plus : « D’apres cette méthode
le simple tidele devra attendre, pour croire, que la science des
religions, I’histoire, la philosophie aient terminé leur ceuvre. »
Sans doute la vérité religieuse ne se trouve ni dans un livre,
ni dans ’dme du premier croyant venu, du moins pas d’une
maniére parfaite ; il n’en est pas moins vrai que les grandes
lignes de la foi, telle qu’elle vit dans les communautés chré-
tiennes, ne sauraient étre mises en doute d’une maniére sé-
rieuse. Le sentiment religieux, malgré ses variations et ses
perturbations, saisit, dans ce qui est essentiel, le véritable sens
des grands faits révélateurs de Dieu, de la vie et de la personne
de Christ en particulier.

Enfin I’'on pourrait dire que cette théorie détruit I'idée d’une
révélation historique de Dieu, I'idée d’une communication di-
recte de Dieu avec les hommes, et enléve aux Ecritures toute
dignité spéciale. Sans doute, sur le terrain de la connaissance,
la communication n’est pas directe; nos actes de connaissance
religieuse transforment toujours plus ou moins leur objet. Mais
nous pouvons et nous devons admettre une influence immé-
diate de Dieu sur notre volonté! Or le role de la volonté est



142 EUGENE EHRHARDT

capital dans la croyance religieuse comme dans la connais-
sance en général. Qui nous empéche d’admettre que Dieu
a exercé son action sur la volonté humaine, d’aprés le plan,
insondable pour nous, de sa grice, en vue des effets que la
volonté ainsi dirigée devait produire sur le terrain de la con-
naissance. Les propheétes, les apotres ne sont pas des hommes
auxquels Dieu a infusé des vérités, mais des hommes sur la vo-
lonté desquels il a agi. Leur instrument de connaissance reli-
gieuse était le méme que le notre, ils ont vu les choses de Dieu
comme nous les voyvons, mais Dieu a fait qu’ils ont mieux voulu
voir. Il n’y a entre eux et nous qu’une différence de degreé; eux
aussi voyaient « confusément, & travers un miroir, » mais la
différence est considérable. Dieu n’a donc pas seulement fait
naitre et disposé, suivant le plan de sa grice, les faits qui le
révelent; il n’a pas seulement suscité, pour étre témoins de ces
faits, des hommes particulierement doués du sens religieux ; il
a fait plus: il a agi sur la volonté de ces hommes, il a remédié
a 'impuissance morale de I'humanité pour connaitre la vérité,

Il nous semble que cette maniére de voir sauve le véritable
contenu religieux du dogme de 'inspiration, en tenant compte
des résultats de I’exégése et de la psychologie. Croire en une
révélation historique de Dieu, en une part directe de Dieu dans
la connaissance que nous avons de lui, est un besoin impérieux
pour toute ame religieuse. Il ne nous suffit pas de voir en Dieu
la cause premiére d’'un développement par lequel I'humanité
arriverait peu a peu par ses propres forces a le connaitre
d’une maniére toujours plus parfaite. Nous avons besoin de
sentir son aclion directe, sur I’dme de chacun de nous, &
toutes les époques de I'histoire. Seulement, ce n’est pas sur
le terrain de la connaissance que nous devons la chercher,
c’est sur celui de la volonté. Cette action, je le répete, s’exerce
suivant un plan divin. La Bible est le document qui renferme
les expériences religieuses des instruments les plus éminents
de Dieu, des témoins des faits les plus importants, elle sera
donc toujours le Livre des livres.

Qu’on nous pardonne le ton trop affirmatif de cette derniere
partie de notre travail : aprés avoir fait voir une difficulté, nous



HISTOIRE ET LOGIQUE 143

devions indiquer le moyen de la résoudre, sans pouvoir cepen-
dant entrer dans beaucoup de détails et appuyer notre ma-
niere de voir de beaucoup d’arguments. Peut-étre aurons-nous
plus tard l'occasion de revenir sur ce grave sujet. Il nous te-
nait a cceur, pour le moment, de montrer que la méthode que
nous avons discutée, loin de démolir, édifie au contraire.
Peut-étre nous sommes-nous égaré, au cours de cette discus-
sion. ¥’il en est ainsi, on reconnaitra du moins notre désir sincere
de provoquer une discussion sérieuse sur la vraie méthode dog-
matique. Si au contaire nos observations peuvent étre de quel-
que utilité dans le débat que nous venons de caractériser, le
mérite en appartient de droit & M. Lobstein lui-méme, notre cher
et vénéré maitre. S1 nous le combattons et défendons avec
de bonnes armes, c’est, pour une bonne part du moins, lui-
meéme qui nous les a données, dans ses legcons a la fois si
scientifiques et si religieuses, dont tous ses auditeurs se sou-
viennent avec tant de reconnaissance. Nous savons que,
quelque imparfait que soit cet essai de critique, M. Lobstein
sera heureux de voir, en le lisant, qu'il a su donner & ses
éleves l'esprit d’examen et de recherche indépendante.

EuGENE EHRHARDT.




	Histoire et logique

