
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1884)

Artikel: Histoire et logique

Autor: Ehrhardt, Eugène

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379338

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HISTOIRE ET LOGIQUE

L'excellent livre de M. le professeur Lobstein de Strasbourg
vient d'êlre l'objet d'une attaque, vigoureuse et remarquable à

bien des égards, de la part de M. le pasteur VVennagel. Notre
but n'est pas de trancher ici le différend qui s'est élevé entre
1s disciple de M. Ritschl et le disciple de la kénose. Nous
voudrions simplement examiner si vraiment, comme le prélend
son adversaire, M. Lobstein a failli à la logique, et si vraiment
le point de vue dogmatique auquel veut nous amener M. Wen-
nagel. répond, mieux que celui du professeur de Strasbourg, à

tous les besoins du sentiment religieux, en même temps qu'aux
exigences inéluctables de la raison. Après nous être acquitté
de cette tâche, nous essaierons de montrer par quelques
observations rapides de quelle manière il fallait, à notre avis,
attaquer M. Lobstein au point de vue logique, et quels sont les

enseignements sur la véritable méthode dogmatique qui nous

paraissent ressortir de ce débat.
M. Wennagel réduit l'argumentation de son adversaire contre

la valeur dogmatique de la notion de la préexistence à deux

points principaux : 1° l'enseignement biblique proprement dit
ne renferme pas la notion de la préexistence; 2° cette notion
ne saurait exercer d'influence sur notre vie religieuse. Dans la

première partie de son travail, l'auteur combat le premier de

ces deux arguments, qui, dit-il, s'appuie sur trois thèses:

a) cette doctrine n'est pas enseignée par Jésus; b) elle n'est

1 A propos de la brochure de M. le pasteur Wennagel, intitulée : La
logique des disciples de M. Ritschl et la logique de la kénose, ou l'argumentation

et les conclusions du livre de M. le professeur Lobstein sur la notion de

de la préexistence du Fils de Dieu, examinées au point de vue logique.



HISTOIRE ET LOGIQUE 121

qu'un corollaire théologique pour les apôtres; c) elle est incompatible

avec la réelle humanité de Jésus. M. Wennagel essaie
de renverser successivement ces trois propositions. Il cherche
à montrer, qu'en les développant son adversaire commet douze
fautes de logique, sans compter celles dont il lui fait grâce, et

étaye une partie de celle argumentation sur une nouvelle
théorie de la kénose. Dans sa seconde partie, l'auteur réfute le
second argument de M. Lobstein, en relevant la portée
religieuse du dogme discuté.

Suivons M. Wennagel pas à pas, à travers ses « fautes de

logique » d'abord, sa théorie de la kénose ensuite, et enfin ses

considérations sur la valeur religieuse de la notion de la
préexistence.

M. Wennagel intitule son livre: La logique des disciples de

M. Ritschl et la logique de la kénose. D'après ce titre, nous
sommes en droit d'attendre une argumentation qui prouverait
qu'étant données certaines bases communes aux deux écoles,
le système de M. Ritschl et de M. Lobstein repose essentiellement

sur certains raisonnements faux, tandis que la kénose
tirerait les véritables conséquences de ces prémisses. Sans

doute, les douze « fautes de logique » énumérées par l'auteur
sont douze vices fondamentaux du système Lobstein-Ritschl.
Examinons. D'abord, ces fautes de logique sont-elles des fautes
de logique? Ensuite, sont-elles essentielles au système en

question, et par conséquent de nature à pouvoir servir de

chefs d'accusation contre le fond même de ce système?
lrc faute de logique. M. Lobstein, en écartant les paroles de

Jésus sur la préexistence et en les attribuant au quatrième
évangéliste, sans démontrer suffisamment la légitimité de ce

procédé, part d'une prémisse non démontrée. Est-là une faute
de logique?Non, car la logique pure ne s'occupe pas de savoir
si les prémisses sont vraies ou fausses, elle ne s'occupe que
du mécanisme du raisonnement. On peut partir de cette thèse:
« La terre est carrée, » et raisonner parfaitement juste. Il n'y
a donc pas là de faute de logique. Y a-t-il une faute d'une autre
sorte? Non, car on ne pouvait pas exiger de M. Lobstein de
faire entrer dans une petite monographie toute la critique du

THÉOL. ET PHIL. 1884. 9



122 EUGÈNE EHRHAIIDT

quatrième évangile. Cela exigerait un volume. Il a bien le droit
de se baser sur une conviction acquise. Que les lecteurs
l'examinent, et que ceux qui en sont incapables ne se mêlent pas
de ces questions.

2e faute de logique. L'auteur fait faire à son adversaire le
raisonnement suivant: « Nous ne pouvons pas être sûrs que
Jésus ait dit, par exemple : Avant qu'Abraham ait été, j'ai
été; donc il ne l'a pas dit. » M. Lobstein fait-il ce raisonnement?

Non. Voici ce qu'il dit : « Des raisons multiples me font
croire que, des deux tableaux de la vie de Jésus qui s'offrent à

moi, celui des synoptiques est vraiment historique, que le
second contient une foule d'éléments subjectifs. Ces prémisses
peuvent être fausses, elles ne sont pas contraires à la logique.
Sans doute je ne puis pas discerner, dans le quatrième évangile,

tous les éléments subjectifs; mais comme j'ai, dans les

synoptiques, un tableau de la vie de Jésus, qui, pour beaucoup
de raisons, me semble historique, et que ce tableau ne contient
en aucune façon l'élément de la préexistence, j'ai le droit d'en
conclure que, dans le quatrième évangile, cet élément appartient

au facteur subjectif. » Ce raisonnement pourrait être faux,
si ses prémisses devaient l'être ; il n'est nullement illogique.
M. Wennagel le déchire en deux : d'abord il fait raisonner son
adversaire sur le quatrième évangile, sans le secours des

synoptiques, et ensuite il le fait raisonner sur le « silence des

synoptiques. » Mais par 1'. même il lui impute une manière de

raisonner qui n'est pas la sienne. Ce « silence » n'est que le

revers d'un fait positif, de ce fait qu'on a pu écrire trois vies
de Jésus sans mentionner la préexistence. En considérant ce

fait, on n'arrive sans cloute pas à une certitude mathématique,
mais à une grande vraisemblance historique. La seconde faute
de logique n'existe donc pas plus que la première.

3° faute de logique. M. Lobstein aurait oublié qu'on pourrait
mettre le quatrième évangile d'accord avec les synoptiques,
en admettant que Christ se serait souvenu de sa préexistence
après le baptême. M. Lobstein prétend que Jésus était arrive
au terme de son développement au moment du baptême, il ne

peut donc pas du même coup prétendre que ce développement



HISTOIRE ET LOGIQUE 123

ait continué ensuite, par le souvenir de la préexistence. Pour

que ce développement ait pu s'opérer tel que le conçoit M.
Lobstein, il ne suffit pas que Jésus n'ait eu aucun souvenir de sa

préexistence avant le baptême, car les synoptiques nous
apprennent que Jésus n'a dépassé en rien la conception de sa

personne, telle qu'il l'avait au moment du baptême, que,' sous

ce rapport, il est resté le même durant tout son ministère. Or
M. Lobstein opte pour les synoptiques contre le quatrième
évangile. On peut lui reprocher cela au point de vue
historique, mais on ne peut pas lui reprocher, qu'étant donnée cette

opinion, il n'ait pas appelé à son secours la kénose, pour réconcilier

saint Jean et les trois premiers évangélistes. Celui qui
lui reproche ici de manquer de logique, commet lui-même une
faute de logique.

4° Avec la quatrième « faute de logique » nous entrons dans

le second chapitre de Wennagel. Il reproche à son adversaire
de n'avoir pas tenu compte de la révélation, dans le développement

religieux des apôtres. Peut-être une révélation directe,
différente de l'expérience religieuse, a-t-elle appris à saint Paul
la vérité de la préexistence? M. Lobstein, au dire de son
critique, « escamote» cette question. Sans doute l'auteur reproche
avec raison à son adversaire de ne s'être pas suffisamment
expliqué sur cette question de la révélation; cependant l'idée de

M. Lobstein ressort clairement. Il ne s'agit pas du tout de demander

si, dans le cas présent, « il y a eu ou non révélation directe et

inspiration réelle, » parce que le livre examiné ne distingue

pas du tout deux sortes d'inspiration et de révélation. Il considère

la pensée de l'apôtre comme un produit à la fois de

facteurs humains et de facteurs divins; c'est donc à l'expérience
religieuse de chacun et de l'Eglise, de démêler ce qui est

humain et ce qui est divin dans l'enseignement apostolique.
Or M. Lobstein, si c'est à tort ou à raison importe peu ici,
trouve que la préexistence n'est d'aucune portée pour la
conscience religieuse; il pouvait donc conclure qu'elle n'était pas
due au facteur divin. Il peut y avoir là quelque obscurité, il
n'y a pas de faute de logique.

5e faute de logique. M. Lobstein appelle le dogme de la pré-



124 EUGÈNE EHRHARDT

existence un « corollaire théologique. » Son critique l'accuse
de prétendre qu'un corollaire est nécessairement faux parce
qu'il est corollaire. M. Wennagel lui-même « se ravise, » et

comprend que son adversaire a voulu dire qu'il s'agit là d'un
corollaire faux. Alors pourquoi noter cette faute de logique qui
n'est, lout au plus, qu'une obscurité de stvle, si toutefois on
peut reprocher à M. Lobstein de n'avoir pas prévu une aussi

singulière accusation?
6e faute de logique. L'auteur accuse son adversaire de

nommer d'abord saint Paul le plus logique des hommes, et de

l'accuser ensuite de manquer de logique. Admettons qu'il en
soit ainsi, ce serait un peu singulier peut-être, mais nullement

illogique, car même le plus logique des hommes peut une fois

faillir à la logique. Mais remarquons bien que M. Lobstein ne

reproche point du tout à l'apôtre de manquer de logique. L'esprit

hébraïque aime à traduire l'idée de prééminence par celle

d'antériorité, saint Paul raisonne donc ainsi : Christ a la
prééminence sur tous les êtres, or prééminence équivaut à

antériorité, donc Christ est antérieur à toute la création. Ce

raisonnement n'a pas de valeur pour nous, parce que nous
attaquons la mineure, mais non parce qu'il est illogique. Cette
sixième faute de logique n'est pas mieux établie que les cinq
précédentes.

7e faute de logique. Le reproche contenu au paragraphe lor,
pag. 35, est fondé. En effet, si nous devons nous attendre à

voir saint Paul raisonner sur les conditions et les conséquences
de la préexistence, ce doit surtout être dans le cas où il eût
trouvé cette idée par raisonnement, tandis que M. Lobstein
veut prouver que la préexistence n'était qu'un produit de la

pensée philosophique de l'apôtre, en relevant le fait qu'il ne la
discute pas au point de vue métaphysique.

La contradiction relevée au paragraphe 2 n'est qu'apparente,
le raisonnement est celui-ci : saint Paul a l'habitude de

développer tous les aspects d'une question, combien un point doit-
il lui paraître secondaire, lorsqu'il se départ de cette habitude

Plus loin l'auteur prétend qu'en adoptant la manière de

raisonner de son adversaire il faudrait, de ce fait qu'il ne discute



HISTOIRE ET LOGIQUE 125

pas toutes les faces de sa christologie à lui, conclure qu'il est

arrivé à sa solution uniquement par des déductions logiques.
Ce reproche porte à faux : M. Lobstein a explicitement affirmé

qu'il n'écrivait pas une christologie complète.
8e faute de logique. De la transformation qui s'opère dans

les fidèles par la foi en Christ, on n'a pas le droit de conclure
à la divinité de Jésus. J'admets qu'il y a un hiatus dans ce

raisonnement, si l'on voulait conclure ainsi : « Christ est le

dispensateur de la vie nouvelle, donc il est Dieu ; » mais c'est ce

que M. Lobstein ne veut pas. Pour lui Christ, même glorifié,
est toujours un des nôtres, possédant seulement au suprême
degré la divinité, au sens dans lequel ce mot peut s'appliquer
à une créature. Or il est parfaitement légitime de dire que le

croyant fait l'expérience de la divinité du Christ, si c'est par
Christ que Dieu se communique en quelque sorte aux hommes;
car ce médiateur est nécessairement le prototype de l'humanité,

il en réalise pleinement l'idéal. Il s'agit là, en effet, d'une

expérience, du moins dans un certain sens du mot. 11 est vrai

que M. Lobstein n'a pas suffisamment défini ce qu'il entend

par expérience. Son adversaire a le droit de lui reprocher, non
pas précisément de faire faire aux croyants un raisonnement
inexact, — car il s'agit moins de raisonnement que d'interprétation

d'un fait par le sentiment religieux, — mais d'avoir beaucoup

élargi le terme d'expérience, sans nous en avertir. Nous
reviendrons plus tard sur ce point. Ajoutons encore que
M. Wennagel a parfaitement raison, en récusant l'argument
que son adversaire tire du fait de la résurrection, ses remarques

à ce sujet sont parfaitement justes.
9e faute de logique. M. Lobstein est accusé de baser d'abord

l'expérience sur la foi, et ensuite la foi sur l'expérience. 11 veut
tout simplement dire que tout homme fait certaines expériences
humiliantes, qui le poussent vers les vérités qui existent au
sein de l'Eglise chrétienne. S'il saisit ces vérités par la foi, il
fera plus d'expériences encore, et ces expériences augmenteront

de nouveau sa foi.
10° faute de logique. M. Lobstein doit avoir fait de la

métaphysique, après avoir condamné la métaphysique, en disant



126 EUGÈNE EHRHARDT

que le Christ ne pouvait être homme avec le souvenir de sa

préexistence. Ce reproche n'est pas tout à fait sans fondement;
cependant on peut objecter que M. Lobstein se dit tout
simplement : J'entends par homme un être qui, comme moi, n'a
pas conscience d'une existence antérieure à l'existence
terrestre. Par conséquent un être qui a conscience d'une vie
antérieure n'est pas un homme, au sens non métaphysique, mais

expérimental, du mot.
11e faute de logique. Serait-ce vraiment une faute de logique

de la part de M. Lobstein de ne pas se ranger à la théorie si

obacure de la kénose, pour trouver compatibles la réelle humanité

du Sauveur et sa préexistence? de n'avoir pas trouvé
cette hypothèse du « moi humain » qui, selon M. Wennagel
lui-même, nous fait seule échapper aune « transsubstantiation
métaphysique » et que l'auteur est le premier à énoncer? Beaucoup

de raisons militaient, chez M. Lobstein, contre la préexistence;

est-il tenu, pour être logique, de faire encore des
hypothèses pour lever une de ces objections? Car, bien entendu,
son critique affirme que la kénose a besoin de cette idée du
« moi humain de Christ » que lui-même énonce pour la
première fois, que M. Lobstein ne pouvait donc trouver nulle part
et qu'il aurait dû inventer. Franchement, c'est aller un peu
loin

12° faute de logique. M. Lobstein rejette la préexistence, et
admet la glorification du Christ, qui, au dire de son adversaire,
n'en est que la réciproque. Il n'est pas exact de dire que la

glorification divine n'est que la réciproque de la kénose. Il ne

s'agit pas pour Christ, dans sa glorification, de s'oublier soi-
même, et de se retrouver ensuite, de devenir créature, après
avoir été créateur, il s'agit seulement du passage d'un être, qui
est et reste créature, de l'état de lutte contre la chair, d'humilité

et de faiblesse relative, à l'état de liberté vis-à-vis de la

chair, de gloire et de puissance.
Après cet examen, que reste-il des « fautes de logique » de

M. Lobstein? Bien peu de chose, on le voit.
Examinons maintenant si ces objections, fondées ou non, se

rapportent à des points essentiels du livre de M. Lobstein et de



HISTOIRE ET LOGIQUE 127

la doctrine de M. Ritschl. Les deux premières touchent
certainement le fond du livre de M. Lobstein, mais en quoi se

tournent-elles contre « les disciples de M. Ritschl? » Assurément
en rien. La quatrième ne concerne pas davantage l'école de

de M. Ritschl. Dans la cinquième on reproche à M. Lobstein de

s'être mal exprimé ; est-ce que cela vise le moins du inonde le
fond de son livre? Dans la sixième il doit avoir appelé à tort
saint Paul le plus logique des hommes; est-ce que cela regarde
le but de son livre? La septième faute touche aussi des points
absolument secondaires. Les quatre dernières, nous l'accordons,

visent le fond de la question.
Nous l'avons déjà dit : le titre et la préface nous font attendre

une démonstration établissant que les théories de M. Lobstein,
et de l'école à laquelle il se rattache, souffrent de certains vices

logiques fondamentaux. Je crois avoir démontré que la

plupart des « fautes de logique » ne sont pas des fautes, mais

admettons un moment qu'elles le soient : est-ce que l'argumentation

de M. Wennagel répondrait à son but? Nullement. Il
place ses « fautes de logique » toutes sur le même rang. Jamais

il ne nous dit : « Voici une question capitale, voici une erreur
de détail. » Rien de pareil. A côté d'objections sérieuses, comme
celle qui concerne la preuve de la divinité de Christ, nous
trouvons des querelles de mot sur des questions tout à fait
accessoires, comme celle de savoir, si, oui ou non, M. Lobstein a

le droit d'appeler saint Paul le plus logique des hommes.
Evidemment l'auteur devait séparer nettement entre les fautes qui
touchent le fond du système Lobstein-Ritschl, et celles que tout
autre théologien, même un kénosiste, pourrait faire. Nous ne

pouvons voir dans cette argumentation qui, tant dans le fond
même des objections que dans sa marche et sa disposition,
remplit si mal sa tâche, qui confond ainsi l'essentiel et
l'accidentel, nous ne pouvons y voir qu'une vaste faute de logique.

Nous porterons plus loin un jugement d'ensemble sur la
méthode critique de l'auteur; passons maintenant à sa théorie de

la kénose, qui seri de base à ses trois dernières objections.
(Chap. Ill de la première partie.) L'auteur veut montrer que
la réelle humanité de Christ est compatible avec sa préexis-



128 EUGÈNE EHHIIARDT

tence. Etablissons d'abord que M. Wennagel considère Christ
comme « un autre lui-même » de Dieu (pag. 85), et que d'autre
part lui aussi ne veut pas entendre parler d'un changement de
Dieu en homme, qu'une « transsubstantiation métaphysique »

lui semble impossible, comme à son adversaire. Il s'agit donc
de démontrer comment un « autre lui-même » de Dieu a pu
devenir homme sans changement de son essence.

L'auteur a recours à cet etïet à l'idée suivante : « Christ avait
de toute éternité un moi humain. » Examinons sa définition
du moi. D'un côté c'est « ce qui en moi a conscience d'être
moi. » « Mon moi, dit l'auteur, pense, veut, etc., mais mes
pensées, mes souvenirs, etc. tout cela n'est pas mon moi lui-
même. » D'un autre côté ce moi est « la partie permanente de

ma personne. » (Pag. 5-i.) Ne voit-on pas dans ces expressions
différentes, et dans toute la suite de l'argumentation, qu'il y a

ici confusion entre deux nouons fort différentes du moi? D'une
part, l'auteur entend par « moi » ce qui fait qu'une personne,
soit divine, soit humaine, est une personne. C'est quelque
chose qui n'est ni humain ni divin, parce que cela revient à

Dieu aussi bien qu'à l'homme, si toutefois nous considérons
Dieu comme une personne. C'est une énergie intellectuelle
commune à tous les êtres qui sont des personnes, et qui a pour
objet l'ensemble des qualités, qui fait que d'une part une
personne est humaine, de l'autre divine, et de plus, chez les

hommes, les caractères qui distinguent un individu de tous les
autres. Le moi une fois compris ainsi, il ne peut plus être question

ni d'un moi humain ni d'un mot divin, parce que le « moi »

est précisément ce qui est commun à Dieu et à l'homme. Si

cependant l'on veut employer ces expressions, « moi humain »

et <x moi divin » dans ce sens ne peuvent signifier autre chose

qu'un « moi » qui a pour objet de son activité consciente soit

un homme soit un être divin, or c'est ce que M. Wennagel ne

paraît pas vouloir dire.
D'autre part, on pourrait à la rigueur entendre par « moi »

l'essence d'un certain être, l'ensemble de qualités qui fait qu'un
homme est un homme et qu'un être divin est un être divin.
Prétendre que Christ avait un moi humain dans ce sens, c'est



HISTOIRE ET LOGIQUE 129

prétendre que, quant à son essence, il était homme. Si l'auteur
voulait dire ceci, il aurait dû s'exprimer tout autrement. Du
reste dans ce cas il serait obligé, ou bien d'avouer que Christ
n'est plus un autre lui-même de Dieu, ou bien qu'entre Dieu
et l'homme il n'y a qu'une différence de degré, de plus ou de

moins, et que Dieu, en jetant loin de lui certaines qualités
comme on jette les pièces d'une armure, peut devenir homme.

M. Wennagel a sans doute senti ces difficultés. Aussi paraît-il
avoir plutôt en vue la première notion du « moi. » Elle offre
cet avantage, que le moi, dans ce sens, est au-dessus de toute
différence entre créature et Créateur, qu'il semble être un
élément permanent à travers toutes les modifications, élément

qui permet à Christ d'être d'abord vraiment Dieu et puis
vraiment homme. Mais l'auteur oublie que le « moi » dans ce sens

est quelque chose de purement formel, qui n'obtient un
contenu, soit divin soit humain, que par rapport à un moi dans le

second sens du mot, soit humain, soit divin. Aussi passe-t-il
(pag. 56 et 57) sans transition à la seconde notion du moi, sans

cela il ne pourrait pas parler d'un moi « revêtu de facultés, »

tandis que le moi tel qu'il le définit (pag. 54 et 55) est précisément

au-dessus de toutes les facultés de l'être humain ou divin.
En parlant d'un « moi humain de Christ, » l'auteur est donc,

ou bien exposé à l'alternalive indiquée plus haut s'il l'emploie
dans le second sens, ou bien il ne dit rien du tout s'il l'emploie
dans le premier. M. Wennagel a-t-il donc levé la difficulté relative

à la transsubstantiation métaphysique Nullement. Que

deviennent dès lors les objections qu'il fait à M. Lobstein, de

n'avoir pas trouvé dans la théorie de la kénose la solution du

problème christologique? Du reste, même sans faire le
raisonnement précédent, comment l'auteur pouvait-il penser qu'un
être qui, après avoir été l'égal du Créateur, devient créature,
qui, après avoir été tel qu'il ne pouvait pas commettre de

péché, devient capable de pécher, ne subit aucun changement
essentiel, mais une simple ce réduction » L'auteur n'a pas
mieux réussi que l'orthodoxie, à nous rendre « concevable » la
préexistence du Christ jointe à sa réelle humanité.

Il nous en coûte presque d'étendre notre critique à la seconde



130 EUGÈNE EHRHAHDT

partie du travail qui nous occupe. Malgré ce qui nous sépare
des pensées et des sentiments de l'auteur, nous y reconnaissons

l'éloquence simple et forte d'un cœur profondément
convaincu. M. Wennagel a raison de dire que la question de la

préexistence n'est pas indifférente à notre vie religieuse, mais
l'établit-il par de bons arguments?Il pense qu'il est impossible
de comprendre l'amour de Dieu et de Christ et la gravité du

péché, à moins de savoir que Dieu a sacrifié son autre lui-
même, et que Christ, au sein de la gloire divine, a spontanément

accepté une mort à laquelle aucune nécessité ne le
soumettait.

A cela nous répondons: 1° Un Christ tel que se le figure
M. Lobstein n'est-il pas aussi, sinon un autre lui-même, du
moins un Fils unique de Dieu dont la création déjà est l'effet
d'un immense amour? La création en général n'est-elle pas, à

elle seule, une preuve de l'amour divin Savez-vous donc par
quels liens intimes le Créateur est uni à sa créature? savez-

vous combien il souffre de nos souffrances? et lorsqu'on vous
dit qu'il a livré aux tourments et à la mort sa créature la plus
pure, avez-vous le droit de vous écrier : « Ce n'est pas assez,

je ne puis croire à son amour »

2° L'auteur dit que si Christ n'est qu'un simple homme, sa

mort n'est pas l'etïet de sa libre volonté, et n'est, par conséquent,

guère une preuve d'amour. N'est-il pas peut-être plus
difficile de faire ce qui nous est imposé, avec autant d'amour

que si nous nous l'étions imposé nous-même, que de nous
décider spontanément au sacrifice? Dans le premier cas, l'effort

moral est au moins aussi grand, et la gloire est moindre.
Il semble, au point de vue humain du moins, que le Christ
souffrait plus pour nous, s'il souffrait sans le souvenir de sa

préexistence, que s'il souffrait avec ce souvenir. D'une manière
générale, il nous semble que la kénose, qui enseigne que Christ
s'est oublié d'abord pour se retrouver ensuite, perd tout ce

qu'elle croit gagner car cette théorie pour la réalité de la vie
morale de Jésus, en lui rendant sa conscience de Dieu pour le
moment de ses luttes les plus décisives. L'objection relative
au péché tombe naturellement avec les précédentes.



HISTOIRE ET LOGIQUE 131

Nous ne pouvons nous empêcher de penser que cette
manière de réclamer la préexistence uniquement pour pouvoir
comprendre l'amour de Dieu et du Christ, heurte le sentiment
religieux plutôt qu'elle ne le satisfait. En tout cas, c'est là une
base trop faible pour porter tout l'édifice de la christologie.

Il nous semble que le besoin de comprendre l'amour divin
entraîne la kénose dans une voie fausse. Ce qui est décisif en
matière de christologie, c'est de savoir si l'on se place plutôt
au point de vue moral, qui exige avant tout que l'homme
agisse et use de sa liberté, — alors c'est l'humanité qui lutte et

triomphe en Christ, alors ce n'est pas un Christ venu du ciel,
— ou bien, si l'on se place plutôt au point de vue religieux,
qui veut que Dieu agisse par amour à la place de l'humanité
impuissante pour le bien, —¦ alors celle-ci ne fait qu'ouvrir son
cœur par la foi à ce que son Dieu fait pour elle, alors Christ
est vraiment du ciel, il ne peut être de cette terre. La kénose,
poussée par une étrange curiosité au sujet de l'amour divin,
superpose la préexistence d'une manière tout à fait extérieure,
ce nous semble, à une notion essentiellement morale du Christ,
notion qui, au fond, le fait partir de cette terre pour s'élever
au ciel par ses efforts, quoiqu'en apparence elle le fasse venir
d'en haut. Ah nous comprenons ce Christ qui dit : « Vous

verrez le ciel ouvert, et les anges de Dieu monter et descendre

sur le Fils de l'homme, » mais nous avons peine à comprendre
ce Christ qui ne fait qu'entrouvrir la porte du ciel pour la
refermer aussitôt, et n'être après que comme l'un de nous.
Assurément Luther aurait dit du Christ de la kénose ce qu'il a

dit avec moins de raison du Christ de la théologie réformée :

« De ce Christ je n'en veux pas, il ne vaut pas mieux que le

premier saint venu. »

Après cet examen des points principaux, que faut-il penser
en définitive de l'argumentation de l'auteur, prise dans son
ensemble? Que M. Wennagel nous permette tout d'abord de

lui dire qu'en lisant son livre nous avons dû le comparer à un
combat d'avant-garde, brillant mais malheureux, livré par un
général habile qui dispose de forces considérables, mais qui
ne les a pas sous la main, et former le vœu que la bataille véri-



132 EUGÈNE EHRHARDT

table puisse se livrer bientôt. La valeur de l'un et de l'autre
adversaire nous promet un spectacle digne d'intéresser au plus
haut point les amateurs de bonne guerre en théologie.

L'auteur a affirmé à bon droit que la préexistence est importante

au point de vue religieux, il a reconnu que l'argumentation

de son adversaire repose à la fois sur l'histoire, le sentiment

religieux et une certaine opinion philosophique, et compris
que ces différents genres d'arguments n'étaient pas dans leur
juste rapport, mais il a été loin de tirer de ces précieux
éléments tout ce qu'ils pouvaient lui fournir. Au fond, sa critique,
malgré les apparences, n'est pas du tout une critique logique.
Celle-ci s'adresse à la méthode d'un écrit; or ce que l'auteur
attaque en réalilé, ce sont les opinions philosophiques et
historiques et le point de vue religieux de son adversaire. Seulement

il les attaque, non avec des arguments historiques,
philosophiques, religieux solides, mais par des arguties
logiques, par une théorie sur la kénose, qui, à notre avis, ne

peut convaincre personne, enfin à l'aide d'une démonstration

religieuse dont nous croyons avoir prouvé l'insuffisance.
Ce qui manque à M. Wennagel, c'est d'avoir fait la première

chose indispensable pour une critique logique, nous voulons
dire de s'être placé sur le terrain des prémisses de son adversaire.

Examinons ce que ce logicien impitoyable eût pu découvrir,

s'il avait voulu procéder ainsi.

Le but du livre de M. Lobstein n'est pas historique, il est

dogmatique. L'auteur essaye d'établir que la préexistence du
Fils de Dieu a été étrangère à l'expérience et à la vie religieuse
des apôtres, et il en conclut qu'elle doit être «. éliminée de

l'enceinte de la dogmatique chrétienne, » parce que cette

dogmatique ne doit avoir d'autre contenu que celui de l'expérience

religieuse.
Je n'oublie pas que l'auteur fait entrer en ligne de compte

le fait que Jésus n'a pas enseigné lui-même sa préexistence,
mais cet argument n'a, chez lui, de valeur que relativement
au précédent. Car, s'il découvrait que la notion de la préexistence

fait partie intégrante de l'expérience religieuse des



HISTOIRE ET LOGIQUE 133

apôtres, il en conclurait certainement que, si Christ n'a pas

jugé à propos de nous révéler lui-même cette vérité, Dieu l'a
fait plus tard par l'action de son Esprit. En effet, si l'enseignement

de Christ non seulement ne contenait pas, mais excluait
absolument la notion de la préexistence, les apôtres n'eussent

pu enseigner cette notion à quelque titre que ce fût, et s'ils
l'avaient fait cependant, il serait inutile de discuter leurs
affirmations comme l'auteur les discute. Tout l'esprit du livre
montre que la question capitale pour l'auteur, celle qui domine

toutes les autres, c'est de savoir si le dogme qui l'occupe est

ou n'est pas étranger au sentiment religieux.
Examinons maintenant le raisonnement de M. Lobstein.

Disons d'abord un mot de la majeure de son syllogisme. Un

mot seulement, car nous ne nous proposons point de critiquer
M. Lobstein historien, et pour cause, nous en voulons uniquement

à sa méthode. Nous croyons comme lui que pour saint

Paul Christ est divin avant tout parce qu'il est Tveü(*a, qu'il est

vii; parce qu'il est mis-ma, et que la thèse de la préexistence de

Christ est primitivement une thèse de philosophie de l'histoire,
est la forme que prend, dans la pensée de l'apôtre, cette idée :

que le plan du salut a précédé le plan de la création. Toujours
est-il que ces deux notions, celle de la divinité du Christ et

celle de la préexistence, ont contracté l'union la plus intime
dans la pensée de l'apôtre, quoiqu'elles aient des sources
différentes, et qu'il n'est pas sans danger (historiquement parlant)
de les séparer de nouveau. Nous ne savons pas jusqu'à quel
point saint Paul a peut-être vu son sentiment religieux satisfait

par cette thèse de la préexistence, qui donnait plus de précision,

une base plus solide à ce que son expérience lui avait
appris sous une forme encore vague. Mais nous n'insistons pas.
Remarquons seulement que saint Paul considère, bien plus
que son interprète ne semble l'admettre, l'élément humain en
Christ comme absorbé, réduit à l'impuissance par l'élément
divin. La aipZ en Christ n'est pour ainsi dire qu'une apparence,
comme le meûp« dans l'homme naturel n'est là que pour
désarmer devant la ui.pl. Point de mention du Christ de la tentation

et de Gethsémané. Il n'y aurait rien d'étonnant, à ce que



134 EUGÈNE EHRHARDT

la préexistence fût devenue, dans la pensée de l'apôtre,
inséparable d'un pareil Christ. Arrêtons-nous là, et accordons pour
le moment à M. Lobstein que pour saint Paul la préexistence
n'avait pas de portée religieuse. Nous lui accordons, ce qui est
bien plus, qu'elle n'en avait pas non plus pour la théologie du

quatrième évangile, et nous admettons en conséquence que sa

majeure est juste.
Mais voyons la mineure. Il nous semble qu'elle peut être

formulée de deux manières différentes : ou bien, « notre
expérience religieuse ne doit contenir que ce que contient celle des

apôtres, » ou bien, « notre expérience religieuse ne contient

que ce que contient celle des apôtres. » Examinons d'abord la

première de ces deux propositions.
Commençons par nous entendre sur le terme d'expérience

religieuse. Par expérience on entend d'ordinaire la perception
des faits extérieurs à notre entendement, de manière à ce que
nous les voyions tels qu'ils sont en eux-mêmes. L'expérience
est d'autant plus ce qu'elle doit être, qu'elle est plus pure de

tout élément subjectif. À ce compte, la révélation mécanique
telle qu'on l'enseignait autrefois serait la plus expérimentale
des expériences, car elle nous communiquerait des vérités sans

intervention aucune de nos facultés. L'auteur écarte, avec
raison, ce nous semble, l'inspiration mécanique, et par conséquent
l'expérience religieuse dans le sens absolu du mot. Qu'est-ce
donc, suivant lui, que l'expérience religieuse? A la page 27 de

son livre, M. Lobstein nous dit : « Devenu absolument esprit

par la résurrection, le Christ est désormais la source permanente

de la vie spirituelle dans ceux qui, par la foi, entrent en

communion avec lui : principe vivifiant et sanctifiant, il est

immanent au cœur des fidèles. Or cet esprit se manifeste à la
conscience de la communauté chrétienne, comme l'esprit de

Dieu lui-même, et c'est en vertu de cette expérience indéniable

que le croyant affirme la divinité du Christ. »

Où est, au sens précis du mot, l'expérience dans cette
succession de faits psychologiques? C'est dans la perception de

ce fait que l'homme qui croit en Christ est transformé. Là
s'arrête, suivant nous, l'expérience proprement dite, là com-



HISTOIRE ET LOGIQUE 135

mencent les conclusions tirées de cette expérience. Si du fait
en question le croyant tire la conclusion, d'abord que c'est
Dieu qui agit par Christ, ensuite que Christ lui-même est divin,
cela vient, non pas de l'expérience proprement dite, mais d'une
certaine prédisposition religieuse et morale, qui fait croire à

l'homme que le bien lui vient toujours de Dieu, et que l'instrument

même dont Dieu s'est servi pour le rendre bon est plus
qu'un simple homme. Si cette prédisposition n'existait pas, le

croyant pourrait tout aussi bien conclure du fait de sa

transformation, que l'homme est naturellement si vertueux qu'il ne

lui faut qu'un grand exemple de vertu pour arriver au bien. Il
y a donc deux choses : 1° perception d'un fait psychologique ;

2° interprétation de ce fait, non par la raison, mais par le
sentiment religieux. Le fait a été, si l'on peut ainsi dire, versé
dans un moule, et c'est le produit du facteur subjectif et du
facteur objectif que l'auteur appelle expérience. Nous acceptons

le terme, mais nous tenons à constater que le fait, en

apparence si simple, qu'il désigne, est en réalité un phénomène
très complexe qui suppose, outre la donnée extérieure, tout un
ensemble de notions acquises et de dispositions psychologiques.
Cela est si vrai qu'au fond un israélite seul, qui possédait la
notion de Dieu et la notion de grâce pouvait, au siècle apostolique,

faire cette expérience; un païen ne pouvait arriver au
même point qu'à l'aide de l'enseignement chrétien.

Qu'on n'objecte pas que l'auteur voit dans le fait delà
résurrection la garantie que l'expérience des croyants n'est pas une
« illumination subjective. » Là aussi, l'expérience (pour les

apôtres seuls, du reste, les observations de M. Wennagel à ce

sujet sont parfaitement justes) s'arrêtait à ce fait que Christ,
qu'on croyait mort, était en réalité vivant. Tout le reste est

l'effet d'une interprétation qui, dans d'autres conditions
psychologiques, aurait pu être tout à fait autre.

Examinons maintenant si le siècle apostolique peut seul
posséder des expériences religieuses légitimes. M. Lobstein semble
le supposer, mais ne le prouve pas. Est-ce que peut-être l'idée

que l'auteur se fait de la révélation lui permet d'affirmer une
semblable thèse? 11 nous dit (pag. 84) que la révélation ne



136 EUGÈNE EHRHARDT

« porte pas atteinte aux lois du développement psychologique
et historique des apôtres. » Ou nous nous trompons fort, ou la

révélation ainsi conçue n'est autre chose que le processus
psychologique que nous décrivions tout à l'heure, considéré au

point de vue de sa cause divine. C'est l'action de Dieu qui produit

les faits importants au point de vue religieux, et qui, en

multipliant ces faits, développe la faculté de l'interprétation
religieuse, la disposition religieuse de l'âme. On voit aisément

que cette théorie de la révélation ne nous autorise point à dire,
que toutes les expériences faites, ou à faire au sein de la
communauté chrétienne, ne doivent être que la répétition des

expériences apostoliques. Au contraire, partout où nous remarquons

les caractères distinctifs de l'expérience religieuse tels

que nous les avons exposés, nous devons aussi admettre qu'il
y a révélation. Expérience, dans le sens d'interprétation d'un
fait par le sentiment religieux, et révélation dans le sens d'action

de Dieu par le médium de nos facultés laissées absolument
intactes, désignent une seule et même chose. La révélation ne

peut évidemment pas, dans cet ordre d'idées, être juge des

expériences religieuses, et une expérience ne peut pas non
plus s'ériger en juge des autres. Par conséquent, s'il y a, dans

la suite des temps, des expériences religieuses différentes de

celles de l'âge apostolique, elles sont absolument sur le même

rang que ces dernières. Assurément nous ne voulons pas diminuer

le rôle prépondérant des expériences des apôtres ; mais

faire, d'une manière absolue, de l'âge apostolique l'époque
normative de la foi, c'est rentrer, plus ou moins distinctement,
dans la voie de la théorie orthodoxe, combattue par l'auteur.

La première manière de formuler la mineure du raisonnement

de M. Lobstein est donc inadmissible. Examinons la
seconde.

Peut-être M. Lobstein veut-il dire qu'il n'y a pas, dans les
siècles postérieurs au temps des apôtres, d'expérience
religieuse différente de la leur. Eh bien, nous prélendons que si

l'âge apostolique n'a pas fait l'expérience de la préexistence de

Christ, cette expérience a été faite plus tard. Cette thèse ne
semblera nullement paradoxale, si nous nous souvenons bien



HISTOIRE ET LOGIQUE 137

du sens que, d'après l'auteur lui-même, nous avons attaché à

ce terme d'expérience.
Admettons que chez saint Paul le dogme de la préexistence

ne soit qu'un appendice philosophique ; mais M. Lobstein ne

niera certainement pas que le dogme en question a joué un
rôle bien plus important dans la théologie et la vie religieuse
des églises issues de la réforme. C'est par le fait que Christ est

un autre lui-même, le Fils éternel, et par conséquent préexistant,

de Dieu que cette théologie prouve sa sainteté absolue,

qu'elle prouve qu'il peut être la victime expiatoire pour nos

péchés, que par la communion avec lui nous pouvons être
sanctifiés. Mais ce n'est pas là une expérience, dira-t-on, c'est

un échafaudage de dogmes Examinons.
L'âme pécheresse sent qu'elle a trouvé paix et pardon ; d'autre

part la justice de Dieu lui semble exiger une victime, cette
victime ne peut être que sainte, or le sentiment du néant humain
est tellement développé chez ceux qui se rattachent à cette

théologie que Dieu seul leur semble pouvoir être vraiment
saint. Que s'est-il donc passé? Le fait du pardon a été en

quelque sorte versé dans le moule des notions de justice et
d'amour divin et d'un sentiment religieux qui réclame, avec
une intensité toute particulière, que du côté de l'homme et de

ce qui ressemble à l'homme, il n'y ait rien de bon, de juste et
de saint. « Sentiment religieux bien exigeant, » direz-vous.

Peut-être, mais de quel droit déclarerez-vous qu'il l'est trop?
Et maintenant, nous demandons en quoi le phénomène

psychologique que nous venons de décrire, diffère de celui par
lequel les croyants, transformés par la foi en Christ, concluent
à sa divinité En rien, ce nous semble. De part et d'autre il y
a un fait psychologique qui rencontre certaines dispositions
religieuses, certaines notions acquises par l'expérience
religieuse. Si donc la divinité de Christ, telle que l'entend l'auteur,
est une expérience, sa divinité au sens traditionnel, qui ne fait
qu'un avec sa préexistence, en est une au même titre. Pour
s'en convaincre, on n'a du reste qu'à consulter les documents

qui rendent le mieux compte de ce qui est au fond de l'âme
religieuse des communautés issues de la réforme. Je veux par-

THÉOL. ET PHIL. 1884.



138 EUGÈNE EHRHARDT

1er des cantiques, des livres d'édification, des recueils de

sermons qui sont restés l'aliment des âmes. Pour ne citer qu'un
seul exemple : M. Lobstein pense-t-il que Paul Gerhard aurait
chanté, comme il l'a fait, la passion du Sauveur, s'il ne l'avait
cru l'égal de Dieu lui-même? Qu'il nous aurait donné ce saisissant

choral, traduction géniale du Salve caput cruentatum de

l'église du moyen âge, si son âme n'avait été remplie de la pensée,

que cette tête sanglante et conspuée est celle du « prince des

honneurs » descendu du ciel? Et Dieu sait si ces chants sont
dictés par l'expérience religieuse, et non par l'imagination d'un
artiste qui va chercher ses émotions partout où il les trouve.

Et il y a quelque chose de plus direct encore. L'âme
religieuse jouit de voir en quelque sorte le ciel ouvert, d'avoir un
gage que vraiment nous sommes faits à l'image de Dieu, puisque

Dieu lui-même a revêtu notre nature ; de voir, par delà la

rupture faite par le péché, l'abîme entre les choses visibles et

les choses invisibles comblé, parce que Dieu habite corporelle-
ment parmi nous. Il serait trop long de parler ici de tous les
besoins religieux auxquels répond cette idée d'un être céleste
descendu sur la terrp pour combattre le suprême combat que
l'humanité est impuissante à livrer. Il nous semble que les
observations que nous venons de faire, suffisent pour montrer que
celui qui veut ôter la notion de la préexistence du Christ du

corps de l'enseignement chrétien, est obligé de couper dans le
vif et de faire couler le sang. Les opérations douloureuses sont

parfois nécessaires dans le domaine des croyances, mais il est

bon d'en mesurer toute la gravité avant de les entreprendre.
Il se peut que la préexistence soit au nombre des croyances
qu'il faut retrancher, que les besoins qu'elle satisfait doivent se

subordonner à d'autres, mais, s'il en est ainsi, la chose ne nous
semble pas aussi facile qu'à l'auteur, précisément parce qu'il
s'agit là aussi d'une expérience, dans le sens que lui-même a

attaché à ce mot.
De quelque façon donc qu'on formule la mineure de M.

Lobstein, nous la croyons insoutenable, et sa conclusion tombe par
là même, sauf production de nouveaux arguments.

M. Lobstein a écrit une page d'histoire magistrale, il a ap-



HISTOIRE ET LOGIQUE 139

porté un élément précieux à la solution de la question qui le

préoccupe, il n'a pas résolu cette question. Ses conclusions

dogmatiques nous semblent reposer sur une base absolument
insuffisante. Il prétend rejeter la préexistence parce qu'elle
n'est pas une expérience religieuse, mais il n'a prouvé cette
thèse que pour l'âge apostolique tout au plus; au delà, elle ne

se confirme plus. Si la préexistence doit disparaître de
l'enceinte de la dogmatique chrétienne, il faut encore d'autres
arguments.

Mais où sommes-nous? Nous avons opposé une expérience
religieuse à une autre, nous avons parlé de la possibilité
d'éliminer une vérité qui satisfait un besoin religieux. N'allons-
nous pas perdre toute espèce de critère de la vérité religieuse?
Il nous semble que non. Nous n'avons plus, il est vrai, de

norme infaillible dans une parole absolument inspirée, et les

expériences religieuses sont bien variées, contradictoires même

sur certains points. Néanmoins il nous semble que la vérité
pourrait sortir de ces expériences mêmes. Comme nous ne
pouvons pas nous engager ici dans un débat de fond sur la
méthode dogmatique, nous n'indiquerons que très sommairement
comment cela nous semble possible.

M. Lobstein emploie, et suivant nous avec raison, une
méthode exégétique qui consiste à séparer dans les écrits apostoliques

des éléments divers. Notre sentiment religieux distingue
dans les livres canoniques des expériences religieuses d'avec
des affirmations philosophiques, qu'il déclare étrangères à la
foi. Nous n'attribuons donc d'autorité religieuse aux paroles
des apôtres, que lorsque ces paroles sont le résultat d'actes
psychologiques analogues à celui-là même par lequel nous
reconnaissons leur autorité. Nous ne leur attribuons de valeur
religieuse, que lorsqu'elles expriment des expériences religieuses,
fait qui se passe en nous comme dans les apôtres. Qui ne voit
eque ce principe d'exégèse entraîne irrésistiblement une
méthode dogmatique nouvelle La dogmatique doit désormais
puiser, non plus seulement aux écrits canoniques, mais à la
source de l'expérience religieuse comme telle. Elle doit partir
de ce principe, que même ce qui ne répond pas à une expé-



140 EUGÈNE EHRHARDT

rience religieuse des auteurs du Nouveau Testament peut avoir
une valeur dogmatique réelle. Ce principe ne repose pas sur
une théorie abstraite; le fait que nous constations, en faisant
la critique du livre de M. Lobstein, vient le confirmer.

Au premier abord le mot « expérience » semble nous placer
sur le terrain le plus solide. Mais nous avons déjà vu qu'il n'en
est pas ainsi, et c'est là le point capital sur lequel nous croyons
devoir nous séparer de M. Lobstein. Les faits révélateurs ne

passent pas en nous tels quels, l'expérience ne nous les fournit
que tels qu'ils sont sortis du moule de nos dispositions
religieuses et morales. Or notre sentiment religieux est rarement

pur de tout mélange, il contracte alliance avec des éléments

hétérogènes, il peut donc errer, et l'expérience religieuse peut
errer avec lui. Où donc trouver une base de la foi, une norme
de la vérité? Evidemment que plus le facteur subjectif de nos
expériences religieuses sera pur, plus celles-ci seront parfaites.
Partant de cet acte de foi que ce qui répond à nos aspirations
les plus hautes, — et comme telles nous reconnaissons le
sentiment religieux mis en harmonie avec toutes nos autres facultés,
existe réellement — partant de cet acte de foi, dis-je, nous devons
chercher à épurer de plus en plus le sentiment religieux, afin
d'interpréter d'une manière toujours plus juste les faits
révélateurs de Dieu. Nous poursuivrons ce but par une étude
comparative du sentiment religieux aux diverses époques de l'Eglise
chrétienne, et même en dehors de l'Eglise chrétienne, el nous
dégagerons ainsi de plus en plus ce qui fait le fond de ce
sentiment d'avec ses formes passagères, d'avec les éléments

hétérogènes qui ont pu le troubler.
Evidemment l'action du sentiment religieux, ainsi épuré,

s'exercera par des postulats dans lesquels il expliquera les faits

révélateurs, en passant du domaine de ce qui est connu pour
les sens et la raison, dans ce qui leur est inconnu, par des

postulats métaphysiques, pour dire le mot. Métaphysique et religion

sont donc inséparables; qui dit l'un dit l'autre, n'en
déplaise à l'école de M. Ritschl, qui a fait de la métaphysique une
sorte d'épouvantail. Cette métaphysique exprime, sans doute
dans un langage imparfait, ce que réclame notre sentiment re-



HISTOIRE ET LOGIQUE 141

ligieux, sollicité par les faits dans lesquels Dieu se révèle, et
elle vaudra ce que vaudra ce sentiment religieux.

Mais pourrons-nous postuler tout à fait librement? On a

prétendu, dans l'école même de M. Ritschl, que la religion est

tout à fait indépendante des résultats variables et accidentels
de la science, de la critique et de la philosophie. Il nous semble

que c'est là trop d'optimisme. Car que deviendrait la religion,
si par exemple la science prouvait que le sentiment religieux
lui-même est le produit de causes tout à fait accidentelles? Il
faut donc prendre en considération tous ces éléments, et nous
aboutissons à une philosophie religieuse basée sur l'histoire,
toute l'histoire, la science, la métaphysique, guidant et épurant

le sentiment religieux, pour rendre possibles des

expériences religieuses toujours plus parfaites.
Qu'on ne dise pas : « Mais vous livrez la foi à la philosophie. »

Non, car la philosophie ne donne aucun contenu à la foi, elle

ne fait que perfectionner l'instrument de la connaissance
religieuse. Qu'on ne dise pas non plus : « D'après cette méthode
le simple fidèle devra attendre, pour croire, que la science des

religions, l'histoire, la philosophie aient terminé leur œuvre. »

Sans doute la vérité religieuse ne se trouve ni dans un livre,
ni dans l'âme du premier croyant venu, du moins pas d'une
manière parfaite ; il n'en est pas moins vrai que les grandes
lignes de la foi, telle qu'elle vit dans les communautés
chrétiennes, ne sauraient être mises en doute d'une manière
sérieuse. Le sentiment religieux, malgré ses variations et ses

perturbations, saisit, dans ce qui est essentiel, le véritable sens
des grands faits révélateurs de Dieu, de la vie et de la personne
de Christ en particulier.

Enfin l'on pourrait dire que cette théorie détruit l'idée d'une
révélation historique de Dieu, l'idée d'une communication
directe de Dieu avec les hommes, et enlève aux Ecritures toute
dignité spéciale. Sans doute, sur le terrain de la connaissance,
la communication n'est pas directe ; nos actes de connaissance

religieuse transforment toujours plus ou moins leur objet. Mais

nous pouvons et nous devons admettre une influence immédiate

de Dieu sur notre volonté! Or le rôle de la volonté est



142 EUGÈNE EHRHARDT

capital dans la croyance religieuse comme dans la connaissance

en général. Qui nous empêche d'admettre que Dieu
a exercé son action sur la volonté humaine, d'après le plan,
insondable pour nous, de sa grâce, en vue des effets que la
volonté ainsi dirigée devait produire sur le terrain de la
connaissance. Les prophètes, les apôtres ne sont pas des hommes
auxquels Dieu a infusé des vérités, mais des hommes sur la
volonté desquels il a agi. Leur instrument de connaissance
religieuse était le même que le nôtre, ils ont vu les choses de Dieu
comme nous les voyons, mais Dieu a fait qu'ils ont mieux voulu
voir. Il n'y a entre eux et nous qu'une différence de degré; eux
aussi voyaient « confusément, à travers un miroir, » mais la
différence est considérable. Dieu n'a donc pas seulement fait
naître et disposé, suivant le plan de sa grâce, les faits qui le

révèlent; il n'a pas seulement suscité,pour être témoins de ces

faits, des hommes particulièrement doués du sens religieux ; il
a fait plus : il a agi sur la volonté de ces hommes, il a remédié
à l'impuissance morale de l'humanité pour connaître la vérité.

Il nous semble que cette manière de voir sauve le véritable
contenu religieux du dogme de l'inspiration, en tenant compte
des résultats de l'exégèse et de la psychologie. Croire en une
révélation historique de Dieu, en une part directe de Dieu dans

la connaissance que nous avons de lui, est un besoin impérieux
pour toute âme religieuse. Il ne nous suffit pas de voir en Dieu
la cause première d'un développement par lequel l'humanité
arriverait peu à peu par ses propres forces à le connaître
d'une manière toujours plus parfaite. Nous avons besoin de

sentir son action directe, sur l'âme de chacun de nous, à

toutes les époques de l'histoire. Seulement, ce n'est pas sur
le terrain de la connaissance que nous devons la chercher,
c'est sur celui de la volonté. Cette action, je le répète, s'exerce

suivant un plan divin. La Bible est le document qui renferme
les expériences religieuses des instruments les plus éminents
de Dieu, des témoins des faits les plus importants, elle sera
donc toujours le Livre des livres.

Qu'on nous pardonne le ton trop affirmatif de cette dernière

partie de notre travail : après avoir fait voir une difficulté, nous



HISTOIRE ET LOGIQUE 143

devions indiquer le moyen de la résoudre, sans pouvoir cependant

entrer dans beaucoup de détails et appuyer notre
manière de voir de beaucoup d'arguments. Peut-être aurons-nous
plus tard l'occasion de revenir sur ce grave sujet. Il nous
tenait à cœur, pour le moment, de montrer que la méthode que
nous avons discutée, loin de démolir, édifie au contraire.

Peut-être nous sommes-nous égaré, au cours de cette discussion.

S'il en est ainsi, on reconnaîtra du moins notre désir sincère
de provoquer une discussion sérieuse sur la vraie méthode
dogmatique. Si au contaire nos observations peuvent être de quelque

utilité dans le débat que nous venons de caractériser, le

mérite en appartient de droit à M. Lobstein lui-même, notre cher
et vénéré maître. Si nous le combattons et défendons avec
de bonnes armes, c'est, pour une bonne part du moins, lui-
même qui nous les a données, dans ses leçons à la fois si

scientifiques et si religieuses, dont tous ses auditeurs se

souviennent avec tant de reconnaissance. Nous savons que,
quelque imparfait que soit cet essai de critique, M. Lobstein
sera heureux de voir, en le lisant, qu'il a su donner à ses

élèves l'esprit d'examen et de recherche indépendante.

Eugène Ehrhardt.


	Histoire et logique

