
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1884)

Artikel: Le sanhédrin de Jérusalem : au premier siècle

Autor: Stapfer, Edmond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379337

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE SÀNHEDRIX DE JERUSALEM

AU PREMIER SIÈCLE *

Les Romains, suivant leur politique conslante et qui leur
avait toujours réussi, avaient laissé aux Juifs leurs autorités
religieuses, leurs tribunaux particuliers, leurs sanhédrins.

Au premier siècle, l'administration des affaires publiques et
de la justice était partagée entre les procurateurs et les tétrar-
ques d'une part et les autorités locales de l'autre. Il est parfois
difficile de fixer les limites de leurs pouvoirs respectifs.
Cependant, sous la suprématie des procurateurs, le sanhédrin de

Jérusalem, dont nous allons parler spécialement, avait un rôle

presque exclusivement religieux et ne s'occupait que des

affaires intérieures. Ce sanhédrin était une assemblée permanente,

un sénat2 qui siégeait à Jérusalem, dont les pouvoirs
avaient été très étendus sous les Macchabées et dont nous
chercherons tout à l'heure à déterminer les attributions au

premier siècle. Il va sans dire que la tradition juive en faisait
remonter l'institution à Moïse et la trouvait fort clairement
exposée dans la loi3, mais il va sans dire aussi qu'il n'y a rien

1 Cette étude est un chapitre détaché de l'ouvrage que M. Ed. Stapfer
publiera prochainement sur la Palestine au temps de Jésus-Christ d'après
le Nouveau Testament, l'historien Josephe et les Talmuds. (Paris,
Fischbacher, éditeur.)

- Il n'y avait pas à côté du sanhédrin une seconde assemblée, un sénat,
comme on l'a conclu à tort du passage Act. V, 11 : truvéHpuni y.cd yepovoioa.
Ce mot yzpo'jzix n'est qu'une explication du mot eruvsSptov à l'usage des

lecteurs d'origine païenne.
3 On citait en particulier le passage Nomb. XI, 16.

THÉOL. ET PHIL. 1881. 8



106 EDMOXD STAr FER

de commun entre le sanhédrin et les hommes dont parle Moïse

et qui sont désignés comme représentants du peuple '. Il n'y a

non plus aucun lien entre cette première assemblée et celle

qui devait se former plus tard. Sous Esdras lui-même le sanhédrin

n'existait pas encore; Esdras créa ce qu'on appelle la

« grande synagogue, y> terme impropre qui fait confondre cette
institution avec les synagogues proprement dites, et qu'on
ferait, mieux de remplacer par celui de : grande assemblée.

Celle-ci subsista jusque vers l'an 300 avant Jésus-Christ. C'était

un collège de scribes résolvant les questions de théologie.
Le sanhédrin, au contraire, avait une autorité gouvernementale.
Nous trouvons la première trace de son existence sous Antio-
chus Epiphane (223-187). Josephe parle, en effet, d'une yzpovatx,

c'est-à-dire d'un sénat2 qui aurait fonctionné alors. Il est donc-

possible que les Ptolémées eussent permis aux Juifs la création
du sanhédrin pour gagner leur affection, en leur permettant do

se gouverner eux-mêmes, mais le pouvoir de cette assemblée
devait être fort peu de chose sous leur administration et sous
celle des Séleucides ; il est évident que c'est sous les flasmo-
néens seulement que cette yspouûx put devenir puissante. De
162 à 130 nous ne trouvons aucune mention de son existence.
Tout porte à croire que c'est le roi Hyrcan qui, en 130, organisa

ou réorganisa le sanhédrin. Il en fit une sorte de
représentation nationale3; avant cette époque le pouvoir appartenait

presque exclusivement au grand prêtre.
Les Romains, en s'emparant de la Palestine (63 av. J.-O),

laissèrent subsister le sanhédrin, mais en restreignant ses

pouvoirs. Nous trouvons pour la première fois le mot oWS^tov

dans les Psaumes de Salomon, ouvrage composé à cette époque.
Josephe l'emploie aussi '* quand il nous raconte que le jeune

1 Voir 1 Eois VIII, 1; XX, 7; 2 Rois XXIII, 1; Ezéch. XIV, 1 ; XX, 1 ;

Esdr. V, 9; VI, 7, 14; X, 8.
3 Ant.Jud., XU,3, 3.
3 1 Macch. XII, G ; 2 Macch, 1,10; IV, 41 ; XI, 27. Cf. Judith IV, 8 ; XV, 8.

Le sanhédrin est aussi appelé îroso-S-Jrs^ot toû ~>,v.o~j. 1 Macch. I, 27; VII, 33;
XI, 23; XII, 35, etc., etc.

1 Jos. Ant. Jud.., XIV, 9, 3-5.



LE SANHÉDRIN DE JÉRUSALEM AU PREMIER SIÈCLE 107

Hérode fut cité devant le sanhédrin comme ayant outrepassé
ses pouvoirs (47 av. J.-C). Le sanhédrin donna là son dernier
signe d'indépendance. Plus tard Hérode vainqueur, maître de

la ville, se vengeait cruellement en décimant ses anciens juges
et le sanhédrin ne fut plus qu'un troupeau docile prêt à

approuver tous les actes du despote. L'indépendance se réfugia
dans les écoles des pharisiens. Ceux-ci furent désormais en

minorité au sanhédrin et laissèrent la majorité aux saducéens

toujours prêts à être complaisants pour le pouvoir.
Le sanhédrin avait au premier siècle, sous les Hérodes et

sous les procurateurs, une existence officielle. Il se réunissait,
il délibérait, il avait une apparence d'autorité '.

Il comptait 71 membres. Ce chiffre nous est donné par la

Mischna2. Il est emprunté à la Loi3 et peut être difficilement
contesté. Josephe le confirme quand il nous dit qu'il établit en

Galilée un conseil de soixante-dix anciens à l'instar de celui de

Jérusalem '. Le président était le soixante et onzième.

Ici se pose une grosse question : qui était président du

sanhédrin? Etait-ce, de droit, le grand prêtre; ou les deux

charges, celle de grand prêtre et celle du président du sanhédrin,

étaient-elles distinctes? Nous n'hésitons pas à répondre
que pendant la vie du Christ la présidence appartenait au

grand prêtre. Lorsque Jésus fut condamné, Kaïaphas présidait
le sanhédrin. Il n'y avait pas, comme on l'a cru, un autre
président dont l'autorité était annulée par l'influence prépondérante

de Kaïaphas. Josephe et le Nouveau Testament résolvent
cette question aussi clairement que possible. Citons ici le
témoignage de Josephe. « Après le bannissement d'Archelaiis,

1 Jos. Ant. Jiid., XV, 6, 2, fin; Math. V, 22; XXVI, 59; Marc XIV, 55 ;

XV, 1; Jean XI, 47; Act. IV, 15; Luc XXII, 66 qui appelle le sanhédrin
Kpsaêurépto'j, voir aussi Act. XXII, 5. Dans le passage Act. V, 21 le sanhédrin

est appelé yepovtria. Voir aussi Act. VI, 12 et suiv. ; XXII, 30; XXIII,
1 et suiv.; XXIV, 20. — Un des membres, Joseph d'Arimathée, est appelé
ßo-S).!-jTc; ; Marc XV, 43; Luc XXIII, 50. Josephe nomme aussi le sanhédrin

ßovlh. D. B. J., II, 15, 6; II, 16, 2.
2 Sanhédrin, 1, 6.
3 Nomb. XI, 16.
'- D. B. J., II, 20, 5.



108 EDMOND STAPFER

dit-il, l'administration fut aristocratiquee, et la présidence du
peuple fut confiée aux grands-prêtres {. » « Le grand prêtre,
dit-il ailleurs, garde les lois, juge les différends, fait exécuter
les sentences contre les condamnés 2. »

Dans un passage plus formel encore il désigne expressément
Ananos (62 ap. J.-C.) comme remplissant les deux fonctions de

grand prêtre et de président du sanhédrin3. Dans le Nouveau
Testament les passages abondenti et tous sont concluants.

Le savant Lightfoot dans ses Horae hebraicae et talmudicae et

plusieurs critiques après lui, entre autres M. Cohen dans son
livre des « Pharisiens » ont cru à tort que du temps de Jésus-

Christ la présidence du sanhédrin appartenait aux membres de

la famille de Hillel. Celui-ci aurait été nommé président de son

vivant, Siméon, son fils, lui aurait succédé, puis Gamaliel son

petit-fils. Ceux qui défendent celte opinion citent à l'appui
plusieurs passages des Talmuds.

Etudions ces passages. Dans le traité Chagiga:' nous trouvons

deux listes de noms parallèles : Jose ben Joeser et José

ben Jochanan ; Jose ben Perachin et Nittaï d'Arbela ; Juda ben
Tabbaï et Simon ben Schetach; Abtalion et Schemata; Scham-
maï et Hillel.

Cette double liste de duumvirs se trouve aussi dans le
premier chapitre du Pirke Aboth. On appelait ces personnages les

couples (zougoth), et le traité Chagiga, après les avoir nommés,
ajoute: « Les uns étaient présidents et les autres vice-présidents

du tribunal» (c'est-à-dire du sanhédrin); le président
s'appelait Nâsi (prince) et le vice-président Ab beth Din (père
du tribunal), parce qu'il présidait dans les affaires judiciaires6.
Cette dernière observation esttrèsjuste. Il y eut des duumvirs;
Hillel fut bien ncisi (prince), et nous ne voyons pas pourquoi

1 Ant. Jud., XX, 10, les dernières lignes du chapitre.
2 Contr. App., II, 23, voir aussi Ant. Jud. IV, 8, 14.
3 Ant. Jud., XX, 9, 1.
1 Act. V, 17 et suiv.; VII, i; IX, 1, 2; XXII, 5; XXIII, 2, 4; XXIV, 1.

5 Chagiga, II, 2.
6 Nous trouvons ces noms clans les traités suivants de la Mischna: flora-

jolh II, 5-7; III, 1, 3; Edujoth V, 6; Taanith 11. 1.



LE SANHÉDRIN DE JÉRUSALEM AU PREMIER SIÈCLE 109

ce terme n'aurait pas signifié président du sanhédrin. Les
duumvirs étaient probablement aussi les chefs des écoles des

docteurs de la loi, et la tradition talmudique a sans doute
raison de les confondre souvent avec les présidents du sanhédrin;

quand Hillel fut nommé Nàsi par acclamation, nous
pensons qu'il fut porté à la fois à la présidence des écoles de

docteurs et à la présidence du sanhédrin1.
Dans d'autres traités, la tradition talmudique que nous venons

de signaler se développe, s'enrichit, et alors tombe dans
l'erreur. C'est ce que n'ont su voir ni Lightfoot ni M. Cohen.

D'après le Talmud de Babylone2, la présidence du sanhédrin
serait restée dans la famille de Hillel. Siméon 1er, son fils, lui
aurait succédé, et après Siméon, Gamaliel l'ancien, le maître
de saint Paul, aurait été chef de cette assemblée. Il aurait
laissé lui aussi le pouvoir à son fils. Nous aurions ainsi la liste
ininterrompue des présidents du sanhédrin, depuis les
Macchabées jusqu'à la destruction de Jérusalem. Mais ici nous

sommes en contradiction formelle avec Josephe et avec le

Nouveau Testament, et M. Cohen3 se trompe quand il affirme

que Siméon, fils d'Hillel et père de Gamaliel, présidait le
sanhédrin l'année de la mort de Jésus. D'après Lightfoot4, le

président était Gamaliel lui-même. Nous aussi nous avons
commis cette erreur5. Elle est évidente; nous savons quelles
étaient les tendances de Gamaliel. Il était plus libéral encore

que son grand-père, et on admettrait difficilement que, président
du sanhédrin, il se fût abaissé devant le grand prêtre et l'eût
laissé décider à sa place. Du reste, le livre des Actes6 nomme
Gamaliel comme docteur de la loi, membre du sanhédrin, et

ne dit point qu'il en fut le président. Josephe7 nous parle de

Siméon, fils de Gamaliel, et dit qu'au temps de la guerre il
était membre du sanhédrin. Il ne dit pas qu'il le présidât.

1 Talm. Jérus., Pesachin VI, 33".
2 Schabbath, fol. 15".
3 Les pharisiens, tom. I, pag. 415, et tome II, pag. 54.

4 Horœ fwbraicœ et talmudicœ, pag. 462.
5 Les idées religieuses en Palestine à l'époque de Jésus-Christ, pag. 198,199.
15 V, 34.
1 Vita, §§ 33, 39.



110 EDMOND STAPFER

Il y a donc dans les Talmuds deux traditions : l'une, la plus
ancienne, nous affirmant que les docteurs célèbres ont été

présidents et vice-presidenls du sanhédrin jusqu'à Hillel et
Schammaï inclusivement, mais ne parlant pas de leurs successeurs,

celle-là est vraie à nos yeux; l'autre, plus moderne,
affirmant que la présidence est restée dans la famille d'Hillel,
celle-là est fausse. Et ici nous croyons devoir nous séparer de

MM. Schurer, Derenbourg, etc., qui rejettent les deux traditions,

la première comme la seconde. M. Schürer croit même
à une interpolation. Nous pensons, au contraire, que la
première des deux traditions est parfaitement historique. D'après
elle, le grand prêtre n'était pas primitivement président de

droit du sanhédrin, et il ne l'a pas été avant la mort de Hillel1;
à ce moment, au contraire, il le devint et garda cette,
présidence jusqu'à la ruine de Jérusalem. Parmi les passages de

Josephe que nous avons cilés, il en est un qu'on n'a pas assez

remarqué et dont le sens est fort clair et confirme notre
opinion. « Après la mort d'Hérode et. le bannissement d'Arche-
laüs, dit-il (6 ans après Jésus-Christ), l'administration fut
aristocratique et la présidence du peuple fut confiée aux grands
prêtres2 ». Elle ne lui était donc pas confiée auparavant. Le

passage nous semble concluant. La présidence du grand prêtre
a commencé alors, el c'est exactement à la mort de Hillel.
Cette mort fut le signal d'un changement dans la présidence.
Elle fut ôtée aux pharisiens et donnée aux saducéens, et non
seulement aux saducéens, mais, parmi eux, au grand prêtre.
Remarquons que cette prise de possession coïncide exactement
avec le commencement du règne des procurateurs romains.

1 Le passage Ant. Jud. XIV, 9, 3-5, que cite Schürer pour prouver que
Hyrcan était à la fois grand prêtre et président du sanhédrin (47 ans
avant Jésus-Christ), n'est pas concluant, car Hyrcan nous semble ici agir
plutôt comme roi hasmonéen que comme président du sanhédrin. Quant
au verset 1 Macch. XIV, 44, qui dit qu'il est interdit de convoquer aucune
assemblée sans l'autorisation du grand prêtre, il est bien vague et ne
suffit pas pour prouver une présidence effective de cette assemblée dès

cette époque.
2 Ant. Jud., XX, 10, à la fin. Voici le texte : t/îv Si npoçTuiim roï sovouç

ol àpyj.;piï; èneTîiTTZwj-o.



LE SANHÉDRIN DE JÉRUSALEM AU PREMIER SIÈCLE 111

Archelaiïs fut banni comme Hillel venait de mourir ; or les
Romains favorisaient précisément le saducéisme conservateur
et détestaient les libéraux et les patriotes partisans des idées
de Hillel. C'est eux sans doute qui imposèrent d'autorité ce

changement. Dans cette hypothèse, le premier grand prêtre
membre du sanhédrin aurait été le fameux Hanan, beau-père
de Kaïaphas. On se représente fort bien cet homme habile,
intelligent, sans scrupule, s'emparant de cette charge après
plusieurs grands prêtres insignifiants qui avaient laissé Hillel
présider. L'aulorité des saducéens devint alors très grande ou,
du moins, tout à fait officielle. Le sanhédrin perdit toute
indépendance, et il est à remarquer que la condamnation de Jésus

n'a peut-être tenu qu'à cette substitution de la famille d'Hanan
à la famille d'Hillel.

Il est permis, en effet, de douter que Jésus eût été condamné
à mort si l'ancien état de choses avait subsisté et si Gamaliel,
le sage et tolérant Gamaliel, avait présidé le tribunal devant

lequel il comparut. Hanan1, grand prêtre de l'an 7 à l'an 14,
fut déposé, mais il conserva son titre et son autorité2. Il avait
une influence considérable. Son gendre Kaïaphas fut grand
prêtre de l'an 25 à l'an 36. Déposé en 36 par Vitellius, légat de

Syrie, il fut remplacé par Théophile, fils de Hanan. Cinq de

ses fils furent ainsi grands prêtres tour à tour et présidents du
sanhédrin. C'est « la famille sacerdotale, » disait-on, comme si

le sacerdoce y était héréditaire3. Pendant cinquante ans, elle
garda le pontificat. Hanan, dont le règne avait duré si

longtemps, passait pour un homme très heureux 4.

Le sanhédrin comptait, avons-nous dit, soixante et onze

membres, y compris le président. Le Nouveau Testament
distingue dans cette assemblée les grands prêtres (àpxispâç), les
anciens (Tîpztfù-zpoi) et les scribes (y^apparas)5. La Mischna, de

1 Avva; dans le Nouveau Testament, Avavoç dans Josephe, ce ne sont

que deux transcriptions grecques de l'hébreu Hanan on Khanan.
2 Luc 111, 2; Act, IV, 6.
3 Jos., Ant. Jud., XV, 3, 1 ; D.B.J., IV, 5, 6 et 7.
4 Jos., Ant. Jud., XX, 9, 1.

"Marc XIV, 53; XV, 1; Math. XXVI, 3, 57, 59; XXVIII, 11, 12; Luc
XXII, 66; Act. IV, 5, 6.



112 EDMOND STAPFER

son côté, nous donne une division à peu près semblable.
« Le sanhédrin se compose, dit-elle1, de prêtres, de Lévites et
d'Israélites dont les filles ont le droit d'épouser des prêtres. »

Elle entend par cette dernière expression les Israélites qui
pouvaient, en produisant leurs tables généalogiques, établir la

pureté de leur origine juive. Ces membres se rencontraient
dans toutes les classes de la société. Il est assez difficile de

déterminer le sens exact du mot grands prêtres (au pluriel)
clans le Nouveau Testament, car il n'y avait à la fois qu'un seul

grand prêtre, le président. On peut supposer que le grand
prêtre, une fois déposé, gardait son titre. Josephe, en effet,
conserve toute leur vie aux grands prêtres leur tilre d'àpyjeptoç.

Ceux-ci étaient au nombre de six pendant la vie d'Hérode, de

huit pendant la vie de Jésus-Christ. Le grand prêtre avait un
caractère indélébile. Il était censé nommé à vie, et quand il
était déposé et remplacé, il conservait dans sa retraite un certain

nombre de prérogatives dont on ne pouvait le dépouiller2.
Cette explication serait entièrement acceptable si le Nouveau
Testament n'appelait pas grands prêtres des hommes qui
n'ont jamais été souverains pontifes, par exemple Jean3,
Alexandre4, Skeuas5. Josephe fait de même6. Ce nom
désignait-il alors les chefs des vingt-quatre classes de prêtres?
Nous n'en avons aucune preuve. L'hypothèse la plus vraisemblable

donne ce nom aux membres des familles qui fournissaient

les grands prêtres. Le souverain pontificat était, en effet,
un droit de certaines familles7 (par exemple celle de Hanan).
Le mot àpyjtpu; aurait donc une triple signification: au singulier

il désignerait le grand prêtre proprement dit, au pluriel
ceux qui avaient été grands prêtres et aussi ceux qui pouvaient

1 Sanhédr., IV, 2.

- Horajoth, III, 1,4.
3 Act. IV, 6.

4 Act. IV, 6.
5 Act. XIX, 14.

6 D. B. J, II, 20, 4. Jésus, fils de Sapphias, twv àpyiipïa-i ha.. Voir aussi
Vita, § 39; D. B. J., IV, 9, 11; V, 13, 1.

7 D. B. J., IV, 3. 6. Josephe parle dans ce passage de grands prêtres
choisis en dehors des familles où il fallait les prendre.



LE SANHÉDRIN DE JÉRUSALEM AU PREMIER SIÈCLE 113

le devenir comme membres des familles qui seules avaient

droit au pontificat. Le nom npsaßinspot était le nom général des

autres membres. Ils n'étaient pas nécessairement laïques, et

plus d'un prêtre pouvait se rencontrer parmi eux. Quant

aux ypapp.u-ûç, c'étaient les scribes dont nous parlerons dans un

chapitre spécial.
Nous avons dit que la majorité du sanhédrin était saducéenne.

Tous les prêtres, entre autres, étaient saducéens, et il était bien

rare, au premier siècle, qu'un prêtre fût pharisien. Ce parti
cependant devait être largement représenté dans l'assemblée.
Josephe et le Nouveau Testament nous montrent pharisiens et
saducéens mêlés sans distinction de parti1.

Les attributions du sanhédrin étaient fort nombreuses : il
votait les lois, il était donc un corps législatif; de plus, il exerçait

la justice et possédait les pouvoirs judiciaires les plus
étendus; c'était devant lui que comparaissaient les faux

prophètes ; il traitait aussi des questions de doctrine et pouvait être,
à l'occasion, un véritable concile. En outre, il était chargé de

certains détails fort importants à cette époque : il surveillait
les familles sacerdotales et s'occupait des mariages qui s'y
faisaient. Les filles, nous l'avons dit, ne pouvaient épouser que
des Israélites2. Il gardait dans ses archives,les tables généalogiques

des principales familles juives3, il autorisait les guerres,
fixait les limites des villes, pouvait seul modifier leurs
enceintes4 ou l'enceinte du Temple. Il fixait le calendrier et les

néoménies. (Le président et trois membres étaient chargés de

ce soin)5. Bref, il était à la foi parlement et concile.
Dans le Nouveau Testament nous voyons le Christ cité

devant le sanhédrin comme blasphémateur6, les apôtres Pierre
et Jean comme faux prophètes et séducteurs du peuple7, le

1 Cf. Act. IV, 1 et suiv.; V, 17; XXI1I,6; Josephe, Ant. Jud., XV, 9, 1, avec
Act. V, 34; XXIII, 6, et Josephe, D. B. J, II, 17, 3; Vita, §§ 38, 39.

- Middoth, à la fin.
3 Contr. App., 1. chap. 2,
4 Sanhédr., 1".
5 Sahnédr., X6.
6 Math. XXVI, 65.
1 Act. IV, V



114 EDMOND STAPFER

diacre Etienne comme ayant blasphémé contre Dieu1, l'apôtre
Paul comme anéantissant la loi2.

Les Romains avaient-ils ôté au sanhédrin le droit d'exécuter
une condamnation à mort et s'étaient-ils réservé celui de ratifier,

avant son exécution, toute condamnation entraînant la
peine capitale?

Ce double fait semble ressortir du récit évangélique de la
condamnation de Jésus. Les Juifs s'écrièrent devant Pilate :

« Il ne nous est pas permis de faire mourir personne 3, » et

c'est l'autorité romaine qui présida à la crucifixion. Mais

Etienne n'a-t-il pas été condamné et exécuté par le sanhédrin4?
Jésus-Christ ne dit-il pas dans son enseignement : « Ils vous
traîneront dans les synagogues, ils vous feront mourir, etc.5?»
On peut dire, il est vrai, que ce dernier passage n'est pas
entièrement concluant. Il n'implique pas nécessairement que le
droit de vie et de mort appartenait à la synagogue. Quant à la

mort d'Etienne, on peut y voir une irrégularité. Elle s'accomplit

sans jugement; ce fut un assassinat commis par une foule

ameutée, l'acte de violence d'une populace furieuse. Elle eut
lieu précisément au moment où Pilate allait être déposé pour
son excessive rigueur contre les Juifs. Nous pensons cependant

que le sanhédrin avait le droit strict de condamner et d'exécuter

Etienne, et qu'il aurait pu aussi faire exécuter Jésus.

Pourquoi donc a-t-il demandé à Pilate de ratifier sa sentence?
Parce qu'il ne voulait pas que la condamnation de Jésus fût
religieuse, il voulait qu'elle fût politique. Les Talmuds vont
nous l'expliquer clairement : « Quarante ans avant la ruine du

Temple, dit la Mischna, les sentences capitales furent enlevées
à Israël6. » Par qui? Evidemment par les Romains. Quarante
ans avant la destruction du Temple nous sommes exactement

1 Act. VI, 13 et suiv.
2 Act. XXIII.
3 Jean XVIII, 31, confirmé par Josephe, Ant. Jud., XX, 9, 1.
4 Act. VIL
s Marc XIII, 9, 13; Luc XXI, 12-17.
6 Sanhédr., fol. 24, 2.



LE SANHÉDRIN DE JÉRUSALEM AU PREMIER SIÈCLE 115

en l'an 30, l'année même où les Juifs disent à Pilate : « Il ne

nous est pas permis de faire mourir personne. » Mais nous
allons voir que ces expressions étaient inexactes. Le droit
d'exécuter ne fut pas vraiment enlevé au sanhédrin, c'est lui
qui y renonça de lui-même. En effet, ce fut précisément à cette

époque que le sanhédrin cessa de tenir ses séances dans le
local ordinaire, à l'intérieur du Temple, et se réunit dans la

cour des païens, près de la porte, où il possédait une autre
salle de réunion1. Pourquoi ce changement qui l'éloignait un

peu du sanctuaire et semblait donner par là moins de poids à

ses décisions Les Talmuds l'expliquent en disant qu'à cette

époque tourmentée les crimes, les assassinats s'étaient multipliés

de telle sorte que le sanhédrin ne pouvait plus les punir
tous de la peine de mort; le nombre des condamnations eût
été trop considérable. Il renonça alors à se réunir dans la salle
ordinaire de ses séances ; ailleurs il se sentait moins coupable
de ne pas toujours condamner à mort. Le sanhédrin a donc
laissé tomber de lui-même son droit de condamner à mort, les

Romains ne le lui ont pas précisément enlevé, mais le sanhédrin,

par faiblesse, en est venu à ne plus oser condamner et

exécuter les brigands, les sicaires, les zélotes fanatiques, d'autant

plus que leurs attentats avaient souvent un caractère
religieux et patriotique. Le peuple aurait pu accuser le sanhédrin
de frapper des patriotes dont le seul crime était de vouloir délivrer

leur patrie. Et alors, pour tous les procès religieux, pour
toutes les affaires où il pouvait craindre de voir sa sentence
blâmée par les pharisiens purs, par les exaltés, par une portion
quelconque du peuple, le sanhédrin demandait au procurateur
de le soutenir et de le couvrir de son autorité. Nous croyons
que tel a été le cas dans le procès fait au Christ. Le sanhédrin
n'a pas osé prendre sur lui seul la responsabilité de son

exécution, car il savail que Jésus avait été à un moment très populaire.

Il pria donc Pilate de l'appuyer. Le mot « il ne nous est

pas permis de faire mourir personne » était moins l'expression
d'une vérité qu'une flatterie au gouverneur.

1 Josephe, D.B. J., V, 4, 2; VI, 6, 3.



116 EDMOND STAPFER

Et quant à Etienne et plus tard à saint Paul1, le sanhédrin
n'avait aucun scrupule à les condamner à mort, et les Romains

ne les en blâmaient pas. C'était « des affaires concernant la

Loi, » comme dira plus tard Gallion2, et les Romains « ne s'en

menaient point en peine. » — Deux passages des Talmuds
montrent que le sanhédrin avait conservé le droit de mettre à

mort, sous la domination romaine. Rabbi Lazare, fils de R.

Zadok, racontait que dans son enfance il avait vu la fille d'un

prêtre, surprise en adultère, entourée de fagots et brûlée3; or
ce R. Lazare vit la fin de Jérusalem et la ruine du temple en
l'an 70. Les Romains étaient en Palestine depuis 133 ans. Ils y
étaient entrés en 63 avant J.-C, quand Pompée prit Jérusalem;
ils étaient donc déjà maîtres du pays quand R. Lazare était
enfant. Le même traité du Talmud de Jérusalem4, nous racontant
la procédure suivie pour surprendre l'hérétique, dit que Ben

Sutda, à Lydde, fut épié de cette manière, amené au sanhédrin
et « lapidé. » Ces passages sont formels et résolvent la question.

Cette juridiction pénale qui était la plus importante, la

plus élevée des prérogatives du sanhédrin, appartenait plus

particulièrement à une partie de l'assemblée composée de

vingt-trois membres seulement. Au besoin, vingt-trois membres

quelconques suffisaient. Il est bien évident que la nuit de

l'arrestation de Jésus les membres réunis à la hâte n'étaient

pas plus de vingt-trois. Cette commission juridique était
appelée Beth-Bin, maison de justice, et présidée par le vice-président

de l'assemblée entière nommé, à cause même de ces

fonctions, Ab-Beth-Bin. Deux autres commissions aussi de vingt-
trois membres étudiaient les questions soumises à l'assemblée

plénière, formée des trois sections réunies. Il y avait donc, en

1 Act. XXV, 10; XXVI, 32. Saint Paul n'échappe à la condamnation à.

mort du sanhédrin qu'en demandant à êtrejugé par l'empereur lui-même.

Cependant saint Paul était citoyen romain. Ce titre lui créait une situation

particulière. Il pouvait exiger la ratification de sa condamnation
non seulement par le procurateur mais par le légat impérial lui-même.
Aussi les Juifs songeaient-ils à l'assassiner dans un guet-apens.

2 Act. XVIII, 15.
3 Talmud Jérus., Sanhédr., fol. 24, 2.
4 Talm. Jérus., Sanhédr., fol. 25.



LE SANHÉDRIN DE JÉRUSALEM AU PREMIER SIÈCLE 117

réalité, trois sanhédrins. Ils se réunissaient, l'un à la porte de

la montagne du Temple, l'autre à la porte du parvis et le
troisième dans la salle « en pierres de taille. » Ces trois locaux
étaient compris dans l'enceinte du Temple. Le plus grand des

trois, celui qui était le plus près du sanctuaire et dans lequel
le sanhédrin tenait ses réunions plénières quotidiennes, sauf
les jours de sabbat et de fêtes solennelles1, était la salle en

pierres de taille (ex ceesislapidibus exstructa, Lischal-ha-gazitli).
Elle tirait ce nom de sa construction particulière2.

Nous avons parlé tout à l'heure de ce passage des Talmuds

d'après lequel le sanhédrin ne se réunit plus dans ce local à

partir de quarante ans avant la destruction du Temple. Comme

ce changement était nécessité par les questions judiciaires, ce

fut certainement la commission des vingt-trois membres chargée

de ces sortes d'affaires qui se déplaça. Elle se réunit, avons-
nous dit, dans le parvis des païens à la porte, mais elle eut
aussi un autre lieu de réunion, dans une propriété particulière
de la famille de Hanan appelée Khaneioth, c'est-à-dire bazars

(du mont des Oliviers)3. Elle se trouvait, son nom l'indique, au

sommet du mont des Oliviers et c'est certainement dans ces
Khaneioth que Jésus fut conduit immédiatement après son
arrestation. « On le mena d'abord chez Hanan, beau-père de

Kaïaphas4, » disent les Evangiles, confirmant ainsi les indications

des Talmuds5.
Le sanhédrin avait à sa disposition un certain nombre d'agents

(vimphyç, dans le Nouveau Testament) chargés d'exécuter ses
ordres. Ce sont eux qui ont arrêté Jésus; c'étaient eux qui avaient

prononcé ce mot : jamais homme n'a parlé comme cet homme0.

Ils remplissaient les fonctions d'agents de police ; sorte de

1 Joma tob, V, 2.
2 Middoth. à la fin.
3 Traité Sanhédrin.
1 Jean XVIII, 13. Cette affirmation du quatrième évangile est certainement

une des preuves les plus remarquables de son historicité.
6 Nous avons parlé en détail de cette propriété de Hanan dans notre

description du mont des Oliviers, chap. II : Les environs de Jérusalem.
G Jean VII, 46.



118 EDMOND STAPFER

licteurs (virgiferi), « ils vérifiaient les poids et mesures et

frappaient ceux qui faisaient mal1. »

Ce sanhédrin de Jérusalem, dont le pouvoir était si grand,
ne pouvait juger tous les procès, tous les délits, tous les crimes
commis sur l'étendue du territoire de la Palestine. Chaque
ville, chaque village même avait un petit sanhédrin local do

sept membres, les sept qui dirigeaient la synagogue. Parmi ces

sept il y en avait trois, les trois chefs, appelés triumvirs, qui
prononçaient seuls les jugements sans importance. Ils réglaient
les questions d'héritage2. Les triumvirs, dit Maimonide1,
(levaient avoir sept qualités : « sagesse, douceur, piété, haine de

Mamon, amour de la vérité, être aimé des hommes et avoir
une bonne réputation. » Les sept étaient chargés de la police
et jugeaient tous les cas qui n'entraînaient pas la peine capitale.
Lorsque la synagogue de Nazareth4 condamna Jésus à mort
elle outrepassait ses pouvoirs. Si cependant elle avait pu
exécuter sa sentence et précipiter Jésus du haut delà montagne,
comme le voulaient quelques fanatiques, elle n'aurait probablement

pas été poursuivie. Cette exécution sommaire aurait été

considérée comme une preuve de patriotisme et de foi
religieuse donnée par des zélotes. Et à quiconque était zélote tout
était permis5. Quand ces petites assemblées provinciales
fonctionnaient régulièrement, elles se tenaient à la porte des villes.
La porte a toujours été en Orient la place publique, le forum,
le rendez-vous commun des habitants. Elle l'est encore chez

les Arabes et on sait que le cabinet de Constantinople s'appelle
la Porte ottomane. On amenait les malades au Christ à la porte
des bourgs6. Chez les anciens Hébreux la justice se rendait près
des portes" et les audiences se donnaient le matins, à cause de la

1 Maimon., Sanhédr., chap. I. Babyl, Joma, fol. 15, 9. Math. V, 25.
2 Celles que Jésus refusait nn jour de résoudre. Il n'en avait pas le

droit, n'étant pas membre du triumvirat. Luc XII, 13 et suiv.
3 Maimon., Sanhédr., chap. I.
4 Luc IV. 29.
r> « Celui qui vole les vases sacrés, qui maudit le nom de Dieu les

zélotes le tuent, » dit la Mischna, en les approuvant. Sanhédr. loi. 81, 2.
6 Marc 1, 34.
7 Gen. XXXIV, 24; 2 Sam. XV, 2.

s Jér. XXI, 12; Ps. CI, 8.



LE SANHÉDRIN DE JÉRUSALEM AU PREMIER SIÈCLE 119

grande chaleur du climat. Les débats étaient publics et il était
interdit aux juges d'accepter des présents1. L'enquête était
minutieuse2. Il fallait au moins deux témoins3 attestant, sous la
foi du serment, qu'ils avaient vu commettre le crime4. Dans les

affaires civiles un seul témoin suffisait5. Ces détails, que nous

empruntons pour la plupart à l'Ancien Testament, et qui
rappellent beaucoup la manière de procéder des Arabes encore
aujourd'hui, peuvent nous donner une idée de ce qui se passait

au premier siècle. Ils nous amènent à traiter de la justice
telle qu'elle était exercée à cette époque par le grand sanhédrin
de Jérusalem.

Edmond Stapfer.

1 Deut. XVI, 19, XXV11, 25.
1 Deut. XIII, 14, XVII, 4-

3 Nomb. XXXV, 30; Deut. XIX, 15.
1 Lév. V, 1.

5 Ex. XXII, 11; Math. XXVI, 63 et suiv.


	Le sanhédrin de Jérusalem : au premier siècle

