Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1884)

Artikel: Le sanhédrin de Jérusalem : au premier siecle
Autor: Stapfer, Edmond

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379337

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE SANHEDRIN DE JERUSALEM
AU PREMIER SIECLE !

Les Romains, suivant leur politique constante et qui leur
avait toujours réussi, avaient laissé aux Juifs leurs autorités
religieuses, leurs tribunaux particuliers, leurs sanhédrins.

Au premier siécle, 'administration des affaires publiques et
dec la justice était partagée entre les procurateurs et les tétrar-
ques d’une part et les autorités locales de 'autre. Il est parfois
difficile de fixer les limites de leurs pouvoirs respectifs. Ce-
pendant, sous la suprématie des procurateurs, le sanhédrin de
Jérusalem, dont nous allons parler spécialement, avait un role
presque exclusivement religieux et ne s’occupait que des
affaires intérieures. Ce sanhédrin étail une assemblée perma-
nente, un sénat % qui siégeait a Jérusalem, dont les pouvoirs
avaient été trés étendus sous les Macchabées et dont nous
chercherons tout & I’heure & déterminer les attributions au
premier siécle. Il va sans dire que la tradition juive en faisait
remonter linstitution & Moise et la trouvait fort clairement
exposée dans la loi 3, mais il va sans dire aussi qu’il n’y a rien

1 Cette étude est un chapitre détaché de I'onvrage que M. Ed. Stapfer
publiera prochainement sur la Palestine au temps de Jésus-Christ d’aprés
le Nouveaw Testament, Uhistorien Joséphe et les Talmuds. (Paris, Fisch-
bacher, éditeur.)

2 Il n'y avait pas & ¢6té du sanhédrin une seconde assemblée, un sénat,
comme on I'a conclu & tort du passage Act. V, 11: ouuédptov xad yzpouginy.
Ce mot yepougix n'est qu'une explication du mot cuvédprov b 1'usage des
lecteurs d'origine paienne.

3 On citait en particulier le passage Nomb. XI, 16.

THEOL. ET PHIL. 1884, ]



106 EDMOND STAPFER

de commun entre le sanhédrin et les hommes dont parle Moise
et cui sont désignés comme représentants du peuple 1. Il n’y a
non plus aucun lien entre cette premiére assemblée et celle
qui devait se former plus tard. Sous Esdras lui-méme le sanh¢-
drin n’existait pas encore; Esdras créa ce qu'on appelle la
« grande synagogue, » terme impropre qui fait confondre celtc
institution avec les synagogues proprement dites, et qu’on
ferait mieux de remplacer par celui de : grande assemblée.

Celle-ci subsista jusque vers 'an 300 avant Jésus-Christ. C7¢-
tait un college de scribes résolvant les questions de théologie.
Le sanhédrin, au contraire, avait une autorité gouvernementale.
Nous trouvons la premiére trace de son existence sous Antio-
chus Epiphane (223-187). Joséphe parle, en effet, d’une yzpouziz,
c’est-a-dire d’un sénat 2 qui aurait fonctionné alors. Il est done
possible cue les Ptolémées eussent permis aux Juifs la création
du sanhédrin pour gagner leur affection, en leur permettant de
se gouverner eux-meémes, mais le pouvoir de cette assemblée
devait étre fort peu de chose sous leur administration et sousg
celle des Séleucides ; il est évident que c’est sous les Hasmo-
néens seulement que cette yzeousiz put devenir puissante. De
162 4 130 nous ne trouvons aucune mention de son existence.
Tout porte & croire que c’est le roi Hyrcan qui, en 130, orga-
nisa ou réorganisa le sanhédrin. Il en {it une sorte de repr-
sentation nationale #; avant cette époque le pouvoir apparte-
nait presque exclusivement au grand prétre.

Les Romains, en s’emparant de la Palestine (63 av. J.-C.),
laissérent subsister le sanhédrin, mais en restreignant ses
pouvoirs. Nous trouvons pour la premicre fois le mot suwidpuoy
dans les Psaumes de Salomon, ouvrage composé & cette époquec.
Josephe l'emploie aussit quand il nous raconte que le jeune

I Voir 1 Rois VIII, 1; XX, 7; 2 Rois XXIII, 1; Ezéch. XIV, 1; XX, 1;
Esdr. V,9; V1, 7, 14; X, 8.

2 dnt. Jud., X11, 8, 3.

41 Nacch. XII, 6; 2 Macch. I, 10; IV, 44; XI, 27. Cf. Judith 1V, 8; XV, 8.
Le sanhédrin est aussi appelé =pesfitegor to0 duod. 1 Macch. I, 275 VI, 53;
X1, 28; XII, 35, etc., ete.

t Jos. Ant. Jud., X1V, 9, 3-5.



LE SANHEDRIN DE JERUSALEM AU PREMIER SIECLE 107

Hérode fut cité devant le sanhédrin comme ayant outrepassé
ses pouvoirs (47 av. J.-C.). Le sanhédrin donna la son dernier
signe d’indépendance. Plus tard Hérode vainqueur, maitre de
la ville, se vengeait cruellement en décimant ses anciens juges
et le sanhédrin ne fut plus qu’un troupeau docile prét & ap-
prouver tous les actes du despote. L’indépendance se réfugia
dans les écoles des pharisiens. Ceux-ci furent désormais en
minorité au sanhédrin et laissérent la majorité aux saducéens
toujours préts a étre complaisants pour le pouvoir.

Le sanhédrin avait au premier siécle, sous les Hérodes et
sous les procurateurs, une existence officielle. Il se réunissait,
il délibérait, il avait une apparence d’autorité t,

Il comptait 71 membres. Ce chiffre nous est donné par la
Mischna 2. Il est emprunté & la Loi ® et peut étre difficilement
contesté. Joséphe le confirme quand il nous dit qu’il établit en
Galilée un conseil de soixante-dix anciens & U'instar de celui de
Jérusalem #. Le président était le soixante et onzieme.

Ici se pose une grosse question : qui était président du
sanhédrin? Etait-ce, de droit, le grand prétre; ou les deux
charges, celle de grand prétre et celle du président du sanhé-
drin, étaient-elles distinctes? Nous n’hésitons pas a répondre
que pendant la vie du Christ la présidence appartenait au
grand prétre. Lorsque Jésus fut condamné, Kaiaphas présidait
le sanhédrin. Il n’y avait pas, comme on I'a cru, un autre pré-
sident dont l'autorité était annulée par 'influence prépondé-
rante de Kaiaphas. Joséphe et le Nouveau Testament résolvent
cette question aussi clairement que possible. Citons ici le té-
moignage de Joséphe. « Aprés le bannissement d’Archelails,

1 Jos. Ant. Jud., XV, 6, 2, fin; Math. V, 22; XXVI, 59; Marec XIV, 55;
XV, 1; Jean X1,47; Act. IV, 15; Luec XXII, 66 gui appelle le sanhédrin
mpeabutépoy, voir aussi Act. XX1I, 5. Dans le passage Act. V, 21 le sanhé-
drin est appelé yzgouaie. Voir aussi Act. VI, 12 et suiv.; XXII, 30; XXIII,
1 et suiv.; XX1V, 20. — Un des membres, Joseph d’Arimathée, est appelé
Boudzutng; Mare XV, 43; Lue XXIII, 50. Jostphe nomme aussi le sanhé-
drin Bovka. D. B. J., II, 15, 6; 11, 16, 2.

2 Sanhédrin, 1, 6.

3 Nomb. XI, 16.

5 D. B. J., 11, 20, 5.



108 EDMOND STAPFER

dit-il, administration fut aristocratiquee, et la présidence du
peuple fut confide aux grands-prétrest.» « Le grand prétre,
dit-il ailleurs, garde les lois, juge les différends, fait exécuter
les sentences contre les condamnés 2. »

Dans un passage plus formel encore il désigne expressément
Ananos (62 ap. J.-C.) comme remplissant les deux fonctions de
grand prétre el de président du sanhédrin 3. Dans le Nouveau
Testament les passages abondent * et tous sont concluants.

Le savant Lightfoot dans ses IHorae hebraicae et talmudicae et
plusieurs critiques aprés lui, entre autres M. Cohen dans son
livre des « Pharisiens » ont cru a tort que du temps de Jésus-
Christ la présidence du sanhédrin appartenait aux membres de
la famille de Hillel. Celui-ci aurait été nommé président de son
vivant, Siméon, son fils, lui aurait succédé, puis Gamaliel son
petit-fils. Ceux qui dé¢fendent cette opinion citent & Pappui plu-
sieurs passages des Talmuds.

Etudions ces passages. Dans le traité Chagiga 5 nous trou-
vons deux listes de noms paralleles : Jose ben Joeser et José
ben Jochanan; Jose ben Perachin et Nittai d’Arbela ; Juda ben
Tabbai et Simon ben Schetach; Abtalion et Schemaia ; Scham-
mai et Hillel.

Cette double liste de duumvirs se trouve aussi dans le pre-
mier chapitre du Pirke Aboth. On appelait ces personnages les
couples (zougoth), et le traité Chagiga, aprés les avoir nommeés,
ajoute: « Les uns étaient présidents et les autres vice-prési-
dents du tribunal » (c’est-a-dire du sanhédrin); le président
s’appelait Nasi (prince) et le vice-président Ab beth Din (pére
du tribunal), parce qu’il présidait dans les affaires judiciaires®.
Cette derniere observation est trésjuste. Il y eut des duumvirs;
Hillel fut bien ndsi (prince), et nous ne voyons pas pourquoi

v dnt. Jud., XX, 10, les dernieres lignes du chapitre.

2 Contr. App., 11, 23, voir aussi 4nt. Jud. IV, 8, 14.

3 Ant. Jud., XX, 9, 1.

“ Act. V, 17 et suiv,; VII, 1; IX, 1, 2; XXII, 5; XXIII, 2, 4; XXIV, 1.

> Chagiga, 11, 2.

6 Nous trouvons ces noms dans les traités suivants de la Mischna: Hora-
Joth 11, 5-7; 111, 1, 3; Edujoth V, 6; Taanith 11. 1.



LE SANHEDRIN DE JERUSALEM AU PREMIER SIECLE 109

ce terme n’aurait pas signifié président du sanhédrin. Les
duumvirs étaient probahlement aussi les chefs des écoles des
docteurs de la loi, et la tradition talmudique a sans doute
raison de les confondre souvent avec les présidents du sanhé-
drin; quand Hillel fut nommé Nasi par acclamation, nous
pensons qu’il fut porté & la fois & la présidence des écoles de
docteurs et a la présidence du sanhédrin!.

Dans d’autres traités, la tradition talmudique que nous venons
de signaler se développe, s’enrichit, et alors tombe dans l’er-
reur. C’est ce que n’ont su voir ni Lightfoot ni M. Cohen.
D’apres le Talmud de Babylone?2, la présidence du sanhédrin
serait restée dans la famille de Hillel. Siméon I°¢r, son fils, lui
aurait succédé, et apres Siméon, Gamaliel I'ancien, le maitre
de saint Paul, aurait été chef de cette assemblée. Il aurait
laissé lui aussi le pouvoir a son fils. Nous aurions ainsi la liste
ininterrompue des présidents du sanhédrin, depuis les Mac-
chabées jusqu’a la destruction de Jérusalem. Mais ici nous
sommes en contradiction formelle avec Joséphe et avec le
Nouveau Testament, et M. Cohen3 se trompe quand il affirme
que Siméon, fils d’Hillel et pere de Gamaliel, présidait le
sanhédrin I'année de la mort de Jésus. D'aprés Lightfoot?, le
président était Gamaliel lui-méme. Nous aussi nous avons
commis cette erreur3, Elle est évidente; nous savons quelles
étaient les tendances de Gamaliel. Il était plus libéral encore
que son grand-pére, et on admettrait difficilement que, président
du sanhédrin, il se fut abaissé devant le grand prétre et I'elt
laissé décider a sa place. Du reste, le livre des Actes® nomme
Gamaliel comme docteur de la loi, membre du sanhédrin, et
ne dit point qu’il en fut le président. Joséphe7 nous parle de
Siméon, fils de Gamaliel, et dit qu'au temps de la guerre il
était membre du sanhédrin. Il ne dit pas qu’il le présidat.

! Talm. Jérus., Pesachin VI, 334,

2 Schabbath, fol. 154,

3 Les pharisiens, tom. I, pag. 415, et tome 11, pag. 54.

4 Hore hebraice et talmudice, pag. 462.

5 Les idées religieuses en Palestine & I'époque de Jésus-Christ, pag. 198, 199.
6V, 34.

7 Vita, §§ 33, 39.



110 EDMOND STAPFER

Il v a donc dans les Talmuds deux traditions: 'une, la plus
anclenne, nous affirmant que les docteurs célebres ont éte
présidents et vice-présidents du sanhédrin jusqu’a Hillel et
Schammai inclusivement, mais ne parlant pas de leurs succes-
seurs, celle-la est vraie a nos yeux; l'aulre, plus moderne,
affirmant que la présidence est restée dans la famille d’Hillel,
celle-1a est fausse. Et icl nous croyons devoir nous séparer de
MM. Schiirer, Derenbourg, etc., qui rejettent les deux tradi-
tions, la premiere comme la seconde. M. Schiirer croit méme
a une interpolation. Nous pensons, au contraire, que la pre-
mieére des deux traditions est parfaitement historique. D’aprés
elle, le grand prétre n’était pas primitivement président de
droit du sanhédrin, et il ne 'a pas été avant la mort de Hillel?,
a ce moment, au contraire, il le devint et garda cette prési-
dence jusqu'a la ruine de Jérusalem. Parmi les passages de
Joséphe que nous avons cités, il en est un qu’on n’a pas assez
remarqué et dont le sens est fort clair et confirme notre opi-
nion. « Apres la mort d’'Hérode et le bannissement d’Arche-
latis, dit-il (6 ans apres Jésus-Christ), 'administration fut aris-
tocratique et la présidence du peuple fut confiée aux grands
prétres? ». Elle ne lui était donc pas confiée auparavant, Le
passage nous semble concluant. La présidence du grand prétre
a commencé alors, el c’est exactement & la mort de Hillel.
Cette mort fut le signal d’'un changement dans la présidence.
Elle fut otée aux pharisiens et donnée aux saducéens, et non
seulement aux saducéens, mais, parmi eux, au grand prétre.
Remarquons que cette prise de possession coincide exactement
avec le commencement du régne des procurateurs romains.

! Le passage Ant. Jud. X1V, 9, 3-5, que cite Schiirer pour prouver que
Hyrcan était a la fois grand prétre et président du sanhédrin (47 ans
avant Jésus-Christ), n’est pas concluant, car Hyrcan nous semble ici agir
plutdot comme roi hasmonéen que comme président du sanhédrin. Quant
au verset 1 Macch. X1V, 44, qui dit qu’il est interdit de convoquer aucune
assemblée sans l'autorisation du grand prétre, il est bien vague et ne
suffit pas pour prouver une présidence effective de cette assemblée des
cette époque.

2 Ant. Jud., XX, 10, a la fin. Voici le texte: wiv 8¢ mpograsiov Tov éhvoug

oL &pytepeis EmemiTTauvTa.



LE SANHEDRIN DE JERUSALEM AU PREMIER SIECLE 111

Archelats fut banni comme Hillel venait de mourir; or les
Romains favorisaient précisément le saducéisme conservateur
et détestaient les libéraux et les patriotes partisans des idées
de Hillel. C’est eux sans doute qui imposérent d’autorité ce
changement. Dans cette hypothése, le premier grand prétre
membre du sanhédrin aurait été le fameux Hanan, beau-pére
de Kaiaphas. On se représente fort bien cet homme habile,
intelligent, sans scrupule, s’emparant de cette charge apres
plusieurs grands prétres insignifiants qui avaient laissé Hillel
présider. L’autorité des saducéens devint alors trés grande ou,
du moins, tout & fait officielle. Le sanhédrin perdit toute indé-
pendance, et il est & remarquer que la condamnation de Jésus
n’a peut-étre tenu qu’a cette substitution de la famille d’Hanan
4 la famille d’Hillel.

Il est permis, en effet, de douter que Jésus et été condamné
a4 mort si Pancien état de choses avait subsisté et si Gamaliel,
le sage et tolérant Gamaliel, avait présidé le tribunal devant
lequel il comparut. Hanan!, grand prétre de l'an 7 & lan 14,
fut déposé, mais il conserva son titre et son autorité 2. Il avait
une influence considérable. Son gendre Kaiaphas fut grand
prétre de 'an 25 & I'an 36. Déposé en 36 par Vitellius, 1égat de
Syrie, il fut remplacé par Théophile, fils de Hanan. Cing de
ses fils furent ainsi grands prétres tour a tour et présidents du
sanhédrin. C’est « la famille sacerdotale, » disait-on, comme si
le sacerdoce y était héréditaires. Pendant cinquante ans, elle
garda le pontificat. Hanan, dont le régne avait duré si long-
temps, passait pour un homme trés heureux .

Le sanhédrin comptait, avons-nous dit, soixante el onze
membres, y compris le president. Le Nouveau Testament dis-
tingue dans cette assemblée les grands prétres (zgyepeis), les
anciens (mpeafitzpor) €t les scribes (ypuppareic)®. La Mischna, de

1 Ewag dans le Nouveau Testament, f&vmo; dans Josephe, ce ne sont
gque deux transcriptions grecques de I’hébreu Hanan on Khanan.

2 Lue 111, 2; Act, IV, 6.

3 Jos., Ant. Jud., XV, 3,1; D.B.J.,,1V,5,6 et 7.

4 Jos., Ant. Jud., XX, 9, 1.

5 Mare X1V, 83; XV, 1; Math. XXVI, 3, 57, 59; XXVIIl, 11, 12; Luc
XX 11, 66; Act. IV, 5, 6.



142 EDMOND STAPFER

son coté, nous donne une division a peu prés semblable.
« Le sanhédrin se compose, dit-elle!, de prétres, de Lévites et
d'Israélites dont les filles ont le droit d’épouser des prétres. »
Elle entend par cette derniére expression les Israélites qui
pouvaient, en produisant leurs tables généalogiques, établir la
pureté de leur origine juive. Ces membres se rencontraient
dans toutes les classes de la société. Il est assez difficile de
déterminer le sens exact du mot grands prétres (au pluriel)
dans le Nouveau Testament, car i1l n’y avait & la fois qu’un seul
grand prétre, le président. On peut supposer que le grand
prétre, une fois déposé, gardait son titre. Joséphe, en effet, con-
serve toute leur vie aux grands prétres leur titre d’cpyepeis.
Ceux-ci étaient au nombre de six pendant la vie d’Hérode, de
huit pendant la vie de Jésus-Christ. Le grand prétre avait un
caractére indélébile. Il était censé nommé & vie, et quand il
était déposé et remplace, il conservait dans sa retraite un cer-
tain nombre de prérogatives dont on ne pouvait le dépouiller 2.
Cette explication serait entierement acceptable si le Nouveau
Testament n’appelait pas grands prétres des hommes qui
n‘ont jamais été souverains pontifes, par exemple Jean3,
Alexandre ¥, Skeuas®. Joséphe fait de méme®. Ce nom dési-
gnait-il alors les chefs des vingt-quatre classes de prétres?
Nous n’en avons aucuune preuve. L’hypothéese la plus vraisem-
blable donne ce nom aux membres des familles qui fournis-
saient les grands prétres. Le souverain pontifical était, en effet,
un droit de certaines familles? (par exemple celle de Hanan).
Le mot apyizpeic aurait donc une triple signification: au singu-
lier il désignerait le grand prétre proprement dit, au pluriel
ceux qui avaient éte grands prétres et aussi ceux qui pouvaient

1 Sanhédr., 1V, 2.

2 Horajoth, 111, 1, 4.

3 Act. IV, 6.

4 Act. 1V, 6.

5 Act. XIX, 14,

¢D. B. J.,, 11, 20, 4. Jésus, fils de Sapphias, tdv apyrepow ve. Voir aussi
Vita,§39; D.B.J, 1V, 9,11: V, 13, 1.

"D. B. J,, IV, 3. 6. Josephe parle dans ce passage de grands prétres
choisis en dehors des familles ot il fallait les prendre.



LE SANHEDRIN DE JERUSALEM AU PREMIER SIECLE 113

le devenir comme membres des familles qui seules avaient
droit au pontificat. Le nom mpesfirscor était le nom général des
autres membres. Ils n’étaient pas nécessairement laiques, et
plus d’'un prétre pouvait se rencontrer parmi eux. Quant
aux ypappateis, ¢’étaient les scribes dont nous parlerons dans un
chapitre spécial.

Nous avons dit que la majorité du sanhédrin était saducéenne.
Tous les prétres, entre autres, étaient saducéens, et il était bien
rare, au premier siécle, qu’'un prétre fat pharisien. Ce parti
cependant devait étre largement représenté dans l’assemblée.
Joséphe et le Nouveau Testament nous montrent pharisiens et
saducéens mélés sans distinction de parti?.

Les attributions du sanhédrin étaient fort nombreuses : il
votait les lois, il était donc un corps législatif; de plus, il exer-
cait la justice et possédait les pouvoirs judiciaires les plus
étendus; c’était devant lui que comparaissaient les faux pro-
phétes; il traitait aussi des questions de doctrine et pouvait éltre,
a 'occasion, un véritable concile. En outre, il était chargé de
certains détails fort importants & cette épocue : il surveillait
les familles sacerdotales et s’occupait des mariages qui s’y fai-
saient. Les filles, nous lavons dit, ne pouvaient épouser que
des Israélites 2. Il gardait dans ses archives, les tables généalo-
giques des principales familles juives3, il autorisait les guerres,
fixait les limites des villes, pouvait seul modifier leurs en-
ceintes* ou I’enceinte du Temple. Il fixait le calendrier et les
néoménies. (Le président et trois membres étaient chargés de
ce soin) 5. Bref, il était & la foi parlement et concile.

Dans le Nouveau Testament nous voyons le Christ cité de-
vant le sanhédrin comme blasphémateur®, les apotres Pierre
et Jean comme faux prophétes et séducteurs du peuple?, le

1Cf. Act. 1V, 1 et suiv.; V, 17; XXIII,6; Josephe, Ant. Jud., XV, 9, 1, avec
Act. V, 34; XXIII, 6, et Josephe, D. B. J, 11, 17, 3; Vita, §§ 38, 39.

2 Middoth, a la fin.

3 Contr. App., L. chap. 2,

4 Sanhédr., 16.

5 Sahnédr., X2,

6 Math. XXV, 65.

7T Act. IV, V



114 EDMOND STAPFER

diacre Etlienne comme ayant blasphémé contre Dieul, l'apotre
Paul comme anéantissant la loi®.

Les Romains avaient-ils oté au sanhédrin le droit d’exécuter
une condamnation & mort et s’étaient-ils réservé celui de rati-
fier, avant son exécution, toute condamnation entrainant la
peine capitale ?

Ce double fait semble ressortir du récit évangélique de la
condamnation de Jésus. Les Juifs s’écrierent devant Pilate :
¢ Il ne nous est pas permis de faire mourir personne 3, » et
c’est l'autorité romaine qui présida & la crucifixion. Mais
Etienne n’a-t-il pas été condamné et exécuté par le sanhédrin *?
Jésus-Christ ne dit-il pas dans son enseignement : « Ils vous
traineront dans les synagogues, ils vous feront mourir, etc.5?»
On peat dire, il est vrai, que ce dernier passage n’est pas en-
tierement concluant. Il n'implique pas nécessairement que le
droit de vie et de mort appartenait & la synagogue. Quant & la
mort d’Etienne, on peut vy voir une irrégularité. Elle s’accom-
plit sans jugement; ce fut un assassinat commis par une foule
ameutée, l'acte de violence d’'une populace furieuse. Elle eut
lieu précisément au moment ol Pilate allait étre déposé pour
son excessive rigueur contre les Juifs. Nous pensons cependant
que le sanhédrin avait le droit strict de condamner et d’ex¢-
cuter Etienne, et qu’il aurait pu aussi faire exéculer Jésus.
Pourquoi donc a-t-il demandé & Pilate de ratifier sa senlence ?
Parce qu’il ne voulait pas que la condamnation de Jésus fat
religieuse, il voulait gu’elle fat politique. Les Talmuds vont
nous 'expliquer clairement: « Quarante ans avant la ruine du
Temple, dit la Mischna, les sentences capitales furent enlevées
a Israél®. » Par qui? Evidemment par les Romains. Quarante
ans avant la destruction du Temple nous sommes exactement

1 Act. VI, 13 et suiv.

2 Act. XXIII.

3 Jean XVILI, 31, confirmé par Josephe, 4nt. Jud., XX, 9, 1.
4 Act. VIL

5 Marc XI1I, 9, 13; Lue XXI, 12-17.

6 Sanhédr., fol. 24, 2.



LE SANHEDRIN DE JERUSALEM AU PREMIER SIECLE 115

en l'an 30, Pannée méme ou les Juifs disent & Pilate: « Il ne
nous est pas permis de faire mourir personne. » Mais nous
allons voir que ces expressions élaient inexactes. Le droit
d’exécuter ne fut pas vraiment enlevé au sanhédrin, c’est lui
qui y rehonga de lui-méme. En effet, ce fut précisément a cette
époque que le sanhédrin cessa de tenir ses séances dans le
local ordinaire, & lintérieur du Temple, et se réunit dans la
cour des paiens, pres de la porte, ol il possédait une autre
salle de réuniont. Pourquoi ce changement qui I’éloignait un
peu du sanctuaire et semblait donner par la moins de poids a
ses décisions ? Les Talmuds 'expliquent en disant qu’a cette
époque tourmentée les crimes, les assassinats s’étaient multi-
pliés de telle sorte que le sanhédrin ne pouvait plus les punir
tous de la peine de mort; le nombre des condamnations et
¢té trop considérable. Il renonca alors & se réunir dans la salle
ordinaire de ses séances; ailleurs il se sentait moins coupable
de ne pas toujours condamner & mort. Le sanhédrin a donc
laissé tomber de lui-méme son droit de condamner & mort, les
Romains ne le lui ont pas précisément enlevé, mais le sanhé-
drin, par faiblesse, en est venu & ne plus oser condamner et
exécuter les brigands, les sicaires, les zélotes fanatiques, d’au-
tant plus que leurs altentats avaient souvent un caractére reli-
cieux et patriotique. Le peuple aurait pu accuser le sanhédrin
de frapper des patriotes dont le seul crime était de vouloir déli-
vrer leur patrie. Et alors, pour tous les procés religieux, pour
toutes les affaires ol il pouvait craindre de voir sa sentence
blamée par les pharisiens purs, par les exaltés, par une portion
quelconque du peuple, le sanhédrin demandait au procurateur
de le soutenir et de le couvrir de son autorité. Nous croyons
que tel a été le cas dans le proces fait au Christ. Le sanhédrin
n’a pas osé prendre sur lui seul la responsabilité de son exé-
cution, car il savait que Jésus avait été & un moment trés popu-
laire. Il pria donc Pilate de 'appuyer. Le mot « il ne nous est
pas permis de faire mourir personne » était moins I’expression
d’'une vérité qu'une flatterie au gouverneur.

1 Josephe, D.B. J., V,4,2; VL, 6, 3.



116 EDMOND STAPFER

Et quant & Etienne et plus tard a saint Paul!, le sanhédrin
n’avait aucun scrupule a les condamner & mort, et les Romains
ne les en blamaient pas. C’était « des affaires concernant la
Loi, » comme dira plus tard Gallion2, et les Romains « ne s’en
melttaient point en peine. » — Deux passages des Talmuds
montrent que le sanhédrin avait conservé le droit de mettre &
mort, sous la domination romaine. Rabbi Lazare, fils de R.
Zadok, racontait que dans son enfance il avait vu la fille d’'un
prétre, surprise en adultére, entourée de fagots et brilée?; or
ce R. Lazare vit la fin de Jérusalem et la ruine du temple en
Pan 70. Les Romains étaient en Palestine depuis 133 ans. lls y
¢taient entrés en 63 avant J.-C., quand Pompée prit Jérusalem;
ils étaient donc déja maitres du pays quand R. Lazare était en-
fant. Le méme traité du Talmud de Jérusalem ¥, nous racontant
la procédure suivie pour surprendre I'’hérétique, dit que Ben
Sutda, a Lydde, fut épié de cette maniére, amené au sanhédrin
et « lapidé. » Ces passages sont formels et résolvent la ques-
tion. Cette juridiction pénale qui était la plus importante, la
plus élevée des prérogatives du sanhédrin, appartenait plus
particulierement & une partie de ’assemblée composée de
vingt-trois membres seulement. Au besoin, vingt-trois mem-
bres quelconques suffisaient. Il est bien évident que la nuit de
Parrestation de Jésus les membres réunis & la hite n’étaient
pas plus de vingt-trois. Cette commission juridique étail ap-
pelée Beth-Din, maison de justice, et présidée par le vice-pre-
sident de I’assemblée entiere nommé, 4 cause méme de ces
fonctions, Ab-Beth-Din. Deux autres commissions aussi de vingt-
trois membres étudiaient les (uestions soumises & 'assemblée
pléniére, formée des trois sections réunies. Il y avait donc, en

t Act. XXV, 10; XXVI, 32. Saint Paul n'échappe & la condamnation &
mort du sanhédrin qu'en demandant & &tre jugé par 'empereur lui-méme,
Cependant saint Paul était citoyen romain. Ce titre lui créait une sitna-
tion particuliére. 11 pouvait exiger la ratification de sa condamnation
non seulement par le procurateur mais par le légat impérial lui-méme.
Aussi les Juifs songeaient-ils & 'assassiner dans un guet-apens.

2 Act. XVIII, 15.

3 Talmud Jérus., Sankédr., fol. 24, 2.

4 Talm, Jérus., Sanhédr., fol. 25.



LE SANHEDRIN DE JERUSALEM AU PREMIER SIECLE 117

réalité, trois sanhédrins. Ils se réunissaient, 'un & la porte de
la montagne du Temple, l'autre & la porte du parvis et le troi-
sieme dans la salle « en pierres de taille. » Ces trois locaux
étaient compris dans I’enceinte du Temple. Le plus grand des
trois, celui qui était le plus prés du sanctuaire et dans lequel
le sanhédrin tenait ses réunions pléniéres quotidiennes, sauf
les jours de sabbat et de fétes solennelles!, était la salle en
pierresde taille (ex cesis lapidibus exstructa, Lischat-ha-gazith).
Elle tirait ce nom de sa construction particuliére?2.

Nous avons parlé tout & 'heure de ce passage des Talmuds
d’aprés lequel le sanhédrin ne se réunit plus dans ce local &
partir de quarante ans avant la destruction du Temple. Comme
ce changement était nécessité par les questions judiciaires, ce
fut certainement la commission des vingt-trois membres char-
gée de ces sortes d’affaires qui se déplaca. Elle se réunit, avons-
nous dit, dans le parvis des paiens a la porte, mais elle eut
aussi un autre lieu de réunion, dans une propriété particuliére
de la famille de Hanan appelée Khaneioth, c’est-a-dire bazars
(du mont des Oliviers) 3. Elle se trouvait, son nom I'indique, au
sornmet du mont des Oliviers et c’est certainement dans ces
Khaneioth que Jésus fut conduit immédiatement apres son ar-
restation. « On le mena d’abord chez Hanan, beau-pére de
Kaiaphas?%, » disent les Evangiles, confirmant ainsi les indica-
tions des Talmuds>.

Le sanhédrin avait & sa disposition un certain nombre d’agents
(vmnpitne, dans le Nouveau Testament) chargés d’exécuter ses or-
dres. Ce sont eux quiont arrété Jésus; c’étaient eux qui avaient
prononcé ce mot : jamais homme n’a parlé comme cet homme?®.
1ls remplissaient les fonctions d’agents de police; sorte de

t Joma tob, V, 2.

2 Middoth, & la fin.

3 Traité Sanhédrin.

4 Jean X VIII, 13. Cette affirmation du quatrieme évangile est certaine-
ment une des preuves les plus remarquables de son historicité.

> Nous avons parlé en détail de cette propriété de Hanan dans notre

description du mont des Oliviers, chap. I : Les environs de Jérusalem,
6 Jean VII, 46.



118 EDMOND STAPFER

licteurs (virgifert), « ils vérifialent les poids et mesures ct
frappaient ceux qui faisaient mall. »

Ce sanhédrin de Jérusalem, dont le pouvoir était si grand,
ne pouvait juger tous les proces, tous les délits, tous les crimes
commis sur l’étendue du territoire de la Palestine. Chaque
ville, chaque village méme avait un petit sanhédrin local de
sept membres, les sept qui dirigeaient la synagogue. Parmi ces
sept il y en avait trois, les trois chefs, appelés trivmvirs, qui
pronongaient seuls les jugements sans importance. lls réglaient
les questions d’héritage?2. Les triumvirs, dit Maimonide?, de-
valent avoir sept qualités : « sagesse, douceur, piété, haine dc
Mamon, amour de la vérité, étre aimé des hommes ct avoir
une bonne réputation. » Les sept ¢taient chargés de la police
et jugeaient tous les cas ui n’entrainaient pas la peine capitale,
Lorsque la synagogue de Nazareth* condamna Jésus a mort
elle outrepassait ses pouvoirs. Si cependant elle avait pu exé-
cuter sa sentence et précipiter Jé¢sus du haut de la montagne,
comme le voulaient quelques fanatiques, elle n’aurait probable-
ment pas été poursuivie. Cette exécution sommaire aurait éte
considérée comme une preuve de patriotisme et de foi reli-
gieuse donnée par des zélotes. Et & quiconque était zélote tout
était permis®. Quand ces petites assemblées provinciales fonc-
tionnaient régulierement, elles se tenaient & la porte des villes.
La porte a toujours été en Orient la place publique, le forum,
le rendez-vous commun des habitants. Elle I'est encore chez
les Arabes et on sait que le cabinet de Constantinople s’appelle
la Porte ottomane. On amenait les malades au Christ & la porte
des bourgs 6. Chez les anciens Hébreux la justice se rendait pres
des portes7et les audiences se donnaient le matin®, a cause de la

! Maimon., Sanhédr., chap. 1. Babyl., Joma, fol. 15, 9. Math. V, 25.

2 Celles que Jésus refusait un jour de résoudre. Il n’en avait pas le
droit, n’étant pas membre du triumvirat. Luc X1I, 13 et suiv.

3 Maimon., Sanhédr., chap. I.

+ Liue IV, 20

% « Celui qui vole les vases sacrés, qui maudit le nom de Dieu........ les
zélotes le tuent, » dit la Mischna, en les approuvant. Sanhédr. fol. 81, 2.

6 Marc 1, 34.

7 Gen. XXXIV, 24; 2 Sam. XV, 2.

8 Jér. XXI, 12; Ps. CI, 8.



LE SANHEDRIN DE JERUSALEM AU PREMIER SIECLE 119

grande chaleur du climat. Les débats étaient publics et il était
interdit aux juges d’accepter des présents!l. L’enquéte était mi-
nutieuse?. Il fallait au moins deux témoins? attestant, sous la
foi du serment,qu’ils avaient vu commettre le crime*. Dans les
affaires civiles un seul témoin suffisaits. Ces détails, que nous
empruntons pour la plupart & 'Ancien Testament, et qui rap-
pellent beaucoup la maniére de procéder des Arabes encore
aujourd’hui, peuvent nous donner une idée de ce qui se pas-
sait au premier siécle. Ils nous ameénent & traiter de la justice
telle qu’elle était exercée a cette épodque par le grand sanhédrin

de Jérusalem.
EDMOND STAPFER.

! Dent. XVI, 19, XXV1I, 25.

2 Deut. XIII, 14, XVII, 4.

3 Nomb. XXXV, 30; Deut. XIX, 15.

t Lév. V, 1.

5 Ex. XXII, 11; Math. XXVI, 63 et suiv.




	Le sanhédrin de Jérusalem : au premier siècle

