
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1884)

Rubrik: Variété

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VARIETE

La mosaïcité du Pentateuque et le Nouveau Testament,
d'après le prof. Francis Brown de New-York.

3. Conclusions1.

Nous avons examiné seize passages rapportant les paroles
de Jésus relatives à Moïse el (rente-deux contenant le témoignage
des auteurs inspirés. Deux de la première catégorie et quatorze de

la seconde nous ramènent à des événements de la vie de Moïse,
Des vingt-deux passages restants, douze se rapportent à Moïse en

tant que législateur ou auteur de certaines prescriptions de la loi ;

onze nous parlent de la loi de Moïse, ou du livre de Moïse, ou de

Moïse: cas dans lesquels on peut et même, dans quelques-uns, on

doit entendre un document écrit. Quatre nous disent que Moïse a

prononcé certaines paroles qui sont rapportées dans le Pentateuque.
Un nous parle prophétiquement d'un cantique composé par Moïse.

Un autre implique soit que Moïse a écrit un certain passage du

Pentateuque, soit qu'il fait autorité pour ce qui est rapporté dans

ce passage. Trois enfin déclarent que Moïse a écrit certaines choses

qui sont contenues dans le Pentateuque.
La grande majorité de ces cinquante-deux passages est manifestement

sans aucune valeur dans la question de la mosaïcité du

Pentateuque. Sans doute on peut accorder que, dans deux ou trois

cas, il y a dans ces passages une présomption en faveur de l'hypothèse

traditionnelle; mais dans aucun cas cette présomption n'est
telle qu'elle puisse s'opposer à une évidence positive du contraire,

1 Voir la Revue de mai et de juillet 1883.



74 VARIÉTÉ

évidence tirée d'autres sources. C'est là le résultat de notre stricte

et littérale exégèse.

Nous avons maintenant à rechercher si ce résultat peut être

modifié par l'opinion courante parmi les Juifs du siècle de Jésus-

Christ. Est-il vrai, en d'autres termes, que Jésus et ses apôtres
aient implicitement cru à la mpsaïcité du Pentateuque, parce que
telle était l'opinion de leurs contemporains? Il y a là deux questions

à examiner :

1° La mosaïcité du Pentateuque était-elle la croyance générale
du temps?

2° En quoi cette croyance modifie-t-elle notre conclusion?

1

Nous devons d'abord nous demander quelle lumière jette sur la

première question l'emploi du nom de Moïse dans le Nouveau

Testament. Les passages que nous avons déjà interprétés et déclarés

sans force probante ne peuvent nous apprendre si l'on croyait

ou non que Moïse eût écrit le Pentateuque. Nous avons donc à

examiner les passages que nous avons laissés de côté comme ne

rapportant pas les paroles d'hommes inspirés. Comme nous l'avons

dit dans notre premier article, il y a huit de ces passages dans les

évangiles. Ce sont : Math. XIX 7 (et le parallèle Marc X, 4) ;

Math. XXII, 24 (et les parallèles Marc XII, 19; Luc XX, 28);
Jean I, 45 (VIII, 5); IX, 28, 29. Il y en a quatre dans les Actes :

VI, 11 ; VI, 14 ; XV, 1 ; XV, 5. Il n'y en a aucun dans les autres
livres du Nouveau Testament. Considérons donc ces douze

passages :

1° Quatre d'entre eux rapportent certaines prescriptions légales
à l'autorité de Moïse, sans mentionner ni impliquer une activité
littéraire de ce personnage. Ce sont : Math. XIX, 7 : « Pourquoi
Moïse a-t-il prescrit de donner à la femme une lettre de divorce?»
(Cf. Deut. XXIV, 1.) Marc X, 4, passage parallèle : « Moïse a

permis d'écrire une lettre de divorce. » Math. XXII, 24 : « Moïse

a dit: Si un homme meurt sans enfants,)-etc. (Cf. Deut. XXV, 5.)
Actes XV, 5 : « Si vous n'êtes circoncis selon la loi de Moïse,
vous ne pouvez être sauvés. » Nous pouvons aussi ranger dans



VARIÉTÉ 75

celte catégorie Actes VI, 14 : « Ce Nazaréen changera les coutumes

que Moïse nous a données. » Les deux passages suivants mettent

le nom de Moïse en rapport avec un code de lois, mais ils

n'impliquent pas que Moïse ait rédigé ce code, encore moins qu'il
ait écrit le Pentateuque. Jean [VIII, 5] : «Moïse, dans la loi, nous

a ordonné de lapider de telles femmes. » (Conf. Lév. XX, 10.)

ActesXV, 5 : « Alors quelques-uns... se levèrent en disant qu'il
fallait circoncire les païens et exiger l'observation de la loi de

Moïse. » Deux passages nous parlent de Moïse comme digne de la

plus grande vénération : Act. VI, 11 : « Nous l'avons entendu

proférer des paroles blasphématoires contre Moïse et contre
Dieu. » Jean IX, 28 : « Nous sommes disciples de Moïse. » Le

verset 29 ajoute : « Nous savons que Dieu a parlé à Moïse. » Ceci

implique-t-il que Moïse ait couché par écrit les paroles que Dieu
lui avait adressées?

2° Il nous reste trois passages dans lesquels il est dit que Moïse

a écrit quelque chose. Le passage Marc XII, 19 et son parallèle
Luc XX, 28 (vide supra Math. XXII, 24) introduisent le

passage de la loi relatif au lévirat par la même formule : « Moïse

nous a laissé par écrit. » Le précepte est tiré du Deuléronome

(XXV, 5) et fait partie de ce corps de lois dont il nous est expressément

dit, dans ce même livre, que Moïse le promulgua oralement

(Deut. V, 1) et qu'il l'écrivit ensuite. (XXXI, 9; cf. vers. 24.) Mais

il y a certainement de la différence entre le fait d'avoir rédigé ce

code de lois et celui d'avoir écrit le Deutéronome et surtout le

Pentateuque. C'est un cas semblable à celui de Marc X, 5 que nous
avons examiné dans notre premier article : ce passage fait allusion
à Deut. XXIV, 1. Pour interpréter l'un et l'autre de ces passages,
il n'est pas nécessaire d'étendre l'activité littéraire de Moïse au
delà de ce que le Deutéronome nous dit de cette activité.

Reste Jean I, 45 : Philippe lui dit : s Nous avons trouvé celui de

qui Moïse a écrit dans la loi et dont les prophètes ont parlé. » Ce

passage implique la croyance alors régnante que Moïse avait écrit
au sujet du Messie, que ses écrits formaient un tout connu sous le

nom de loi, et que ce tout était entre les mains des Juifs à l'époque
où parlait Philippe. Mais ce fait n'emporte pas nécessairement la

croyance des contemporains à la mosaïcité du Pentateuque. Car si



76 VARIÉTÉ

le terme de loi peut désigner le Pentateuque, il peut aussi désigner
la portion législative du Pentateuque ; et c'est dans ce sens que nous

trouvons le mot de loi employé dans Jean Vili, 5 et Act. XV, 5.

Mais quel que soit le sens à donner ici à ce mot, notre passage ne

nous fait pas admettre que Moïse ait écrit en entier l'ouvrage
connu sous le nom de loi. Nous avons vu dans notre premier
article un cas analogue. (Jean V, 45-47.) Notre passage trouvera une

explication parfaitement suffisante si nous supposons qu'au
moment où il parlait Philippe avait dans l'esprit le passage : Deut.

XVIII, 15-19; or ce passage se trouve dans cette partie du Pentateuque

qui nous est dite avoir été rédigée par Moïse. (Deut.

XXXI, 9.)
Ainsi donc, ces douze passages, pris soit isolément, soit dans leur

ensemble, ne nous prouvent nullement que la croyance à la

mosaïcité du Pentateuque fût générale à l'époque dont nous nous

occupons. Que Moïse fût regardé comme le grand législateur du

peuple, et dans ce sens l'auteur de la loi du Pentateuque envisagée

comme un tout, cela est certain. On croyait sans doute aussi que
Moïse avait rédigé certains passages du Pentateuque; mais notre
étude exégétique nous a montré que rien ne prouve une croyance
générale à la mosaïcité de tout le Pentateuque.

Il y a une autre série d'arguments qu'il convient d'indiquer.
Il résulte d'une élude attentive des textes que des parues fort
importantes du Pentateuque ne sont jamais mises en rapport avec

le nom de Moïse dans le Nouveau Testament. Il n'est pas dit que
des événements antérieurs à Moïse aient été relatés par lui. Le
livre de la Genèse est cité vingt-trois fois dans le Nouveau Testament

sans qu'il soit fait mention du nom de Moïse. Est-ce là un

pur accident? N'est-il pas remarquable aussi que dans le passage
Marc X, 3-9 où Jésus, à propos du divorce, renvoie les pharisiens
à l'autorité de Moïse, dont ils ont cité les paroles (Deut. XXIV, 1),
il leur oppose à son tour la déclaration contenue dans Genèse II,
24, sans qu'il semble croire, nonplus que ses auditeurs, que cette

déclaration ait été écrite par Moïse? C'eût été un usage un peu
forcé de l'Ecriture que d'enfermer ses adversaires dans un
dilemme en citant Moïse contre Moïse. (Cf. Math. XXII, 43, à propos



VARIÉTÉ 77

de David.) Plus frappant encore est le passage parallèle (Math.

XIX, 3-8) où, sans aucune mention préalable du nom de Moïse,

Jésus cite Genèse II, 24 comme les paroles de Dieu lui-même.
C'est alors que les pharisiens lui répliquent : « Pourquoi donc

Moïse nous a-l-il commandé de donner la lettre de divorce? » Ici
Moïse est évidemment mis en opposition avec Dieu ; cela se

conçoit-il, si les Juifs admettaient que Moïse fût l'auteur de la

Genèse? La difficulté augmente encore si l'on remarque que les

paroles de Genèse II, 24 ne sont pas, en réalité, des paroles de

Dieu au sens spécial du terme : elles ne le sont que comme les

autres paroles de l'Ecriture. Gen. II, 24 ne nous dit pas qu'elles
aient été prononcées par Dieu ; mais elles peuvent être imputées
soit à Adam, soit à l'auteur sacré. Si l'on croyait à la mosaïcité

de la Genèse, pourquoi mettre Moïse en opposition avec l'auteur
de ces paroles?

II

Mais il ne serait pas juste de trop conclure de ces déclarations.
Venons-en à une autre face de la question.

Il est certain que la valeur de nos conclusions précédentes
serait singulièrement diminuée, sinon anéantie, dans le cas où il
serait prouvé que les Juifs contemporains du Seigneur croyaient
fermement à la mosaïcité du Pentateuque. Mais ce fait est-il
prouvé? Si le Pentateuque lui-même se déclarait l'œuvre de Moïse,

il serait fort probable que telle fût la croyance des Juifs. Mais il
n'en est pas ainsi. Le Pentateuque ne contient que les passages

suivants, qui ne tranchent pas la question. Exode XVII, 4 contient

un commandement de Dieu à Moïse : « Ecris ceci (la défaite d'A-
malek) dans un livre. »(Il ne faut pas s'appesantir sur le fait qu'il
ne nous est pas dit que Moïse ait exécuté cet ordre.) Ex. XXIV, 4

débute par ces mots : « Et Moïse écrivit toutes les paroles de

l'Eternel. » Ex. XXXIV, 27 : « Et l'Eternel dit à Moïse : Ecris ces

paroles. » Vers. 28: « Et il (Moïse ou Dieu?) écrivit sur les
tables les paroles de l'alliance, les dix commandements. » Nomb.

XXXIII, 2 : « Moïse écrivit leurs marches, selon leurs étapes, sur



78 VARIÉTÉ

le commandement de l'Eternel. » Deut. XXXI, 9: « Et Moïse écrivit
cette loi. » Le verset 19 de ce chapitre nous montre l'Eternel disant
à Moïse : « Maintenant donc écrivez ce cantique. » Au vers. 22,
il est dit : « Moïse écrivit donc ce cantique. » Et enfin le vers. 24

nous parle d'un événement qui arriva lorsque « Moïse eut achevé

d'écrire les paroles de cette loi sur un livre, jusqu'à la fin. » Ce

sont là tous les passages du Pentateuque qui peuvent entrer en

ligne de compte : qu'on les prenne dans leur ensemble, ou un à

un ils n'affirment ni n'impliquent en aucune façon que Moïse

ait écrit le Pentateuque.
C'est aussi le cas des autres livres canoniques de l'Ancien

Testament ; nos limites ne nous permettent pas de citer tous les

passages qui pourraient être examinés; mais quiconque se donnera
la peine de parcourir l'Ancien Testament, la concordance à la

main, et d'examiner sans parti pris tous les passages relatifs à

Moïse, devra reconnaître qu'aucun n'implique la mosaïcité du

Pentateuque. Il est souvent parlé de Moïse comme législateur, de

la loi de Moïse, du livre de la loi de Moïse, du livre de Moïse, aussi

bien que des faits de sa vie, mais aucun de ces textes n'implique

que Moïse ait écrit le Pentateuque. De Josué à Malachie, nous ne

trouvons rien dans l'Ancien Testament qui nous conduise à attribuer

à Moïse un plus grand rôle dans la rédaction du Pentateuque

que celui qui lui est attribué par le Pentateuque lui-même.

III

Si nous en venons aux livres apocryphes antérieurs à l'époque
de Jésus-Christ, nous arrivons au même résultat. Ils contiennent

des allusions fréquentes à la « loi » (de Moïse ou de Dieu) conçue

tantôt comme un code de législation faisant autorité, tantôt comme

une loi écrite ; clans ce dernier sens la loi nous est présentée tantôt

comme une loi possédée par les Juifs, sans allusion à son auteur

(Baruc II, 2 : « Choses écrites dans la loi de Moïse; » cf. 1 Esdr.

IX,39); tantôt comme une loi rédigée par Moïse lui-même. (Baruc

II, 28 : ce Selon que tu as parlé par ton serviteur Moïse, au jour

que tu lui commandas d'écrire cette loi, devant les enfants

d'Israël, » etc.) Mais dans aucun de ces cas il n'est dit que le terme de



VARIÉTÉ 79

loi (de Moïse ou de Dieu) désigne le Pentateuque dans son ensemble,

c'est plutôt le contraire qui est indiqué, puisque l'accent est

mis sur le caractère législatif de ces écrits ; d'ailleurs dans le

passage fort explicite cité plus haut (Baruc II, 28) le contexte prouve
(vers. 29) qu'il est fait allusion à la rédaction de la loi deulérono-
miste. Les apocryphes ont aussi l'expression de livre de Moïse qui
fait allusion à un code de lois (1 Esdr. I, 11 : « Pour offrir à

l'Eternel, selon qu'il est écrit dans le livre de Moïse; » cf. VII, 6, 9,

etc.); mais ce terme de livre de Moïse est aussi ambigu dans ce

passage que dans tous les autres où nous l'avons rencontré. Outre
ces expressions, il est parlé de Moïse comme l'auteur du cantique
Deut. XXXII (cf. 2 Macc. VII, 6, ouvrage datant à peu près des

temps du Seigneur); de Moïse comme législateur d'Israël (2 Macc.

VII, 3) ; des faits de la vie de Moïse, et des révélations que Dieu
lui a accordées. Le chapitre XLV de l'Ecclésiastique met ce fait en

pleine lumière ; il s'occupe beaucoup de Moïse (voir spécialement

vers. 5), mais sans faire aucune allusion à la composition du

Pentateuque par Moïse; il en est de même dans tous les autres écrits
de cetle classe de livres apocryphes. Nous ne pouvons donc pas
conclure de tout ce qui précède que la mosaïcité du Pentateuque
fût l'objet d'une croyance généralement admise à l'époque du
Seigneur.

IV

Les écrits de Philon et de Josephe sont à cet égard entièrement
différents de la littérature apocryphe de l'Ancien Testament. Ils
affirment nettement la mosaïcité du Pentateuque. Il y a de

nombreux passages qu'on pourrait citer ici. Les suivants nous semblent

suffisamment explicites. Philon, après avoir parlé de Moïse

et de ses saints écrits, s'exprime ainsi : « Les écrits de Moïse peuvent

se diviser en plusieurs parties : l'une historique, l'autre
législative, etc. La partie historique peut se subdiviser en récit de

la création du monde et partie généalogique, etc. » (Cf. Josephe,

Préf. Antiq; Antiq. 1,1,1, etc.) Même idée dans les passages bien

connus de Josephe : Antiq. XVII, 6, 3; Contr. Ap. I, 8. Ces deux

écrivains font même rentrer les derniers versets du Deutéronome



80 VARIÉTÉ

dans l'œuvre de Moïse. Voici ce que dit Philon (Vil. Mos. Ill, 39)

« Ce qu'il y a de plus remarquable, c'est la fin de ces écrits

sacrés... car sur le point de terminer son œuvre... il prophétisa
admirablement ce qui devait lui arriver après sa mort,rapportant,
comme s'il était déjà mort, comment il devait mourir et être
enseveli. » Josephe ajoute (Antiq. IV, 8, 48) : « Une nuée l'environna
subitement et il disparut dans une vallée; mais il écrivit dans ses

écrits sacrés qu'il mourrait, de peur que le peuple n'en vînt à dire

que Dieu l'avait enlevé. »

On pense que Philon vivait quelques années seulement avant

Jésus-Christ; il écrivait à Alexandrie. Josephe, après avoir étudié

non seulement un système judaïque, mais comme il nous le dit,
tous les systèmes, s'altacha d'abord aux pharisiens; mais après

après avoir été pris par les Romains l'an 67 il accompagna
Vespasien à Alexandrie en 69, puis en 70 vint se fixer à Rome,
où décrivit ses Antiquités en 92, et son ouvrage contre Apion peu

après. On a répété souvent que les idées que ces deux auteurs ont
émises sur le Pentateuque étaient celles de leurs contemporains :

cela est possible, mais n'a jamais été prouvé. Il se peut que Philon
et Josephe représentassent une idée alexandrine, qui n'était ni

connue ni acceptée des Juifs palestiniens contemporains de Jésus.

Il convient de rappeler ici le passage si remarquable du IVe Esdras

(XIV, 14 où Esdras se lamente de ce que la loi a éié brûlée et

invoque le Saint-Esprit : « Et j'écrirai tout ce qui s'est fait dans

le monde depuis le commencement, ce qui était écrit dans Ta loi. »

Ce livre porte les traces d'une origine palestinienne; il date du

premier siècle de l'Eglise. Son auteur voulait enseigner que la loi,
c'est-à-dire le Pentateuque qui était entre les mains de ses

contemporains, avait été rédigé à l'époque de la reslauration

d'Esdras; mais il est excessivement difficile de supposer un tel

enseignement, s'il est vrai qu'on crût généralement alors que
c'était Moïse qui avait donné au Pentateuque sa forme actuelle.
Ce passage nous prouve donc que te théorie qui veut que les vues
de Philon et de Josephe fussent alors généralement admises, soulève

de graves difficultés.



VARIÉTÉ 81

Il nous est impossible, eu égard aux limites qui nous sont

imposées, de jeter un coup d'œil sur l'opinion de l'ancienne Eglise:
ce n'est d'ailleurs pas nécessaire. Les sources que nous avons
consultées sont les seules qui puissent nous éclairer sur les idées

courantes dans le premier siècle de l'Eglise. Quant au témoignage
du Talmud, il est bon de citer le passage bien connu du Baba-

bathra, 14 b, où il est dit que Moïse écrivit le Pentateuque, à

l'exception des huit derniers versets.

Il faut noter que ce fait établit une distinction qui n'est pas sans

importance entre l'opinion du Raba-bathra et celles de Josephe et

de Philon. Actuellement le Baba-balhra, dit Barailha ou Mishna

externe, jouit d'une autorité presque aussi grande que celle de la

Mishna de Rabbi-Jehuda. Cependant, bien que les vues du Baba-
balhra aient généralement prévalu, la date de ce traité est trop
postérieure pour que nous puissions affirmer sur son témoignage

quelle était l'opinion du premier siècle de l'Eglise. Si on voulait
toutefois l'entreprendre, on se heurterait à cette idée si familière

au Talmud et à la littérature rabbinique, qui veut que Dieu ait été

le seul auteur et l'auteur direct de la Thorah le Pentateuque),

qu'il gardait avec lui dans le ciel longtemps avant la création

(Shabbalh, 88 b, etc.) En soi ce fait ne serait pas incompatible avec

une activité de Moïse qui aurait consisté à recevoir et à présenter la

Thorah comme une révélation de Dieu ; mais ceci nous montre
l'habitude qu'avaient les Juifs de cette époque d'envisager la Thorah
dans son origine divine, et de faire abstraclion de tout facteur
humain. Dans certains passages Dieu nous est représenté comme
donnant à Moïse la Thorah dans son ensemble (~ le Pentateuque) sous

sa forme écrite. (Beracholh, 5a.)Il est vrai que ces affirmations sont

combinées avec d'autres opinions tellement absurdes qu'elles sont,

en pratique, sans valeur; toutefois elles peuvent nous montrer qu'il
ne faut pas trop insister sur les déclarations du Baba-bathra. Une

dernière citation nous montrera combien peu l'expression loi de

Moïse (ou livre de Moïse) emporte la mosaïcité du Pentateuque.
Le traité Shabbalh, 89 a, nous montre Satan demandant à l'Eter-

THÉOL. ET PHIL. 1884. 6



82 VARIÉTÉS

nel : « Où est la Thorah » L'Eternel lui indique la terre et

finalement Moïse a qui elle a été donnée. Moïse cache la loi à Satan,
et à cause de ce pieux respect envers la Thorah, l'Eternel déclare

qu'elle sera appelée du nom même de Moïse, la Thorah de Moïse.

(Cf. Weber, altsynag. paläst. Theol. pp. 15, 90, 25.)

VI

Ainsi donc ni le Nouveau Testament ni les documents antérieurs,
contemporains ou postérieurs, ne nous fournissent sur l'auteur du

Pentateuque des renseignements tels qu'ils nous autorisent à donner

des paroles de Jésus-Christ et de ses disciples une interprétation

à laquelle une stricte exégèse ne nous a point conduits.
Mais nous devons aller plus loin; nous ne pouvons accorder

que l'idée courante du temps nous lie nécessairement dans l'explication

des paroles de Christ et des auteurs sacrés.

a) Remarquons que le témoignage qui nous rapproche le plus
des temps du Seigneur est celui de Philon et de Josephe, qui seul

peut être admis comme nous donnant l'idée reçue des Juifs
palestiniens. Mais leur opinion nous conduit à admettre la mosaïcité des

huit derniers versets du Pentateuque. Si donc Jésus a adopté la

croyance (supposée) du temps sur l'auteur du Pentateuque, il a

dû admettre la mosaïcité de Deut. XXXIV, 5-12. Ceci nous
interdit-il de prendre en considération les arguments qui nous prouvent

la non-mosaïcité de ces versets?

b) Mais nous n'avons pas le droit de dire que Jésus et ses disciples

aient adopté la croyance du temps; car leurs paroles, nous
l'avons vu, n'impliquent pas nécessairement une telle croyance.
Le leur imputer reviendrait à dire que c'est à tort qu'on attribue à

Moïse certaines paroles qu'il a prononcées (ou écrites), parce que
les personnes auxquelles Jésus s'adressait ont cru faussement que
Moïse avait tout aussi bien prononcé (ou écrit) certaines autres paroles.

Il ne saurait être question de voir ici une fraude. En réalité, s'il

est avéré que Jésus, dans le but d'éviter un conflit avec les Juifs,

conflit qui eût pu entraver son œuvre, et dans lequel aucun principe

n'était en jeu, se soit discrètement arrangé de façon à ne faire

aucune allusion à Vauteur du Pentateuque, sachant que la croyance



VARIÉTÉS 83

populaire à cet égard était fausse, tandis qu'il en appelait librement

et ajuste titre à l'autorité de Moïse en tant qu'elle pouvait
l'aider à réaliser son plan, nous ne pouvons qu'admirer sa sagesse
et sa prudence. Nous pouvons même dire, d'une façon plus générale,

que si nous limitions les paroles de Jésus par les croyances
populaires du temps, nous aurions à regretter les plus riches et les

plus profondes pensées des évangiles. Les passages Marc V, 39 ;

Jean II, 19; Jean XI, 11, et plusieurs autres paraboles de Jésus

nous montrent dans quelle erreur nous tomberions si nous
essayions de déterminer le sens réel de ses paroles au travers des

préjugés et de l'ignorance de ses auditeurs.

Ainsi, non seulement nous n'avons pas de preuve certaine que
la croyance à la mosaïcité du Pentateuque fût générale parmi les

Juifs contemporains du Seigneur, mais si même il en était ainsi,
ce fail ne changerait en rien les résultats auxquels nous a conduit
le développement progressif de notre exégèse.

Nous arrivons ainsi à la conclusion que nous nous étions

proposé d'atteindre dans cette série d'articles. Notre but n'a pas été

de prouver la non-mosaïcité du Pentateuque ; et telle n'est pas la

conclusion à laquelle nous sommes arrivé. C'est là une question

qui reste ouverte, et nous pouvons hardiment, sans crainte
d'entrer en conflit avec les enseignements de l'Ecriture, soumettre
tous les témoignages que nous pourrons réunir à la critique
historique, à laquelle seule nous devons nous soumettre en dernier
ressort. Si l'on prouve que Moïse a écrit le Pentateuque considéré

dans son ensemble, aucune expression du Nouveau Testament ne

contredira cette opinion. S'il est démontré que Moïse n'a écrit que
certaines parties du Pentateuque, l'autorité suprême de Jésus-

Christ et celle du Saint-Esprit qui a inspiré ses disciples n'en
seront en rien ébranlées.

Traduit de l'Independent de New-York,

par E. Neel.


	Variété

