Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 17 (1884)
Rubrik: Variété

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VARIETE

La mosaicité du Pentateuque et le Nouveau Testament,
d’aprés le prof. Francis Brown de New-York.

3. Conclusions 1,

Nous avons examiné seize passages rapportant les paroles
de Jésus relatives & Moise el trente-deux contenant le témoignage
des auteurs inspirés. Deux de la premiére catégorie et qualorze de
la seconde nous raménent a des événements de la vie de Moise,
Des vingt-deux passages reslants, douze se rapportent & Moise en
tant que législateur ou auteur de certaines prescriptions de la loi;
onze nous parlent de la loi de Moise, ou du livre de Moise, ou de
Moise: cas dans lesquels on peut et méme, dans quelques-uns, on
doit entendre un document écrit. Quatre nous disent que Moise a
prononcé certaines paroles qui sont rapportées dansle Pentateuque.
Un nous parle prophétiquement d’un cantique composé par Moise.
Un autre implique soit que Moise a écrit un certain passage du
Pentateuque, soit qu’il fait autorité pour ce qui est rapporté dans
ce passage. Trois enfin déclarent que Moise a écrit certaines choses
qui sont contenues dans le Pentateuque.

La grande majorité de ces cinquante-deux passages est manifes-
tement sans aucune valeur dans la question de la mosaicité du
Pentateuque. Sans doute on peut accorder que, dans deux ou trois
cas, 1l y a dans ces passages une présomption en faveur de I’hypo-
these tradilionnelle ; mais dans aucun cas cette présomption n’est
telle qu’elle puisse s’opposer a une évidence positive du contraire,

1 Voir la Revue de mai et de juillet 1833.



Th VARIETE

évidence tirée d’autres sources. C’est 14 le résultat de notre stricte
et littérale exégese.

Nous avons maintenant & rechercher si ce résultat peut étre
modifié par I'opinion courante parmi les Juifs du siécle de Jésus-
Christ. Est-il vrai, en d’autres termes, que Jésus et ses apdtres
aient implicitement eru & la mosaicité du Pentateuque, parce que
telle était Popinion de leurs contemporains? Il y a la deux ques-
tions & examiner :

10 La mosaicité du Pentateuque était-elle la croyance générale
du temps?

20 En quoi cette croyance modifie-t-elle notre conclusion?

1

Nous devons d’abord nous demander quelle lumiére jette sur la
premiére question I'emploi du nom de Moise dans le Nouveau
Testament. Les passages que nous avons déja interprétés et décla-
rés sans force probante ne peuvent nous apprendre si I'on croyait
ou non que Moise elt écrit le Pentateuque. Nous avons donc &
examiner les passages que nous avons laissés de cOlé comme ne
rapportant pas les paroles d’hommes inspirés. Comme nous ’avons
dit dans notre premier article, il y a huit de ces passages dans les
évangiles. Ce sont : Math. XIX, 7 (et le parallele Mare X, 4);
Math. XXII, 24 (et les paralléles Marc XII, 19; Luc XX, 28);
Jean I, 45 (VIII, 5); IX, 28, 20. Il y en a quatre dans les Actes :
VI, 11; VI, 14; XV, 1; XV, 5. Il n’y en a aucun dans les autres
livres du Nouveau Testament. Considérons donc ces douze pas-
sages :

10 Quatre d’entre eux rapportent certaines prescriptions légales
a l'autorité de Moise, sans mentionner ni impliquer une activité
littéraire de ce personnage. Ce sont : Math. XIX, 7 : « Pourquoi
Moise a-t-il prescrit de donner a la femme une lettre de divorce ? »
(Cf. Deut. XXIV, 1.) Marc X, 4, passage paralléle: « Moise a
permis d’écrire une lettre de divorce, » Math. XXII, 24 : « Moise
a dit: Si un homme meurt sans enfants, » etc. (Gf, Deut. XXV, 5.)
Actes XV, 5 : « Si vous n’étes circoncis selon la loi de Moise,
vous ne pouvez étre sauvés. » Nous pouvous aussi ranger dans



VARIETE 75

celte catégorie Actes VI, 14 : « Ce Nazaréen changera les coutu-
mes que Moise nous a données. » Les deux passages suivants met-
tent le nom de Moise en rapport avec un code de lois, mais ils
n’impliquent pas que Moise ait rédigé ce code, encore moins qu’il
ait écrit le Pentateuque. Jean [VIII, 5] : « Moise, dans la loi, nous
a ordonné de lapider de telles femmes. » (Conf. Lév. XX, 10.)
Acles XV, 5 : « Alors quelques-uns... se levérent en disant qu’il
fallait circoncire les paiens et exiger l'observation de la loi de
Moise. » Deux passages nous parlent de Moise comme digne de la
plus grande vénération : Act. VI, 11 : « Nous I'avons entendu
proférer des paroles blasphématoires contre Moise et contre
Dieu. » Jean IX, 28 : « Nous sommes disciples de Moise. » Le
verset 29 ajoule : « Nous savons que Dieu a parlé a Moise. » Ceci
implique-t-il que Moise ait couché par écrit les paroles que Dieu
lul avait adressées ?

20 Tl nous reste trois passages dans lesquels il est dit que Moise
a écrit quelque chose. Le passage Mare XII, 19 et son paralléle
Luc XX, 28 (vide supra Math. XXII, 24) introduisent le pas-
sage de la loi relatif au lévirat par la méme formule : « Moise
nous a laissé par écrit. » Le précepte est tiré du Deutéronome
(XXV, 5) et fait partie de ce corps de lois dont il nous est expres-
sément dit, dans ce méme livre, que Moise le promulgua oralement
(Deut. V, 1) et qu’il ’écrivit ensuite. (XXXI, 9;cf. vers. 24.) Mais
il y a certainement de la différence entre le fait d’avoir rédigé ce
code de lois et celui d’avoir écrit le Deutéronome et surtout le Pen-
tateuque. C’est un cas semblable & celui de Marc X, 5 que nous
avons examiné dans notre premier article : ce passage fait allusion
a Deut. XXIV, 1. Pour interpréter I'un et 'autre de ces passages,
il n’est pas nécessaire d’étendre Paclivité littéraire de Moise au
dela de ce que le Deutéronome nous dit de cette activité.

Reste Jean I, 45 : Philippe lui dit: « Nous avons trouvé celui de
qui Moise a écrit dans la loi et dont les prophétes ont parlé. » Cle
passage implique la croyance alors régnante que Moise avait écrit
au sujet du Messie, que ses écrits formaient un tout connu sous le
nom de loi, et que ce tout était entre les mains des Juifs 4 ’époque
ou parlait Philippe. Mais ce fait n’emporte pas nécessairement la
croyance des contemporains & la mosaicité du Pentateuque. Car si



76 VARIETE

le terme de loi peut désignerle Pentateuque, il peut aussi désigner
la portion législative du Pentateuque; et c’est dans ce sens que nous
trouvons le mot de loi employé dans Jean VIII, 5 et Act. XV, 5.
Mais quel que soit le sens & donner 1ci & ce mot, notre passage ne
nous fait pas admettre que Moise ait écrit en entier I'ouvrage
connu sous le nom de loi. Nous avons vu dans notre premier ar-
licle un cas analogue. (Jean V, 45-47.) Notre passage trouvera une
explication parfaitement suffisante si nous supposons gqu’au mo-
ment o il parlait Philippe avail dans P'esprit le passage : Deut.
XVIII, 15-19; or ce passage se trouve dans cette partie du Penta-
teuque qui nous est dite avoir été rédigée par Moise. (Deut.
XXXI, 9)

Ainsi donc, ces douze passages, pris soit isolément, soit dans leur
ensemble, ne nous prouvent nullement que la croyance ala mo-
saicité du Pentateunque fut générale a I'époque dont nous nous
occupons. Que Moise fat regardé comme le grand législateur du
peuple, et dans ce seus 'auteur de la loi du Pentateuque envisagée
comme un tou!, cela est certain. On croyait sans doute aussi que
Moise avait rédigé certains passages du Pentateuque; mais notre
élude exégétique nous a montré que rien ne prouve une croyance
générale a la mosaicité de tout le Pentateuque.

Il y a une autre série d’arguments qu’il convient d’indiquer,
Il résulte d’une élude aitentive des texles que des parties fort im-
portantes du Pentateuque ne sont jamais mises en rapport avec
le nom de Moise dans le Nouveau Testament. Il n’est pas dit que
des événements antérieurs a Moise aient été relatés par lui. Le
livre de la Genése est cité vingt-trois fois dans le Nouveau Testa-
ment sans qu’il soit fait mention du nom de Moise. Est-ce la un
pur accident ? N’est-il pas remarquable aussi que dans le passage
Marc X, 3-9 ol Jésus, a propos du divorce, renvoie les pharisiens
a lautorité de Moise, dont ils ont cité les paroles (Deut. XX1IV, 1),
il leur oppose a son tour la déclaration contenue dans Genese 1II,
24, sans qu’il semble croire, non plus que ses auditeurs, que cette
déclaration ait été écrite par Moise ? C’etit été un usage un peu
forcé de PEcriture que d’enfermer ses adversaires dans un di-
lemme en citant Moise contre Moise. (Gf. Math, XXII, 43, a propos



VARIETE 77

de David.) Plus frappant encore esl le passage parallele (Math.
XIX, 3-8) ou, sans aucune mention préalable du nom de Moise,
Jésus cite Genése II, 24 comme les paroles de Dieu lui-méme.
C’est alors que les pharisiens lui répliquent : « Pourquoi donc
Moise nous a-t-il commandé de donner la lettre de divorce? » Ici
Moise est évidemment mis en opposition avec Dieu; cela se
concoit-il, si les Juifs admettaient que Moise fat auteur de la
Genése ? La difficulté augmente encore si ’on remarque que les
paroles de Genése II, 24 ne sont pas, en réalité, des paroles de
Dieu au sens spécial du terme : elles ne le sont que comme les
autres paroles de I'Ecriture. Gen. II, 24 ne nous dit pas qu’elles
aient été prononcées par Dieu ; mais elles peuvent étre imputées
soit & Adam, soit & I'auteur sacré. Si I'on croyait a la mosaicité
de la Genése, pourquoi mettre Moise en opposition avec 'auteur
de ces paroles?

II

Mais il ne serait pas juste de trop conclure de ces déclarations.
Venons-en a une autre face de la question.

Tl est certain que la valeur de nos conclusions précédentes se-
rait singuliérement diminuée, sinon anéantie, dans le cas ou il
serait prouvé que les Juifs contemporains du Seigneur croyaient
fermement & la mosaicité du Pentateuque. Mais ce fait est-il
prouvé? Sile Pentateuque lui-méme se déclarait’ceuvre de Moise,
il serait fort probable que telle fat la croyance des Juifs. Mais il
n’en est pas ainsi. Le Pentateuque ne contient que les passages
suivants, quine tranchent pas la question. Exode XVII, 4 contient
un commandement de Dieu & Moise : « Ecris ceci (la défaite d'A-
malek) dans un livre. » (Il ne faut pas s’appesantir sur le fait qu’il
ne nous est pas dit que Moise ait exécuté cet ordre.) Ex. XXIV, 4
débute par ces mots : « Et Moise écrivit toutes les paroles de I’'E-
ternel. » Ex. XXXIV, 27 : « Et ’Eternel dit & Moise : Ecris ces
paroles. » Vers. 28: « El il (Moise ou Dieu ?) écrivit sur les ta-
bles les paroles de I’alliance , les dix commandements. » Nomb.
XXXIII, 2 : « Moise écrivit leurs marches, selon leurs étapes, sur



78 VARIETE

le commandement de ’Eternel. » Deut. XXXI, 9: « Et Moise écrivit
celte loi. » Le verset 19 de ce chapitre nous montre I’Eternel disant
a Moise : « Maiutenant donc écrivez ce cantique. » Au vers. 22,
il est dit : « Moise écrivit donc ce cantique. » Et enfin le vers. 24
nous parle d’'un événement qui arriva lorsque « Moise eut achevé
d’écrire les paroles de cette loi sur un livre, jusqu’a la fin. » Ce
sont la tous les passages du Pentateuque qui peuvent entrer en
ligne de compte : qu'on les prenne dans leur ensemble, ou un 3
un, ils n’affirment ni n’impliquent en aucune fagon que Moise
ait écrit le Pentateuque.

(Vest aussi le cas des autres livres canoniques de I’Ancien Tes-
tament ; nos limites ne nous permettent pas de citer tous les pas-
sages qui pourraient étre examinés; mais quiconque se donnera
la peine de parcourir I'Ancien Testament, la concordance & la
main, et d’examiner sans parti pris tous les passages relatifs a
Moise , devra reconnailre qu’aucun n’implique la mosaicilé du
Pentateuque. Il est souvent parlé de Moise comme [égislateur, de
la loi de Moise, du livre de la loi de Moise, du livre de Moise, aussi
bien que des faits de sa vie, mais aucun de ces textes n’implique
que Moise ait écrit le Pentateuque. De Josué a Malachie, nous ne
trouvons rien dans I’Ancien Testament qui nous conduise a attri-
buer a Moise un plus grand role dans la rédaction du Pentateuque
que celui qui lui est attribué par le Pentateuque lui-méme.

III

Si nous en venons aux livres apocryphes antérieurs a I’époque
de Jésus-Christ, nous arrivons au méme résultat. Ils contiennent
des allusions fréquentes a la « loi » (de Moise ou de Dieu) congue
tantot comme un code de législation faisant autorité, tantét comme
une loi écrite ; dans ce dernier sens la loi nous est présentée tantdt
comme une loi possédée par les Juifs, sans allusion a son auteur
(Baruc II, 2 : « Choses écrites dans la loi de Moise; » cf. 1 Esdr.
IX,39); tantdt comme une loi rédigée par Moise lui-méme. (Baruc
II, 28 : « Selon que tu as parlé par ton serviteur Moise, au jour
que tu lui commandas d’écrire cette loi, devant les enfants d'Is-
raél, » etc.) Mais dans aucun de ces cas il n’est dit que le terme de



VARIETE 79

loi (de Moise ou de Dieu) désigne le Pentateuque dans son ensem-
ble, c’est plutét le contraire qui est indiqué, puisque I’accent est
mis sur le caractére 1égislatif de ces écrits; d’ailleurs dans le pas-
sage fort explicite cité plus haut (Baruc II, 28) le contexte prouve
(vers. 29) qu’il est fait allusion a la rédaction de la loi deulérono-
miste. Les apocryphes ont aussi I'expression de livre de Moise qui
fait allusion & un code de lois (1 Esdr. I, 11 : « Pour offrir a4 'E-
ternel, selon qu’il est écrit dans le livre de Moise ; » ¢f. VII, 6, 9,
elc.); mais ce terme de livre de Moise est aussi ambigu dans ce
passage que dans tous les autres ot nous 'avons rencontré. Outre
ces expressions, il est parlé de Moise comme ['auteur du cantique
Deut. XXXII (cf. 2 Macc. VII, 6, ouvrage datant & peu prés des
temps du Seigneur); de Moise comme législateur d’Israél (2 Mace.
VII, 3); des faits de la vie de Moise, et des révélalions que Dieu
lui a accordées. Le chapitre XLV de I’Ecclésiastique miet ce fait en
pleine lumiére ; il s’occupe heaucoup de Moise (voir spécialement
vers. D), mais sans faire aucune allusion & la composition du Pen-
tateuque par Moise; il en est de méme dans tous les autres écrits
de cette classe de livres apocryphes. Nous ne pouvons donc pas
conclure de tout ce qui préceéde que la mosaicité du Pentateuque
fat Pobjet d’une croyance généralement admise & I'époque du
Seigneur.

IV

Les écrits de Philon et de Joséphe sont & cet égard entiérement
différents de la littérature apocryphe de I’Ancien Testament. Ils
affirment nettement la mosaicité du Pentateuque. Il y a de nom-
breux passages qu’on pourrait citer ici. Les suivants nous sem-
blent suffisamment explicites. Philon, aprés avoir parlé de Moise
et de ses sainls écrits, s’exprime ainsi: « Les écrits de Moise peu-
vent se diviser en plusieurs parties: 'une historique, I'autre lé-
gislative, etc. La partie historique peut se subdiviser en récit de
la création du monde et partie généalogique, etc. » (Cf. Joséphe,
Préf. Antiq; Antiq. I,1, 1, etc.) Méme idée dans les passages bien
connus de Joséphe : Antiq. XVIL, 6, 3; Contr. Ap. I, 8. Ces deux
écrivains font méme rentrer les derniers versets du Deutéronome



&0 VARIETE

dans I'ccuvre de Moise. Voici ce que dit Philon (Vit, Mos. 111, 39) .
« Ce qu'il y a de plus remarquable, c'est la fin de ces écrits sa-
crés... car sur le point de terminer son ceuvre... il prophétisa
admirablement ce qui devait lui arriver aprés sa mort, rapporlant,
comme 8’1l était déja mort, comment il devait mourir et étre en-
seveli. » Joséphe ajoute (Antiq. IV, 8, 48): « Une nuée I’environna
subitement et il disparut dans une vallée ; mais il écrivit dans ses
écrits sacrés qu’il mourrait, de peur que le peuple n’en vint & dire
que Dieu 'avait enlevé. »

On pense que Philon vivait quelques années seulement avant
Jésus-Christ; il écrivait & Alexandrie. Joséphe, aprés avoir éludié
non seulement un systéme judaique, mais comme il nous le dit,
tous les systémes, s’attacha d’abord aux pharisiens; mais apres
aprés avoir élé pris par les Romains 'an 67, il accompagna
Vespasien a Alexandrie en 69, puis en 70 vint se fixer & Rome,
ot il écrivit ses Anliquilés en 92, et son ouvrage contre Apion pen
aprés. On a répété souvent que les idées que ces deux auteurs ont
émises sur le Pentateugue étaient celles de leurs contemporains :
cela est possible, mais n’a jamais ¢té prouvé. Il se peut que Philon
et Joséphe représentassent une idée alexandrine, qui n’était ni
connue ni acceptée des Juifs palestiniens contemporains de Jésus.
Il convient de rappeler ici le passage si remarquable dulIVe Esdras
(XIV, 14) ot Esdras se lamenle de ce que la loi a éié brilée et
invoque le Saint-Esprit : « Et j"écrirai tout ce qui s’est fait dans
le monde depuis le commencement, ce qui élait écrit dans Ta loi. »
Ce livre porte les traces d’une origine palestinienne; il date du
premier siécle de ’Eglise. Son auteur voulait enseigner que la loi,
c’est-d-dire le Pentateuque, qui était entre les mains de ses
contemporains, avait été rédigé a I'époque de la restauration
d'Esdras; mais il est excessivement ditficile de supposer un tel
enseignement, s’il est vrai qu’on crit généralement alors que
¢’était Moise qui avait donné au Pentateuque sa forme actuelle.
Ce passage nous prouve donc que la théorie qui veut que les vues
de Philon et de Joséphe fussent alors généralement admises, sou-
leve de graves difficultés.



VARIETE 81

N

Il nous est impossible, eu égard aux limites qui nous sont im-
posées, de jeter un coup d’ceil sur Popinion de I’ancienne Eglise;
ce n’est d’ailleurs pas nécessaire. Les sources que nous avons
consultées sont les seules qui puissent nous éclairer sur les idées
courantes dans le premier siécle de 'Eglise. Quant au témoignage
du Talmud, il est bon de citer le passage bien connu du Baba-
bathra, 14®, ou il est dit que Moise écrivit le Pentateuque, a I’ex-
ception des huit derniers versets.

Il faut noter que ce fait établit une distinction qui n’est pas sans
importance entre 'opinion du Baba-bathra et celles de Joséphe et
de Philon. Actuellement le Baba-bathra, dit Baraitha ou Mishna
exlerne, jouit d’une autorité presque aussi grande que celle de la
Mishna de Rabbi-Jehuda. Cependant, bien que les vues du Baba-
bathra aient généralement prévalu, la date de ce traité est trop
postérieure pour que nous puissions affirmer sur son témoignage
quelle était 'opinion du premier siécle de I'Eglise. Si on voulait
toutefois I'entreprendre, on se heurterait a cette idée si familiére
au Talmud et a la littérature rabbinique, qui veut que Dieu ait été
le seul autenr et 'auteur direct de la Thorah (= le Pentateuque),
qu’il gardait avec lui dans le ciel longtemps avant la création
(Shabbalh, 88°, etc.) En soi ce fait ne serait pas incompatible avec
une activité de Moise qui aurait consisté & recevoir et & présenter la
Thorah comme une révélation de Dieu ; mais ceci nous montre I’ha-
bitude qu’avaient les Juifs de cette époque d’envisager la Thorah
dans son origine divine, et de faire abstraclion de tout facteur hu-
main. Dans certains passages Dien nous est représenté comme don-
nant & Moise la Thorah dans son ensemble (== le Pentateuque)sous
sa forme écrite. (Berachoth, 52.) Il est vrai que ces affirmations sont
combinées avec d’aulres opinions tellement absurdes qu’elles sont,
en pratique, sans valeur; toutefois elles peuvent nous montrer qu’il
ne faut pas trop insister sur les déclarations du Baba-bathra. Une
derniére citation nous montrera combien peu l’expression loi de
Moise (ou livre de Moise) emporte la mosaicité du Pentateuque.
Le traité Shabbath, 89 2, nous montre Satan demandant & I’Eter-

THEOL. ET PHIL. 1884, 6



82 VARIETES

nel : « Ou est la Thorah ? » L’Eternel lui indique la terre et fina-
lement Moise a qui elle a été donnée. Moise cache la loi a4 Satan,
et a cause de ce pieux respect envers la Thorah, ’Eternel déclare
qu’elle sera appelée du nom méme de Moise, la Thorah de Moise.
(Cf. Weber, altsynag. palast. Theol. pp. 15, 90, 25.)

VI

Ainsi donc ni le Nouveau Testament ni les documents antérieurs,
contemporains ou postérieurs, ne nous fournissent sur 'auteur du
Pentateuque des renseignements tels qu’ils nous autorisent a4 don-
ner des paroles de Jésus-Christ et de ses disciples une interpré-
tation a laquelle une stricte exégése ne nous a point conduits,

Mais nous devons aller plus loin; nous ne pouvons accorder
que I'idée courante du temps nous lie nécessairement dans ’expli-
cation des paroles de Christ et des auleurs sacrés.

a) Remarquons que le témoignage qul nous rapproche le plus
des temps du Seigneur est celui de Philon et de Joséphe, qui seul
peut étre admis comme nous donnant I'idée regue des Juifs pales-
tiniens. Mais leur opinion nous conduit a admettre la mosaicité des
huit derniers versets du Pentateuque. Si donc Jésus a adopté la
croyance (supposée) du temps sur 'auteur du Pentateuque, il a
di admettre la mosaicité de Deut. XXXIV, 5-12. Ceci nous in-
terdit-il de prendre en considération les arguments qui nous prou-
vent la non-mosaicité de ces versets ?

b) Mais nous n’avons pas le droit de dire que Jésus et ses disci-
ples aient adopté la croyance du temps; car leurs paroles, nous
lavons vu, n’impliquent pas nécessairement une telle croyance.
Le leur imputer reviendrait a dire que c’est a tort qu’on aliribue &
Moise certaines paroles qu’il a prononcées (ou écrites), parce que
les personnes auxquelles Jésus s’adressait ont cru faussement que
Moise avait tout aussi bien prononcé (ou écrit) certaines autres paro-
les. Il ne saurait étre question de voirici une fraude. En réalité, s’il
est avéré que Jésus, dans le but d’éviter un conflit avec les Juifs,
conflit qui efit pu entraver son ceuvre, et dans lequel aucun prin-
cipe n’était en jeu, se soit discrétement arrangé de fagon & ne faire
aucune allusion a 'auleur du Pentateuque, sachant que la croyance



VARIETES 83

populaire a cet égard élait fausse, tandis qu’il en appelait libre-
ment et a juste titre & Pautorité de Moise en tant qu’elle pouvait
Paider a réaliser son plan, nous ne pouvons qu’admirer sa sagesse
et sa prudence. Nous pouvons méme dire, d’une fagon plus géné-
rale, que si nous limitions les paroles de Jésus par les croyances
populaires du temps, nous aurions a regretter les plus riches et les
plus profondes pensées des évangiles. Les passages Marc V, 39 ;
Jean 11, 19; Jean XI, 11, et plusieurs autres paraboles de Jésus
nous montrent dans quelle erreur nous tomberions si nous es-
sayions de déterminer le sens réel de ses paroles au travers des
préjugés et de l'ignorance de ses auditeurs.

Ainsi, non seulement nous n’avons pas de preuve certaine que
la croyance a la mosaicité du Pentateuque fut générale parmi les
Juifs contemporains du Seigneur, mais st méme il en était ainsi,
ce fait ne changerait en rien les résultats auxquels nous a conduit
le développement progressif de nolre exégeése.

Nous arrivons ainsi a la conclusion que nous nous étions pro-
posé d’atteindre dans cette série d’articles. Notre but n’a pas été
de prouver la non-mosaicité du Pentateuque; et telle n’est pas la
conclusion a laquelle nous sommes arrivé. C’est 12 une question
qui reste ouverte, et nous pouvons hardiment, sans crainte
d’entrer en conflit avec les enseignements de I’Ecriture, soumettre
tous les témoignages que nous pourrons réunir a la critique his-
torique, a laquelle seule nous devons nous soumettre en dernier
ressort. Si 'on prouve que Moise a écrit le Pentateuque considéré
dans son ensemble, aucune expression du Nouveau Testament ne
contredira cette opinion, S'il est démontré que Moise n’a écrit que
certaines parties du Pentateuque, l'autorité supréme de Jésus-
Christ et celle du Saint-Esprit qui a inspiré ses disciples n’en se-
ront en rien ébranlées.

Traduit de I'Independent de New-York,
par E. NEeL.




	Variété

