
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1884)

Artikel: Alexandre Vinet : considéré comme apologiste et moraliste chrétien : à
propos de l'ouvrage de M. F.-L.-Fréd. Chavannes, ancien pasteur

Autor: Goens, F.-C.-J. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379335

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ALEXANDRE YLNET

CONSIDÉRÉ COMME APOLOGISTE ET MORALISTE CHRÉTIEN

A propos de l'ouvrage de M. F.-L.-Fréd. Chavannes, ancien pasteur1.

Il n'y a qu'une voix, parmi les juges les plus compétents, sulle

compte de Vinet comme critique littéraire. « Par élévation

d'esprit autant que par droiture de cœur, dit l'un, M. Vinet
n'a de parti pris ni contre les choses ni contre les personnes;
sa sévérité n'est pas plus aveugle que sa sympathie. » « Vinet,
dit un autre, tient un balancier dont il frappe, sur l'or le plus
fin, une multitude de médailles incomparables pour la netteté
de l'empreinte et le relief de l'effigie. » « Vinet, dit un
troisième qui a placé son portrait dans la galerie des littérateurs
modernes, ne le cède à aucun des maîtres; son cours-de
littérature achève de consacrer en France l'autorité du maître. »

Mais les opinions sont partagées sur Vinet considéré comme
théologien. Les amis d'une stricte orthodoxie constatent chez

lui bien des hérésies; le parti dit évangélique, qui reconnaît
Vinet pour son maître, demande à maintenir son credo; les

libéraux enfin, tout en payant à Vinet un large tribut d'admiration,

de reconnaissance, de sympathie, ont de grandes réserves

à faire. C'est le cas de M. Chavannes qui allie dans sa

critique, à un rare degré, le plus profond respect à la plus
courageuse franchise. Compatriote et à peu près contemporain
de Vinet, il dispose d'un trésor d'informations qui devient de

plus en plus introuvable. Animé d'une piété sincère et élevée,

1 Leide, B.-J. Brill, 1883.



32 F.-C.-J. VAN G0ENS

il est en mesure d'apprécier un phénomène essentiellement

religieux comme l'œuvre de Vinet. Armé enfin d'un esprit
scientifique très distingué, son point de vue lui permet de

prononcer un jugement sérieux sur la théologie du professeur de

Lausanne.
Nous désirons, à la main de M. Chavannes, caractériser

Alexandre Vinet comme apologiste et comme moraliste.

I

L'apologie de Vinet émane historiquement de Pascal ; c'est
la lecture de Pascal qui a suscité la pensée de Vinet, lui a

suggéré son entreprise, lui a fourni son point de départ. Mais

voilà tout. Le point de départ de Vinet, quoique fourni par les
observations morales de Pascal, n'est pas le point de départ de

celui-ci. Pascal se fonde exclusivement sur le surnaturel;
Vinet tend au surnaturel, mais ce n'est pas par là qu'il débute.
Pascal part du miracle de la sainte épine et, par une démonstration

purement intellectuelle et extérieure, aboutit à l'ascétisme

de Port-Royal qui supprime autant que possible les

conditions de la vie humaine. Vinet, au contraire, part des

besoins moraux et religieux de l'âme et, par une discussion

spécialement morale et interne, arrive à une piété en harmonie

avec la nature humaine. Au fond, Vinet n'a rien de com.
mun avec celui qu'on pourrait appeler le missionnaire janséniste

qui veut amener les athées et les libertins de son temps
à son christianisme, en puisant ses preuves dans les miracles
et les prophéties; l'apologie de Vinet lui appartient en propre
avec son caractère exclusivement moral; elle est originale. Si

Vinet a cru simplement continuer et compléter Pascal; si,
malgré des différences si universelles et si capitales, il s'est
estimé dans la dépendance de Pascal, c'est un effet de leur
profonde affinité morale et religieuse ; ils habitaient tous les
deux cette région si remarquablement caractérisée par Pascal,
celle de la charité; leur admiration, leur vénération, leur
amour, leur adoration pour Jésus-Christ étaient les mêmes ;

leurs âmes étaient à l'unisson. C'est ce que Vinet a exclusive-



ALEXANDRE VINET, APOLOGISTE ET MORALISTE CHRÉTIEN 33

nient senti. Il en a été transporté, ébloui, fasciné, et, puisque
son jugement a été mis en défaut, on peut ajouter : c'est ce

qui l'a séduit.
Celui auquel Vinet se rattache le plus directement, c'est

Rousseau. « Que d'hommes entre Dieu et moi » Cette
exclamation du vicaire savoyard convient tout à fait à Vinet, qui
néglige les miracles, mais elle jure avec l'apologie de Pascal

qui y voit une arme victorieuse. « La majesté des Ecritures

m'étonne, la sainteté de l'Evangile parle à mon cœur, l'Evangile

a des caractères de vérité si grands, si frappants, si

parfaitement inimitables que l'inventeur en serait plus grand que
le héros » Quand Rousseau écrivait ces pages éloquentes
soixante et dix ans avant la publication des Discours de Vinet, ne

semble-t'-il pas avoir tracé à plusieurs égards le programme de

l'apologie de Vinet? Du moins Rousseau a ouvert des perspectives

vers lesquelles Vinet dirige ses efforts. Décidément la

filiation se fait reconnaître. Les idées modernes que Vinet

partageait et pensait retrouver clans Pascal sont des idées de

Rousseau. Vinet croyait continuer Pascal, c'est de Jean-Jacques

qu'il relève1.

1 Cp. p. 24-26, 182-186. Cependant, en dépit de safrès réelle sympathie

pour le XVIIIe siècle, Vinet ne s'est pas laissé entamer; il en distribue
parfaitement les ombres et la lumière. Voir pag. 153, 154. « Vinet est un
disciple chrétien du XVIIIe siècle. >< Png. 155. Cette thèse est éloquem-
ment confirmée par H. Riganlt, Œuvres III, pag. 176. « Si vous accusez
les philosophes du XVIIIe siècle de tous nos malheurs, dites au moins le
bien qu'ils ont fait. Dites, que lorsque la religion du XVIIe siècle avait
paru sanctionner l'incendie du Palatinatet l'oppression des peuples, excuser

l'adultère, conseiller la persécution, et lorsqu'au XVIIlesièclele
christianisme semblait mourir dans les cœurs, ce fut la noble tâche de la
philosophie de recueillir les débris de son patrimoine tombé en déshérence.

Dites qu'il fut généreux et hardi de recommander l'homme a

l'homme, les peuples aux peuples, en insistant sur les rapports naturels
qui lient ensemble les membres du genre humain, de faire entrer la
morale dans la loi, de flétrir la persécution et l'intolérance, et de réclamer
l'aboli ion des peines infamantes, de la question et de la torture, de défendre

Calas que vous oubliez trop, protestant, quand vous parlez de

Voltaire. Dites que cette humanité n'était pas comme on l'a dit cent fois,

une fausse philanthropie et que cette tolérance n'était pas, comme on le
THÉOL. ET PHIL. 1884. 3



34 F.-C.-J. VAN G0EN8

11

Après avoir signalé l'origine de l'apologie de Vinet, il
importe d'en étudier les procédés.

Vinet veut réconcilier les hommes cultivés avec le christianisme

; il veut les porter à se former par eux-mêmes leurs
principes religieux et leur en fournir les moyens. L'apologie
traditionnelle ne pouvait lui convenir : justifier l'autorité de la

Bible, c'est l'affaire des docteurs de la main desquels le
vulgaire doit recevoir toutes faites les opinions qu'il convient
d'entretenir. Pour obtenir des convictions personnellement
acquises, il fallait essayer des procédés tout différents. Il prit
son point d'appui dans la nature morale et religieuse de
l'homme: l'homme a des besoins moraux et religieux; l'Evangile

les réveille, les stimule, les approfondit et ce qui plus est,
en fournit la satisfaction véritable. En s'adressant d'entrée à la
nature morale de l'homme et en y cherchant ses moyens de

persuasion, Vinet a fait de la démonstration un acte religieux
et moral; c'est en opérant la conversion du cœur qu'il a voulu
produire la conviction de l'esprit. Cette tentative suffit pour
lui assigner une place d'honneur.

Malheureusement il n'a pas vu qu'il ne suffisait pas de

renouveler la méthode deri'ancienne apologétique, qu'il fallait
encore renouveler la manière de concevoir le christianisme et

répète sans cesse, un pur athéisme et rappelez a qui l'oublie ce beau

passage de Voltaire : « Les catholiques ont égorgé un certain nombre de

huguenots et les huguenots ont a leur tour assassiné un certain nombre
de catholiques; donc il n'y a pas de Dieu. Je conclurai an contraire :

donc il y a un Dieu qui, après cette vie passagère dans laquelle nous
l'avons tant méconnu et tant commis de crimes en son nom, daignera
nous consoler de tant d'horribles malheurs. » (Traité de la tolérance
§ 10). Alors vous serez équitables, vous ne condamnerez pas un homme

d'un autre siècle avec l'expérience altière du vôtre; vous ne jugerez pas,
sur l'aspect sinistre qu'elles reçoivent des faits, des doctrines que les

faits ont pour ainsi dire teintes de sang et qui, pareilles aux mains de

lady Macbeth, ne peuvent plus se défaire de leurs taches. Ce n'est pas
moi qui vous fais cette réponse, c'est votre coreligionnaire, c'est votre
confrère dans le ministère évangélique, c'est M. Vinet »



ALEXANDRE VINET, APOLOGISTE ET MORALISTE CHRÉTIEN 35

ne plus y voir un assemblage de dogmes surnaturellement révélés.

C'était allier un respect superstitieux des traditions
religieuses à un besoin irrésistible de la vérité directement saisie

par une action personnelle. La pensée ondoie de l'un à l'autre.
La révélation surnaturelle est une hypothèse destinée à

expliquer la naissance du christianisme. Vinet n'a pas songé à la
vérifier. Dépourvu de l'esprit scientifique et du sens historique
il s'est abstenu de l'examen des doctrines traditionnelles. Dans

une conclusion commune il englobe et la vérité du christianisme

et la communication surnaturelle de cette vérité. C'est

un paralogisme évident. La démonstration est impossible. 11 a

atténué l'inconvénient en passant sous silence bien des

dogmes, en en modifiant d'autres ou en les réduisant à de simples

mots, et a dérobé ainsi à ses propres yeux comme à ceux
de ses lecteurs le défaut de la cuirasse. Mais ce défaut n'en
reste pas moins ; le paralogisme subsiste ; c'est incurable.

Quelle est donc cette religion dogmatique dont Vinet a

entrepris la justification dans son apologie? Vinet ne met en

œuvre que trois dogmes : la chute, l'incarnation et l'expiation ;

de plus il les modifie, les atténue et les évide. Sa conception
de-la chute n'a rien de précis. L'humanité est déchue, c'est-à-

dire, une distance immense la sépare, dans son état actuel, de

l'idéal qu'elle est appelée à réaliser. Il n'y insiste que pour
accentuer la nécessité d'un relèvement. Quant à l'expiation
Vinet se montre plus servilement assujetti à la tradition. Ce

n'est pas qu'il entre ici dans de longues explications; mais il
arrive à affirmer que l'expiation par le sang de la croix est la

preuve irrécusable de l'amour de Dieu pour le pécheur. Il
tient au mot ; il s'en sert comme d'une formule magique, sans

se douter du danger qu'il fera courir aux uns qui s'y heurtent
et aux autres qui en feront un narcotique pour leur conscience.

Enfin l'incarnation est, pour Vinet, le complément indispensable

de l'expiation. Mais ici encore même absence complète de

précision. S'il est trinitaire, il se passe de la trinité ; le mot ne
se trouve jamais sous sa plume. Il alterne entre le sabellia-
nisme et le dithéisme : la pensée est plus ou moins absente.

Qu'entend-il par l'homme-Dieu? Nous sommes encore ici de-



3G F.-C.-J. VAN GOENS

vant quelque chose d'obscur et d'indéterminé ; nous n'apprenons

rien sur cette personnalité complexe. Quelquefois il
confondra le Dieu absolu et le Dieu incarné et dira que Dieu

souffre, se dévoue, meurt. Mais ce sont des formules paradoxales

qui n'offrent après tout qu'un vain cliquetis de paroles.
Nous sommes en présence de mots dépouillés de toutes les

notions nécessaires pour leur fournir une substance et leur
donner de la valeur. C'est au Fils de l'homme que s'attachent
la pensée et la sympathie de Vinet. C'est le Fils de l'homme

qu'il contemple, qu'il suit dans les péripéties de son histoire,
dont il médite les leçons et les exemples. Mais le dogme s'est

évanoui.
Nous concluons donc que dans l'œuvre apologétique de Vinet

tout ce qui est dogmatique constitue une véritable excroissance

; mais cette excroissance vicie l'œuvre tout entière. Elle

y introduit la confusion, elle en fausse l'appareil et enlève

aux conclusions l'exactitude logique qui seule en fait la force.
Ce qui reste ce sont les détails heureux, excellents, souvent
exquis que l'esprit d'analyse a fournis.

III

Nous avons vu que le christianisme est pour Vinet une
révélation surnaturelle des dogmes de la chute, de l'incarnation

et de l'expiation. Ce n'est chez lui ni un résultat acquis

par un travail scientifique, ni même de simples opinions
formées par des réflexions personnelles. Pour lui cette définition
est un aphorisme d'une autorité indiscutable; il ne veut pas
la mettre en question. On pense bien que cette conception
n'aura pas moins influé sur le moraliste que sur l'apologiste.
Citons-en quelques exemples. Vinet fait consister la morale

religieuse dans l'obéissance à la loi de Dieu, c'est-à-dire la loi
promulguée sur le Sinaï au milieu des tonnerres et des éclairs.
C'est une loi extérieure, formulée, supérieure à toute critique,
réclamant une obéissance sans réserve. Or, l'idée de la pure
obéissance prise pour base de la morale est pour le moins
superficielle et insuffisante. L'acte d'obéir implique une abdica-



ALEXANDRE VINET, APOLOGISTE ET MORALISTE CHRÉTIEN 37

tion : il suffit à celui qui obéit de savoir que l'ordre a été

légitimement donné, et il s'abstient d'apprécier l'ordre lui-
même. Eh bien! quand il s'agit de vie spirituelle, où tout doit
être spontané et volontaire, toute abdication va contre le but.
Jésus veut que nous discernions par nous-mêmes ce qui est

juste. (Luc XII, 57.) Mais Vinet repousse la moralité qui se règle
sur la norme intérieure, déclarant que c'est une obéissance

que l'homme se rend à lui-même et non à Dieu. C'est qu'il
oppose d'une manière absolue l'humain au divin, ne tenant
aucun compte de l'immanence de l'esprit divin au sein de

l'âme humaine d.

Vinet nous dit que Dieu fait connaître en certains cas sa
volonté à quelques hommes par des ordres spéciaux. Il ajoute
que ces ordres, émanant de l'absolue souveraineté, sont par
cela même rationnels et moraux : toute réclamation opposée

par la conscience et la raison serait une révolte; l'obéissance
doit être aveugle. Ici Vinet pense évidemment à certains récits
de l'Ancien Testament : l'ordre donné à Abraham d'offrir son
fils en holocauste; l'ordre donné à Saul d'exterminer Amalek;
l'ordre donné à Osée de prendre pour femme une prostituée.
Ces ordres venant de Dieu, selon lui, il en nie l'immoralité. En

se fondant sur l'évidente immoralité de tels ordres, on peut
nier qu'ils viennent de Dieu. On peut d'ailleurs justifier cette

négation par une exégèse et une critique scientifiques. Mais

pour Vinet et son milieu, rejeter la valeur historique du
moindre récit de la Bible ne pouvait se présenter à l'esprit.
Force lui est donc de saper par la base toute espèce de

certitude, d'ouvrir la porte au scepticisme, d'enlever à la
conscience son autorité décisive, bret de démentir ses principes les

plus chers.
Voici un dernier exemple. La loi exige une obéissance

volontaire, l'obéissance du cœur ; l'homme ne peut accomplir
une telle obéissance que quand il est né de nouveau. Cette

nouvelle naissance est produite par l'adhésion à la doctrine de

1 M. Chavannes reproche, pag. 76, à Vinet de négliger le fait de

l'immanence, tandis qu'il cite pag. 123 un passage « où l'immanence est

catégoriquement exprimée. »



38 F.-C.-J. VAN GOENS

l'expiation ; la foi en l'expiation produit la foi en l'amour de
Dieu. Telle est la théorie de Vinet. Nous sommes ici en
présence d'une évolution logique. Tout se passe dans l'entendement.

La doctrine de l'expiation fournit la preuve de l'amour
de Dieu. Une fois qu'il est démontré que Dieu nous aime,
l'amour réciproque de l'homme pour Dieu s'en déduit logiquement.

Nous voilà en pleine scolastique ; pour celle-ci le fait
capital est intellectuel ; l'adhésion au dogme implique tout ;

les conséquences pratiques en sortent d'elles-mêmes. C'est un

pur rationalisme. Vinet ne s'en doute pas. Dans le fait c'est
l'amour de Dieu qui l'a porté à recevoir le dogme de l'expiation,

mais par un intervertissement très facile et très fréquent
partout où l'esprit scientifique fait défaut, il a pris l'effet pour
la cause et il a cru que c'est la foi en l'expiation qui a produit
en lui la foi en l'amour de Dieu. Cet intervertissement a été

l'origine d'une théorie morale superficielle et insuffisante.
Dominée par ses préjugés dogmatiques, la morale de Vinet

est souvent superficielle. Ajoutons que souvent elle est
inévitablement stérile. En voici encore quelques exemples.

Vinet veut prouver qu'il n'y a pas de neutralité possible
entre la vie spirituelle du chrétien et la mondanité produite
par les instincts inférieurs : qui n'est pas pour le Christ est

contre lui. Malheureusement d'un bout à l'autre de son
discours règne une confusion perpétuelle entre la foi au Christ et

l'adhésion à une dogmatique. Il en résulte que Vinet combat à

la fois, dans la teneur d'une même argumentation, et les
résistances égoïstes à l'austérité de la morale chrétienne et les

justes réclamations soulevées par la nature des dogmes. La
démonstration s'appuyant tour à tour sur le vrai et sur le faux

en perd toute efficacité réelle.
Condamné à se perdre en efforts infructueux dans les landes

d'un système stérile, il n'est pas étonnant qu'obéissant
d'ailleurs à la pente naturelle de son esprit subtil, il se soit attaché

à des abstractions qu'il soumet à une pénétrante analyse.
Il juxtapose des propositions aux nuances les plus fugitives,
aux différences imperceptibles; les propositions paraissent
équivalentes ; les divisions et les subdivisions se succèdent ;



ALEXANDRE VINET, APOLOGISTE ET MORALISTE CHRÉTIEN 39

on piétine sur place au lieu d'avancer; cela devient impatientant;

et ce qui est plus grave, cela ne profite de rien.

Ajoutons la négligence de la vérification des prémisses.
Vinet prenait ses points d'appui dans ses préjugés dogmatiques

ou dans des données bibliques acceptées de la main de la

tradition. Dans de telles conditions, malgré une rigueur
apparente, le raisonnement no pouvait être que fallacieux. Toute

une part importante de la réalité, dérobée par les fictions de

la théorie, échappait aux regards de Vinet; il ne pouvait en

tenir compte et des fautes de logique très graves en découlaient

fatalement.
Enfin tout système de morale vraiment scientifique est dans

la dépendance de problèmes métaphysiques de premier ordre.

Or, ces questions métaphysiques, Vinet n'y remonte pas, ou

s'il en parle, c'est pour déclarer que la révélation y donne une
réponse péremptoire et définitive. Ces solutions si fièrement
présentées ne sont autre chose en définitive que de simples
images sans substance, des mots sonores et creux.

Il résulte de tous ces faits que les vues morales de Vinet ne

sont pas seulement incohérentes et morcelées, mais surtout
incomplètes.

IV

Heureusement le sens moral clair, net, profond, élevé,
ferme dont il était cloué lui a fourni une riche et féconde
matière ; ce sens a été le vrai ressort de toute son activité.
Plusieurs circonstances en ont favorisé le développement :

l'éducation d'un père que « l'affection rendait habituellement
exigeant et difficile ; » le contact du doyen Curtat ; une grave
maladie ; la fascination et le froissement causés par le réveil.
Il en est résulté une morale qu'il importe de caractériser.

D'abord la morale de Vinet est austère. C'est la loi de la
perfection dans toute sa rigueur, n'admettant ni mitigation, ni
compromis ; il nous accule entre l'absolue nécessité et
l'absolue impossibilité de répondre aux conditions fondamentales
de notre nature morale. C'est un nœud digne d'une interven-



40 F.-C.-J. VAN GOENS

tion surnaturelle; il faut un miracle. Telle est, on le prévoit,
la conclusion. Mais si l'appel au surnaturel influe sur l'exposition

de cette morale et en tend les ressorts jusqu'à les fausser,
nous avons hâte d'ajouter que ce défaut affectait la forme et
laissait le fond intact. Ce qui le prouve bien, c'est qu'il exprime
de temps en temps, de la manière la plus énergique, sa foi à

l'immanence divine1.
Si, comme nous l'avons vu, Vinet se montre quelquefois

obsédé par l'idée d'une loi de Dieu extérieure, surnaturelle-
ment promulguée, il l'oublie plus souvent pour lui substituer
la législation intérieure, organique, universelle. La conscience,
« voix, organe, représentant de Dieu dans nos âmes, » cette
conscience, « je veux dire cet instinct qui nous presse d'agir
conformément à notre conviction, quelle qu'elle soit, est pour
l'homme la première des lois ou plutôt la seule loi véritable. »

« Un rôle subalterne n'est pas fait pour elle ; partout où elle

paraît, elle veut paraître en souveraine. Dès que nous l'avons

acceptée, c'est à elle seule qu'en toutes choses nous devons
obéir2. » Aussi, ce qui fournit un caractère distinctif de sa

morale, il insiste, sauf de rares exceptions dues aux habitudes

traditionnelles, sur la nécessité de la conversion sans la
motiver ; il sentait que tout motif qu'il avancerait serait étranger
et superflu.

Vinet avait de plus, au plus haut degré, ce qu'on pourrait
appeler le sens humain, un profond respect, une sympathie
affectueuse pour l'homme, pour tout homme en tant qu'homme.
Sur le front le plus dégradé par les stigmates du vice, sa foi et

sa charité voyaient resplendir comme une espérance divine
l'auréole de la régénération et de la vie nouvelle. En cela il se

distinguait d'un grand nombre d'adeptes du Réveil qui se

montraient dédaigneux et hautains envers ceux qu'on
rangeait parmi les inconvertis. C'est grâce à ce sens que Vinet,
étranger à toute superstition formaliste, néglige absolument
ce qu'on pourrait appeler la morale ecclésiastique, la règle de

1 Rien n'égale sous ce rapport le sublime passage que nous trouvons
dans l'Homilétique, pag. 595, reproduit par M. Chavannes, pag. 123, 124.

2 M. Chavannes, pag. 124.



ALEXANDRE VINET, APOLOGISTE ET MORALISTE CHRÉTIEN 41

conduite imposée aux membres d'une société religieuse, les

rites qu'il faut observer, les obligations auxquelles il faut se

soumettre, les opinions qu'il faut entretenir. Ce sont toujours
les réalités de la vie spirituelle qu'il a en vue, ce qu'on pourrait

appeler également la morale humaine et la morale divine,
parce que c'est celle qui est fondée dans la manière dont nous
sommes constitués. Il est naturel qu'ici toute casuistique soit
absente. Vinet est le moraliste de la vie supérieure, de la vie
de l'esprit.

Un autre caractère important de la morale de Vinet, c'est sa

notion des rapports de la foi chrétienne et de la civilisation.
« L'époque où nous vivons, dit-il, demande compte au
christianisme de sa philosophie. Quand on parle de la philosophie
du christianisme, on a l'air de parler d'une chose extraordinaire,

lointaine, accessible à peu d'esprits ; et pourtant, dire

que le christianisme est philosophique, c'est dire en d'autres
termes qu'il est d'accord avec lui-même et avec notre nature,
qu'il est humain, simple, conséquent, pratique. » C'est dire
qu'aux yeux de Vinet le chrétien comme tel est, de fait comme
de droit, une partie intégrante de la société humaine ; il est

appelé à y déployer avec un soin consciencieux toutes les
activités qui dérivent de sa nature ; il doit y exercer un sacerdoce

consacré au culte de la vérité, de la justice, de l'idéal,
en un mot, au culte du bien dans toutes les sphères. Ces idées

se sont développées chez Vinet au milieu des tendances
sectaires de ses frères dissidents qui, tirés du monde ennemi de

Dieu, lui sont essentiellement étrangers et le côtoyent sans s'y
mêler. Le sens moral de Vinet, son bon goût, ses aspirations
véritablement évangéliques, tout le poussait à combattre cet
ascétisme quasi monacal. On comprend qu'il ait combattu
avec la même énergie la passivité d'une foi voisine du quié-
tisme : « la foi, dit-il, renferme, pour ne les montrer que plus
tard, mais renferme réellement en soi tous les éléments de la
vie chrétienne. La foi est une œuvre; elle est l'œuvre des

œuvres. »



42 F.-C.-J. VAN GOENS

Nous ne connaîtrions pas suffisamment Vinet comme moraliste

si nous ne le suivions pas sur le terrain politique1, dans

la défense de la liberté religieuse, non pour raconter ses

nobles efforts et ses luttes douloureuses — ce qui nous ferait
dépasser le cadre que nous nous sommes tracé — mais pour
signaler les principes qui l'ont dirigé.

Le XVIIIe siècle invoquait la tolérance, c'est-à-dire qu'il se

contentait d'un support précaire pour divers cultes; Vinet
aspire à la liberté pour tous. Le XV1I10 siècle demandait la

tolérance comme une faveur; Vinet réclame la liberté comme un
droit. Le XVIII0 siècle tirait son mobile d'une indifférence à

laquelle quelque dédain n'était pas étranger ; Vinet parle au

nom de la foi. C'est en faveur de la foi qu'il veut que les cultes,

que tous les cultes soient libres ; il Je demande pour l'honneur,
pour la prospérité, pour la puissance de la foi. Si le XVIII0
siècle a ouvert la route, on peut voir avec quelle vigueur Vinet
l'a poursuivie et mesurer toute la distance qui le sépare de ses

devanciers et qui le place bien au-dessus. Vinet était un fils de

la société moderne.
Sans doute, nous ne nous dissimulerons pas, encore ici, une

lacune très grave, l'absence du sens historique. Ce sont
toujours les idées abstraites de l'Etat et du culte qui sont les

objets de la pensée ; c'est l'analyse de ces idées qui fournit
l'argumentation et la preuve. Il n'y a rien qui place les idées dans

un temps et dans des lieux déterminés. Les notions, suspendues

dans l'éther de l'abstraction, ne s'appuient nulle part sur
l'étude des réalités concrètes. La méthode mise en œuvre est
celle du XVIIIe siècle, qui ne connaissait guère que le

raisonnement a priori sur des idées abstraites. Mais nous n'oublierons

pas que le sens historique, qui est un des caractères
distinctifs du XIXe siècle, naissait à peine ; nous rappellerons

1 Et pourquoi pas également sur le terrain littéraire où Vinet, par son
caractère moral, a créé son genre à lui? C'est une lacune très regrettable
à signaler dans le travail de M. Chavannes.



ALEXANDRE VINET, APOLOGISTE ET MORALISTE CHRÉTIEN 43

surtout que cette lacune n'empêche pas Vinet de déployer les

mobiles les plus purs et les plus élevés. En effet, ce ne sont

pas seulement les convictions appartenant aux diverses sectes

chrétiennes qu'il appelle à se manifester. L'hérésie, l'incrédulité,

à tous ses degrés, sont astreintes à ce devoir de sérieuse

et droite franchise, qu'il ne confond pas avec l'indiscrétion et
la turbulence. C'est l'inverse de la liberté du bien, telle que
l'entendent certains sectateurs du catholicisme romain, au

nom de laquelle il s'abandonnent à tous leurs instincts de

tyrannie et de compression. Il voit, il démontre un bien positif
pour tous dans ces aveux sans réticence du doute et de la

négation. Il y reconnaît pour la cause de la vérité un avantage
dont elle a besoin ; la gloire de la vérité, c'est de triompher
seule, par elle-même ; c'est ce qui fait sa puissance ; c'est ainsi
qu'elle se fait connaître comme vérité. Elle ne veut d'autre

appui que celui du temps, son fidèle et patient allié. Telle est,

en dépit du dogme de la chute, la foi profonde, infatigable,
opiniâtre qui est l'honneur de Vinet. C'est la foi en Dieu qui a

tout organisé pour que la réalité se dégage des apparences.
C'est du même coup la foi à l'esprit humain qui aspire à

connaître les choses telles qu'elles sont et à s'y régler. C'est la
confiance que, dans la lutte entre les forces opposées que
recèle notre sein, l'esprit triomphera de la chair. C'est la foi
dans la présence et dans l'action de l'esprit de Dieu en chacun,
la foi dans le caractère divin de la nature humaine.

La vérité étant exclusivement individuelle, chacun ne
décidant que pour soi seul, il est naturel que Vinet ait affirmé
l'absolue incompétence de l'Etat en matière de vérité et qu'il
ne peut pas, qu'il ne doit pas y avoir de religion de l'Etat;
mais il n'a pas vu, sous l'empire de ses préjugés dogmatiques,
il ne pouvait pas voir que les raisons qui, en matière de vérité,
établissent l'incompétence de l'Etat, établissent du même coup
celle de l'Eglise ; que les fidèles étant individuellement
appelés à constater la vérité religieuse et à y croire, l'Eglise
comme corps ne doit pas se substituer à eux dans cette
détermination, en consacrant une théologie officielle. L'Eglise ne
doit pas être dogmatique, mais religieuse. C'était bien le véri-



44 F.-C.-J. VAN GOENS

table idéal de Vinet ; mais par suite de sa conception de la

révélation, il ne distingue pas l'église religieuse de l'église
dogmatique, il attribue à l'un des objets ce qui appartient à l'autre
et croit recevoir de l'église dogmatique les bienfaits de l'église
religieuse. Et comme il faut que les maux qui naissent de l'E
glise dogmatique aient une cause, c'est à l'union de l'Etat et
de l'Eglise qu'il s'en prend : l'Etat, dont il se fait une notion
étroite et mécanique, est son bouc émissaire. Vinet n'a pas vu
que tant que l'Eglise reste dogmatique, la séparation de

l'Eglise et de l'Etat sert à peu de chose; la racine du mal n'est

pas tranchée, car quand l'Etat persécute, c'est ordinairement
l'église dogmatique qui l'inspire et l'Etat ne fait que prêter
son bras. Vinet a donc fondé, sous le nom d'église libre, une
église indépendante de l'Etat et a voulu, en lui donnant une
confession de foi, associer les deux principes opposés. Il a

échoué. L'église libre est une église dogmatique.
L'œuvre de Vinet a donc été insuffisante ; mais cette

insuffisance tient à des défauts dont les uns lui étaient personnels
et dont les autres sont dus à son milieu. C'est ce qui ne l'a pas

empêché d'agir fructueusement : trempant jusqu'à un certain

point dans les préjugés régnants, il pouvait sans trop de scandale,

sans trop lui-même s'en rendre compte, les miner et en

préparer la ruine. Mais il y a une cause plus directe et plus
profonde de son succès. Il a été un disciple chrétien de la

philosophie du XVIIIe siècle ; c'est là ce qui a fait son originalité,
c'est là qu'il a trouvé sa force. Vinet a été le missionnaire de

l'Evangile auprès des hommes qui ne pouvaient revenir à des

dogmes condamnés et qui sentaient en eux un vide religieux
qu'ils ne savaient comment combler. A l'égard du XVIIIe siècle,

il était leur condisciple, il partageait leurs idées, il parlait
leur langue ; niais, de plus qu'eux, il avait la foi et par le petit
nombre de dogmes traditionnels qu'il avait gardés il conservait

à la religion qu'il annonçait un caractère de religion positive

qui apaisait les regrets de ses auditeurs. C'est ainsi qu'il a

obtenu des succès immenses et mérités ; ils étaient du meilleur
aloi. Son action bienfaisante n'a pas été bornée au cercle
restreint de la tendance évangélique ; d'autres hommes, en grand



ALEXANDRE VINET, APOLOGISTE ET MORALISTE CHRÉTIEN 45

nombre, en ont aussi profité. Il a été le prophète des hommes
affamés de liberté et de vérité par les hautes qualités de sa

parole convaincue et sincère, se déployant dans sa franche
hardiesse et dans l'ardeur du feu qu'elle communiquait. Et si

le triomphe qu'il a remporté sur ses préjugés dogmatiques
reste toujours voilé, si l'œuvre n'a pas été accomplie jusqu'au
bout, il sera toujours permis de dire que Vinet est l'homme
qui a le plus versé de vin nouveau dans de vieux vases.

En résumant le beau travail de M. Chavannes, nous avons
dû négliger une foule de réflexions incidentes du plus haut
intérêt, pour mettre en relief l'idée maîtresse du livre. Nous

signalons d'importantes digressions sur Paul, sur Pascal, sur
Curtat; sur la nature de la vérité, sur l'autorité dogmatique,
sur la conversion, sur l'assurance du salut, sur la vie
spirituelle ; sur le réveil, sur les églises nationales, sur la mission
de l'Etat, sur le XVIIIe siècle. Tous ces développements,
comme le portrait de Vinet lui-même, donnent ample matière
à réfléchir et à discuter.

VI

M. Charles Secrétan1 nous en fournit l'occasion en discutant
les critiques dont la pensée de Vinet a été l'objet de la part de

M. Chavannes. Nous ne nous arrêterons pas aux points où,
selon M. Secrétan, la pensée de Vinet a été mal saisie par
M. Chavannes. Ce sont des détails secondaires. Nous nous
attacherons à examiner quelques questions théologiques qui
partagent les deux champions et caractérisent ce qu'on peut
appeler Pévangélisme et la théologie moderne.

M. Chavannes, en appréciant Vinet, s'est placé au point de

vue de la théologie scientifique, c'est-à-dire de l'exégèse, de

la critique historique, de la psychologie, de l'expérience
religieuse. C'est le contre-pied du point de vue traditionnel et
autoritaire. On est fort étonné d'entendre dire à M. Secrétan que

1 Revue chrétienne, mai et juin 1883. Comp. Théologie et religion, par le
même. Lausanne, Arthur Imer; Paris, Paul Monnerat, 1883, passim.



46 F.-C.-J. VAN GOENS

ce point de vue lui « fait l'effet de n'exister nulle part dans

l'espace. » C'est pourtant celui des faits extérieurs et intérieurs,
celui de l'expérience prise pour point de départ. Peut-être
trouvera-t-on la clef de cette opinion défavorable dans le peu
de sympathie que M. Secrétan a pour la théologie. « Vinet,
dit-il, n'est pas théologien ; il est beaucoup plus : c'est une
force religieuse. » Comme si ces deux qualités s'excluaient
nécessairement qu'on se rappelle un Paul, un Luther, un
Schleiermacher, un Parker : n'étaient-ils pas prophètes autant

que théologiens? «Vinet semble n'avoir jamais eu le temps
d'étudier la théologie; nous ne pouvons nous empêcher de

croire que ce fut un très grand bonheur. » Et l'on n'a pas de

peine à partager l'opinion de M. Secrétan si la théologie est

en effet telie qu'il la définit : « la théologie c'est la dogmatique
qui expose les vérités qui découlent d'une révélation surnaturelle;

qui détermine, distingue, précise dans les matières de

foi. Elle n'a rien à démêler avec la critique historique et la

philosophie. » La théologie est ainsi synonyme de la scolastique,

dont le propre est de raisonner sur des prémisses
posées par l'autorité, admises sur la foi de cette autorité et dès

lors placées au-dessus de toute critique. Or, on conçoit sans

peine la répugnance qu'une pareille théologie doit inspirer à

tout esprit cultivé de nos jours. Heureusement la définition
surprenante cessera de l'être si nous apprenons, d'une part,
que M. Secrétan n'est rien moins que théologien lui-même1 et

que, d'autre part, les théologiens les plus compétents nous
donnent une tout autre idée de la théologie2. Je n'en citerai
qu'un seul dont le témoignage aura une grande valeur aux

yeux des protestants de langue française. « La théologie, dit
M. Scherer3, qu'on regarde volontiers comme la plus étroite

1 Après avoir dit que Vinet n'était pas théologien, M. Secrétan ajoute
en parlant de lui-même : « mille fois plus ignorant encore, partial sans
doute, et justement suspect en raison de cette ignorance. » Pag. 204.

2 A commencer par Herder, Briefe über das Studium der Theologie.
Signalons aussi un très bel article de M. Sabatier, Bévue chrétienne,
février 1881.

3 Mélanges de critique religieuse, pag. 522, 523.



ALEXANDRE VINET, APOLOGISTE ET MORALISTE CHRÉTIEN 47

et la plus stérile des sciences, en est, au contraire, la plus
étendue et la plus féconde. Elle confine à toutes les études et

touche à toutes les questions. Elle renferme tous les éléments
d'une instruction libérale. Elle initie l'esprit à des recherches

qui ne se font ailleurs ni si naturellement ni si complètement.
La théologie n'exige pas seulement la connaissance des

langues classiques, elle conduit à l'étude d'une des branches les

plus intéressantes de la philologie orientale. On se trouve
placé en face d'écrits également importants par leur antiquité,
leur caractère propre el le rôle qu'ils ont joué clans les destinées

de l'humanité. Il s'agit d'en constater l'âge, d'en établir
l'authenticité, d'en déterminer le but et le caractère.
L'interprétation de ces écrits soulève les questions les plus délicates,
celles qui concernent les manuscrits et leurs variantes, les
textes et leur constitution, le vrai sens de tel passage, la vraie
portée de tel enseignement. Le théologien acquiert ainsi la
précieuse habitude de manier des documents originaux et de

puiser aux sources mômes de la tradition. L'explication des

livres saints n'est d'ailleurs qu'une branche de la science qu'il
cultive. L'histoire de l'Eglise en est une autre et l'histoire de

l'Eglise est l'histoire du monde moderne. Vient enfin le
système des doctrines morales et religieuses qui composent
encore aujourd'hui les croyances de la chrétienté. Pour lors on
est en pleine métaphysique et l'on aborde ce que la
spéculation humaine a de plus élevé et de plus profond. C'est

ainsi que le théologien, pour peu qu'il comprenne sa tâche
d'une manière sérieuse, voit s'ouvrir devant lui le vaste

champ des connaissances humaines. C'est ainsi qu'il s'exerce
tour à tour aux procédés déliés de l'analyse et aux procédés
hardis de la synthèse. C'est ainsi qu'il rencontre une foule
de questions propres à aiguiser et à fortifier l'intelligence.

»

On peut aller plus loin et affirmer l'heureuse influence que
la théologie et notamment la philosophie religieuse peut exercer

sur le cœur. Je conviens que la religion est relativement
indépendante de la pauvreté de la théorie. Mais elle ne l'est
que relativement. « Une conception naive et même grossière,



48 F.-C.-J. VAN GOENS

dit un des plus illustres théologiens de nos jours1, peut s'allier
à une piété sincère du cœur; le cas n'est pas rare ; cependant,
dans la règle, une représentation grossière tend à troubler la

religiosité pratique. Ainsi l'idée épurée de Dieu ne permettra
pas de lui attribuer des sentiments inférieurs, de le dégrader
en l'associant aux passions humaines, de l'assiéger de vœux
égoïstes, comme on obsède un tyran capricieux de prières et

d'adulations. Ainsi encore l'idée épurée de la révélation triomphera

de l'étroitesse d'une Eglise qui se prétend en possession
exclusive du salut, et y rendra possible cette charité généreuse

qui reconnaît le souffle de Dieu clans tout ce qui est

humainement vrai et bon. Ainsi enfin l'espérance épurée de

l'avenir éloignera de la morale l'influence funeste qu'exerce le

sentiment d'une rétribution égoïste. Bref, on peut affirmer

que tout en servant avant tout les intérêts de la connaissance,
la philosophie religieuse aura aussi une action salutaire sur les

émotions de la vie religieuse. »

A ce point de vue au moins on n'affirmera pas que « ce fut
un très grand bonheur pour Vinet de n'avoir jamais eu le

temps d'étudier la théologie, » On ne dira pas non plus que
M. Chavannes eût mieux fait de ne pas en appliquer les principes

aux doctrines de Vinet.
M. Secrétan ne caractérise pas seulement à sa manière la

théologie, il définit aussi la dogmatique. « L'idée d'une théologie

comme science ayant son objet propre est inséparable
de l'affirmation du surnaturel ; autrement la théologie ne se

distinguerait de l'histoire que pour se confondre absolument
avec la philosophie. La dogmatique, exposant les vérités qui
découlent d'une révélation surnaturelle, est la science du
surnaturel.

S'il faut entendre par le surnaturel les prétendus faits
produits en dehors de l'ensemble ordonné de Dieu ou contraires
à cet ordre, ces coups extraordinaires où, selon Bossuet, Dieu
voulait que sa main parût seule, ces coups d'Etat de la politique

du ciel, bref les miracles dans leur acception classique, il
1 Religionsphilosophie von Dr Otto Pfleiderer, Professor zu Berlin, 1878'

pag- 311.



ALEXANDRE VINET, APOLOGISTE ET MORALISTE CHRÉTIEN 49

n'est pas étonnant que ceux qui partagent le point de vue de

M. Chavannes à cet égard se séparent entièrement de M.
Secrétan. Heureusement M. Secrétan s'explique sur la signification

qu'il attribue à ce terme de surnalurel. devenu si

équivoque par les embarras qu'il cause de plus en plus à ses
partisans et par les tergiversations qui en résultent. « Il y a, dit-
il, le surnaturel en soi; c'est l'inintelligible, l'impossible ;

l'affirmer, c'est la contradiction pure et simple; la science de ce

surnaturel est un assemblage do mots qui s'entre-détruisent.
Mais il y a aussi le surnaturel pour nous ; c'est ce qui dépasse

l'ordre que nous connaissons présentement, qui ne trouve pas
son explication dans les lois que nous avons constatées; c'est
Je surnaturel provisoire, relatif. »

En d'autres termes : objectivement, le surnaturel n'existe

pas ; il n'est que subjectif; c'est mon ignorance qui crée le

miracle ; c'est mon intelligence croissante des lois du monde

qui le réduira de plus en plus, pour finir peut-être par le

supprimer tout entier. Il en résulte que si la critique historique
parvient à expliquer les récits des miracles de l'Ancien et du
Nouveau Testament par les lois qui président à la psychologie
et à l'histoire, ces miracles n'existeront pits pour moi ; ils me

placeront devant des faits qui ne « dépassent pas l'ordre que
nous connaissons ; » « ils s'expliqueront par des lois que nous
avons constatées. » De même « les vérités qui découlent d'une
révélation surnaturelle, » non plus incompréhensibles, mais

incomprises, ne seront surnaturelles qu'aussi longtemps que
nous ne les comprenons pas ; elles cesseront de l'être du
moment que nous serons parvenus à nous les expliquer sainement.

Ainsi le dogme de la chute cessera d'être surnaturel,
dès que nous aurons trouvé qu'il consiste dans l'idée de notre
état commun et solidaire de misère morale ; celui de l'incarnation,

du moment que nous aurons compris qu'il marque la

parenté de Dieu et de l'homme; celui de l'expiation, dès que
nous en aurons saisi le noyau, savoir l'inviolabilité de la loi
morale ; celui de la prédestination, dès que nous en aurons
extrait légitimement l'idée de la certitude du pardon divin. Ou

bien, si l'on veut encore conserver le terme de surnaturel
THÉOL. ET PHIL. 1884. 4



50 F.-C.-J. VAN GOENS

malgré toutes les équivoques et tous les malentendus qu'il ne
cesse d'engendrer, il désignera l'acte divin qui consiste à

combattre clans l'homme une existence contraire à la vie de l'esprit,

à le délivrer des entraves et des contradictions de la vie
naturelle, à élever l'esprit à sa pleine liberté. Mais entendu de

cette façon le surnaturel ne pourra plus être allégué pour
preuve de l'incompréhensibilité de la prétendue vérité révélée,
c'est-à-dire, des formes contradictoires de la tradition humaine;
au contraire, l'incompréhensible ou le contraire de la raison

qui y règne, constitue plutôt son côté humain, son erreur et

s'explique parfaitement par son origine psychologique et
historique. La vraie révélation consiste à connaître les mystères
du royaume de Dieu (Math. XIII, 11), à connaître la vérité
(Jean VIII, 32), à sonder les profondeurs de Dieu (1 Cor. II, 10).
Ce que le christianisme enseigne sont des paroles de vérité et
de bon sens (Acte XXVI, 25) ; mystère pour l'homme animal,
lumière pour l'homme spirituel (1 Cor. II, 11). MM. Chavannes

et Secrétan me paraissent au fond se rencontrer ici ; le libéralisme

et l'évangélisme se donnent la main ; tout en se traitant
en frères ennemis, ils n'en seront pas moins, dans le fond, des

frères.
Nous abordons un autre point fort important dans la matière

qui nous occupe. M. Secrétan dit que la dogmatique « définit
les dogmes; ~» « elle expose les tiennes qui découlent de la
révélation surnaturelle. » On le voit, les dogmes et les vérités
religieuses sont placés sur la même ligne ; ils sont identiques.
Il y a là une confusion et cette confusion est très grave ; elle
revient à celle de la religion et de la théologie.

En effet, le propre de la vérité religieuse consiste à émaner
de l'intuition immédiate, de l'expérience intime ; quiconque
est de la vérité, disait Jésus, entend ma voix; il l'entend
comme l'oreille perçoit le son. Citons comme exemple les

béatitudes. On sent du premier coup que Jésus-Christ n'a fait

que manifester son expérience religieuse en disant : bienheureux

sont ceux qui ont le cœur pur, car ils verront Dieu. En

revanche, le dogme est le résultat du travail de l'intelligence,
appliqué à la vérité religieuse. Ainsi la doctrine paulinienne



ALEXANDRE VINET, APOLOGISTE ET MORALISTE CHRÉTIEN 51

de la justification par la foi est un dogme ; c'est une formule
du pardon divin, née de la polémique de Paul avec les Juifs et
les Judéo-chrétiens. La représentation religieuse, d'abord
flottante et variable, devient une doctrine formulée par la réflexion
soumise à la philosophie de l'époque C'est par la sanction
confessionnelle d'une église, qu'elle devient dogme, c'est-à-
dire, doctrine authentique et obligatoire. On peut donc si peu
dire que la science n'a rien à démêler avec le dogme, qu'il
faut dire qu'elle en est la mère. Ajoutons que ce travail n'est

pas seulement une nécessité historique, mais un véritable
progrès dans la connaissance religieuse. L'épuration des

représentations religieuses ne peut se faire qu'à condition que leurs
défauts soient placés dans le plein jour de la réflexion logique.
Celle-ci peut n'avoir au début ni l'intention, ni l'effet d'une

critique ; elle peut se borner directement à fixer la représentation

et à la garantir ; mais alors même elle ouvrira la route
qui doit finalement conduire à une épuration critique matérielle

qui élève la représentation à la hauteur d'une vérité
rationnelle. Or, pour revêtir la représentation de formules nettes
il faut posséder des notions déterminées et la pensée ne peut
les*emprunter qu'à son milieu, lequel se compose d'éléments

divers, mais est principalement le produit de la philosophie
dominante. La réflexion dogmatique devra donc recourir à la

philosophie et à la culture d'une certaine époque. L'histoire
est là pour l'attester. La notion stoïco-alexandrine du Logos a

conduit à la doctrine chrétienne de la Trinité. C'est que dès

l'origine de l'empire romain il exista une affinité très étroite
entre la philosophie stoïco-platonique et la conscience

religieuse de l'Eglise chrétienne. Il en est de même de l'influence
du dualisme platonique sur le dualisme augustino-scolastique
de la cité de Dieu et de la cité du monde, de l'Eglise et de

l'humanité profane, de la révélation et de la raison, de la grâce
et de la liberté. Comme l'a dit Kant, le service de la philosophie

consiste principalement à porter le flambeau allumé
devant sa maîtresse, la théologie. Le mal ne consiste donc pas

en ce qu'il y ait des dogmes ; ils sont aussi indispensables pour
la religion que le corps l'est pour l'esprit ; le mal est qu'on



52 F.-C.-J. VAN GOENS

veut les imposer autoritairement et les déclarer valables pour
tous les siècles. Or, c'est à cela que s'oppose le sentiment
religieux. Il s'agit de mettre les dogmes et les rites en harmonie

avec lui. Schleiermacher a eu beau adresser une superbe
lettre de congé à la philosophie au nom de la conscience
religieuse de l'Eglise, afin de n'admettre dans la dogmatique que
la description des affirmations immédiates, dégagées de toute

sagesse mondaine; la théologie de cet illustre professeur a

prouvé que l'alliance établie par l'histoire entre la connaissance

religieuse et la connaissance philosophique est trop bien fondée

dans la nature des choses pour pouvoir être anéantie par
un décret du sentiment souverain.

Il faut donc bien se garder de confondre l'œuvre du sentiment

religieux avec celle de l'intelligence qui s'y applique.
Chacune d'elles à sa raison d'être et occupe sa place légitime,
pourvu que l'une ne prétende pas usurper les fonctions de

l'autre. Ne confondons pas les faits religieux avec leur théorie.
Cette confusion a mené au symbole d'Athanase ; elle a ravagé
et ravage encore à l'heure qu'il est les héritages du Seigneur.

M. Secrétan, partisan de l'hypothèse de la chute, reproche à

M. Chavannes d'y substituer celle de l'évolution, ou du passage
de la vie animale à la vie spirituelle. Cet arrêt suppose que la

première hypothèse ne présente pas de difficultés ou en
présente moins que la seconde. Nous ne le pensons pas. Personne,
au reste, ne se flattera ici d'avoir dit le dernier mot. Il ne

s'agit que de balancer les raisons de part et d'autre.
En effet, vouloir que le mal moral et le mal physique soient

l'effet de la première désobéissance de nos premiers parents,
c'est bien mal justifier le gouvernement de Dieu : c'est le

propre d'un bon ouvrage de ne pas se détériorer dès qu'il est

sorti des mains de son auteur. — Que dirions-nous d'ailleurs
d'une mère qui exposerait sa fille à un péril dont la fatalité ne
serait pas douteuse? — Puis le Dieu bon et miséricordieux
a-t-il pu faire suivre une seule faute de la ruine temporelle et
éternelle de toute la race? n'y a-t-il pas une contradiction
révoltante à placer, à l'origine du gouvernement divin, une



ALEXANDRE VINET« APOLOGISTE ET MORALISTE CHRÉTIEN 53

disposition despotique qui jure avec la nature du Dieu d'amour?

Puis-je enfin être tenu responsable des péchés d'un autre le

péché, fait moral, peut-il se transmettre par la génération,
fait physique

Il y a plus. Les sciences naturelles ne nous permettent pas
d'admettre un état primitif parfait; la vie physique et la vie

spirituelle sont toutes deux le résultat de forces qui se réalisent

par leurs rapports mutuels et par la lutte avec le monde

qui les entoure. On ne saurait donc attribuer à l'homme dans

l'état primitif la plus haute connaissance de Dieu ou la moralité

la plus pure. L'archéologie vient à son tour nous montrer
l'homme voué dès l'origine à un rude labeur pour dominer la

nature, une lente emersion du sein de la grossièreté animale,
de tardifs progrès dans la moralisation de la vie, dans la
fondation du droit et des mœurs. Pour échapper aux coups que
porte l'évidence, on se retranche derrière l'innocence; on
assimile nos premiers parents à des enfants ; mais qu'obtient-
on? en quoi consiste l'innocence de nos petits anges? ne
contient-elle pas autant de mauvais germes que de bons? et puis,
considérera-t-on le moment où l'on quitte cette innocence
comme une chute? N'y verra-t-on pas plutôt un progrès
douloureux mais nécessaire et salutaire, un moyen de triomphe
futur sur le mal1. Enfin l'inadmissibilité d'un état primitif parfait

entraîne celle de la chute qui suppose cet état ; le mal ne
saurait provenir d'une volonté absolument bonne ; il lui
manquerait le motif sans lequel on ne se représente pas une
action libre.

Pour toutes ces raisons on préfère l'hypothèse de l'évolution.

« Ce qui est spirituel, a-t-on dit avec Paul(l Cor. XV, 46),
d'accord avec la psychologie et l'histoire, ce qui est spirituel
n'est pas le premier, mais ce qui est animal ; ensuite vient ce

qui est spirituel. » Le péché est ainsi la suite nécessaire du
fait que l'homme, animal dans ses origines, devait s'élever peu
à peu par la vie légale à la vie spirituelle et parvenir par la
période du péché et de l'égoïsme au règne de l'esprit. C'est du

1 Personne n'a mieux rendu le récit mythique de Gen. Ill que Schiller;
voir Pfleiderer, 1. c, pag. 505.



54 F.-C.-J. VAN GOENS

sein de la vie animale que l'esprit se dégage, il se forme par
la lutte. Le péché provient de la faiblesse de l'esprit et l'esprit
est faible parce qu'il ne se fortifie qu'au moyen d'un développement.

Le sentiment du péché est la conscience de la distance

qui nous sépare de notre destination et cette conscience
douloureuse est la source de la guérison. C'est ce qui fait dire à

Paul que la même loi par laquelle Dieu nous a enveloppés dans
la désobéissance et qui nous tient sous les verroux du péché,
est aussi notre pédagogue pour arriver à Christ et àia rédemption.

(Rom. XI, 32; Gai. III, 22-24.) Dans ce sens, on a reconnu
de tout temps que le péché a été ordonné de Dieu, non en soi,
mais en vue de la rédemption, c'est-à-dire comme condition
inévitable du développement de la liberté morale, celle-ci ne

pouvant naître que du triomphe remporté sur son contraire, à

savoir l'égoïsme *.

Nous nous permettrons de toucher un dernier point, qui se

trouve en rapport intime avec le précédent : c'est la conversion
et la vie nouvelle. « Ce dogme, M. Chavannes ne le connaît

pas, il présente, au contraire, le passage de la vie animale à la

vie spirituelle comme un simple fait de croissance, qui
n'implique pas de crise excepté pour les natures sensuelles et
grossières. C'est une illusion : M. Chavannes n'a pas bien observé
les faits ; du moins les termes dont il use ne signifient-ils pas
naturellement ce qu'il importe d'entendre. Il s'agit d'une
révolution nécessaire à toute âme d'homme pour entrer dans la

communion de Dieu, révolution dont les plus pures et les plus
innocentes comprendront le besoin avant les autres et mieux

que les autres. Il s'agit pour elles de se déraciner du sol où

elles végètent ; il s'agit de déplacer leur centre de gravité; il
s'agit de ne plus se vouloir elles-mêmes pour vouloir Dieu et

pour vivre en Dieu. »

En relisant l'endroit où M. Chavannes parle de la conversion
(pag. 111, 112), il me paraît que M. Secrétan ne lui a pas rendu

justice. « Le passage, dit M. Chavannes, de la vie inférieure à

la vie supérieure, de l'animalité à la spiritualité, est désigné
dans le Nouveau Testament par l'image d'une nouvelle nais-

1 Voir Pfleiderer 1. c. pag. 55(1



ALEXANDRE VINET, APOLOGISTE ET MORALISTE CHRÉTIEN 55

sance. Il est parfaitement évident que sans cette transformation
l'homme ne peut répondre à sa destination; il ne peut

voir le royaume de Dieu. Mais cet heureux changement qui
réclame toujours une activité morale énergique et profonde,
peut, suivant les sujets, s'accomplir de bien des manières
différentes qui se rangent d'elles-mêmes sous deux catégories
distinctes. » On le voit, M. Chavannes admet la nécessité de

la nouvelle naissance non seulement pour « les natures
sensuelles et grossières, » mais pour tous les hommes et, loin d'y
voir jamais « un simple fait de croissance, » affirme que
toujours chez tous elle réclame de vigoureux et profonds efforts,
que des crises plus ou moins marquées constituent la règle ;

« c'est même l'ordinaire. » « Chez Vinet il y a eu plus d'une
crise. » Mais cela n'empêche pas M. Chavannes de signaler
deux grandes catégories, celle des âmes dans lesquelles la
chair a longtemps prédominé, et celle des âmes qui dès leur
entrée dans la vie sont soumises à l'influence bienfaisante de

l'Esprit. Pour les premières il y aura rupture quelquefois
soudaine, toujours douloureuse, déchirements profonds en s'ar-
rachant à leur déplorable passé ; pour les autres, la suprématie

de la vie spirituelle prend moins la forme d'une victoire
que celle d'un développement ; il n'y a pas lieu pour elles de

s'arrêter et de rebrousser dans leurs voies ; « chez elles la
nouvelle naissance est indépendante d'une conversion. » « Bien
des motifs nous conduisent à ranger Vinet dans cette dernière
catégorie. » Paul et Augustin sont les types de la première
classe, Jean et Thomas à Kempis ceux de la seconde. Je pense

que M. Secrétan accordera cette distinction sans objection.
Mais les termes absolus dont il se sert pour marquer la vie
nouvelle : se déraciner, se déplacer, etc. ont l'air d'imprimer
à la vie nouvelle un caractère absolu et magique que je ne
saurais accepter. Elle n'est absolue ni dans le sens de la perfection

puisqu'il n'y a pas de saint qui n'ait ses défaillances et ses

défectuosités, n'en déplaise à un grand docteur tel qu'Athanase *;

1 Athanase n'hésite pas à parler de saints dont l'union morale n'est
troublée par aucun péché. Voir les passages cités par K. Hase, Dogm.,
1850, p. 60.



56 F.-C.-J. VAN GOENS

ni dans le sens de solution de continuité ; nous savons combien

les plus grands chrétiens conservent leur tempérament
violent ou doux, l'empreinte indélébile de leur personnalité ;

leur naissance, par opposition à leur état antérieur, est
nouvelle, comme le christianisme est une nouvelle alliance, une
création nouvelle, quoiqu'il soit une irkhpaan (Math. V, 17) ; la
nouvelle naissance dans le chrétien ne trouble pas plus le
développement psychologique que l'apparition du christianisme

ne rompt le fil de l'histoire. C'est dire qu'il faut

repousser toute influence immédiate, mécanique, magique dans
l'œuvre de la conversion.

Voilà un homme parvenu à une foi vivante. C'est, dit-il, par
un besoin de lumière et de divine consolation. Mais comment
ce besoin est-il né C'est l'effet de la constitution de sa nature
morale qui ne permet pas à la longue de regimber contre les
aiguillons ; c'est celui des rapports sans nombre dans lesquels
la Providence place ses enfants ; ici une éducation pieuse, là
un fidèle ami, plus loin une perte navrante, ailleurs une grave
maladie, bref Dieu opère la nouvelle naissance par des moyens
naturels qu'il a établis et dont nous pouvons nous rendre
compte. S'il reste ici des mystères, que le monde moral
partage avec le monde physique, nous ne les attribuons pas
à une intervention miraculeuse, mais aux bornes et à la
faiblesse de nos facultés. Si M. Secrétan veut appeler ce point de

vue du naturalisme, nous ne nous y opposerons pas, quoique le
sobriquet soit peu honorable; et, bien que le point de vue fasse

à M. Secrétan « l'effet de n'exister nulle part dans l'espace, »

nous combinons ce naturalisme-là avec le théisme, pour adorer

Celui qui remplit l'univers de sa présence éternelle, force
de toute force et vie de toute vie.

En posant la plume j'exprime l'espoir d'avoir rendu témoignage

à des principes qui me sont chers, sans flatter un ami

respectable et sans froisser un honorable contradicteur.

18 octobre 1883.
F.-C.-J. VAN GOENS.


	Alexandre Vinet : considéré comme apologiste et moraliste chrétien : à propos de l'ouvrage de M. F.-L.-Fréd. Chavannes, ancien pasteur

