Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1884)

Artikel: Alexandre Vinet : considéré comme apologiste et moraliste chrétien : a
propos de l'ouvrage de M. F.-L.-Fréd. Chavannes, ancien pasteur

Autor: Goens, F.-C.-J. van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379335

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ALEXANDRE VINET

CONSIDERE COMME APOLOGISTE ET MORALISTE CHRETIEN

A propos de T'ouvrage de M. F.-L.-Fréd. Chavannes, ancien pasteur !,

Il n’y a qu’une voix, parmi les juges les plus compétents, sur
le compte de Vinet comme critique littéraire. « Par élévation
d’esprit autant que par droiture de cceur, dit 'un, M. Vinet
n’a de parti pris ni contre les choses ni contre les personnes;
sa sévérité n’est pas plus aveugle que sa sympathie. » « Vinet,
dit un autre, tient un balancier dont il frappe, sur l'or le plus
fin, une multitude de médailles incomparables pour la netteté
de 'empreinte et le relief de l'effigie. » « Vinet, dit un troi-
sieme qui a placé son portrait dans la galerie des littérateurs
-modernes, ne le céde & aucun des maitres; son cours-de litté-
rature achéve de consacrer en France lautorité du maitre. »
Mais les opinions sont partagées sur Vinet considéré comme
théologien. Les amis d’une stricte orthodoxie constatent chez
lui bien des hérésies; le parti dit évangélique, quil reconnait
Vinet pour son maitre, demande & maintenir son credo; les
libéraux enfin, tout en payant & Vinet un large tribut d’admi-
ration, de reconnaissance, de sympathie, ont de grandesréser-
ves a faire. C’est le cas de M. Chavannes qui allie dans sa cri-
tique, & un rare degré, le plus profond respect & la plus
courageuse franchise. Compatriote et & peu prés contemporain
de Vinet, il dispose d’un trésor d’informations qui devient de
plus en plus introuvable. Animé d’une piété sincere et élevée,

! Leide, E.-J. Brill, 1383.



32 F.-C.-J. VAN GOENS

il est en mesure d’apprécier un phénomeéne essentiellement
religieux comme I'ceuvre de Vinet. Armé enfin d’un esprit
scientifique trés distingué, son point de vue lui permet de pro-
noncer un jugement sérieux sur la théologie du professeur de
Lausanne,

Nous désirons, & la main de M. Chavannes, caractériser
Alexandre Vinet comme apologiste et comme moraliste.

I

L’apologie de Vinet émane historiquement de Pascal; c’est
la lecture de Pascal qui a suscité la pensée de Vinet, lui a
suggéré son entreprise, lui a fourni son point de départ. Mais
voila tout, Le point de départ de Vinet, quoique fourni par les
observations morales de Pascal, n’est pas le point de départ de
celui-ci. Pascal se fonde exclusivement sur le surnaturel;
Vinet tend au surnaturel, mais ce n’est pas par 14 qu’il débute.
Pascal part du miracle de la sainte épine et, par une démons-
tration purement intellectuelle et extérieure, aboutit & I'ascé-
tisme de Port-Royal qui supprime autant que possible les
conditions de lavie humaine. Vinet, au contraire, part des
besoins moraux et religieux de I’dme et, par une discussion
spécialement morale et interne, arrive & une piété en harmo-
nie avec la nature humaine. Au fond, Vinet n’a rien de com-
mun avec celui qu’on pourrait appeler le missionnaire jansé-
niste qui veut amener les athées et les libertins de son temps
4 son christianisme, en puisant ses preuves dans les miracles
et les prophéties; 'apologie de Vinet lui appartient en propre
avec son caractere exclusivement moral ; elle est originale. Si
Vinet a cru simplement continuer et compléter Pascal; si,
malgré des différences si universelles et si capitales, il s’est
estimé dans la dépendance de Pascal, c’est un effet de leur
profonde affinité morale et religieuse; ils habitaient tous les
deux cette région si remarquablement caractérisée par Pascal,
celle de la charité; leur admiration, leur vénération, leur
amour, leur adoration pour Jésus-Christ étaient les mémes;
leurs dmes étaient & 'unisson. C’est ce que Vinet a exclusive-



ALEXANDRE VINET, APOLOGISTE ET MORALISTE CHRETIEN 33

ment senti. Il en a été transporté, ébloui, fasciné, et, puisque
son jugement a été mis en défaut, on peut ajouter : c’est ce
qui I'a séduit.

Celui auquel Vinet se rattache le plus directement, c’est
Rousseau. « Que d’hommes entre Dieu et moi! » Cette excla-
mation du vicaire savovard convient tout a fait & Vinet, qui
néglige les miracles, mais elle jure avec l'apologie de Pasca]
qui y voit une arme victorieuse. « La majeslé des Ecritures
m’étonne, la sainteté de ’Evangile parle & mon cceur, ’Evan-
gile a des caractéres de vérité si grands, si frappants, si par-
faitement inimitables gque l'inventeur en serait plus grand que
le héros ! » Quand Rousseau écrivait ces pages éloquentes soi-
xante et dix ans avant la publication des Discours de Vinet, ne
semble-t-il pas avoir tracé & plusieurs égards le programme de
I'apologie de Vinet ? Du moins Rousseau a ouvert des perspec-
tives vers lesquelles Vinet dirige ses efforts. Décidément la
filiation se fait reconnaitre. Les idées modernes que Vinet
partageait et pensait retrouver dans Pascal sont des idées de
Rousseau. Vinet croyait continuer Pascal, c’est de Jean-Jacques
qu’il relevel,

1 Cp. p. 24-26, 182-186. Cependant, en dépit de sa trés réelle sympathie
pour le XVIII® sizele, Vinet ne s’est pas laissé entamer; il en distribue
parfaitement Jes ombres et la lumibre. Voir pag. 153, 154. « Vinet est un
disciple chrétien du X VIII® sigcle. » Pag. 155. Cette these est éloquem-
ment confirmée par H. Riganlt, (Buavres IlI, pag. 176. « Si vous accusez
les philosophes du XVIII® siecle de tous nos malheurs, dites au moins le
bien qu'ils ont fait. Dites, que lorsque la religion du XVl1le sidcle avait
paru sanctionner I'incendie du Palatinat et I'oppression des peuples, excu-
ser I'adultere, conseiller la persécution, et lorsqu'an XV1llesiecle le chris-
tianisme semblait mourir dans les cceurs, ce fut la noble tache de la
philosophie de recueillir les débris de son patrimoine tombé en déshé-
rence. Dites qu'il fut généreux et hardi de recommander I'homme %
I’homme, les peuples aux peuples, en insistant sar les rapports naturels
qui lient ensemble les membres du genre humain, de faire entrer la mo-
rale dans la loi, de flétrir 1a persécution et 'intolérance, et de véclamer
I’aboh ion des peines infamantes, de la question et de la torture, de défen-
dre Calas que vous oubliez trop, protestant, quand vous parlez de Vol-
taire. Dites que cette humanité n'était pas comme on I'a dit cent fois,
une fausse philanthropie et que cette tolérance n’était pas, comme on le

THEOL. ET PHIL. 1884, 3



34 F.-C.-J. VAN GOENS

IT

Aprés avoir signalé l'origine de 1’apologie de Vinet, il im-
porte d’en étudier les procédés.

Vinet veut réconcilier les hommes cultivés avec le christia-
nisme ; 1l veut les porter & se former par eux-mémes leurs
principes religieux et leur en fournir les moyens. L’apologie
traditionnelle ne pouvait lui convenir : justifier autorité de la
Bible, c’est I'affaire des docteurs de la main desquels le vul-
gaire doit recevoir toutes faites les opinions qu’il convient
d’entretenir. Pour obtenir des convictions personnellement
acquises, il fallait essayer des procédés tout différents, Il prit
son point d’appul dans la nature morale et religieuse de
I’homme: ’homme a des besoins moraux ct religieux ; 'Evan-
gile les réveille, les stimule, les approfondit et ce qui plus est,
en fournit la satisfaction véritable. En s’adressant d’entrée i la
nature morale de I’homme et en y cherchant ses moyens de
persuasion, Vinet a fait de la démonstration un acte religieux
et moral; c’est en opérant la conversion du ceeur qu’il a voulu
produire la conviction de l'esprit. Cette tentative suffit pour
lui assigner une place d’honneur.

Malheureusement il n’a pas vu qu’il ne suffisait pas de
renouveler la méthode de'I’ancienne apologétique, qu’il fallait
encore renouveler la maniére de concevoilr le christianisme et

répete sans cesse, un pur athéisme et rappelez & qui 'oublie ce beaun
passage de Voltaire : « Les catholiques ont égorgé un certain nombre de
hugunenots et les huguenots ont & leur tour assassiné un certain nombre
de catholiques; donc il n'y a pas de Dieu. Je conclural an contraire :
donc il y a un Dieu qui, apres cette vie passagere dans laquelle nous
I'avons tant méconnu et tant commis de crimes en son nom, daignera
nous consoler de tant d'horribles malheurs. » (Traité de la tolérance
§ 10). Alors vous serez équitables, vous ne condamnerez pas un homme
d'un autre sitcle avec I'expérience altiere du votre; vous ne jugerez pas,
sur l'aspect sinistre qu'elles regoivent des faits, des doctrines que les
faits ont pour ainsi dire teintes de sang et qui, pareilles aux mains de
lady Macbeth, ne peuvent plus se défaire de leurs taches. Ce n’est pas
moi qui vous fais cette réponse, c'est votre coreligionnaire, c’est votre
confréere dans le ministere évangélique, c’est M. Vinet ! »



ALEXANDRE VINET, APOLOGISTE ET MORALISTE CHRETIEN 3D

ne plus v voir un assemblage de dogmes surnaturellement réveé-
lés. (était allier un respect superstitieux des traditions reli-
gieuses 4 un besoin irrésistible de la vérité directement saisie
par une action personnelle. La pensée ondoie de ['un a I'autre.
La révélation surnaturelle est une hypothése destinée a ex-
pliquer la naissance du christianisme. Vinet n’a pas songé a la
vérifier. Dépourvu de P'esprit scientifique et du sens historique
il s’est abstenu de ’examen des doctrines traditionnelles. Dans
une conclusion commune il englobe et la vérité du christia-
nisme et la communication surnaturelle de cette vérité. Cest
un paralogisme évident. La démonstration est impossible. 1l a
atténué I'inconvénient en passant sous silence bien des dog-
mes, en en modifiant d’autres ou en les réduisant & de sim-
ples mots, et a dérobé ainsi & ses propres yeux comme a ceux
de ses lecteurs le défaut de la cuirasse. Mais ce défaut n’en
reste pas moins ; le paralogisme subsiste ; ¢’est incurable.
Quelle est donc cette religion dogmatique dont Vinet a en-
trepris la justification dans son apologie? Vinet ne met en
ceuvre que trois dogmes : la chute, I'incarnation et ’expiation ;
de plus il les modifie, les atténue et les évide. Sa conception
derla chute n’a rien de précis. L’humanité est déchue, c’est-a-
dire, une distance immense la sépare, dans son état actuel, de
I'idéal qu’elle esl appelée a réaliser. Il n’y insiste que pour
accentuer la nécessité d’un relévement. Quant & 'expiation
Vinet se montre plus servilement assujetti & la tradition. Ce
n’est pas qu'il entre ici dans de longues explications; mais il
arrive a affirmer que I’expiation par le sang de la croix est la
preuve irrécusable de I'amour de Dieu pour le pécheur. 1l
tient au mot ; il s’en sert comme d’une formule magique, sans
se douter du danger qu’il fera courir aux uns qui s’y heurlent
el aux autres qui en feront un narcotique pour leur conscience.
Enfin Pincarnation est, pour Vinet, le complément indispensa-
ble de ’expiation. Mais ici encore méme absence compléte de
précision. S’il est trinitaire, il se passe de la trinité ; le mot ne
se trouve jamais sous sa plume. Il alterne entre le sabellia-
nisme et le dithéisme : la pensée est plus ou moins absente.
Qu’entend-il par 'homme-Dieu ? Nous sommes encore ici de-



36 F.-C.-J. VAN GOENS

vant quelque chose d’obscur et d’indéterminé; nous n’appre-
nons rien sur cette personnalité complexe. Quelquefois il con-
fondra le Dieu absolu et le Dieu incarné et dira que Dien
souffre, se dévoue, meurt. Mais ce sont des formules parado-
xales qui n'offrent aprés tout qu’un vain cliquetis de paroles.
Nous sommes en présence de mots dépouillés de toutes les
notions nécessaires pour leur fournir une substance et leur
donner de la valeur. C’est au Fils de '’homme que s’attachent
la pensée et la sympathie de Vinet. C’est le Fils de I'homme
gu’il contemple, qu'’il suit dans les péripéties de son histoire,
dont 1l médite les lecons et les exemples. Mais le dogme s’est
évanoui.

Nous concluons donc que dans 'ceuvre apologétique de Vinet
tout ce qui est dogmatique constitue une véritable excrois-
sance ; mais cette excroissance vicie 'ceuvre tout entiere. Elle
y mtroduit la confusion, elle en fausse l'appareil et enléve
aux conclusions I'exactitude logique qui seule en fait la force.
Ce qui reste ce sont les détails heureux, excellents, souvent
exquis que ’esprit d’analyse a fournis.

I1I

Nous avons vu que le christianisme est pour Vinet une
révélation surnaturelle des dogmes de la chute, de I'incarna-
tion et de 'expiation. Ce n’est chez lul ni un résultat acquis
par un travail scientifique, ni méme de simples opinions for-
mées par des réflexions personnelles. Pour lui cette définition
est un aphorisme d’une autorité indiscutable; 1l ne veut pas
la mettre en question. On pense bien que cette conception
n’aura pas moins influé sur le moraliste que sur l'apologiste.
Cilons-en quelques exemples. Vinet fait consister la morale
religieuse dans 'obéissance a la loi de Dieu, c’est-a-dire la loi
promulguée sur le Sinai au milieu des tonnerres et des éclairs.
(Pest une loi extérieure, formulée, supérieure a toute critique,
réclamant une obéissance sans réserve. Or, 'idée de la pure
obéissance prise pour base de la morale est pour le moins su-
perficielle et insuffisante. L’acte d’obéir implique une abdica-



ALEXANDRE VINET, APOLOGISTE ET MORALISTE CHRETIEN 37

tion : il suffit & celui qui obéit de savoir que l'ordre a été
légitimement donné, et il s’abstient d’apprécier 'ordre lui-
méme. Eh bien! quand il s’agit de vie spirituelle, ot tout doit
étre spontané et volontaire, toute abdication va contre le but.
Jésus veut que nous discernions par nous-mémes ce qui est
juste. (Luc XII, 57.) Mais Vinet repousse la moralité qui se régle
sur la norme intérieure, déclarant que c’est une obéissance
que 'homme se rend a lui-méme et non & Dieu. C’est qu’il op-
pose d’une maniére absolue TI'humain au divin, ne tenant
aucun compte de l'immanence de l'esprit divin au sein de
I’dme humaine 1.

Vinet nous dit que Dieu fait connaitre en certains cas sa vo-
lonté a quelques hommes par des ordres spéciaux. Il ajoute
que ces ordres, émanant de l'absolue souveraineté, sont par
cela méme rationnels et moraux : toute réclamation opposée
par la conscience et la raison serait une révolte; I'obéissance
doit étre aveugle. Ici Vinet pense évidemment & certains récits
de "Ancien Testament : 'ordre donné & Abraham d’offrir son
fils en holocauste ; 'ordre donné a Salil d’exterminer Amalek;
I'ordre donné & Osée de prendre pour femme une prostituée.
Ces ordres venant de Dieu, selon lui, il en nie I'immoralité. En
se fondant sur I'évidente immoralité de tels ordres, on peut
nier qu’ils viennent de Dieu. On peut d’ailleurs justifier cette
négation par une exégese et une critique scientifiques. Mais
pour Vinet et son milieu, rejeter la valeur historique du
moindre récit de la Bible ne pouvait se présenter a l'esprit.
Force lui est donc de saper par la base toute espéce de cer-
titude, d’ouvrir la porte au scepticisme, d’enlever ala cons-
cience son autorité décisive, bret de démentir ses principes les
plus chers.

Voici un dernier exemple. La loi exige une obéissance vo-
lontaire, l'obéissance du cceur; ’homme ne peut accomplir
une telle obéissance que quand il est né de nouveau. Celte
nouvelle naissance est produite par 'adhésion & la doctrine de

t M. Chavannes reproche, pag. 76, & Vinet de négliger le fait de I'im-
manence, tandis qu'il cite pag. 123 un passage « ol I'immanence est
catégoriquement exprimée. »



38 F.-C.-J. VAN GOENS

Iexpiation; la foi en l'expiation produit la foi en 'amour de
Dieu. Telle est la théorie de Vinet. Nous sommes ici en pré-
sence d'une évolution logique. Tout se passe dans Dlentende-
ment. La doctrine de I'expiation fournit la preuve de 'amour
de Dieu. Une fois qu’il est démontré que Dieu nous aime, l'a-
mour réciproque de '’homme pour Dieu s’en déduit logique-
ment. Nous voila en pleine scolastique ; pour celle-ci le fait
capital est intellectuel; I'adhésion au dogme implique tout;
les conséquences pratiques en sortent d’elles-mémes. C’est un
pur rationalisme. Vinet ne s’en doute pas. Dans le fait c’est
I'amour de Dieu qui I’a porté a recevoir le dogme de ’expia-
tion, mais par un intervertissement tres facile et tres fréquent
partout ol 'esprit scientifique fait défaut, il a pris l'effet pour
la cause et il a cru que c’est la foi en I'expiation qui a produit
en lui la foi en Pamour de Dieu. Cet intervertissement a été
lorigine d’une théorie morale superficielle et insuffisante.

Domincée par ses préjugés dogmatiques, la morale de Vinet
est souvent superficielle. Ajoutons que souvent elle est inévi-
tablement stérile. En voici encore quelques exemples.

Vinet veut prouver qu’il n'y a pas de neutralité possible
entre la vie spirituelle du chrétien et la mondanité produite
par les instincts inférieurs: qui n’est pas pour le Christ est
contre lui. Malheureusement d’un bout & lautre de son dis-
cours régne une confusion perpétuelle entre la foi au Christ et
I’adhésion & une dogmatique. Il en résulte que Vinet combat &
la fois, dans la teneur d’'une méme argumentation, et les résis-
tances égoistes & laustérité de la morale chrétienne et les
justes réclamations soulevées par la nature des dogmes. La
démonstration s’appuyant tour a tour sur le vrai et sur le faux
en perd toute efficacité réelle.

Condamné & se perdre en efforts infructueux dansles landes
d’un systeme stérile, il n’est pas étonnant qu’obéissant d’ail-
leurs & la pente naturelle de son esprit subtil, 1l se soit atta-
ché & des abstractions qu’il soumet & une pénétrante analyse.
Il juxtapose des propositions aux nuances les plus fugitives,
aux différences imperceptibles; les propositions paraissent
équivalentes ; les divisions et les subdivisions se succedent;



ALEXANDRE VINET, APOLOGISTE ET MORALISTE CHRETIEN 39

on piétine sur place au lieu d’avancer; cela devient impatien-
tant; et ce qui est plus grave, cela ne profite de rien.

Ajoutons la négligence de la vérification des prémisses.
Vinet prenait ses points d’appui dans ses préjugés dogmati-
ques ou dans des données bibliques acceptées de la main de la
tradition. Dans de telles conditions, malgré une rigueur appa-
rente, le raisonnement ne pouvait étre que fallacieux. Toute
une part importante de la réalité, dérobée par les fictions de
la théorie, échappait aux regards de Vinet; il ne pouvait en
tenir compte et des fautes de logique trés graves en décou-
laient fatalement.

Enfin tout systéme de morale vraiment scientifique est dans
la dépendance de probléemes métaphysiques de premier ordre.
Or, ces questions métaphysiques, Vinet n’y remonte pas, ou
g’ll en parle, ¢’est pour déclarer que la révélation y donne une
réponse péremptoire et définitive. Ces solutions si fierement
présentées ne sont autre chose en définitive que de simples
lmages sans substance, des mots sonores et creux.

Il résulte de tous ces faits que les vues morales de Vinet ne
sont pas seulement incohérentes et morcelées, mais surtout
incompletes.

IV

Heureusement le sens moral clair, net, profond, élevé,
ferme dont il était doué lui a fourni une riche et féconde ma-
tiere ; ce sens a élé le vrai ressort de toute son activité. Plu-
sieurs circonstances en ont favorisé le développement : I'édu-
cation d’un pére que « 'affection rendait habituellement exi-
geant et difficile ; » le contact du doyen Curtat; une grave
maladie ; la fascination et le froissement causés par le réveil.
Il en est résulté une morale qu’il importe de caractériser.

D’abord la morale de Vinet est austére. C’est la loi de la
perfection dans toute sa rigueur, n’admettant ni mitigation, ni
compromis; il nous accule entre I’absolue nécessité et ’ab-
solue impossibilité de répondre aux conditions fondamentales
de notre nature morale. C’est un nceud digne d’une interven-



40 F.-C.-J. VAN GOENS

tion surnaturelle; il faut un miracle. Telle est, on le prévoit,
la conclusion. Mais si I'appel au surnaturel influe sur 'exposi-
tion de cette morale et en lend les ressorts jusqu’a les fausser,
nous avons hate d’ajouter que ce défaut affectait la forme et
laissait le fond intact. Ce quile prouve bien, c¢’est qu’il exprime
de temps en temps, de la maniére la plus énergique, sa foi a
'immanence divine 1.

Si, comme nous l'avons vu, Vinet se montre quelquefois
obsédé par l'idée d’une loi de Dieu extérieure, surnaturelle-
ment promulguée, il P'oublic plus souvent pour lui substituer
la législation intérieure, organique, universelle. La conscience,
« volx, organe, représentant de Dieu dans nos dmes, » cette
conscience, « je veux dire cet inslinct qui nous presse d’agir
conformément & nolre conviction, quelle qu’elle soit, est pour
I'bomme la premiére des lois ou plutot la seule loi véritable. »
« Un role subalterne n’est pas fait pour elle; partout ou elle
parait, elle veut paraitre en souveraine. Des que nous I'avons
acceptée, c’est a4 elle seule qu’en toutes choses nous devons
obéir2. » Aussi, ce qui fournit un caractére distinctif de sa mo-
rale, il insiste, sauf de rares exceptions dues aux habitudes
traditionnelles, sur la nécessité de la conversion sans la mo-
tiver ; il sentait que tout motif qu’il avancerait serait étranger
et superflu.

Vinet avait de plus, au plus haut degré, ce qu’on pourrait ap-
peler le sens humain, un profond respect, une sympathie af-
fectueuse pour 'homme, pour tout homme en tant qu’homme.
Sur le front le plus dégradé par les stigmates du vice, sa foi et
sa charité voyaient resplendir comme une espérance divine
Pauréole de la régénéralion et de la vie nouvelle. En cela 1l se
distinguait d’un grand nombre d’adeptes du Réveil qui se
montraient dédaigneux et hautains envers ceux qu’on ran-
geait parmi les inconvertis. Cest grice & ce sens que Vinet,
étranger a toute superstition formaliste, néglige absolument
ce qu'on pourrait appeler la morale ecclésiastique, la regle de

! Rien n’égale sous ce rapport le sublime passage que nous trouvons

dans I'Homilétique, pag. 595, reproduit par M. Chavannes, pag. 123, 124,
2 M. Chavannes, pag. 124.



ALEXANDRE VINET, APOLOGISTE ET MORALISTE CHRETIEN 41

conduite imposée aux membres d’une société religieuse, les
rites qu’il faut observer, les obligations auxquelles il faut se
soumettre, les opinions qu’il faut entretenir. Ce sont toujours
les réalités de la vie spirituelle qu’il a en vue, ce qu'on pour-
rait appeler également la morale humaine et la morale divine,
parce que c’est celle qui est fondée dans la maniére dont nous
sommes constitués. Il est naturel qu’ici toute casuislique soit
absente. Vinet est le moraliste de la vie supérieure, de la vie
de I'esprit.

Un autre caraclere important de la morale de Vinet, c’est sa
notion des rapports de la foi chrétienne et de la civilisation.
« I’époque ou nous vivons, dit-il, demande compte au chris-
tianisme de sa philosophie. Quand on parle de la philosophie
du christianisme, on a 'air de parler d’'une chose extraordi-
naire, lointaine, accessible & peu d’esprits; et pourtant, dire
que le christianisme est philosophique, c’est dire en d’autres
termes qu'’il est d’accord avec lui-méme et avec notre nature,
quil est humain, simple, conséquent, pratique. » (Cest dire
gu’aux yeux de Vinet le chrétien comme tel est, de fait comme
de droit, une partie intégrante de la société humaine; il est
appelé & y déployer avec un soin consciencieux toutes les ac-
tivités qui dérivent de sa nature; il doit y exercer un sacer-
doce consacré au culte de la vérité, de la justice, de l'idéal,
en un mot, au culte du bien dans toutes les spheres. Ces 1dées
se sont développées chez Vinet au milieu des tendances sec-
taires de ses fréres dissidents jui, tirés du monde ennemi de
Dieu, lul sont essentiellement étrangers et le cOtoyent sans s’y
méler. Le sens moral de Vinet, son bon gott, ses aspirations
veritablement évangéliques, tout le poussait & comballre cet
ascétisme quasi monacal. On comprend qu’il ait combattu
avec la méme énergie la passivité d'une foi voisine du quié-
tisme : « la foi, dit-il, renferme, pour ne les montrer que plus
tard, mais renferme réellement en soi tous les éléments de la
vie chrétienne. La foi est une ceuvre; elle est I'ceuvre des
ceuvres. »



42 F.-C.-J. VAN GOENS

AY

Nous ne connaitrions pas suffisamment Vinet comme mora-
liste si nous ne le suivions pas sur le terrain politique !, dans
la défense de la liberté religieuse, non pour raconter ses no-
bles efforts et ses luttes douloureuses — ce qui nous ferait
dépasser le cadre que nous nous sommes tracé — mais pour
signaler les principes qui 'ont dirigé.

Le XVIII® siecle invoquait la tolérance, c’est-a-dire qu’il se
contentait d’'un support précaire pour divers culles; Vinet as-
pire & la liberté pour tous. Le XVIIIe siecle demandait la tolé-
rance comme une faveur; Vinel réclame la liberté comme un
droit. Le XVIIIe siécle tirait son mobile d’une indifférence &
laquelle quelque dédain n’était pas élranger; Vinet parle au
nom de la foi. C’est en faveur de la fol qu’il veut queles cultes,
que tous les cultes soient libres ; il le demande pour 'honneur,
pour la prospérité, pour la puissance de la foi. Sile XVIIIe
sieécle a ouvert la route, on peut voir avec quelle vigueur Vinet
I’a poursuivie et mesurer toute la distance qui le sépare de ses
devanciers et qui le place bien au-dessus. Vinet ¢était un fils de
la société moderne.

Sans doute, nous ne nous dissimulerons pas, encore ici, une
lacune tres grave, l'absence du sens historique. Ce sont tou-
jours les idées abstraites de I'Etat et du culte qui sont les ob-
jets de la pensée; c’est 'analyse de ces idées qui fonrnit l'ar-
gumentation et la preuve. Il n’y arien qui place les idées dans
un temps et dans des lieux déterminés. Les notions, suspen-
dues dans ’éther de I'abstraction, ne s’appuient nulle part sur
I'étude des réalités concrétes. La méthode mise en euvre est
celle du XVIIIe siécle, qui ne connaissait guére que le raison-
nement a priori sur des idées abstraites. Mais nous n’oublie-
rons pas que le sens historique, qui est un des caractéeres dis-
tinctifs du XIXe siecle, naissait & peine; nous rappellerons

! Et pourquoi pas é¢galement sur le terrain littéraire ot Vinet, par son
caractére moral, a créé son genre i lui ? C'est une lacune tres regrettable
a signaler dans le travail de M. Chavannes.



ALEXANDRE VINET, APOLOGISTE ET MORALISTE CHRETIEN 43

surtout que cette lacune n’empéche pas Vinet de déployer les
mobiles les plus purs et les plus élevés. En effet, ce ne sont
pas seulement les convictions appartenant aux diverses sectes
chrétiennes qu’il appelle & se manifester. L’hérésie, l'incrédu-
lité, & tous ses degrés, sonl astreintes & ce devoir de sérieuse
et droite franchise, qu’il ne confond pas avec l'indiscrétion et
ia turbulence. C’est l'inverse de la liberté du bien, telle que
I’entendent certains sectateurs du catholicisme romain, au
nom de laquelle il s’abandonnent & tous leurs instincts de ty-
rannie et de compression. Il voit, il démontre un bien positif
pour lous dans ces aveux sans réticence du doute et de la né-
gation. Il y reconnait pour la cause de la vérité un avantage
dont elle a besoin; la gloire de la vérité, c’est de triompher
seule, par elle-méme ; c’est ce qui fait sa puissance ; c¢’est ainsi
qu’elle se fait connaitre comme vérité. Elle ne veut d’autre
appui que celui du temps, son fidéle et patient allié. Telle est,
en dépit du dogme de la chute, la foi profonde, infatigable,
opinidtre qui est 'honneur de Vinet. C’est la foi en Dieu qui a
tout organisé pour que la réalité se dégage des apparences.
C’est du méme coup la foi & 'esprit humain qui aspire a con-
naitre les choses telles qu’elles sont et & s’y régler. C’est la
confiance que, dans la lutte entre les forces opposées que re-
cele notre sein, l'esprit triomphera de la chair. C’est la foi
dans la présence et dansl’action de I'esprit de Dieu en chacun,
la foi dans le caractére divin de la nature humaine.

La vérité étant exclusivement individuelle, chacun ne dé-
cidant que pour soi seul, il est naturel que Vinet ait affirmé
I’absolue incompétence de I’Etat en matiere de vérité et qu’il
ne peut pas, qu’il ne doit pas y avoir de religion de I’Etat;
mais il n’a pas vu, sous I'empire de ses préjugés dogmatiques,
il ne pouvait pas voir que les raisons qui, en matiére de vérité,
établissent 'incompétence de I'Etat, établissent du méme coup
celle de I'Eglise; que les fidéles étant individuellement ap-
pelés & constater la veérilé religieuse et a y croire, I'Eglise
comme corps ne doit pas se substituer & eux dans cette déter-
minalion, en consacrant une théologie officielle. L'Eglise ne
doit pas étre dogmatique, mais religieuse. (’était bien le véri-



44 F.-C.-J. VAN GOENS

table idéal de Vinet; mais par suite de sa conception de la ré-
vélation, il ne distingue pas I'église religicuse de I'église dog-
matique, il attribue & I'un des objels ce qui appartient a l'autre
et croit recevoir de I’'église dogmalique les bienfaits de I'église
religieuse. Et comme il faut que les maux qui naissent de I'E
glise dogmatique alent une cause, c’est & I'union de I'Etat et
de 'Eglise qu’il s’en prend : I'Etat, dont il se fait une notion
étroite et mécanique, est son bouc émissaire. Vinet n’a pas vu
que tant que 'Eglise reste dogmatique, la séparation de I'k-
glise et de 'Etat sert & peu de chose; la racine du mal n’est
pas tranchée, car quand I'Etat persécute, c’est ordinairement
Iéglise dogmatique qui l'inspire et I'Etat ne fait que préter
son bras. Vinet a donc fondé, sous le nom d’église libre, une
eglise indépendante de I'Etat et a voulu, en lui donnant une
confession de foi, associer les deux principes opposés. Il a
échoué. I.’église libre est une église dogmatique.

L’ceuvre de Vinet a donc été insuffisante ; mais cette insuf-
fisance tient & des défauts dont les uns lul étaient personnels
et dont les autres sont dus a son milieu. G’est ce qui ne l'a pas
empéché d’agir fructueusement : trempant jusqu’a un certain
point dans les préjugés régnants, il pouvait sans trop de scan-
dale, sans trop lui-méme s’en rendre compte, les miner et en
préparer la ruine. Mais il y a une cause plus directe et plus
profonde de son succes. Il a été un disciple chrétien de la phi-
losophie du XVIIIe siécle; c’estla ce qui a fait son originalité,
c’est 1a qull a trouvé s=a force. Vinet a été le missionnaire de
I’Evangile auprés des hommes qui ne pouvaient revenir a des
dogmes condamnés et qui sentaient en eux un vide religieux
aw’ils ne savaient comment combler. A I'égard du XVIIIe sie-
cle, il était leur condisciple, il partageait leurs idées , il parlait
leur langue ; mais, de plus qu’eux, il avait la foi et par le petit
nombre de dogmes traditionnels qu’il avait gardés il conser-
vait & la religion qu’il annoncait un caractére de religion posi-
tive qui apaisait les regrets de ses auditeurs. C’est ainsi qu’il a
obtenu des succes immenses et mérités ; ils ¢taient du meilleur
alol. Son action bienfaisante n’a pas été bornée au cercle res-
treint de la tendance évangélique ; d’autres hommes, en grand



ALEXANDRE VINET, APOLOGISTE ET MORALISTE CHRETIEN 45

nombre, en ont aussi profité. Il a été le prophéte des hommes
affamés de liberté et de vérité par les haules qualités de sa
parole convaincue et sincere, se déployant dans sa franche
hardiesse et dans I'ardeur du feu qu’elle communiquait. Et si
le triomphe qu’il a remporté sur ses préjugés dogmatiques
reste toujours voilé, si I’ceuvre n’a pas été accomplie jusqu’au
bout, il sera toujours permis de dire que Vinet est I’homme
qui a le plus versé de vin nouveau dans de vieux vases.

En résumant le beau travail de M. Chavannes, nous avons
d@ négliger une foule de réflexions incidentes du plus haut
intérét, pour mettre en relief I'idée maitresse du livre. Nous
signalons d’importantes digressions sur Paul, sur Pascal, sur
Curtat; sur la nature de la vérité, sur 'autorité dogmatique,
sur la conversion, sur 'assurance du salut, sur la vie spiri-
tuelle ; sur le réveil, sur les églises nationales, sur la mission
de I'Etat, sur le XVIIIe siécle. Tous ces développements,
comme le portrait de Vinet lui-méme, donnent ample matiére
a réfléchir et & discuter.

VI

M. Charles Secrétan ? nous en fournitl’occasion en discutant
les critiques dont la pensée de Vinet a été I'objet de la part de
M. Chavannes. Nous ne nous arréterons pas aux points ol,
selon M, Secrétan, la pensée de Vinet a été mal saisie par
M. Chavannes. Ce sont des détails secondaires. Nous nous
attacherons & examiner quelques questions théologiques qui
partagent les deux champions et caractérisent ce qu’on peut
appeler I’évangélisme et la théologie moderne.

M. Chavannes, en appréciant Vinet, s’est placé au point de
vue de la théologie scientifique, c’esi-a-dire de 'exégese, de
la critique historique, de la psychologie, de I’expérience reli-
gieuse. C’est le contre-pied du point de vue traditionnel et au-
toritaire. On est fort étonné d’entendre dire & M. Secrétan que

1 Revue chrétienne, mai et juin 1883. Comp. Théologie et religion, par le
méme. Lausanne, Arthur Imer; Paris, Paul Monnerat, 18383, passim.



46 F.-C.-J. VAN GOENS

ce point de vue lui « fait I’effet de n’exister nulle part dans
Iespace. » Cest pourtant celui des faits extérieurs et intérieurs,
celui de l'expérience prise pour point de départ. Peut-étre
trouvera-t-on la clef de cette opinion défavorable dans le peu
de sympathie que M. Secrétan a pour la théologie. « Vinet,
dit-il, n’est pas théologien; il est beaucoup plus : c’est une
force religieuse. » Comme si ces deux qualités s’excluaient
nécessairement! qu’on se rappelle un Paul, un Luther, un
Schleiermacher, un Parker : n’étaient-ils pas prophetes auntant
que théologiens ? « Vinet semble n’avoir jamais eu le temps
d’étudier la théologie; nous ne pouvons nous empécher de
croire que ce fut un trés grand bonheur. » Et I'on n’a pas de
peine & partager lopinion de M. Secrétan sila théologie est
en effet ielie qu’il la définit : « la théologie c’est la dogmatique
qui expose les vérités qui découlent d’'une révélation surnatu-
relle; qui détermine, distingue, précise dans les matiéres de
foi. Elle n’a rien & déméler avec la critique historique et la
philosophie. » La théologie est ainsi synonyme de la scolas-
tique, dont le propre est de raisonner sur des prémisses po-
sées par lautorité, admises sur la foi de cette autorité et dés
lors placées au-dessus de toute critique. Or, on concoit sans
peine la répugnance qu’'une pareille théologie doit inspirer a
tout esprit cultivé de nos jours. Heureusement la définition
surprenante cessera de l'étre si nous apprenons, d’une part,
que M. Secrétan n’est rien moins que théologien lui-méme! et
que, d’autre part, les théologiens les plus compétents nous
donnent une tout autre idée de la théologie 2. Je r’en citerai
quun seul dont le témoignage aura une grande valeur aux
yeux des protestants de langue francgaise. « La théologie, dit
M. Scherer3, gqu’on regarde volontiers comme la plus étroite

1 Apres avoir dit que Vinet n'était pas théologien, M. Secrétan ajoute
en parlant de lui-méme : « mille fois plus ignorant encore, partial sans
doute, et justement suspect en raison de cette ignorance. » Pag, 204.

2 A commencer par Herder, Briefe iiber das Studium der Theologie.
Signalons aussi un tres bel article de M. Sabatier, Revue chrétienne, té-
vrier 1831

3 Mélanges de critique religieuse, pag. 522, 523.



ALEXANDRE VINET, APOLOGISTE ET MORALISTE CHRETIEN 47

et la plus stérile des sciences, en est, au contraire, la plus
étendue et la plus féconde. Elle confine & toutes les études et
touche a toutes les questions. Elle renferme tous les éléments
d’une instruction libérale. Elle initie 1’esprit & des recherches
qui ne se font ailleurs ni si naturellement ni si complétement.
La théologie n’exige pas seulement la connaissance des lan-
gues classiques, elle conduit & 'étude d’une des branches les
plus intéressantes de la philologie orientale. On se trouve
placé en face d’écrits également importants par leur antiquité,
leur caractére propre el le role qu’ils ont joué dans les desti-
nées de I'’humanité. Il s’agit d’en constater 'dge, d’en établir
I'authenticité, d’en déterminer le but et le caractére. 1’inter-
prétation de ces écrits souléve les questions les plus délicates,
celles qui concernent les manuscrits et leurs variantes, les
textes et leur constitution, le vrai sens de tel passage, la vraie
portée de tel enseignement. Le théologien acquiert ainsi la
précieuse habitude de manier des documents originaux et de
puiser aux sources mémes de la tradition. L’explication des
livres saints n’est d’ailleurs qu’une branche de la science qu’il
cultive. L’histoire de I'Eglise en est une autre et I’histoire de
I'Eglise est I’histoire du monde moderne. Vient enfin le sys-
teme des doctrines morales et religieuses qui composent en-
core aujourd’hul les croyances de la chrétienté. Pour lors on
est en pleine métaphysique et 'on aborde ce que la spé-
culation humaine a de plus élevé et de plus profond. C’est
ainsi que le théologien, pour peu qu’il comprenne sa tiche
d’une maniére sérieuse, voit s’ouvrir devant lui le vaste
champ des connaissances humaines. C’est ainsi qu’il s’exerce
tour & tour aux procédés déliés de l'analyse et aux procédés
hardis de la synthése. C’est ainsi qu’il rencontre une foule
de questions propres a aiguiser et a fortifier I'intelli-
gence. »

On peut aller plus loin et affirmer I’heureuse influence que
la théologie et notamment la philosophie religieuse peut exer-
cer sur le ceceur. Je conviens que la religion est relativement
indépendante de la pauvreté de la théorie. Mais elle ne I'est
que relativement. « Une conception naive et méme grossiére,



48 F.-C.-J. VAN GOENS

dit un des plus illustres théologiens de nosjours?, peut s’allier
4 une piété sincére du cceur; le cas n’est pasrare ; cependant,
dans la régle, une représentation grossiére tend & troubler la
religiosité pratique. Ainsi 'idée épurée de Dieu ne permettra
pas de lui attribuer des sentiments inférieurs, de le dégrader
en l'associant aux passions humaines, de Passiéger de voeux
égoisles, comme on obséde un tyran capricieux de priéres et
d’adulations. Ainsi encore I'idée épurée de la révélation triom-
phera de I'étroitesse d’une Eglise qui se prétend en possession
exclusive du salut, et y rendra possible cette charité géné-
reuse qui reconnait le souffle de Dieu dans tout ce qui est hu-
mainement vrai et bon. Ainsi enfin J’espérance épurée de 'a-
venir ¢loignera de la morale I'influence funeste qu'exerce le
sentiment d’une rétribution égoiste. Bref, on peut affirmer
que tout en servant avant tout les intéréts de la connaissance,
la philosophie religieuse aura aussi une action salutaire sur les
émotions de la vie religieuse. »

A ce point de vue au moins on n’affirmera pas que « ce fut
un trés grand bonheur pour Vinet de n’avoir jamais eu le
temps d’'c¢tudier la théologie. » On ne dira pas non plus que
M. Chavannes etit mieux fait de ne pas en appliquer les prin-
cipes aux doctrines de Vinet.

M. Secrétan ne caractérise pas seulement & sa maniére la
théologie, il définit aussi la dogmatique. « L’idée d’une théo-
logie comme science ayant son objet propre est inséparable
de l'affirmation du surnaturel ; autrement la théologie ne se
distinguerait de Phistoire que pour se confondre absolument
avec la philosophie. La dogmatique, exposant les vérités qui
découlent d’une révélation surnaturelle, est la science du sur-
naturel. »

S'il faut entendre par le surnaturel les prétendus faits pro-
duits en dehors de I’ensemble ordonné de Dieu ou contraires
a cet ordre, ces coups extraordinaires o1, selon Bossuet, Dieu
voulait que sa main parit seule, ces coups d’Etat de la politi-
que du ciel, bref les miracles dans leur acception classique, il

U Religionsphilosophie von Dr Otto Pfleiderer, Professor zu Berlin, 1878
pag- 311,



ALEXANDRE VINET, APOLOGISTE ET MORALISTE CHRETIEN 49

n'est pas étonnant que ceux qui partagent le point de vue de
M. Chavannes & cet égard se séparent entiérement de M. Se-
crétan. Heureusement M. Secrétan s’explique sur la significa-
tion qu’il attribue & ce terme de surnaturel, devenu si équi-
voque par les embarras qu’il cause de plus en plus & ses par-
tisans et par les tergiversations qui en résultent. « Il y a, dit-
il, le surnaturel en soi; c’est I'inintelligible, 'impossible ; 'af-
firmer, c’est la contradiction pure et simple; la science de ce
surnaturel est un assemblage de mots qui s’entre-détruisent.
Mais il y a aussi le surnaturel pour nous; c’est ce qui dépasse
I’ordre que nous connaissons présentement, qui ne trouve pas
son explication dans les lois que nous avons constatées; c’est
le surnaturel provisoire, relatif. »

En d’autres termes : objectivement, le surnaturel n’existe
pas; il n’est que subjectif; c’est mon ignorance qui crée le
miracle ; ¢’est mon intelligence croissante des lois du monde
qui le réduira de plus en plus, pour finir peut-étre par le sup-
primer tout entier. Il en résulte que si la critique historique
parvient & expliquer les récits des miracles de I’Ancien et du
Nouveau Testament par les lois qui président & la psychologie
et & I’histoire, ces miracles n’existeront plus pour moi; ils me
placeront devant des faits qui ne « dépassent pas 'ordre que
nous connaissons ; » « ilss’expliqueront par des lois que nous
avons constatées. » De méme « les vérilés qui découlent d’une
révélation surnaturelle, » non plus incompréhensibles, mais
incomprises, ne seront surnaturelles qu’aussi longtemps que
nous ne les comprenons pas; elles cesseront de I’étre du mo-
ment que nous serons parvenus a4 nous les expliquer saine-
ment. Ainsi le dogme de la chule cessera d’étre surnaturel,
dés que nous aurons trouvé qu’il consiste dans 'idée de notre
état commun et solidaire de misére morale ; celui de I'incarna-
tion, du moment que nous aurons compris u'il marque la
parenté de Dieu et de 'homme; celui de I'expialion, dés que
nous en aurons saisi le noyau, savoir linviolabilité de la loi
morale ; celul de la prédestination, des que nous en aurons
extrait légitimement I'idée de la certitude du pardon divin. Ou
bien, si l'on veut encore conserver le terme de surnaturel

THEOL. ET PHIL. 1884, 4



50 F.-C.-J. VAN GOENS

malgré toules les équivoques et tous les malentendus qu’il ne
cesse d’engendrer, il désignera I'acte divin qui consiste 4 com-
battre dans I'homme une existence contraire a la vie de l'es-
prit, & le délivrer des entraves et des contradictions de la vie
naturelle, & élever 'esprit & sa pleine liberté. Mais entendu de
celte facon le surnaturel ne pourra plus étre allégué pour
preuve de I'incompréhensibilité de la prétendue vérité révélée,
c’est-a-dire, des formes contradictoires de la tradition humaine;
au contraire, I'incompréhensible ou le contraire de la raison
qui y réegne, constitue plutoét son coté humain, son erreur et
s’explique parfaitement par son origine psychologique et his-
torique. La vraie révélation consiste & connaitre les mystéres
du royaume de Dieu (Math. XIII, 11), & connaitre la vérité
(Jean VIII, 32), a sonder les profondeurs de Dieu (1 Cor, 1I, 10).
Ce que le chrisltianisme enseigne sont des paroles de vérité et
de bon sens (Acte XXVI, 25); mystére pour 'homme animal,
lumiére pour I'homme spirituel (1 Cor. II, 11). MM. Chavannes
et Secrétan me paraissent au fond se rencontrer ici; le libéra-
lisme et I'évangélisme se donnent la main; tout en se traitant
en fréres ennemis, ils n’en seront pas moins, dans le fond, des
fréres.

Nous abordons un autre point fort important dans la matiére
qui nous occupe. M. Secrétan dit que la dogmatique « définit
les dogmes; » « elle expose les vérités qui découlent de la ré-
vélation surnaturelle. » On le voit, les dogmes et les vérités
religieuses sont placés sur la méme ligne ; ils sont identiques.
Il y a la une confusion et cette confusion est lrés grave ; elle
revient & celle de la religion et de la théologie.

En effet, le propre de la vérité religieuse consiste & émaner
de l'intuition immeédiate, de ’expérience intime; quiconque
est de la vérité, disait Jésus, entend ma voix; il I'entend
comme loreille per¢oit le son. Citons comme exemple les
béatitudes. On sent du premier coup que Jésus-Christ n’a fait
que manifester son expérience religieuse en disant . bienheu-
reux sont ceux qui ont le cceur pur, car ils verront Dieu. En
revanche, le dogme est le résultat du travail de I'intelligence,
appliqué a la vérité religieuse. Ainsi la doctrine paulinienne



ALEXANDRE VINET, APOLOGISTE ET MORALISTE CHRETIEN 51

de la justification par la foi est un dogme ; c’est une formule
du pardon divin, née de la polémique de Paul avec les Juifs et
les Judéo-chrétiens. La représentation religieuse, d’abord flot-
tante et variable, devient une doctrine formulée par la réflexion
soumise a la philosophie de I'époque. C’est par la sanction
confessionnelle d’'une église, qu’elle devient dogme, c’est-a-
dire, doctrine authentique et obligatoire. On peut donc si peu
dire que la science n’a rien a4 déméler avec le dogme, qu’il
faut dire qu’elle en est la meére. Ajoutons que ce travail n’est
pas seulement une nécessité historique, mais un véritable pro-
gres dans la connaissance religieuse. L’épuration des repré-
sentations religieuses ne peut se faire qu’a condition que leurs
défauts soient placés dans le plein jour de la réflexion logique.
Celle-ci peut n’avoir au début ni lintention, ni effet d’'une
critique ; elle peut se borner directement a fixer la représen-
tation et & la garantir ; mais alors méme elle ouvrira la route
qui doit finalement conduire & une épuration critique maté-
rielle qui éléve la représentation & la hauteur d’une vérité ra-
tionnelle. Or, pour revétir la représentation de formules nettes
il faut posséder des notions déterminées et la pensée ne peut
lessemprunter qu’a son milieu, lequel se compose d’éléments
divers, mais est principalement le produit de la philosophie
dominante. La réflexion dogmatique devra donc recourir a la
philosophie et & la culture d’une certaine époque. L’histoire
est 14 pour l'attester. La notion stoico-alexandrine du Logos a
conduit & la doctrine chrétienne de la Trinité. C’est que dés
I'origine de 'empire romain il exista une affinité trés étroite
entre la philosophie stoico-platonique et la conscience reli-
gieuse de 'Eglise chrétienne. Il en est de méme de I'influence
du dualisme platonique sur le dualisme augustino-scolastique
de la cité de Dieu et de la cité du monde, de I'Eglise et de
I’humanité profane, de la révélation et de la raison, de la grace
et de la liberté. Comme l'a dit Kant, le service de la philoso-
phie consiste principalement & porter le flambeau allumé de-
vant sa maitresse, la théologie. Le mal ne consiste donc pas
en ce qu’il y ait des dogmes ; ils sont aussi indispensables pour
la religion que le corps l'est pour Pesprit; le mal est qu'on



52 F.-C.-J. VAN GOENS

veut les imposer autoritairement et les déclarer valables pour
tous les siécles. Or, c’est & cela que s'oppose le sentiment re-
ligieux. Il s’agit de mettre les dogmes et les rites en harmo-
nie avec lul. Schleiermacher a eu Beau adresser une superbe
lettre de congé a la philosophie au nom de la conscience reli-
gieuse de I'kglise, afin de n’admettre dans la dogmatique que
la description des affirmations immédiates, dégagées de toute
sagesse mondaine; la théologie de cet illustre professeur a
prouvé que 'alliance établie par I’histoire entre la connaissance
religieuse et la connaissance philosophique est trop bien fon-
dée dans la nature des choses pour pouvoir étre anéantie par
un décret du sentiment souverain. |

Il faut donc bien se garder de confondre I'ceuvre du senti-
ment religieux avec celle de Pintelligence qui s’y applique.
Chacune d’elles a sa raison d’étre et occupe sa place légitime,
pourva que l'une ne prétende pas usurper les fonctions de
Pautre. Ne confondons pas les faits religieux avec leur théorie.
Cette confusion a mené au symbole d’Athanase ; elle a ravagé
et ravage encore & I'heure qu’il est les héritages du Seigneur.

M. Secrétan, partisan de ’hypothése de la chute, reproche &
M. Chavannes d’y substituer celle de I’évolution, ou du passage
de la vie animale & la vie spirituelle. Cet arrét suppose que la
premiére hypothése ne présente pas de difficultés ou en pre-
sente moins que la seconde. Nous ne le pensons pas. Personne,
au reste, ne se flattera ici d’avoir dit le dernier mot. Il ne
s’agit que de balancer les raisons de part et d’autre.

En effet, vouloir que le mal moral et le mal physique soient
I'effet de la premiére désobéissance de nos premiers parents,
c’est bien mal justifier le gouvernement de Dieu: c'est le
propre d’'un bon ouvrage de ne pas se détériorer des qu’il est
sorti des mains de son auteur. — Que dirions-nous d’ailleurs
d'une mére qui exposerait sa fille & un péril dont la fatalité ne
serait pas douteuse? — Puis le Dieu bon et miséricordieux
a-t-il pu faire suivre une seule faute de la ruine temporelle et
éternelle de toute la race? n’y a-t-il pas une contradiction
révoltante & placer, & l'origine du gouvernement divin, une



ALEXANDRE VINET¢ APOLOGISTE ET MORALISTE CHRETIEN 53

disposition despotique qui jure avec la nature du Dieu d’amour?
Puis-je enfin étre tenu responsable des péchés d’'un autre ? le
péché, fait moral, peut-il se transmettre par la génération,
fait physique?

Il y a plus. Les sciences naturelles ne nous permettent pas
d’admettre un état primitif parfait; la vie physique et la vie
spirituelle sont toutes deux le résultat de forces qui se réali-
sent par leurs rapports mutuels et par la lutte avec le monde
qui les entoure. On ne saurait donc attribuer & ’homme dans
I'état primitif la plus haute connaissance de Dieu ou la mora-
lité la plus pure. L’archéologie vient & son tour nous montrer
I’homme voué dés origine & un rude labeur pour dominer la
nature, une lente émersion du sein de la grossiéreté animale,
de tardifs progrées dans la moralisation de la vie, dans la fon-
dation du droil et des mceurs. Pour échapper aux coups que
porte l’évidence, on se retranche derriére l'innocence; on
assimile nos premiers parents & des enfants ; mais qu’obtient-
on? en quoi consiste I'innocence de nos petits anges? ne con-
tient-elle pas autant de mauvais germes que de bons? et puis,
considérera-t-on le moment ol I'on quitte celte innocence
comme une chute? N’y verra-t-on pas plutét un progres dou-
loureux mais nécessaire et salutaire, un moyen de triomphe
futur sur le mall. Enfin 'inadmissibilité d’un état primitif par-
fait entraine celle de la chute qui suppose cet état; le mal ne
saurait provenir d’une volonté absolument bonne ; il lui man-
querait le motif sans lequel on ne se représente pas une ac-
tion libre.

Pour toutes ces raisons on préféere ’hypothése de I'évolu-
tion. « Ce qui est spirituel, a-t-on dit avec Paul(1 Cor. XV, 46),
d’accord avec la psychologie et I'histoire, ce qui est spirituel
n’est pas le premier, mais ce qui est animal ; ensuite vient ce
qui est spirituel. » Le péché est ainsi la suite nécessaire du
fait que '’homme, animal dans ses origines, devait s’élever peu
a peu par la vie légale a la vie spirituelle et parvenir par la
période du péché et de I'égoisme au régne de Pesprit. Cest du

! Personne n'a mieux rendu le récit mythique de Gen. 1II que Schiller ;
voir Pfleiderer, 1. c., pag. 505.



B4 F.-C.-J. VAN GOENS

sein de la vie animale que l'esprit se dégage, il se forme par
la lutte. Le péché provient de la faiblesse de 'esprit et Pesprit
est faible parce qu’il ne se fortifie gqu’au inoyen d’un développe-
ment. Le sentiment du péché est la conscience de la distance
qul nous sépare de notre destinalion et cette conscience dou-
loureuse est la source de la guérison. C'est ce qui fait dire &
Paul que la méme loi par laquelle Dieu nous a enveloppés dans
la désobéissance et qui nous tient sous les verroux du péché,
est aussi notre pédagogue pour arriver & Christ et & la rédemp-
tion. (Rom. XI, 32; Gal. III, 22-24.) Dans ce sens, on a reconnu
de tout temps que le péché a été ordonné de Dieu, non en soi,
mais en vue de la rédemption, c’est-a-dire comme condition
inévitable du développement de la liberté morale, celle-ci ne
pouvant naitre que du triomphe remporté sur son contraire, &
savoir I'égoisme 1.

Nous nous permettrons de toucher un dernier point, qui se
trouve en rapport intime avec le précédent : ¢’est la conversion
et la vie nouvelle. « Ce dogme, M. Chavannes ne le connait
pas, il présente, au contraire, le passage de la vie animale a la
vie spirituelle comme un simple fait de croissance, qui n’im-
plique pas de crise excepté pour les natures sensuelles et gros-
siéres, (est une illusion : M. Chavannes n’a pas bien observé
les faits ; du moins les termes dont il use ne signifient-ils pas
naturellement ce qu’il importe d’entendre. Il s’agit d’'une révo-
lution nécessaire & toute Ame d’homme pour entrer dans la
communion de Dieu, révolution dont les plus pures et les plus
innocentes comprendront le besoin avant les autres et mieux
que les autres. Il s’agit pour elles de se déraciner du sol o
elles végetent ; il s’agit de déplacer leur centre de gravité; il
s’agit de ne plus se vouloir elles-mémes pour vouloir Dieu et
pour vivre en Dieu. »

En relisant I’endroit o1 M. Chavannes parle de la conversion
(pag. 111, 112), il me parait que M. Secrétan ne lui a pas rendu
justice. « Le passage, dit M. Chavannes, de la vie inférieure &
la vie supérieure, de 'animalité & la spiritualité, est désigné
dans le Nouveau Testament par I'image d’une nouvelle nais-

1 Voir Pfleiderer 1. ¢c. pag. 550,



ALEXANDRE VINET, APOLOGISTE ET MORALISTE CHRETIEN 5D

sance. Il est parfaitement évident que sans cetle transforma-
tion homme ne peut répondre @ sa destination ; il ne peut
voir le royaume de Diew. Mais cet heureux changement qui
réclame foujours une activité morale énergique et profonde,
peut, suivant les sujets, s’accomplir de bien des maniéres dif-
férentes qui se rangent d’elles-mémes sous deux catégories
distinctes. » On le voit, M. Chavannes admet la nécessité de
la nouvelle naissance non seulement pour « les natures sen-
suelles et grossiéres, » mais pour tous les hommes et, loin d’y
voir jamais « un simple fait de croissance, » affirme que tou-
Jours chez tous elle réclame de vigoureux et profonds efforts,
que des crises plus ou moins marquées constituent la regle ;
« c’est méme 'ordinaire. » « Chez Vinet il y a eu plus d'une
crise. » Mais cela n’empéche pas M. Chavannes de signaler
deux grandes catégories, celle des dmes dans lesquelles la
chair a longtemps prédominé, et celle des dmes qui des leur
entrée dans la vie sont soumises & l'influence bienfaisante de
I'Esprit. Pour les premiéres il y aura rupture quelquefois sou-
daine, toujours douloureuse, déchirements profonds en sar-
rachant & leur déplorable passé ; pour les autres, la supréma-
tie de la vie spirituelle prend moins la forme d’une victoire
que celle d’'un développement; il n’y a pas lieu pour elles de
s’arréter et de rebrousserdans leurs voies ; « chez elles la nou-
velle naissance est indépendante d’une conversion. » « Bien
des motifs nous conduisent & ranger Vinet dans cetle derniére
catégorie. » Paul et Augustin sont les types de la premiére
classe, Jean et Thomas 4 Kempis ceux de la seconde. Je pense
que M. Secrétan accordera cette distinction sans objection.
Mais les termes absolus dont il se sert pour marquer la vie
nouvelle : se déraciner, se déplacer, etc. ont 'air d’imprimer
a la vie nouvelle un caractére absolu et magique que je ne
saurais accepter. Elle n’est absolue ni dans le sensde la perfec-
tion puisqu’il n’y a pas de saint qui n’ait ses défaillances et ses
défectuosités,n’en déplaise & un grand docteur tel qu'Athanase?;

! Athanase n'hésite pas & parler de saints dont 'union morale n'est
troublée par aucun péché. Voir les passages cités par K. Hase, Dogm.,
1850, p. 60.



o6 F.-C.-J. VAN GOENS

ni dans le sens de solution de continuité ; nous savons com-
bien les plus grands chrétiens conservent leur tempérament
violent on doux, 'empreinte indélébile de leur personnalité ;
leur naissance, par opposition & leur état antérieur, est nou-
velle, comme le christianisme est une nouvelle alliance, une
création nouvelle, quoiqu’il soit une miipws; (Math, V,17); la
nouvelle naissance dans le chrélien ne trouble pas plus le
développement psychologique que lapparition du christia-
nisme ne rompt le fil de I'histoire. C'est dire qu’il faut re-
pousser toute influence immédiate, mécanique, magique dans
I’ceuvre de la conversion.

Voila un homme parvenu a une foi vivante. C’est, dit-il, par
un besoin de lumiére et de divine consolation. Mais comment
ce besoin est-il né ? C’est 'effet de la constitution de sa nature
morale qui ne permet pas & la longue de regimber contre les
aiguillons ; c’est celui des rapports sans nombre dans lesquels
la Providence place ses enfants; ici une éducation pieuse, la
un fidele ami, plus loin une perte navrante, aillcurs une grave
maladie, bref Dieu opére la nouvelle naissance par des moyens
naturels qu’il a établis et dont nous pouvons nous rendre
compte. S’il reste ici des mystéres, que le monde moral par-
tage avec le monde physique, nous ne les attribuons pas
2 une intervention miraculeuse, mais aux bornes et a la fai-
blesse de nos facultés. Si M. Secrétan veut appeler ce point de
vue du naturalisme, nous ne nousy opposerons pas, quoique le
sobriquet soit peu honorable; et, bien que le point de vue fasse
a M. Secrétan « I'effet de n’exister nulle part dans I'espace, »
nous combinons ce naturalisme-li avec le théisme, pour ado-
rer Celui qui remplit 'univers de sa présence éternelle, force
de toute force et vie de toute vie.

En posant la plume j’exprime l'espoir d’avoir rendu témoi-
gnage & des principes qui me sont chers, sans flatter un ami
respectable et sans froisser un honorable contradicteur.

18 octobre 1883.
F.-C.-J. vAN GOENS.




	Alexandre Vinet : considéré comme apologiste et moraliste chrétien : à propos de l'ouvrage de M. F.-L.-Fréd. Chavannes, ancien pasteur

