
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1883)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

THEOLOGIE

Ch. Lagrange. — Le christianisme et la méthode
expérimentale1.

M. Ch. Lagrange est, paraît-il, un savant de valeur, bien qu'il
compte à peine trente-deux printemps. Dans le but d'utiliser les

dons scientifiques de cet homme distingué, une place d'astronome

adjoint à l'observatoire de Bruxelles a été créée pour lui.
Ajoutons que ce savant est doublé d'un chrétien et qu'il met

en conséquence son savoir au service de sa foi. Or c'est là ce qui
constitue le principal intérêt du traité que nous allons analyser.

M. Lagrange est un savant et sa science ne l'éloigné pas de

l'Evangile Il n'y a donc pas incompatibilité préétablie entre la

science et la religion chrétienne.
Mais que signifie le titre donné par M. Lagrange à son opuscule

: Le christianisme et la méthode expérimentale qu'est-ce que
l'auteur veut démontrer? quelle est sa thèse, et comment la

soutient-il

M. Lagrange eslime que les apologètes du christianisme ont,

jusqu'ici, fait fausse route, que leurs arguments, s'ils prouvent
quelque chose, ne prouvent cependant pas grand'chose, qu'ils sont

loin même de « convaincre d'erreur » les adversaires de la foi

chrétienne.

1 Le christianisme et la méthode expérimentale, par Ch. Lagrange, astronome

adjoint à l'observatoire de Bruxelles. Précédé d'une lettre de

M. Ernest Naville. Lausanne, Arthur Imer éditeur, 1883.



THÉOLOGIE 531

Quels sont ces arguments? Ceux que nous connaissons tous
depuis longtemps et que nous employons tous, les arguments de

nature morale. Ainsi nous déduisons l'existence de Dieu du fait
de « l'opposition qui existe entre la valeur morale des individus et
le bonheur ou le malheur de leur condition. » Justice doit être
rendue quelque part et quelque jour ; or qui dit justice dit aussi

juge. La nature est également invoquée comme témoignant de

l'existence de Dieu : « Une machine doit avoir un ouvrior. »

On recourt encore à l'argument tiré de « certains faits
historiques qui ne peuvent s'expliquer que par l'intervention d'une
force libre, » ou bien à « l'idée de l'infini en puissance, en bonté,
en justice » que nous sommes censés posséder.

Mais tous aussi, nous le sentons, ces arguments n'entraînent

pas la certitude; on peut répondre à tous et toujours d'une
manière plausible. Ce qui manque aux grands problèmes qu'agitent
les spiritualistes comme aussi les matérialistes, c'est une solution

scientifique rigoureuse. « Qu'un homme vienne me dire : il n'y a

pas de Dieu. Je lui demanderai de me le prouver et il ne le pourra
pas. Qu'un homme me dise : il y a un Dieu. Je lui demanderai
de me le prouver et il ne le pourra pas. » (Pag. 48.)

Toute cette partie est juste. La méthode communément

employée pour démontrer Dieu, sa puissance, sa justice, sa sagesse,

sa bonté, ne contraint pas l'athée ou le sceptique à se déclarer

vaincu. Seulement une telle méthode existe-t-el!e M. Lagrange
le croit ; cette méthode, il l'a trouvée, c'est celle qu'il appelle

expérimentale. Que le philosophe chrétien procède à la manière

de l'astronome, du géologue, du physicien, du chimiste, qu'il se

serve de ces deux instruments qui s'appellent l'observation et

l'expérience.
Ce point de vue suppose évidemment que la vérité dans l'ordre

religieux peut être démontrée par des procédés de l'ordre scientifique.

Ici, nous nous prenons à hésiter, presque à douter.

Mais point d'à priori toutefois ; voyons l'ouvrier à l'œuvre, après

quoi seulement nous jugerons.
Vouloir démontrer l'existence de Dieu est un travail inutile.

« Pourquoi nous attacherions-nous, écrit M. Lagrange, à chercher



532 BULLETIN

l'existence d'un objet et non cet objet lui-même? » Il faut démontrer

l'existence de Dieu en montrant le chemin qui conduit à lui,
en le faisant connaître, en mettant l'àme en contact avec lui. Que

je sente en moi la présence de Dieu et je croirai scientifiquement
à sa présence et à son existence. Et pour arriver à ce résultat il
suffit de prier. La prière rend Dieu sensible à notre cœur, elle

met notre esprit en rapport avec celui de Dieu : « C'est une vraie

expérience scientifique à tenter, ni plus ni moins. » Seulement pour
que l'expérience réussisse, pour que la prière soil suivie d'effet,

pour que Dieu nous y apparaisse, une préparation est nécessaire.

Ici, décidément, nous nous arrêtons. La prière, une expérience

scientifique Une expérience, nous le voulons bien, mais scientifique

1 Nous touchons ici du doigt l'erreur capitale de notre
écrivain. Il n'y a pas, il n'y aura jamais assimilation possible entre
les procédés des savants pour arriverà la certitude dans le monde

matériel et les procédés à employer pour parvenir à la certitude
dans le domaine religieux. Que Dieu se révèle dans la prière, cela

est certain, mais cette révélation n'a rien de commun avec les

résultats positifs obtenus par le physicien ou le chimiste. La prière
est une expérience sui generis. L'homme qui prie fait abstraction
de tout ce qui est terrestre, naturel, visible, palpable, matériel, il
sort de la sphère du sensible pour se transporter dans la sphère
de l'invisible, de l'immatériel, du surnaturel. Rien de plus objectif

que l'expérimentation scientifique, rien de plus subjectif au

contraire que l'acte de la prière. Les choses spirituelles en un
mot ne se laissent découvrir que par des moyens spirituels, sans

relation avec ceux que réclament MM. de l'académie des sciences.

Ne confondons pas les domaines scientifique et religieux. La

science a ses preuves à elle qui ne sont absolument pas celles de la

religion. Le psychologue et le chimiste n'ont d'autre trait commun

que celui d'être hommes, mais ils se comportent et doivent se

comporter tout différemment dans leurs recherches : Dieu ne se

présente pas à l'âme comme un précipité se présente à l'œil du

chimiste. La connaissance de Dieu obtenue par la prière n'a rien
de mathématique ni d'absolu : les découvertes du savant

s'imposent à tout le monde, elles sont faites une fois pour toutes; celles
de l'homme qui prie n'ont de valeur que pour lui-même et chacun



THÉOLOGIE 533

est tenu de les faire pour son propre compte, s'il veut être certain
de leur réalité.

Ceci bien entendu, j'adresse à M. Lagrange une seconde

objection.

La prière est-elle réellement l'unique voie qui conduit à Dieu?
J'en connais une autre, de même ordre, expérimentale aussi et

tout aussi certaine. C'est celle que Jésus indiquait en ces termes:
« Si quelqu'un veut faire la volonté de mon Père, il connaîtra que
ma doctrine est de Dieu, s La morale évangélique mise en pratique,
essayée ou expérimentée, conduit à Dieu aussi sûrement que la

prière.
Or, celte expérimentation-là est recommandée depuis près de

dix-neuf siècles par tous les apologètes chrétiens, depuis les plus

grands jusqu'aux plus petits, bien avant par conséquent l'apparition
de la méthode expérimentale que préconisent les savants de nos

jours.
M. Lagrange, malgré tout l'intérêt de sa brochure, ne saurait

donc revendiquer la gloire d'avoir découvert une méthode nouvelle

pour arriver à la connaissance de Dieu. Nous tous, prédicateurs

évangéliques, si mince que soit notre bagage théologique, nous

avons dit et répété sur tous les tons que, seule, l'expérience donne
de Dieu et de Jésus-Christ une intelligence suffisante, que pour
connaître Dieu et Jésus-Christ il faut s'asseoir à leur école.

M. Lagrange est un chrétien convaincu et qui puise dans sa

conviction le courage de faire acte de témoin de Jésus-Christ. Ace
titre nous l'honorons infiniment. Qu'il nous permette, toutefois,
d'être étonné de quelques-unes de ses affirmations théologiques
et même scientifiques. Parlant de la Bible, il nous dit : « Voici un
livre aussi vieux que le monde. » M. Lagrange pense-t-il donc

que l'Ancien Testament, car pourtant il ne saurait s'agir du Nouveau,

date de l'origine de toutes choses? Encore à propos de la

Bible notre autour écrit ces lignes qui laissent supposer une
théorie de l'inspiration plus que contraire aux faits : « Dieu,
dans sa bonté, nous a légué, en l'écrivant lui-même, l'histoire
merveilleuse de ses dispensations. » Ainsi, d'après M. Lagrange,
c'est Dieu lui-môme qui a écrit les livres de la Bible

De la part d'un savant voici quelque chose de bien étrange.



534 BULLETIN

M. Lagrange signale comme « preuve étonnante » de 1' « origine
divine » de la Bible « la concordance précise entre ses données

sur la formation de l'univers et en particulier de la terre, la
tendance finale des forces qui l'animent et les résultats de la science

moderne relatifs aux mêmes objets. »

C'est cela. Tout est inspiré dans la Bible puisque c'est Dieu lui-
même qui l'a écrite, tout est inspiré, même ce qui est absolument

étranger à la révélation, même les faits de l'ordre scientifique,
même la création de l'univers en six jours de vingt-quatre heures,
même les récits les plus compromettants pour la révélation, s'il
était avéré que de tels récits font partie intégrante de la

révélation

Mais n'insistons pas davantage. Si le point de vue théologique
de M. Lagrange n'est pas le nôtre, ses vues chrétiennes sont bien
les nôtres. Il fait bon rencontrer un sens chrétien si développé
chez un savant, en même temps qu'une bonne volonté si manifeste
mise au service de la vérité religieuse. Si, maintes fois, nous

avons dû faire nos réserves en lisant le Christianisme el la méthode

expérimentale, nous n'en sommes pas moins entièrement d'accord

avec la thèse fondamentale de l'auteur : c'est par la voie de l'expérience

qu'on arrive à connaître Dieu. E. B.

E. Chastel.—Le christianisme aux XVIe et XVIIe siècles1.

L'époque de la Réforme est la portion de l'histoire moderne

la plus riche en grands caractères, la plus féconde en incidents

dramatiques et variés. Au debut du XVIe siècle, l'Eglise avait,

comme on sait, beaucoup perdu de son crédit sur les fidèles.

Partout le clergé était en butte aux traits acérés de la satire populaire

qui censurait vivement les mœurs des prêtres et des moines,
tournait en ridicule leur avarice et leur amour du bien-être.

1 Histoire du christianisme depuis son origine jusqu'à nos jours, par
Etienne Chastel, docteur es lettres et en théologie, professeur d'histoire
ecclésiastique à l'université de Genève. Tom. IV : Age moderne. Première
période : Le christianisme aux XVIe et XVIIe siècles. Paris, G. Fischbacher,
1882. - 575 pages.



THÉOLOGIE 535

Toutefois le saint-siège ne se doutait guère de la gravité de la
situation.

Sortie victorieuse de ses luttes contre les Hussites et de l'opposition

qu'elle avait rencontrée dans les conciles de Constance et
de Bàie, la papauté, sous l'influence de l'esprit sceptique produit
en Italie par la renaissance des lettres, avait complètement perdu
de vue les intérêts religieux dont la garde lui était confiée. Pie II,
le dernier pontife animé de la foi du moyen âge, avait cherché à

entraîner l'Europe occidentale à la délivrance de Constantinople
conquise par les Turcs, mais personne ne répondant à ses pressants

appels, son projet de croisade avait misérablement avorté.
Ses successeurs n'eurent pas de si hautes visées. Les intérêts de

la chrétienté, les choses de la religion les touchent peu. Mettant

sans scrupule la puissance et les trésors de l'Eglise au service
de leur ambition personnelle, ils emploient leur pouvoir viager
à établir grandement leurs neveux ou leurs fils. Sixte IV,
Alexandre VI cherchent à faire souche de maison souveraine. Jules II
travaille à donner au saint-siège une importance politique capable

d'inspirer le respect aux princes ses voisins. Il est en effet le

créateur de l'Etat de l'Eglise et du pouvoir temporel des papes.
Léon X, enfin, agit bien plus en chef de la famille des Médicis

qu'en souverain pasteur du peuple chrétien. Tous ces pontifes
sont des diplomates avisés et habiles, usant de leurs armes
spirituelles dans un but tout mondain et empruntant aux princes de la

péninsule italique leurs procédés de gouvernement. En revanche,
ils sont aussi de fervents adorateurs de l'antiquité classique, de

zélés protecteurs des lettres et des arts. Rome, devenue, sous leur

influence, le centre et le rendez-vous de la société polie et cultivée

de l'époque, semblait devoir, sons des formes nouvelles, conserver

longtemps encore la direction intellectuelle du monde occidental.

Nous n'avons pas à raconter ici comment la protestation de

Luther vint brusquement anéantir ces flatteuses illusions. Il suffit
de rappeler que, en moins de quarante ans, la plus grande partie
de l'Europe échappait à la domination du saint-siège. Déjà les

pays Scandinaves ont embrassé la foi nouvelle, l'Angleterre et

l'Ecosse se sont séparées de Rome. Le protestantisme a reçu droit
de cité dans l'Empire, il pénètre dans les Pays-Bas, en France,



536 BULLETIN

en Hongrie, en Pologne. L'ennemi est partout et la hiérarchie

catholique, frappée de stupeur par la soudaineté de l'attaque, n'a

su lui opposer jusqu'ici que des résistances partielles et locales.

Il est temps d'aviser et de concentrer ses forces pour faire face

au péril. Le concile de Trente a condamné solennellement
l'hérésie, affirmé de nouveau les droits du saint-siège et restauré la

discipline ecclésiastique. Des ordres religieux, de récente création,
parmi lesquels brille au premier rang la compagnie de Jésus,

fournissent à la papauté, dans sa guerre aux protestants, d'habiles
et zélés auxiliaires. Aux souverains pontifes sceptiques et mondains

du commencement du siècle, ont succédé des hommes de

mœurs sévères, dévoués sans partage aux intérêts de l'Eglise.
Celle-ci a trouvé dans la personne de Philippe II un protecteur
puissant qui met à son service les meilleures troupes de l'époque.
Rome est donc armée pour le combat; elle prend à son tour
l'offensive et se met en devoir de reconquérir le monde qui
échappe à sa domination. Alors commencent les guerres de religion

qui, pendant près d'un siècle, couvriront de sang et de

ruines une grande partie de l'Europe.
Ce fut en France que la guerre commença, et pendant de

longues années les destinées de la réforme se débattirent, comme

en champ clos, sur les bords de la Seine ou de la Loire. Le

triomphe des calvinistes dans le pays de Clovis eût entraîné la

réformation des Pays-Bas, fortifié en Suisse le parti des novateurs
et donné au protestantisme la prépondérance en Europe. Les

contemporains ne s'y trompèrent pas et suivirent avec un vif
intérêt, une attention soutenue, les péripéties de cette longue lutte

entre les deux factions rivales qui se disputaient, en France, la

possession du pouvoir. Tous les peuples y prirent part d'une

manière plus ou moins directe ; les huguenots en effet tiraient
leurs troupes d'Angleterre ou d'Allemagne, tandis que les ligueurs
appelaient à leur aide les armées espagnoles. Le conflit, on le sait,

se termina par une transaction entres les deux parties. D'un

côté, le catholicisme resta la religion officielle du royaume, et

Henri IV dut acheter la couronne au prix d'une abjuration; de

l'autre, l'édit de Nantes établit, pour un siècle, en France, le

régime de'la tolérance religieuse.



THÉOLOGIE 537

La paix confessionnelle à peine rétablie sur les bords de la

Seine, les hostilités éclatent en Allemagne où les princes protestants

prennent les armes pour résister à la fois aux empiétements
de Rome et à l'ambition de la maison d'Autriche. Cette guerre de

trente années se termine à son tour par un compromis rétablissant

l'équilibre entre les Eglises rivales et leur assignant les limites

qu'elles occupent encore aujourd'hui.
La paix de Westphalie ferme l'ère des guerres religieuses. A

partir de cette époque les deux communions opposées remplacent
la lutte à main armée par la controverse. Tandis que commence

pour l'Eglise luthérienne l'âge de la scolastique protestante,
l'école calviniste de Saumur produit des écrivains et des prédicateurs

distingués Dans le camp opposé, le clergé gallican, servi par
l'éloquence d'un Bossuet el d'un Bourdaloue, le talent d'un Flé-
chier et d'un Massillon, l'ardente charité d'un saint Vincent de

Paul, brille pendant quelques années d'un éclat incomparable.
Mais bientôt la révocation de l'édit de Nantes, la destruction de

Port-royal, les persécutions exercées contre le jansénisme vinrent

réduire au silence tous les penseurs originaux ou indépendants,
el la dévotion étroite et formaliste imposée aux Français par le

despotisme du grand roi prépara peu à peu le terrain au scepticisme

et à la licence de mœurs du règne suivant.

Tels sont les événements dont M. Chastel nous présente le

récit. Le savant professeur genevois nous donne sur l'histoire du

calvinisme beaucoup de renseignements peu connus et puisés aux

meilleures sources; ses jugements sur le réformateur de Noyon

nous paraissent marqués au coin d'une équité parfaite. Son livre

recevra du public, nous n'en doutons point, l'accueil empressé

auquel il a droit. A. H.-M.

Kundig. — Expériences faites au lit des malades

et des mourants l
C'est avec une vraie satisfaction que nous annonçons une

nouvelle édition de celte excellente « contribution à la théologie pra-

1 Erfahrungen am Kranken- und Sterbebette. Ein Beitrag zur praktischen

Theologie, von Euchanus Kündig, f Pfarrer von St. Leonhard in



538 BULLETIN

tique. » Nous n'avons pas à faire connaître un ouvrage qui, soit
dans l'original allemand, soit dans la traduction publiée en notre

langue sous le titre Les maladies el la mort, a fait depuis
longtemps ses preuves et valu à son auteur la profonde reconnaissance

de nombreux collègues de tout âge.

Celte cinquième édition est due aux soins pieux de M. Anstein,
chapelain de l'hôpital de Bàie. Elle ne diffère des précédentes que

par le retranchement de quelques digressions et par l'adjonction,
sous forme de notes au bas de la page, d'un certain nombre de

réflexions suggérées à l'éditeur par une longue et fidèle pratique
de la cure d'âmes auprès des malades. Ces additions sont conçues
dans le même esprit de piété et de sagesse que le texte qu'elles
sont destinées à compléter et parfois à entourer de certaines

réserves.

En fait de réserves, M. Anstein estime que l'auteur va trop loin

en déconseillant expressément au pasteur de lire à ses patients
des versets de cantique. Ailleurs il met en garde contre les écueils
de la physiognomonie. «Ce qu'on peut lire sur le visage d'un malade,
c'est l'état où il se trouve actuellement, mais non son caractère,
le fond même de ses dispositions. » — « Fait-on bien, lisons-nous
dans une autre note, d'employer auprès de chrétiens croyants
cette expression devenue courante : « Marcher par la vallée de

» l'ombre de la mort, » qui était parfaitement à sa place étant

donnée l'eschatologie de l'Ancien Testament? Celui qui croit a la

vie éternelle. »

On trouvera à la pag. 98 de fines réflexions et d'excellents conseils

sur l'ambition que doit avoir le pasteur, spécialement celui
de ville, d'être non seulement un « pasteur des dames, » ce qui
est relativement facile, mais un « pasteur pour les hommes, »

ein rechter Mœnnerpfarrer, ce qui est plus malaisé.

Citons encore la remarque (pag. 180) sur les graves inconvénients

que présente, au point de vue delà cure d'âmes, le moderne
abus de la morphine, et (pag. 305) des réflexions fort sensées sur

un autre phénomène de notre temps, je veux dire l'idée qui tend

Basel. Fünfte vermehrte und verbesserte Auflage, herausgegeben von
Rudolf Anstein, Pfarrer am Spital zu Basel. — Basel 1883, Verlag von
Peüx Schneider. (Adolf Geering.) VJ11 und 337 Seiten.



THÉOLOGIE 539

à se répandre dans certains milieux, que recourir au médecin et

à la médecine est un manque de foi. « Certes, dit avec raison
M. Anstein, même en usant avec soumission et reconnaissance

envers Dieu des conseils d'un médecin intelligent, il reste encore
bien assez de besogne pour la foi » Peut-être ce sujet eût-il mérité

quelques développements de plus. Nous dirons même que
dans un ouvrage publié à Bâle, où cette idée compte, dit-on, de

nombreux et fervents adhérents, nous nous attendions à voir la

question traitée plus à fond qu'elle ne pouvait l'être dans une note
d'une demi-page.

Quoi qu'il en soit, nous ne doutons pas que cette nouvelle édition

ne trouve lo même accueil empressé que ses devancières, et

que l'ouvrage ainsi rajeuni ne soit directement et indirectement
en bénédiction à bien des âmes.

F. Lenormant. — La Genèse1.

Ce volume est le premier d'une série qui comprendra tous les

livres du Pentateuque. Ce n'est pas d'un commentaire qu'il s'agit,
mais d'une traduction. Encore la iraduction comme telle n'est-elle

pas le but principal de l'auteur. Elle n'est qu'un moyen, celui qui
lui a paru le meilleur pour mettre le grand public au fait des

résultats acquis par la critique indépendante en ce qui concerne la

composition du Pentateuque.
Dans ce but, il donne dans une première partie, pag. 1-160, la

traduction du texte biblique de la Genèse dans son état actuel, avec

la division traditionnelle en chapitres, en ayant soin de « distinguer

par l'emploi d'un caractère typographique différent les morceaux
où la critique reconnaît la provenance de l'une et de l'autre

source. » Puis, dans la seconde moitié du volume, pag. 161-361,

il entreprend de « compléter la démonstration en décomposant le

texte entre ses éléments constitutifs. » Il en extrait ce qui provient

1 La Genèse, traduction d'après l'hébreu, avec distinction des éléments

constitutifs du texte, suivie d'un essai de restitution des livres primitifs
dont s'est servi le dernier rédacteur. Paris, Maisonneuve et Cic, 1883.

XVI et 364 pag.



540 BULLETIN

de l'un et de l'autre document primitif, en le dégageant de toute
combinaison étrangère et en le présentant traduit dans sa suite;
d'abord, pag. 161-291, le document jehoviste. divisé en quarante-
cinq sections; puis, pag. 293-361, le document élohiste, divisé en

onze sections correspondant aux thôledôlh ou « généalogies1. »

M. Lenormant nous apprend dans la préface que son livre est

écrit en vue du public français et catholique. Convaincu que la
thèse de l'unité de composition des livres du Pentateuque est

impossible à maintenir, mais sachant d'autre part que cette conviction

va à l'encontre de l'opinion encore universellement admise

par les docteurs catholiques, le savant et pieux membre de l'Institut

veut faire ce qui dépend de lui pour mettre fin à l'ignorance et

aux préjugés de la France catholique à l'endroit des résultats
positifs de tout un siècle d'études de critique. Fort de l'opinion « des

écrivains les plus autorisés de l'école protestante orthodoxe en

Allemagne et en Angleterre, défenseurs de la révélation et de

l'inspiration des Ecritures non moins résolus que les catholiques »

(pag. II), il répète ce qu'il disait déjà, il y a deux ans, dans la

préface de ses Origines de l'histoire, c'est que « prise en elle-
màrne, réduite à ses termes essentiels et dégagée des conséquences

qu'on y a trop souvent rattachées, mais qui n'en découlent pas

nécessairement, la théorie documentaire, comme on l'a appelée,
n'a rien en soi qui ne puisse être accepté par l'orthodoxie la plus

scrupuleuse. » (Pag. xv sq.) D'autant plus, a-t-il soin de remarquer,

que l'opinion traditionnelle de l'unité de composition « n'est

pas définie dogmatiquement et ne le sera jamais, car elle sort des

matières qui peuvent être de dogme. »

Il est vrai que, tout en s'appropriant les résultats de la critique
sur la composition du Pentateuque, tout en allant même jusqu'à
accepter « comme extrêmement probable » l'opinion de la nouvelle

école, (Reuss, Graf, etc.), sur l'âge relatif des divers documents

(pag. xiv), il persiste à faire toutes ses réserves sur la question de

la date qu'il faut assigner à la composition des écrits originaires
et à leur combinaison finale en un seul livre. Pareillement sur la

1 Onze, au lieu de dix, parce qu'avant Gen. XII, 4 M. Lenormant croit
devoir « restituer » l'intitulé : « Ceci est Les généalogies d'Abraham, » qui
n'existe pas dans le texte actuel. (Pag. 313.)



THÉOLOGIE 541

question d'auteur, en d'autres termes sur la mosaïcité, M. Lenormant

observe une excessive réserve. Même en dehors de toute
préoccupation religieuse, affirme-t-il, la question de date lui
paraît encore en suspens. Parmi les systèmes proposés il « n'en

voit, pour sa part, pas encore un seul qui présente des caractères
de démonstration suffisamment décisifs pour... ruiner .définitive¬
ment une tradition assez antique pour que la critique indépendante

lui doive au moins d'en tenir grand compte. »

Nous avouons ne pas comprendre et serions désireux de savoir
comment peuvent se concilier dans l'esprit de M. Lenormant,
d'une part, la conviction du critique qui voit dans le Pentateuque
le résultat de la « combinaison harmonique » par un dernier
rédacteur de quatre livres « composés à des époques diverses, »

et de l'autre, l'opinion, pour ne pas dire la croyance, que l'antique
tradition relative à la date de la composition du Pentateuque n'est

pas « ruinée définitivement. » A moins toutefois que, par la

tradition « assez antique pour que la critique indépendante lui
doive au moins d'en tenir grand compte, » l'éminent archéologue

entende, non pas celle qui attribue le Pentateuque à Moïse, mais
celle qui fait d'Esdras l'inslaurator Penlaleuchi. Ce qui pourrait
le faire supposer c'est cette phrase tirée de la préface des Origines
de l'histoire par laquelle M. Lenormant termine celle du présent
volume : « Je ne crois pas qu'on puisse y arriver (dans cette question

de date) à une solution définitive avant d'avoir fait entrer en

ligne de compte plus qu'on ne l'a fait jusqu'ici les éléments

nouveaux que les études égyptologiques et assyriologiques apportent
au problème. » J'en demande pardon à l'illustre savant catholique,
mais ceci ressemble à s'y méprendre à un renvoi aux calendes

grecques.
Quoi qu'il en soit de ce point nébuleux, l'ouvrage de M. Lenormant

est des plus méritoires. La démonstration qu'il a essayé

d'apporter en mettant le public à même de juger sur les pièces la

question de la composition de la Genèse et de s'y faire une opinion

directe, cette démonstration n'est pas nécessaire seulement à

l'égard du public catholique. Plus d'un protestant qui éprouve une

défiance instinctive pour les travaux critiques de ses coreligionnaires,

en acceptera peut-être plus volontiers les résultats par



542 BULLETIN

l'intermédiaire d'un pieux catholique qui ne les a lui-même pas
acceptés sans peine, mais a dû, c'est lui qui le déclare, finir par
se rendre à leur évidence. Nous ne serions même pas étonné que
M. Lenormant rencontrât plus d'intelligence pour son œuvre, et

un public moins ingrat, parmi les lecteurs protestants, pour
lesquels il n'a pas travaillé, qu'auprès de ses frères de la communion
romaine, à qui il songeait spécialement en la composant. Il est en

fout cas fort heureux que nous possédions un ouvrage de ce

genre en langue française, non seulement dans l'intérêt du

« grand public, » il est douteux que ce volume et ceux qui le

suivront pénètrent fort avant dans ce public-là, mais surtout à

l'usage de ceux qui, sans être hébraïsants de profession, désireraient

étudier de plus près la question et « arriver à une vue
d'ensemble » sur les résultats de l'analyse de détail.

Sur certains points, il est vrai, la distinction des éléments constitutifs

du texte, telle que l'établit M. Lenormant, ainsi que la

restitution des livres' primitifs, telle qu'il la présente, n'est pas tout
à fait au niveau de l'état actuel de la critique. Il fait la part du

second élohiste trop petite et assigne au dernier rédacteur un rôle

trop machinal. Et puis, pourquoi augmenter encore la confusion

qui ne règne déjà que trop dans ce domaine, en appliquant au

document jehoviste le titre de Livre des origines qu'Ewald et,

après lui, M. Kuenen ont donné au ci-devant premier élohisle?

(Pag. 161, en tète de l'Essai de restitution, tandis qu'à la pag. xi
l'auteur se déclare disposé à souscrire à la désignation suggérée

par M. Reuss, celle d'Histoire sainte.) C'était déjà bien assez que
M. Maurice Vernes, dans l'article Genèse de l'Encyclopédie des

sciences religieuses (torn. V, 468), reproduit dans ses Mélanges
de critique religieuse (Paris 1881), imaginât de prêter au «

premier » élohiste le nom de narrateur théocratique, que M. Schrader

avait inventé pour le « second. »

Notons enfin que M. Lenormant se fait illusion quand il se

figure (pag. IV) être le premier qui ait songé à reconstituer les

documents primitifs et à les présenter traduits dans leur suite,
dégagés de toute combinaison étrangère. « L'idée en est pourtant
bien simple, dit-il, mais on ne l'a pas encore eue. » A notre

connaissance, deux critiques pour le moins l'ont eue, il y a de cela



THÉOLOGIE 543

vingt ans, savoir M. Böhmer, Das erste Buch der Thora (traduction

des trois écrits originaires et des adjonctions du rédacteur),
Halle 1862, et M. Schrader dans l'appendice à ses Studien zur
Kritik und Erklœrung der biblischen Urgeschichte, Gen. I-XI,
Zürich 1863. On peut même dire que cette idée a déjà trouvé son

expression, bien imparfaite il est vrai, dans les Urkunden des

ersten Buches von Moses in ihrer Urgestalt, de Karl David Ilgen,
Halle 1798. L'idée est bien simple, en effet ; peut-être l'est-elle

trop. Si d'autres, qui sans doute l'ont eue aussi, n'y ont pas donné

suite, cela pourrait bien venir de ce qu'ils ne considèrent pas le

diascévaste ou rédacteur comme un simple compilateur et de ce

qu'ils nourrissent quelques doutes sur la possibilité de faire le

départ des éléments de provenance diverse d'une manière aussi

mécanique.
Le livre de M. Lenormant n'en est pas moins propre à remplir

son but et à rendre d'excellents services. La traduction elle-même

présente les qualités qu'on est en droit d'attendre d'un philologue
consciencieux, doublé d'un écrivain qui a le tact littéraire. Peut-
être la préoccupation critique, je veux dire l'attention vouée au

style propre à chacune des sources, se trahit-elle un peu trop dans

certains passages, et la version en devient-elle littérale à l'excès.

Veut-on une preuve de la conscience philologique du traducteur?
La voici : contrairement à l'autorité de la Vulgate et de l'exégèse

ecclésiastique, il rend comme suit le fameux texte de Gen. Ill, 15 :

« J'établirai une inimitié entre toi et la femme, entre ta race et sa

race; celle-ci t'écrasera la tète, et tu lui blesseras le talon. » Le

mot celle-ci est accompagné d'une note ainsi conçue : « La race

delà femme et non la femme elle-même; le genre du pronom
dans l'hébreu ne laisse aucun doute à cet égard, et les Septante

ne s'y sont pas trompés. »

Citons pour terminer une autre note qui ne manque pas

d'intérêt, mais dont nous ne sommes pas à même de contrôler l'exactitude.

Il s'agit de la fin du vers. 29 du chap. XI : Le nom de la

femme de Nakhôr était Milkàh, fille de Ilàràn, père de Milkâh et

père de Yiskâh. « Nous avons ici, dit la note, certainement une

glose marginale passée dans le texte, et cela avec une double

variante, d'où résulte d'une manière positive que ces généalogies



544 BULLETIN

ont été revisées au temps de la captivité sur des généalogies
parallèles existant chez les Babyloniens et conçues en caractères

cunéiformes. En effet, le nom de Yiskâh, qui est demeuré jusqu'à
ce jour une crux inlerpretum, n'est pas autre chose que la seconde

lecture dont serait susceptible, en vertu de la polyphonie du signe

initial, l'orthographe la plus simple et la plus naturelle du nom de

Milliàh dans le système de l'écriture cunéiforme. » Nous nous

permettrons, jusqu'à plus ample informé, d'accompagner d'un

point d'interrogation ces « généalogies parallèles existant chez les

Babyloniens. » H. V.

REVUES
Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft

Directeur : M. B. Stade.

Seconde livraison 1883.

Kamphausen : Nouvel essai de chronologie des rois d'Israël. —
Bacher : De l'emploi par Abou'l Walîd de la version du Cantique des

cantiques de Saadia, avec quelques remarques sur l'édition de cette
version par M. Merx (Heidelberg 1882). — Prätorius : De l'influence
de l'accent sur la vocalisation après des gutturales. — Völlers : Le
Dodécaprophèton des alexandrins. — Adler : Supplément à l'article
sur le jour des propitiations. (lrB livraison, pag. 184.) — Notes
géographiques, archéologiques, linguistiques sur divers passages de l'Ancien

Testament, tirées de lettres adressées à M. Riehm par le consul
Wetzstein. — Rectifications par G. Hoffmann. (Cp. l'e livr. pag. 107.)
— Quatre lettres de feu Franz Dietrich sur la prononciation du
tétragramme, communiquées par Franz Delitzsch. — Budde : Une
ancienne élégie hébraïque. (Jér. XXXV11I, 14 et suiv.)—Ed. Meyer:
Suppléments à l'article publié dans le 1" vol. pag. 117 et suiv. (Etude
critique des récits sur la conquête de Canaan.)

Theologische Studien aus Wurtemberg.
Directeurs : MM. Hermann et Zeller.

Troisième livraison 1883.

Führ : L'anthropomorphisme. Etude de psychologie et de théorie
de la connaissance (fin). — Schneider: Une angélophanie à l'époque de

la Reformation. — A.Zahn: Les jugements de Calvin sur Luther.
Contribution d'un pasteur de l'Eglise réformée d'Allemagne à la fête
du 400e anniversaire de la naissance de Luther. — Schneider :

L'inspection des églises dans le Wurtemberg avant l'Intérim. — Le même:

L'inspection pendant l'Intérim.


	Théologie

