
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1883)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

THEOLOGIE

B. Punjer. — Compte rendu de la littérature théologique
de l'année 1882 L

L'éditeur J. Ambr. Barth, de Leipzig, publie depuis l'année
dernière un Theologischer Jahresbericht, compte rendu théologique

annuel, paraissant dans le courant d'avril, et passant en

revue les publications théologiques de l'année écoulée. Nous

avons sous les yeux le second volume, renfermant la littérature
de l'année 1882. (vin et 463 pages. Prix : 8 marcs.)

A la différence des journaux critiques et littéraires tels que la

Theol. LiteraturZeitung de MM. Harnack et Schürer, ou le Theol.

Literalurblall de M. Luthardt, qui annoncent et apprécient les

écrits théologiques à mesure qu'ils paraissent, et d'autre part, à la

différence des revues de théologie qui publient un bulletin, mais

un bulletin nécessairement fort incomplet, des productions plus
ou moins récentes, le Compte rendu annuel dirigé par M. Bernh.

Punjer, professeur à léna, a l'ambition d'offrir au public théologique

une revue bibliographique à la fois systématique et

complète. La littérature relative à chaque discipline fait l'objet d'un

travail suivi, homogène, rédigé d'après un plan rationnel et par
un seul rapporteur choisi parmi les spécialistes.

1 Theologischer Jahresbericht. Unter Mitwirkung von Bassermann'
Benrath, Böhringer, etc., etc., herausgegeben von B. Pünjer. Zweiter
Band enthaltend die Literatur des Jahres 1882.—Leipzig, Verlag von Joh.
Amb. Barth, 1883.



THÉOLOGIE 403

Il est aisé de comprendre les avantages qu'offre ce mode de publication

et les précieux services que ces vues d'ensemble sont appelées

à rendre. L'utilité en est d'autant plus grande que la littérature
théologique va se développant, se diversifiant, se dispersant toujours
davantage d'année en année, et qu'il devient à peu près impossible,
non seulement au théologien voué à la pratique pastorale, mais au

théologien de profession, de se tenir au courant de tout ce qui se

publie de nouveau, même dans le domaine qu'il cultive plus spécialement.

En même temps, ces rapports annuels permettent de se

rendre un compte plus exact de l'état des questions, des problèmes
à l'ordre du jour, des points de vue en présence, des opinions en

lutte, des courants d'idée dominants, de la direction générale que
suivent les recherches sur tel ou tel sujet, de l'évolution que subit
telle ou telle doctrine. Enfin, il est intéressant de voir l'ensemble
de la littérature annuelle d'un sujet analysée et appréciée par un
seul et même homme compétent. Le point de vue théologique du

rapporteur peut n'être pas le vôtre; on peut avoir plus d'une réserve
à faire à l'endroit de ses jugements; toujours est-il qu'en faisant

la part de sa subjectivité, on pourra retirer du profit de ses

analyses et de ses appréciations, et qu'on lui saura gré de la peine

qu'il a prise de recueillir et de grouper les indications bibliographiques

dont vous pouvez avoir besoin.

Les disciplines théologiques sont réparties comme suit entre
les différents collaborateurs :

I. Théologie exégétique : 1° Ancien Testament, M. C- Siegfried
(léna); 2° Nouveau Testament, M. H. Hollzmann (^Strasbourg).

IL Théologie historique : 1° histoire de l'Eglise et des dogmes

jusqu'au concile de Nicée, M. Herrn. Liideniann (Kiel); 2° du

concile de Nicée à la Réformation, M. Paul Böhringer (pasteur à

Bàie); 3» de 1517 à 1700, M. K.Benrath (Bonn); 4° à partir de 1700,
M. Aug. Werner (pasteur à Guben, Prusse); 5° histoire des

religions, suivie de : philosophie de la religion, apologétique et

polémique, encyclopédie, littérature relative aux sociétés religieuses
et statistique ecclésiastique, M. B. Pïinjer.

III. Théologie systématique : 1° dogmatique, M. Rich. Lipsius
(léna); 2" morale, M. Wilh. Gass (Heidelberg).

IV. Théologie pratique : 1° homilétique, hymnologie, litur-



404 BULLETIN

gique, catéchétique, théologie pastorale, M. II. Bassermann

(Heidelberg); 2° droit ecclésiastique, questions politico-ecclésiastiques
de l'année, M. Bod. Seyerlen (léna); 3° Sermons et édification,
M. Otto Breyer (pasteur à Gotha).

Le volume se termine par un nécrologe de 1882, rédigé par le

directeur. M. Piinjer, et un registre alphabétique.
Plusieurs de ces noms sont déjà connus de nos lecteurs. Ils

leur en diront assez sur l'esprit général de l'entreprise. Les

collaborateurs appartiennent tous à la théologie dite progressive. Ils
s'inspirent d'un libéralisme diversement nuancé, sans qu'on
puisse leur reprocher de faire systématiquement les affaires d'un

parti.En thèse générale, ils se sont efforcés de rendre à chaque
auteur la justice qui lui est due, ce qui n'empêche pas, est-il besoin

de le dire, les sympathies et les antipathies personnelles de percer
dans le ton du discours ou dans tel ou tel qualificatif.il va également

de soi que tous n'ont pas conçu leur tâche absolument de la

même façon. Les uns sont plus laconiques ou plus réservés que les

autres. Quelques-uns font prédominer l'analyse, ce dont les

lecteurs ne se plaindront pas; c'est le cas, par exemple, des auteurs
du compte rendu de la littérature dogmatique et morale et de

celle de l'histoire des religions. Tels d'entre eux se sont appliqués
à mettre en relief les sujets ou les ouvrages les plus marquants,
les plus actuels, ceux qui, pour employer une expression chère

aux allemands, constituent la «signature» de l'année théologique,
c'est-à-dire lui donnent son cachet particulier. Citons comme

exemples les sections relatives au Nouveau Testamenl et à la

dogmatique. Un chapitre d'un grand intérêt et d'une remarquable
richesse est celui qui traite des publications relatives à l'histoire
de l'Eglise de 1517 à 1700. M. le rapporteur sur l'Ancien Testament

s'entend à égayer par des mots plaisants, voire par des

malices, l'énumération parfois un peu aride des monographies et

des articles de revues rentrant dans sa spécialité. A propos des

auteurs qui se sont donné pour tâche de soutenir une fois de plus
la thèse qu'il règne un parfait accord entre la vraie science de la

nature et le récit biblique de la création, « sans songer à se

demander d'où vient que chaque année la chose ait besoin d'être de

nouveau démontrée, » il croit devoir apprendre aux personnes que



THÉOLOGIE 405

cela peut intéresser « qu'elles peuvent pour la présente année se

procurer cette consolante assurance pour la somme minime de

40 pfennigs. » (Page 30.)
Les ouvrages (articles de revue compris) qui figurent dans le

Compte rendu sont au nombre d'environ 1500, provenant de plus
de 1200 auteurs, en majorité allemands. Les publications que les

rapporteurs n'ont pas eues entre les mains et dont le titre seul leur
était connu sont marquées d'une croix1. Cette croix se rencontre
assez fréquemment à côté des titres d'ouvrages écrits en français,
ce qu'on ne saurait imputer à crime aux collaborateurs du

Jahresbericht. La littérature théologique française, tant protestante
et catholique qu'israélite, forme environ le 9 °/0 de toute la

littérature théologique de l'année. La branche où elle est le plus
fortement représentée, c'est la théologie historique. Elle brille par
son absence dans les chapitres relatifs à la dogmatique et aux
sermonnaires, et n'est représentée dans celui traitant des ouvrages
de morale que par une traduction allemande des conférences de

Dupanloup sur les devoirs de la femme chrétienne. En fait de

sermonnaires, les Scandinaves et les anglais sont un peu plus
favorisés. Parmi ces derniers, nous avons remarqué une traduction
des Etincelles de vérité, d'un révérend ayant nom Moinerie. Il
paraît que, dans le cas particulier, l'adage nomen omen a tort : il
s'agit en effet d'une théodicée en raccourci, qui suppose des

lecteurs doués de l'esprit philosophique.
Dans le domaine où nous croyons être en mesure de contrôler

en connaissance de cause la littérature citée, celui de l'Ancien
Testament, nous n'avons constaté qu'une seule omission de quelque

importance, le Commentaire sur le livre du prophète Zacharie,

par J.Walther. (Genève, E. Beroud et Cc, 1882,xi et 194 pages.)
En revanche, le rapporteur nous a révélé l'existence d'un
Commentaire philosophique du premier chapitre de la Genèse, par
J.-E. Filachou. (Montpellier, 95 pages.) Comme il serait possible

1 Ce signe, du reste, paraît avoir été omis plus d'une fois par mégarde.
Si les articles de M. Fred. Frossard sur le culte des images (Bibl. Univ.)
avaient été connus du rapporteur autrement que par te titre, très vague,
il faut en convenir, ils eussent été rangés partout ailleurs plutôt que
sous la rubrique : Geschichte der hebräischen Religion, (Pag. 57.)



406 BULLETIN

que tel de nos lecteurs fût dans la même ignorance que nous,
nous croyons bien faire en transcrivant, d'après le Compte rendu

(page 30), la traduction que voici de Gen. I, 1 : « Dans le principe
un Dieu réalisa d'abord toute extension et toute intensité sous la

forme d'une simple objectivité qu'il s'opposait à lui-même. Ce dont
la représentation naturelle sera la suivante : 1 p (principe
premier, 1 m. (principe second ou moyen) =~- (objectif final).
Dans cette expression, 1 p désigne le sujet actif; 1 m l'auxiliaire
demi-actif, et ~-- l'objectif tout passif provenant des deux principes

premier et second et constitué par le rapport indéterminé de

l'infinie grandeur à l'infinie vitesse. » (Comment, phil., pag. 18.)
Voici qui est moins « philosophique, » mais plus clair et plus

sérieux. C'est la page dans laquelle M. Lüdemann résume sou

jugement sur le Marc Aurèle de M. Renan (pag. 97) : « L'impression

produite par l'ensemble de l'ouvrage se ressent de la grave
lacune qui est inhérente à toute la conception de Renan : la vraie

intelligence du christianisme lui fait défaut. Aveugle, comme il
l'est, pour ce qui constitue le cœur môme du christianisme, son

centre religieux, il ne sait l'apprécier que par son côté social et

moral. Et même à ce point de vue le christianisme lui apparaît
constamment comme une utopie irréalisable dans la pratique,
réalisée seulement d'une manière approximative, avec une sorte
de naïveté sentimentale, au sein de la primitive église, poursuivie
ensuite avec effort dans le montanisme, admise finalement par
l'Eglise, moyennant un habile compromis avec les besoins de la

société réelle, sous la forme de l'ascèse monastique. Ce qu'il plaît
à Renan d'appeler le côté religieux du christianisme, il ne peut —
et cela se comprend — que le repousser : le christianisme, pour
lui, c'est « le grand principe qui a opéré la réformation des

«mœurspar la foi au surnaturel. »Il en résulte que la victoire du

christianisme ne lui apparaît que comme l'effet d'une nécessité

historique, jamais comme une nécessité intérieure. Aussi est-ce

celle-là seulement qu'il a dessein de démontrer. Une pareille
manière de comprendre les choses est la cause profonde de l'incontestable

antipathie que les théologiens protestants allemands de toute

nuance éprouvent pour l'œuvre de M. Renan. Malgré tout, malgré

sa négation du surnaturel, il est resté en fin de compte catholique,



THÉOLOGIE 407

et catholique roman. Sa conception fondamentale, jointe à la

tendance à préconiser le catholicisme, avec sa prudence mondaine,
comme étant la seule et unique forme possible d'une réalisation

au moins partielle du christianisme, cette conception n'est pas

incompatible avec la soutane, et, sans aucun doute, elle se

rencontre en fait chez nombre d'hommes qui en sont revêtus. Si

M. Renan n'est pas abbé, si même, avec une franchise qui
l'honore, il renie pour sa propre personne le système catholique en

bloc, il n'en est pas plus rapproché pour cela du protestantisme.
Pour son propre compte, il adhère avec enthousiasme aux Pensées

de Marc Aurèle, quitte à ne pas le suivre dans sa résignation sans

réserve. Un naïf pélagianisme, un scepticisme à tendance plutôt
idéaliste, qui se plaît à rester en suspens plus encore qu'à chercher

la vérité sans relâche, tels sont les éléments capitaux de sa

fortune spirituelle. Rien ne lui est plus antipathique que le

protestantisme. L'apôtre Paul, il l'a en aversion comme étant le

fondateur de la « dogmatique. » Des jugements comme celui-ci, rendu
à l'occasion des Pseudo-Clémentines, en disent plus qu'assez :

« Paul ne cessa toujours de protester que l'homme ne doit à aucun
mérite personnel son élection et sa vocation chrétienne. L'ébionite,
plus libéral, croit que le païen honnête prépare sa conversion

par ses vertus. » Qu'on juge après cela si l'auteur de l'Histoire des

origines du christianisme disposait de la condition indispensable

pour être à la hauteur de sa tâche, je veux dire la congénialilé
avec le sujet traité. » IL V.

Ernest Martin. — Introduction a l'étude de la théologie
protestante t.

Nous sommes à tard pour mentionner le livre de M. Martin;
néanmoins nous ne nous pardonnerions pas de le passer sous

silence. Les ouvrages de théologie française ne sont pas si abondants

qu'on se sente porté à en réduire le nombre, et il serait

1 Introduction à l'étude de la théologie protestante, par Ernest Martin,
licencié en théol. — Genève, Cherbuliez et Ce. Paris, Fischbaclier, 1883.

302 pages.



408 BULLETIN

particulièrement injuste de ne pas faire connaître ceux qui se

signalent par leur originalité et la richesse de leurs aperçus.
En écrivant ce livre, M. Martin a pensé à trois classes de

personnes : aux laïques, aux étudiants et aux théologiens.
La théologie en tant que science est en défaveur auprès de beaucoup

de laïques, parce que les uns n'y voient point une science,
les autres croient y reconnaître une ennemie de la foi et la plupart
ne se rendent compte ni de son étendue ni de ses disciplines.
M. Martin veut dissiper l'erreur des premiers, tranquilliser les

seconds et orienter les uns et les autres, en leur présentant le

tableau de ce que prétend et doit faire la théologie. Puisse cette

tentative de popularisation être couronnée de succès

Parvenu au terme de ses études, l'étudiant, en regardant
derrière lui, ne manquera pas de dresser la carte des provinces, des

départements et des communes qu'il a visitées, et de mettre de

l'ordre dans les sciences qui lui ont été enseignées. C'est ce qui
fait penser à quelques-uns qu'il n'est pas nécessaire de

commencer les études par un cours d'encyclopédie. Tel n'est pas

notre avis. Si bon que soit le guide, il n'est jamais inutile de

consulter la carte à l'avance, il n'est pas de voyageur sérieux qui s'en

passe; et, comme tous les étudiants ne sont pas fils de professeur
et n'ont pas sous la main un conseiller bénévole, le plus simple
est de les orienter tous au début par un bon cours.

Ce qui intéressera particulièrement les théologiens c'est le point
de vue auquel s'est placé M. Martin pour embrasser d'un regard
le champ de la théologie.

Les divers essais de classification des sciences théologiques
reviennent à trois types distincts. Un premier groupe de théologiens
les classe d'après leurs affinités, en théologie théorique et théologie

pratique, ou en théologie philosophique, historique et pratique, ou

en théologie spéculative, historique et pratique. — Un second

groupe les range d'après leur genèse réciproque, en commençant

par l'exégèse ou par l'apologétique (théologie exégélique, historique,
systématique et pratique, ou bien, apologétique, théologie historique,

systématique, pratique). —¦ D'autres, trouvant ces groupements

artificiels, en forment de nouveaux en partant d'un point
de vue philosophique. Tel, considérant que la théologie doit



THÉOLOGIE 409

donner à l'Eglise la connaissance d'un fait, le salut, et la théorie
d'un art, l'art de sauver, la divise en théologie spéculative et

théologie pratique. Tel autre part de la foi enseignée par son

église; il la soumet à l'épreuve de la théologie pure ou théorique
et montre dans la théologie pratique comment cette foi s'applique
au gouvernement de l'Eglise.

C'est à ce troisième groupe que se rattache M. Martin. Mécontent

des divisions extérieures ou de celles qu'impose la foi d'une
église particulière, il prend son point de départ dans la foi
individuelle, et nous donne un essai de systématisation des sciences

théologiques de l'école individualiste.
Tout est inspiré dans ses développements parce principe premier.

La théologie est "pour l'auteur : l'activité intellectuelle réglée du
chrétien pour connaître en détail sa situation dans le monde, et

pour remplir les devoirs que celle situation lui impose. Le fait
générateur de la théologie, c'est la foi comprise comme une relation

avec Jésus-Christ et par lui avec Dieu.
La foi est un fait éthique produit par des faits historiques et en

produisant à son tour, nous aurons donc une lre partie de la théologie

consacrée à l'étude indépendante de ces faits, c'est la
science comprenant : l'histoire de la révélation (documents,

faits et idées); l'histoire du christianisme; l'éthique (rie dans le

péché, crise de la foi, vie en communion avec Dieu). — Le chrétien

ne se contente pas de connaître, il veut vivre et faire vivre, d'où
IIe partie, éducation : l'individu, l'Eglise.... — Enfin, le chrétien

doit se rendre compte de la valeur philosophique de ses

opinions et de la place qu'elles occupent clans l'ensemble des idées,
d'où : 111° partie, philosophie, méthode, spéculation.

On ne saurait nier l'intérêt que présente cette conception. Elle
est vivante, elle ne fait pas de la foi un phénomène intellectuel, et

ne sépare pas dans le théologien le chrétien du savant; elle a quelque

chose de populaire puisqu'elle fait appel à des expériences
connues de tout chrétien sérieux et réfléchi; enfin, elle est
moderne par son individualisme.

Nous ne reprocherons pas à M. Martin l'empiélement inévitable
de sa seconde partie sur la première. Si on lui faisait remarquer
qu'il est impossible de faire une étude des faits purement objective

THÉOL. ET PHIL. 1883. '27



410 BULLETIN

et désintéressée, il répondrait que ce phénomène d'enchevêtrement

se produit dans toute classification. Croit-on que pour avoir

distingué sur le papier la théologie historique et la théologie
spéculative, la première ne sera pas influencée en fait par la seconde

et qu'elle demeurera dans un objectivisme absolu? Tout se tient
dans la théologie parce que tout se tient dans le théologien, et,

peut-être, quand on prend en lui son point de départ, a-t-on
plus que d'autres la liberté de trahir cette imperfection inévitable.

Ce qui nous parait plus critiquable, c'est la définition qu'adopte
M. Martin de la foi. Ne faisons pas de la foi un phénomène
« relevant uniquement de la volonté et de l'intelligence, pour
aboutir à l'acceptation de certaines croyances; »repoussons
l'intellectualisme, soit; mais quand on la définit: une relation avec

Dieu, il faudrait définir encore les éléments et les formes de cette

relation. Et si l'on fait de cette relation quelque chose de continu et
de pratique, ne sort-on pas du sens donné au mot foi et ne parle-
t-on pas de la piété La foi naît d'une relation, elle crée une suite
de relations qu'elle renouvelle, qu'elle entretient, auxquelles elle
demande de nouvelles forces, mais elle n'est pas elle-même
ces relations. Elle est ce quelque chose qui, jaillissant du cœur,
entraînant l'intelligence, forçant la volonté, nous lie, nous donne

à Jésus-Christ et à Dieu, et nous lance dans la vie en communion

avec eux. L'ouvrage de M. Martin aurait gagné en clarté si cette

distinction entre la racine et la plante avait été établie. Voilà pour
le point de départ.

Quant au point d'arrivée, on peut se demander si la classification

à laquelle aboutit l'auteur est bien la plus logique. Ne serait-

il pas plus conforme au « principe générateur » de distinguer le

christianisme objectif, le christianisme subjectif, et le christianisme

actif et trois formes correspondantes de la théologie : théologie

objective, subjective et pratique : la première renfermant ce

qui porte le nom de théologie historique, y compris la théologie

biblique et l'étude des documents; la seconde, comprenant la

morale, la dogmatique, et la philosophie chrétienne; la troisième, ce

qui a rapport à l'Eglise, à sa constitution et à son activité. Cette

division aurait également l'avantage de rapprocher la « philoso-



THÉOLOGIE 411

phie » des éléments similaires au lieu de l'isoler et presque de la

reléguer à part et à la fin, comme le fait notre auteur.
On peut se demander encore si M. Martin a également servi

les théologiens et les étudiants. Qu'on présente au théologien une

philosophie des sciences théologiques, qu'on oriente le débutant

en lui faisant connaître les diverses disciplines et leur contenu,
c'est bien ; mais ce sont là deux opérations distinctes. En les

offrant réunies, fondues ensemble, aux étudiants, ne risque-t-on
pas de leur donner des idées peu nettes, au-dessus de leur portée,
et est-il certain qu'une simple nomenclature ne leur serait pas
aussi profitable? Il est toujours difficile de satisfaire en même

temps tout le monde.

On peut se demander enfin si le temps n'est pas venu pour la

théologie chrétienne d'élargir son cadre et d'y faire une place, ne

fût-ce que comme appendice, à une esquisse de l'histoire des

religions. Les notions de révélation et de foi telles que les conçoit
M. Martin y conduisent naturellement. Il ne s'agit pas de réduire

l'importance de la révélation chrétienne. La comparaison fera
ressortir au contraire sa valeur et son caractère. Mais il s'agit d'éviter

un écueil sur lequel peut aller donnei' la théologie individualiste.
Elle est psychologique, elle a raison. Elle ne le sera jamais trop,
mais elle peut l'être trop exclusivement. Elle a besoin, pour son

apologétique et pour construire une philosophie chrétienne, surtout

si elle prétend en faire la philosophie supérieure, du témoignage

de l'espèce et de cette partie de l'anthropologie qui, exposant

les besoins religieux et moraux, les luttes et les aspirations
des peuples, peut fournir une psychologie morale et religieuse de

l'humanité. — M. Martin ne professe aucun mépris pour ces

sciences nouvelles, mais n'aurait-il pas dû leur donner, dans une

juste mesure, voix en chapitre.
Ces réserves faites, nous engageons vivement toutes les

personnes qui aiment à rencontrer un penseur ingénieux et un esprit
indépendant, toutes celles qui se perdent dans les questions

théologiques et voudraient se retrouver clans ce labyrinthe, toutes

celles, et elles sont nombreuses, qui se demandent comment on

peut allier une foi solide à une franche critique, de lire le livre
de M. Martin. M. D.



412 BULLETIN

Louis Durand. — La question eucharistique1.

Cet ouvrage est remarquable au point de vue de l'érudition et

de l'argumentation; M. Durand excelle dans l'art de diviser son

sujet et d'avancer d'un pas méthodique et sûr jusqu'au terme de

sa démonstration; c'est un logicien intrépide.
Son intention est de concentrer toute la question de la cène,

débattue entre catholiques, luthériens et réformés, sur un point
précis, de la poser dans ses véritables termes et d'arriver à la solution

que commande le bon sens. Pour lui, tout dépend de la façon
dont on interprète le fameux passage : « Ceci est mon corps; »

or, les uns et les autres se sont en quelque mesure mépris dans

la discussion, sauf quelques Cathares du XIIe siècle et Carlstadt

au XVIe. Les théologiens catholiques et les docteurs luthériens

prétendent avoir raison en invoquant en leur faveur le sens littéral
de la parole de Jésus, les réformés se retranchent derrière le sens

figuré; Carlstadt affirme que Jésus, en prononçant la proposition
controversée, a désigné, non pas le pain, comme le disent les

réformés, ni le corps invisible caché sous les accidents du pain,
comme le veulent Romains et luthériens, mais son propre corps
tel qu'il était pendant sa vie terrestre.

M. Durand estime que cette dernière opinion, que du reste il
ne partage pas, a seule le droit de s'appeler littérale; celle des

réformés reste figurée et le sens adopté par les Romains et les

luthériens n'est ni littéral ni figuré, il faut pour le désigner inventer

l'épithète d'absurdolittêral, comme ils ont eux-mêmes inventé une
doctrine pour fonder leur interprétation. La treizième lettre cite

un bon nombre d'aveux plus ou moins explicites montrant que
leur exégèse, bien loin de donner naissance à leur dogme, ne peut
subsister que si on admet, pour des motifs d'un autre ordre, la

vérité de ce dogme.
On suivra sans doute avec intérêt les raisonnements de l'auteur

et on se trouvera instruit par ses développements; cependant la

1 La question eucharistique élucidée et simplifiée. Trente-trois lettres
adressées au rév. père C. G. de la compagnie de Jésus, par Louis Durand.
— Paris, librairie évangélique. Genève, Beroud, 1883. Un vol. in-8 de

XVI chap, et 492 pag. 5 francs.



théologie 413

lecture de ce travail n'est pas très facile ; il faut un effort constant

pour se maintenir dans le cercle d'idées où il est entré. Ne lui en

faisons pas un reproche; ce n'est pas sans un labeur prolongé et

digne d'éloge qu'il a réussi à se mouvoir avec aisance dans ce

milieu scolastique ; les 19 pages d'ouvrages cités le prouvent assez.

Ce livre n'a pas été écrit pour nous, il est destiné à un père jésuite
et à des esprits imbus des mêmes notions; pour discuter avec eux
il faut connaître leur langage et savoir l'employer au besoin. Ceux

qui n'ont pas été aux prises avec les difficultés que M. Durand a

rencontrées pendant son ministère en Belgique, sont peu propres
à juger son entreprise; ils peuvent cependant dire que si les

théologiens catholiques ne rencontraient pas parmi les pasteurs
évangéliques des hommes capables de comprendre et de critiquer leurs

doctrines, ils tireraient grand profit de cette ignorance trop
répandue. Nous négligeons trop d'étudier systématiquement la

dogmatique et la morale catholiques dans les ouvrages classiques ;

M. Durand nous donne un exemple qui mérite d'être suivi.

Il nous sera permis de souhaiter en terminant, que le sujet de

la sainte cène soit envisagé en lui-même et indépendamment de

toute controverse. On dit beaucoup, et avec trop de raison, que la

communion est abandonnée, plus encore que le culte hebdomadaire.

Ne serait-ce pas le moment d'examiner ce symptôme d'état

religieux, puis d'exposer ce qu'était la cène dans l'esprit de Jésus-

Christ et enfin de décrire le rôle qu'elle joue dans la vie du

chrétien? Ern. M.

Publications diverses relatives a l'histoire
de la réformation, en allemagne, en france et en suisse.

Ce sera une tâche faite pour tenter les bibliographes allemands

que de dresser un catalogue raisonné de tout ce qui se publie en

vue du 400° anniversaire de la naissance de Luther. (10
novembre 1483.) Sans y mettre le moins du monde l'ambition d'être

complet, nous avons recueilli, pendant les derniers mois de 1882

et les six premiers de l'année courante, les titres d'au moins

quatre-vingts publications de tout genre, depuis la brochure popu-



414 BULLETIN

laire à 25 centimes jusqu'à l'œuvre savante et à l'édition de luxe

qui se paye 20 francs et plus. Bon nombre d'entre elles nous ont

passé par les mains. La plupart de ces ouvrages sont biographiques
et s'adressent au grand public, peuple, familles, jeunesse, enfants
des écoles. Plusieurs émanent de sociétés de publications
religieuses. Il en est peu qui ne soient illustrés, ne fût-ce que de

quelques modestes gravures sur bois. Un des premiers rangs, dans

cette littérature populaire, revient sans doute à la Vie de Luther
racontée à la chrétienté allemande, en particulier à la jeunesse,

par Fr. Baum. Elle est ornée de plus de cinquante illustrations,
et paraît chez C.-H. Beck, à Nördlingen, en quatre à cinq livraisons,

pour le modique prix d'environ 2 francs.

En fait d'ouvrages écrits pour le public savant, ou du moins

instruit, et basés sur une étude directe des sources, il faut

mentionner, — outre le livre de feu Gust. Plitt, achevé par le pasteur
Petersen, de Lübeck, dont il a été parlé dans notre précédente

revue bibliographique, —les Anelicela lulherana, « lettres et

documents relatifs à la vie de Luther, pouvant servir de supplément à

sa correspondance. » recueillis par le prof. Th. Kolde à Erlangen
(Gotha, Perthes, XVI et 479 pages); le Marlin Luther du Dr Cari

Burk, pasteur de la collégiale de Stuttgart (C. Krabbe à Stuttgart,
VIII et 342 pag.) et surtout les diverses publications de M. Julius

Köstlin, prof, à Halle, la première autorité en cette matière. La

nouvelle édition de sa classique biographie, Martin Luther, en

deux volumes, vient de paraître chez Friedrichs, à Elberfeld, au

prix de 18 marcs. Elle a été suivie de près d'une seconde édition
de l'ouvrage qui fait le pendant de celui-là et qui avait paru il
y a environ vingt ans : Luthers Theologie in ihrer geschichtlichen

Entwicklung und ihrem innern Zusammenhang. (2 vol., Stuttgart,
Steinkopf.) En même temps paraissait le premier fascicule d'une
seconde édition de Luthers Leben, biographie abrégée, ornée de

soixante illustrations authentiques, que le même auteur avait
publiée l'année dernière chez Fues, à Leipzig.

A côté des biographies plus ou moins originales et plus ou

moins complètes, on voit figurer en assez.grand nombre des études

spéciales ou des esquisses populaires de tel ou tel épisode de la

vie de Luther, de telle ou telle période de son développement re-



théologie 415

ligieux1 ; des portraits ou « caractères » du héros chrétien2; des

monographies sur l'écrivain, le père du chant d'église prolestant,
le prédicateur, le professeur de théologie, le patriote, l'humaniste,
le pédagogue3; des choix de ses lettres familières ou édifiantes et
de ses opuscules allemands*. Les sermons sur Luther commencent

également à faire leur apparition 5. Ajoutons que M. Eickhoff a eu
l'idée ingénieuse de réunir en un volume, « dédié aux amis et aux
ennemis de Luther, » les jugements portés sur le réformateur et

son œuvre par cent auteurs plus ou moins renommés appartenant
aux quatre derniers siècles0.

Il était impossible que la vie si dramatique du grand réformateur

ne tentât plus d'un talent poétique. Plusieurs ont essayé, en

effet, de la raconter en vers ou de la mettre en scène. Tous n'ont

pas été également bien inspirés, tant s'en faut. Pour le moment,
on s'accorde assez généralement à décerner la palme au poème

dramatique O'er Reformator, d'Alb. Lindner. (Leipzig. J.-J. Weber,
en deux éditions.) Lo « frère Martin » et ses luttes intérieures
font le sujet d'une « introduction. » Un prélude, intitulé « Le

1 Par exemple : Zitzlaff, Luther auf der Koburg. (Wittemberg 1882.) —

Dieckhoft, professeur à Rostock, Die Stellung Luthers zur Kirche und ihrer
Reformation in der Zeit vor dem Ablassstreit. (Rostock 1883.) — Rob- Kübel,
Ein Jahr aus Luthers Leben. 1525. (Heidelberg 1883.)

- Rietschel, directeur du séminaire théologique de Wittemberg : Martin
Luther und Ignaz voit Loyola.

3 Citons entre autres : H. A. Köstlin, Luther als der Vater des evangelischen

Kirchengesanges. (Leipzig 1881.)— Osw. Gottlob Schmidt, Luthers
Bekanntschaft mit den alten Klassikern. (Leipzig 1883, ouvrage posthume.)
— Joli. Müller, Luthers reformatorische Verdienste um Schule und Unterricht.

(Programme scolaire d'un des gymnases de Berlin, 1883.)
4 Briefe von und an Luther, par le pasteur Enders, Francfort s/Main,

librairie de l'Union évangélique. — M. Luther als deutscher Klassiker, in
einer Auswahl seiner kleinern Schriften, Homburg vor der Höhe ; le 3e

volume a paru récemment. — Luthers Reformations-Schriften com Jahre
1520, von Dr Hermens, Halle, — A. Hase, 275 Lutherbriefe in Auswahl
und Ueberselzung. Leipzig. 420 pag. ('2 marcs.)

5 Wer Luther uar. Sermon de réformation par M. Kögel, prononcé dans
le « dôme » de Berlin.

6 Hundert Stimmen namhafter Männer aus vier Jahrhunderten über
Luthers Person und sein Werk. Gütersloh, Bertelsmann. Plus de 300 pages.
Prix : 60 pfennigs.



416 BULLETIN

marchand d'indulgences, » a pour but de peindre les misères

morales de l'Eglise catholique au temps de la Réforme. Le drame

proprement dit : « La diète de l'empire, » nous fait assister au

triomphe moral du pauvre moine et finit par son mariage avec

Catherine de Bora.
Certains catholiques, on pouvait s'y attendre, profitent du jubilé

qui se prépare pour rafraîchir de vieux clichés, pour rabaisser de

leur mieux le réformateur et son œuvre et relever d'autant ses

adversaires. Un ci-devant pasteur ultra-luthérien, G. Evers, que
la soif d'autorité a ramené naguère dans le giron de l'Eglise infail-
libilisle, se dispose à publier une « Esquisse de la vie de Luther,
tirée de ses propres papiers.» Le journal ultramontain la Germania,

qui se publie à Berlin, s'est fait adresser de Hambourg une série

de lettres sur « le Luther historique, » dont on a fait un tirage à

part et qui se répand en des milliers d'exemplaires distribués

gratuitement parmi les populations protestantes. L'historien
catholique Janssen, dont l'Histoire du peuple allemand dès la fin du

moyen âge suscite tant de légitimes colères par une habileté toute

jésuitique à ne faire dire aux documents cités que ce qui peut
servir « la bonne cause, » annonce une Festschrift sur le légat
« Aléandre à la diète de Worms, » qui paraîtra dans l'académique
in-quarto L

Parmi les historiens protestants qui ont relevé le gant jeté par
les polémistes catholiques, nous rencontrons de nouveau le nom
de M. Köstlin. Il a répondu à M. Janssen avec une urbanité
parfaite, mais de main de maître, dans une brochure intitulée :

Luther und J. Janssen, der deutsche Reformator und ein ullramon-
laner Historiker. Cet écrit polémique a été rapidement enlevé;
déjà une nouvelle édition est devenue nécessaire. (Halle, Nie-

meyer, 72 pag.) Les professeurs da la faculté de Halle descendent

ainsi les uns après les autres dans la lice pour rompre une lance

avec les modernes champions de celui que Luther appelait der all

1 La justice exige que nous signalions une Vita di Martin Lutero, récit
populaire publié à Rome, en 1882, par un anonyme se disant catholique.
Son impartialité lui a valu d'être mis aussitôt il l'index. (Benrath,
Theologischer Jahresbericht, 2d vol., pag. 180.)



THÉOLOGIE 417

bœse Feind. Après M. Schlottmann1, M. Jacobi2; après M. Jacobi,
M. Beyschlag3; après M. Beyschlag, M. Köstlin. Ils se souviennent

sans doute que l'université à laquelle ils sont attachés a

recueilli le glorieux héritage de l'ancienne académie de Wittemberg.
Au reste la meilleure manière de répondre aux dénigreurs, le

seul moyen de les désarmer, ce sera d'imiter toujours moins, en

racontant la vie du réformateur, l'exemple de l'hagiographie
romaine. « Gloire à la vérité historique, » telle doit être de plus en

plus la devise de l'historiographie protestante. «Nous ne pouvons,
disait naguère un juge compétent à propos du beau livre dePlitt4,
nous défendre de l'impression que, même dans cette biographie
récente de notre Luther, ce n'est pas tout Luther, ce n'est pas un
Luther absolument au naturel, qui est mis sous les yeux du public
protestant, mais un Luther quelque peu atténué, raffiné, poli par
l'effet d'un sentiment d'affection respectueuse et sous l'influence
de traditions inspirées par le désir de le justifier... Il faudrait,

pensons-nous, ne pas craindre de dessiner, d'une main plus vigoureuse

qu'on n'a coutume de le faire, le Luther au tempérament
colérique. Il s'agit de peindre la force impétueuse, pareille à la

violence des éléments déchaînés, avec laquelle il agit et il parle
dès que la passion s'empare de lui. Il s'agit de rendre sensible la

pression qu'il a exercée sans contredit sur ses alentours, grâce à

l'ascendant de sa puissante personnalité, de façon à réduire les

uns à n'être plus que ses adeptes aveugles, de serviles échos de

ses paroles, tandis que d'autres, Mélanchton en tète, éprouvaient
dans son voisinage je ne sais quelle impression d'anxiété, comparable

à celle qu'ils eussent ressentie en séjournant sur un volcan.
C'est que des natures gigantesques, comme l'était Luther, agissent

sur leur entourage avec une puissance souveraine, sans même

1 Erasmus redivivus, programme académique 1881. Nouvelle édition
considérablement augmentée, et renfermant un parallèle entre Luther et
Erasme. Halle 1883, X et 355 pages.

- Prof. Schlottmann. Die Hallesche Facilitât und die Centrumspartei. 1882

Brochure.
3 Was ist, Rom gegenüber, der evangelische Christ seiner Kirche u. seinem

Vaterlande schuldig
i G. Kawerau, de Magdebourg, dans Theologische Literaturzeitung 1883,

N° 9, col. 210.



418 BULLETIN

s'en douter, et surtout sans la moindre intention d'exercer pareille
pression. Nous estimons que les derniètes années de la vie de

Luther, les frottements qui, alors, se sont produits à Wittemberg, ce

mélange d'affection et d'aversion, d'aveugle attachement et de

secrète frayeur, en particulier les relations de Luther avec Mélanch-

ton, que tout cela devrait être décrit et jugé, non pas tant d'un

point de vue dogmatique, mais avant tout à la lumière de la

psychologie. Alors les clartés et les ombres se répartiraient avec plus
de justesse. La manière habituelle de retracer la vie de Luther
n'offre de lui qu'une image à bien des égards effacée, décolorée,
et par là même donne toujours de nouveau, à ceux qui ne partagent

pas nos sentiments de piété filiale envers lui, un certain
droit d'accuser notre historiographie de partialité. »

N'oublions pas de dire que de tous les écrits de Luther le plus
populaire et le plus répandu (après sa version de la Bible), son

Petit catéchisme, a été cette année l'objet de nombreuses
publications. La plupart, il est vrai, ne sont que la reproduction plus
ou moins amendée de travaux déjà connus et employés. En

général ce sont des manuels d'instruction religieuse auxquels
l'œuvre magistrale du réformateur sert de texte. Mais ce texte

présente des variantes en assez grand nombre. Aussi la conférence
des délégués des Eglises évangéliques allemandes, qui se réunit
à Eisenach, a-t-elle pris en main la revision de ces recensions

diverses, à l'effet d'arriver à un texte unique. Elle a chargé un
homme compétent, le Dr Calimeli, de lui faire rapport et d'arriver
avec un projet de revision. M. Calimeli s'est acquitté de son mandat

et, récemment, il a publié un petit volume sous le titre :

Dr Martin Luthers Kleiner Katechismus. Beilrag zur Textkritik
desselben. (Leipzig, Hinrichs, 147 pag.) Ce volume renferme en

appendice : 1° la reproduction diplomatiquement exacte de l'édition

de 1542, la dernière, pense-t-on, qui se soit imprimée à

Wittemberg du vivant de Luther ; 2° le texte dans la rédaction proposée

par l'auteur; 3° le même texte tel qu'il est sorti des délibérations
de la conférence. Il va sans doute en être publié une édition à

l'examen, comme on est en train de le faire pour la revision de la

version de l'Ancien Testament par Luther. (Voir la Revue de mars,
pag. 212.)



THÉOLOGIE 419

Il résulte de tout ce qu'on vient de dire que si, à l'occasion du
400° anniversaire de la naissance du réformateur, il ne se produit
pas en Allemagne un réveil du vieil esprit protestant, ce ne sera

pas, certes, faute de stimulants ou, pour parler avec le titre
d'une brochure du prof. Baumgarten, faute de réveille-matini.
Puissent tant de beaux et'sérieux travaux ne demeurer pas sans

fruits durables pour la vie religieuse de ceux qui n'auront d'autre
peine que celle d'en jouir et d'en faire leur profit

La Suisse réformée et républicaine semble tenir moins que la

luthérienne et monarchique Allemagne au culte des anniversaires.
Elle a laissé passer inaperçu, à notre connaissance du moins, le
400e anniversaire de la naissance d'Œcolampade (né en 1482-.)
On commence pourtant à se préoccuper de celui de Zwingli.
(1er janvier 1484.) La conférence des délégués des Eglises cantonales

suisses a été nantie de la chose par le conseil ecclésiastique
de Zurich3. Les étudiants en théologie de la faculté de Berne ont

pris, de leur côté, l'initiative d'une entente à ce sujet avec leurs
commililones des autres facultés de la Suisse protestante. Et
l'éditeur Wyss, à Berne, vient de mettre en souscription un volume
de Berner Beitraege, « Contributions bernoises à l'histoire des

Eglises suisses de la réforme, » qui doit paraître à l'occasion des

jubilés de Martin Luther et d'Ulrich Zwingli. Publié sous la direction

de M. le professeur Nippold, par une réunion de jeunes
pasteurs du canton de Berne, cet ouvrage renfermera des études sur
les relations de Zwingli avec Berne, le synode de Berne de l'an
1532, l'anabaptisme suisse à l'époque de la Réformation, la contre-
réformation dans le Jura bernois, les efforts de Duraeus en Suisse

en vue de l'union des Eglises, la Morale d'Amyrault. Dans un
appendice M. Nippold passera en revue les travaux historiques,
ayant pour auteurs des Bernois, qui ont paru dans les quarante
dernières années.

1 Eine deutsche Reveille (une diane allemande) zum Lutherfest. Berlin, 49 p.
2 On s'en est souvenu en Souabe, à Weinsberg, ville natale du réformateur.

Il existe en cette ville un Œcolampadius- Verein, sous le patronage
duquel a paru un écrit de circonstance : Joli. Œkolarnpadius, sein Leben
und Wirken, par M. Fehleisen. (20 pag.)

3 L'antist'es de Zurich, lo Dr Pinsler, prépare un écrit populaire sur le
réformateur suisse.



420 BULLETIN

Quant aux protestants de langue française, ils s'associeront sans

doute de cœur à l'un et à l'autre de ces jubilés. Ils feront mieux

que cela. Le grand mouvement littéraire qui s'est produit chez

nos voisins d'outre-Rhin à l'occasion du jubilé de Luther paraît
devoir étendre en quelque mesure son influence jusqu'à nous.

Déjà on annonce plusieurs ouvrages en notre languei qui sont

destinés à renouveler la mémoire de la personne et de l'œuvre de

celui qui fut aussi pour la France du XVIe siècle un instrument
de réveil spirituel. Avant de s'appeler huguenots, tous les protestants

français n'ont-ils pas commencé par porter le nom de

luthériens

— Pour le présent, nous avons à enregistrer diverses publications

importantes se rapportant à l'histoire de la Réformation en

France et dans la Suisse romane.
Et d'abord, la réimpression des Opera exegetica el homiletica de

Calvin, formant la troisième série de Joannis Calvini Opera quìe
SUPERSUNT omnia que les professeurs de Strasbourg publient chez

C. A. Schwetschke et fils à Brunswick. On sait que la première
série, volumes I à X (première partie), comprend VInstitution et

les Traités théologiques, plus un appendice reproduisant les

Ordonnances ecclésiastiques et autres et divers Consilia. La seconde,
volume X (seconde partie) à XXII, se compose du Thesaurus epis-
tolicus Calvinianus, suivi des deux Vies de Calvin, en français et

en latin, par Th. de Bèze, et de celle qui a pour auteur Nicolas
Colladon ; des Annales Calviniani, renfermant dans l'ordre
chronologique et sous forme d'extraits puisés dans les documents

originaux et authentiques, de précieux éléments pouvant servir

aux futurs biographes de Calvin ; d'un appendice formé par le

premier Catéchisme français de Calvin, de 1537, la Confession
de foi genevoise de la même année, et un catéchisme de l'an 1542;
enfin de plusieurs index (théologique, historique, mots grecs et

hébreux, passages de l'Ecriture sainte allégués) se rapportant aux

1 Luther, sa vie et son œuvre, par M. le pasteur Félix Kuhn. (Paris, Sandoz

et Thuillier. Neuchâtel et Genève, J. Sandoz.) — Luther d'après
Luther, fragments extraits des œuvres du réformateur, par G.-A. Hofï,
pasteur. (Lausanne, Georges Bridel.)



THÉOLOGIE 421

vingt et un premiers volumes. —M. le professeur Baum ayant
succombé à une longue maladie, avant même que la seconde série fût
achevée, ses deux vaillants collaborateurs, MM. Cunitz et Reuss,
se sont assuré, pour la publication des œuvres de la troisième

série, le concours d'une force plus jeune dans la personne de

M. le professeur Paul Lobstein, qui s'est fait avantageusement
connaître par une monographie en allemand sur l'Ethique de Calvin.

(Strasbourg 1877.)
L'année 1882 a vu paraître les trois premiers volumes des œuvres

exégétiques et homilétiques du réformateur français. Le
volume XXIII nous donne le commentaire bien connu sur la Genèse.

Les éditeurs y ont joint les Sermons sur divers passages de ce

livre, d'après la troisième et dernière édition originale, la seule

complète, Genève 1565, dont on ne connaît que quatre
exemplaires. Ces sermons sont au nombre de dix : trois sur l'histoire
de Melchisédec (Gen. XIV), quatre sur la justification (Gen. XV),
trois sur le sacrifice d'Abraham. (Gen. XXI, 33— XXII, 15.) Les

deux volumes suivants renferment d'abord la seconde partie des

commentaires sur les cinq livres de Moïse, savoir les quatre
derniers livres « in formam harmoniœ digesti. » (L'histoire, Ex. I-XIX ;

les lois, d'Exode à Deutéronome, groupées systématiquement autour
des dix commandements; le sommaire de la loi; les « sanctiones a

promissionibus et minis ; » puis le retour à l'histoire, à partir de

Ex. XXXI et passim.) Un index permet au lecteur de retrouver
au milieu de cette « harmonie » les textes historiques et législatifs
tirés des différents livres du Pentateuque et de les replacer dans

leur ordre et contexte habituel. La seconde moitié du volume XXV
comprend ensuite le Commentaire latin sur le livre de Josué et le

commencement des Sermons sur le Deutéronome, savoir ceux sur
le chapitre premier, prêches par Calvin les jours sur semaine, du
20 mars au 24 avril 1555, et recueillis sténographiquement par
Denis Raguenier, de Bar-sur-Seine. Cette réimpression des

sermons sur le Deutéronome est basée sur une collection complète
extrêmement rare des dits sermons. « Nous n'en avons trouvé,
disent les éditeurs, dans les bibliothèques publiques de France,
de Suisse et d'Allemagne, que huit exemplaires, outre celui que
nous avons eu le bonheur d'acquérir nous-mêmes. » Elle a paru



422 BULLETIN

à Genève, chez Thomas Courteau, 1567, in-folio. En tête se lit une
préface des ministres de l'Eglise de Genève aux fidèles et lecteurs,
et un avertissement fait par les diacres, c'est-à-dire « les

administrateurs du fonds destiné à donner des secours aux pauvres
étrangers, lequel était devenu propriétaire des manuscrits du

sténographe, salarié sur le même fonds. » Au reste, les sermons sur
les dix commandements avaient été déjà publiés en 1562 d'après
une transcription un peu différente du môme original sténographié.

L'éloge du soin que les éditeurs strasbourgeois apportent à ces

réimpressions et de l'intérêt qu'offrent leurs prolégomènes
littéraires, cet éloge n'est plus à faire, non plus que celui de la rapidité

avec laquelle avance cette vaste publication. Tous les

admirateurs de Calvin se joindront aux éditeurs pour exprimer à la

maison Schwetschke, de Brunswick, la reconnaissance qui lui est

due pour la prompte exécution de ce monumentimi œre perennïus.

Les noms de MM. Baum, Cunitz et Reuss se retrouvent au

frontispice d'un autre monument historique et littéraire qui n'est

pas moins cher, quoiqu'à un autre titre, aux protestants de langue
française. Nous voulons parler de la magnifique édition nouvelle,
avec commentaire, notice bibliographique et table des faits et des

noms propres, de I'Histoire ecclésiastique des Eglises réformées

au royaume de France, dont le tome premier est sorti
récemment des presses de J.-H.-Ed. Heitz à Strasbourg L Ce volume

est les prémices d'une entreprise que tous les enfants de la

réforme française salueront avec joie. Les Classiques du proteslan-
tisme français desXVI0, XVIB et XVIII" siècles seront réimprimés
sur les meilleurs textes et annotés, sous le patronage de la Société

de l'histoire du protestantisme français et avec le concours d'un
comité composé de tout ce qu'il y a en France de connaisseurs

renommés de cette admirable littérature. Le commissaire délégué

pour le présent ouvrage est M. Jules Bonnet.

Nous disions que les noms de MM. Baum, Cunitz et Reuss,

habitués de longue date à se rencontrer sur le titre des OEuvres

de Calvin, se trouvent encore associés en tête de ce premier vo-

1 Paris, librairie Fischbacher, société anonyme, 33, rue de Seine, 1883.

— VI, X et 990 pag. ïn-4°.



théologie 423

lume de l'œuvre historique conçue, sinon directement et uniquement

exécutée, par le collègue et successeur de Calvin. Projetée
et préparée autrefois, « avec toute l'ardeur de la jeunesse, » par le

premier des triumvirs de Strasbourg, continuée, achevée, livrée à

l'impression par le second, la nouvelle édition de l'Histoire
ecclésiastique est dédiée au troisième, en témoignage de la reconnaissante

affection qui unit à lui, depuis plus d'un demi-siècle, son

collègue survivant.
Ce qui fait la valeur de cette réimpression, —indépendamment

de la splendide et correcte exécution typographique, — c'est le

commentaire qui accompagne le texte sous forme de notes. Et
c'est aussi ce qui fait la grande supériorité de cette édition sur
celle qu'a publiée l'année dernière, en deux beaux volumes à deux

colonnes, la Société des livres religieux de Toulouse1. Pour les

lecteurs d'aujourd'hui, ces notes abondantes, savantes, précises,

puisées aux meilleures sources, doublent le prix de l'ouvrage et

en font une mine de renseignements du plus haut intérêt qu'on ne

saurait la plupart du temps où trouver, eût-on même à sa portée

une bibliothèque comme celle de la Société de l'histoire du pro-
tectanlisme français.

Pour donner une idée de l'importance du travail que représentent

ces notes, il suffira de dire que les unes renferment des renvois

aux sources imprimées où l'auteur de l'Histoire ecclésiastique
a puisé. (Pierre de la Place, Commentaires de Vestal de la religion
el respublique, 1565 ; Histoire de l'Etal de France, attribuée à

Régnier de la Planche, 1576; l'Histoire des martyrs de J. Crespin.)
D'autres offrent, à propos de tel ou tel passage, récit ou discours,
la version parallèle, plus ou moins concordante, que fournissent
soit des ouvrages contemporains, soit des correspondances du

temps : lettres de Calvin, de Bèze, de Languet et d'autres,

quelques-unes inédites, la plupart tirées de recueils tels que le

Thesaurus epislolicus Calvinianus. Ailleurs, ce sont des notices géo-

1 Histoire ecclésiastique des Eglises réformées au royaume de France, par
Th. de Bèze, publiée d'après l'édition de 1580 avec des notes et des

éclaircissements, par P. Vesson. Toulouse, Société des livres religieux, 1882,

IX, 668 et 590 pages, avec deux index alphabétiques, l'un des noms de

villes et lieux, l'autre des noms de personnes.



424 BULLETIN

graphiques, historiques, biographiques; ces dernières empruntées
soit directement à d'anciens documents, soit, aux mémoires

imprimés du XVIe siècle, soit à l'une ou à l'autre de ces nombreuses

monographies modernes qui ont paru dans le Bulletin de la Société

de l'histoire du protestantisme, dans la France protestante, dans

d'autres recueils encore, ou qui ont été publiées à part. Plus d'une
fois les notes rectifient des idées erronées qui ont encore généralement

cours dans le public protestant, et qu'il serait temps de

mettre ad acla. Citons comme exemple celle qui concerne la

classique Confession des péchés, encore en usage dans nos Eglises,
et que la tradition attribue à Th. de Bèze, parce qu'il la prononça
à l'ouverture du colloque de Poissy. « On a essayé, nous dit-on
dans l'édition de Toulouse (torn. Ier, pag. 274 a, note), à tort,
croyons-nous, de contester que Th. de Bèze fût l'auteur de cette

admirable prière. » Un coup d'œil jeté sur le tome VI de Calcini
Opera, ou sur le tome II de Clément Marot el le Psautier huguenot,

par M. O.Douen, eût suffi pour réduire cette tradition à sa juste
valeur, soit non-valeur. Aussi la nouvelle édition de Paris a-t-elle
soin de remarquer (pag. 560, note 3) que « cette confession des

péchés est la même que celle de la Forme des prières introduite

par Calvin à Genève en 1542, » c'est-à-dire six ans avant l'arrivée
de Bèze à Genève! Disons enfin que, çà et là, le commentaire

signale et redresse les erreurs qui s'étaient glissées dans l'ancien

texte : orthographe inexacte de certains noms, comme Bebru-
leres (pag. 190) au lieu de de Grulleres, Jaques Buclin (pag. 686)

au lieu de Beurlin ; confusion entre deux personnages portant le

même nom de famille, comme lorsque l'un des deux théologiens
de Heidelberg, envoyés à Poissy par l'électeur palatin, est appelé
Jean Boquin (pag. 688) au lieu de Pierre; lettre sans date, insérée
à une place qui n'est pas la vraie. (Voir page 718.) Nous venons
de citer d'après la pagination de la nouvelle édition; mais l'éditeur
a eu l'excellente idée de noter à la marge intérieure de la

réimpression la pagination du texte de 1580, et c'est aussi à cette
dernière que se rapportent les chiffres de pages cités dans les notes.

Nous attendons avec impatience la suite de cette excellente

publication, ainsi que la notice bibliographique que promet le

titre et qui répandra sans doute quelque jour sur la question



THÉOLOGIE 425

encore si controversée du véritable auteur de l'Histoire
ecclésiastique.

Les volumes de la Correspondance des réformateurs dans

les pays de langue française, recueillie et annotée par A.-L.
Herminjard, continuent à se succéder, chez H. Georg, à Genève,

Bàie et Lyon, avec une majestueuse lenteur. Le cinquième avait

vu le jour en 1878. Nous venons de recevoir le sixième, portant le

millésime de 1883, et dédié à la mémoire de Louis Vulliemin. Il
nous apporte la suite des lettres de la troisième période, savoir,

depuis le 1er septembre 1539 à la fin de l'année 1540 : cent vingt-
deux lettres, auxquelles l'appendice en ajoute huit, provenant des

années 1531 à 1540, soit en tout cent trente lettres, tant particulières

qu'officielles. Celles qui sont en latin et en français sont

imprimées dans la langue originale, celles qui sont en allemand,
ne sont données qu'en traduction.

Ces lettres ont été écrites par quarante-neuf personnes ou
réunions de personnes (corps politiques ou compagnies de pasteurs.)
Il y en a trente-cinq de Calvin1, datées de Strasbourg, depuis
novembre 1540 de Worms; dix du conseil de Berne; huit de Farei,
alors à Neuchâtel; six de Viret, à Lausanne; autant de Pierre

Toussain, à Montbéliard ; cinq de Christophe Fabri, à Thonon ;

quatre de Th. de Bèze, datées de Paris (novembre et décembre

1539) ; autant de Simon Grynée, à Bàie ; deux de Martin Bucer,
à Strasbourg ; une de Luther (à Bucer, du 14 octobre 1539, chargeant

son correspondant de saluer respectueusement Jean Calvin,
dont il a lu les écrits cum singulari voluplale ; il s'agit de l'Institution

et de la Réponse à Sadolet), une de Mélanchton (à Calvin, du
11 février 1540), une de Wolfg. Musculus, d'Augsbourg (à Calvin),
etc., etc. Les destinataires sont pareillement au nombre de

quarante-neuf. Il y a vingt-huit lettres à l'adresse de Farei ; vingt-
quatre sont adressées à Calvin, neuf au Conseil de Genève, six à

la classe de Neuchâtel, autant à Viret, cinq à Bullinger (écrites

1 Ou plus exactement trente-quatre, le savant éditeur s'étant borné a

marquer la place chronologique de la Réponse de Calvin a Sadolet, et a
lui assigner son numéro d'ordre, sans publier de nouveau cette pièce
souvent réimprimée.

THÉOL. ET PHIL. 1883. 28



426 BULLETIN

par autant de correspondants différents, parmi lesquels Calvin
et Viret), trois à Christ. Fabri, etc., etc.

De ces cent trente lettres, trente-trois sont inédites, et dans le
nombre il en est de fortes intéressantes. Citons celle de Bucer à

Louis du Tillet, du 8 octobre 1539 (N° 825), probablement la
dernière qui ait été échangée entre ces deux hommes;celle de Calvin
à Farei, du 10 janvier 1540 (N° 845), sur laquelle nous reviendrons

tout à l'heure; celle de Farei à Fabri, du 8 février 1540

(N° 848); celle de Jacob de Bumlang, jeune Bernois qui étudiait
à Paris, au collège de Reims ou de Bourgogne, adressée à son

père Ebrard de Rumlang, secrétaire des comptes et archiviste à

Berne, du 1er novembre 1540 (N° 908); celle de Pierre Toussain,
de Montbéliard, à l'Eglise de Metz, du 27 août 1540 (N° 884);
celle, enfin, par laquelle la classe de Payerne, par l'organe de

son doyen Richard du Bois, soumet à celle de Neuchâtel une
proposition tendant à ce que les diflérentes classes de la Suisse

romande s'entendent pour envoyer chacune un ministre en France,
afin d'y évangéliser « les frères de la dispersion. » (N° 843 a, dans

l'appendice.)
La lettre de Calvin à Farei parle entre autres choses des affaires

de Pierre Caroli, l'ex-pasteur de Lausanne, qui n'occupent, hélas!

que trop de place dans les correspondances de ce temps-là. Elle

nous apprend aussi que lors du récent voyage de Bucer à Wittemberg,

Luther s'était très amicalement informé de Calvin auprès
de lui. (Amicissime de me sciscilalus est.) Mais ce qui éveille surtout

notre attention, c'est que, à propos des « occupations étrangères

à son office » auxquelles Calvin se plaint de ne pouvoir se

soustraire, M. Herminjard nous annonce une découverte intéressante

qu'il croit avoir faite. Il croit avoir constaté que le réformateur

est l'auteur de la Beclaralion faide par monsieur Guillaulme,
comte de Fürstenberg, louchant la querele quii a avec Sebastien

Vogelspergern, déclaration adressée le 15 septembre 1539 aux

princes et aux villes de l'empire, dans le but de convaincre de

trahison et d'infamie le capitaine Vogelsberg. Ce personnage était

sous les ordres du comte de Fürstenberg, général des mercenaires

allemands de François Ier et grand ami des huguenots, mais avait

été suborné par le connétable Anne de Montmorenci, ennemi juré



THÉOLOGIE 427

de ce généreux protecteur des hérétiques. Le mémoire en question,

« qu'on pourrait aussi appeler un factum, porte la vive

empreinte de l'esprit de Calvin, et l'on peut se dire, en le lisant : c'est

ainsi qu'il aurait plaidé si, déférant au vœu de son père, il avait
suivi la carrière du barreau. » (Pag. 164, note 26.) Nous aurions
donc là, « en rang de date, le troisième des écrits français du

réformateur, et il faudrait le placer entre son Psautier de 1539 et

son Traité de la Cène de 1540. » M. Herminjard se propose de

réimprimer cet opuscule, ce « plaidoyer de Jean Calvin, » dont

l'original a paru à Strasbourg en vingt et un feuillets in-4°, caractères

gothiques. (Pag. 126, note 14, à la fin.) Nous fécilitons
l'infatigable et consciencieux investigateur d'avoir fait cette curieuse

trouvaille. Elle a dû le dédommager de bien des fatigues et de

bien des ennuis. Sans doute, ce n'est qu'une conjecture ; mais

pour s'avancer autant, il faut que M. Herminjard soit bien sûr de

son fait.
Soixante-treize des lettres publiées dans le présent volume figurent

déjà dans le Thesaurus epistolicus Calvinianus de l'édition de

Brunswick. Les connaisseurs ne se plaindront pas de ce qui pourrait

sembler un double emploi. Il restera toujours aux savants

strasbourgeois le mérite de nous avoir dotés les premiers d'une

collection, sinon complète, du moins extrêmement riche de lettres
de Calvin, à Calvin et sur Calvin, et d'avoir mené cette grande
entreprise à son terme dans un temps relativement très court. (Les

onze volumes du Thesaurus, comprenant quatre mille deux cent
soixante et onze lettres, ont paru de 1872 à 1879.) Pendant

longtemps encore c'est à ce recueil qu'il faudra recourir pour la

seconde période de la vie de Calvin. Mais le travail de M. Herminjard
est un auxiliaire absolument indispensable, soit pour contrôler le

texte même des lettres, soit pour déterminer plus exactement la

date d'un certain nombre d'entre elles et les destinataires de celles

qui ne portent pas d'adresse, soit encore, et surtout, à cause des

informations d'une richesse et d'une exactitude étonnantes que
renferment les notes historiques, biographiques et bibliographiques.

C'est à peine si quelqu'un ayant fait des recherches tout à

fait spéciales sur tel ou tel sujet déterminé et restreint,
trouverait à corriger ou à compléter quelque chose dans ces annota-



428 BULLETIN

tions L Du reste, le meilleur éloge qu'on puisse faire de l'œuvre à

laquelle notre savant et modeste compatriote a consacré sa vie est celui

que lui ont décerné les éditeurs strasbourgeois eux-mêmes, dans une
note placée en tète de leurs addenda et corrigenda. (Calv. Opp.

XX, col. 593.) Elle est trop longue pour être traduite ici intégralement.

Rappelons seulement qu'après avoir reconnu hautement
le profit qu'ils ont mainte fois retiré de l'érudition du savant

vaudois, ils terminent en disant : « Eum sane quicunque in posterum
in hac parte rei literariae et historicee operam volet navare, ducem
sibi certissimum eliget et tutissime sequetur. » Leur seul regret,
c'est que la publication de la Correspondance des réformateurs
avance si lentement : « Qui utinam celerius ad metam properasset »

Il n'est personne, je pense, qui ne soit prêt à appuyer cet utinam.
Nous ne quitterons pas ce volume sans adresser, après l'auteur,
des remerciements à M. le ministre Ernest Chavannes, qui s'est

chargé spontanément de la rédaction de l'index alphabétique des

noms de personnes (du XVIe siècle).
M. Chavannes lui-même a enrichi notre littérature historique

relative au siècle de la réforme, en publiant des Extraits des ma-

nuaux du Conseil de Lausanne de 1512 à 1536 et en accompagnant

ces extraits d'abondantes et très instructives annotations.

Publié d'abord dans les Mémoires et documents de la Société d'histoire

de la Suisse romande, tome XXXVI (1882), ce travail a été

ensuite tiré à part2. Quand la suite de ces extraits annotés aura

1 Puisqu'il faut faire la part de la critique, relevons un point de détail.
Il est relatif a l'histoire du collège de Lausanne. M. H. pense que
Corneille, le premier principal de cette école, doit être identifié « avec cet
Erasme Cornier qu'on trouve plus tard au collège de Genève » et que
dans cette ville « on persistait a appeler Corneille ou Cornille- » (Pag. 203,

note 6.) Nous doutons très fort que cette identification soit fondée.
Corneille a dirigé le collège de Lausanne jusqu'en 1545. Cette année-la il
mourut et fut remplacé par Math. Cordier. Cela ressort des lettres de

Viret de cette année-là, en particulier de celle à Farei, de la fin août,
qui porte le N" 684 dans le Thesaurus epistolicus. (Calvini Opp. XII, 146.)

Les éditeurs strasbourgeois ont donc raison de dire (l. c.,col. 191, note 6):

quem seil. Cornier cave confundas cum Cornelio Lausannensì.
'2 Imprimerie Georges Bridel, 378 pages, j compris la table alphabétique.

Celle-ci se rapporte en même temps à un premier fascicule
renfermant les Extraits des manuaux de 1383 k 1511, et tiré des Mémoires et

documents, torn. XXXV, 1881.



THÉOLOGIE 429

paru, ce qui, nous l'espérons, aura lieu avant longtemps, on

disposera de tous les matériaux essentiels d'une histoire de la
réformation à Lausanne. Malgré Ruchat et Vulliemin, cette histoire
reste encore à faire. Mais ce qui ressort déjà du présent volume,
c'est un témoignage de plus en faveur de la confiance que méritent

les renseignements historiques déposés dans l'Histoire de la

Reformation du premier des deux auteurs vaudois que nous
venons de mentionner. Son impartialité, sa bonne foi même, ayant
été plus d'une fois suspectée, il n'était pas superflu de le remarquer

expressément. Ruchat n'était pas un Janssen protestant,
excellant dans l'art ingénieux de faire tour à tour parler et taire les

documents ad majorem ecclesiœ suœ gloriam.
Signalons enfin la récente apparition de la première moitié du

quatrième volume de la France protestante, seconde édition,

publiée chez G. Fischbacher, à Paris, par M. Henri Bordier. Ce

demi-volume va de Chapal, Louis, à Coras, Jaques de. On y

remarque des articles importants sur Chappuzeau, l'histoire de la

tour de Constance à propos delà veuve Chassefière, Sébastien Chas-

teillon, la maison de Chalillon (Coligny, etc.), Florent Chreslien,
la maison de Clermont, Jean Claude, la famille (de) Constant, les

Çoquerel. Quelques-uns de ces articles sont l'œuvre des collaborateurs

de M. Bordier, au nombre desquels nous voyons figurer
MM. Cuvier, à Nancy; Théoph. Dufour, à Genève ; Michel Nicolas,
à Montauban; Ch. Pradel, à Toulouse ; Frank Puaux; de Riche-

mond, archiviste delà Charente-Inférieure ; Am. Roget, à Genève;
Ch. Sagnier, à Nîmes; Strœhlin, à Genève, etc. Cependant la

responsabilité et l'honneur de cette refonte de l'œuvre monumentale
des frères Haag reviennent pour la plus grande part à M. Bordier
lui-même. Quiconque s'est occupé de ces études connaît sa vaste

érudition, son amour scrupuleux de la vérité historique et la

guerre impitoyable qu'il a déclarée à toute espèce de fictions et de

légendes, pieuses et autres. H. V.


	Théologie

