
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1883)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

Charles Bruston. — Histoire critique de la littérature
prophétique1.

« Déplacer ces écrits dans le milieu historique qui les a vus

naître, retracer les circonstances qui les ont inspirés, afin d'en
faire comprendre le vrai sens, les expliquer, en un mot, par les

événements de leur temps, tel est notre unique but. y> (Préface,

pag. vi.) En se proposant ce but et en y tendant par tous les

moyens que lui fournissaient son érudition et sa sagacité bien

connues, M. le professeur Bruston a fait une œuvre excellente dont,

pour notre part, nous éprouvions depuis longtemps le besoin de le

remercier publiquement. Pour être tardive, notre reconnaissance

n'en est ni moins vive ni moins sincère. Il n'est d'ailleurs jamais
trop tard pour parler d'un ouvrage qui ne vise pas simplement à

satisfaire un besoin ou une curiosité du moment, mais dont l'intérêt

et la valeur survivent à l'année qui l'a vu sortir de presse.
C'est en effet à un besoin toujours plus généralement ressenti

que ce livre s'efforce de répondre. Le temps n'est plus où l'on

pouvait se flatter naïvement de comprendre un livre prophétique
sans s'inquiéter des circonstances historiques particulières au milieu

desquelles il avait vu le jour. Ceux-là même qui cullivent
encore une exégèse essentiellement dogmatique et parfois allégorique

1 Histoire critique de la littérature prophétique des Hébreux, depuis les

origines jusqu'à la mort cTIsa'ie, par Charles Bruston. — Paris, G.

Fischbaclier, éditeur; Maisonneuve et Ce, éditeurs. 1881. — vu et 272 pages.



THÉOLOGIE 307

ont un sentiment plus ou moins distinct de la nécessité de tenir

compte des bases historiques et psychologiques de la prophétie et de

ses documents littéraires. Aussi tout ouvrage qui est de nature à

répandre plus de jour sur ce sujet mérite-t-il de fixer sérieusement

l'attention des lecteurs de la Bible ayant à cœur de comprendre ce

qu'ils lisent. Il est urgent de faire pénétrer cette conception historique

de l'Ancien Testament, et spécialement delà littérature
prophétique, dans notre public religieux et de réagir ainsi contre les

théories et, plus encore, les pratiques herméneutiques malsaines

qui trop souvent passent pour le nec plus ultra de la haute piété.
M. Bruston l'a compris. C'est pour mettre sonlivreà la portée d'un

plus grand nombre de lecteurs qu'il a « cru devoir éviter autant que
possible tout appareil scientifique inutile. » C'est sans doute aussi

en vue de ce public plus étendu qu'il a jugé bon de revenir à plus
d'une reprise sur la question de l'accomplissement ou du non-
accomplissement des oracles prophétiques, bien que cette question

ne se rattache pas directement à son sujet.
Le présent volume s'occupe des origines du prophétisme et de

la première partie de l'histoire de la littérature prophétique, « ce

qu'on peut appeler l'âge d'or de cette littérature, » c'est-à-dire
des prophètes du IX0 et de ceux du VIIIe siècle.

Dans l'introduction, l'auteur passe en revue les anciens voyants
à partir de Moïse, « le fondateur du monothéisme spiritualiste,

que les prophètes postérieurs se bornèrent à maintenir et à défendre

contre le polythéisme, l'idolâtrie et le formalisme, toujours

prompts à renaître. » (Pag. 5.) Il fait passer rapidement devant

nos yeux les prophètes connus et inconnus qui sont mentionnés

dans les livres des Juges, de Samuel, des Bois et des Chroniques,

jusqu'au moment où surgit, selon lui, le premier prophète qui

nous ait laissé un monument littéraire de ses inspirations.
A notre sens, ce chapitre des origines du prophétisme aurait pu

recevoir plus de développements. En particulier il eût été intéressant

de voir se dessiner plus nettement la transformation que le

prophétisme a subie dans le cours des siècles, la différence entre

les anciens prophètes, essentiellement hommes d'action, et les

prophètes proprement ainsi nommés, les prophètes orateurs el

écrivains. Et puis, la question de savoir pourquoi la littérature



308 bulletin

prophétique ne fait son apparition qu'au IXe siècle, sous l'influence
de quelles causes et de quels événements cette littérature, si unique

en son genre, a pris naissance, cette question aurait mérité;

semble-t-il, d'être examinée avec quelque détail.

Les écrits des prophètes sont rangés dans l'ordre chronologique

que l'auteur a été amené par ses études historiques et critiques à

leur assigner. Un premier livre comprend les prophètes du IXe
siècle dans le royaume de Juda : Abdiah, Joël, l'élégie de Moab

(livre d'Esaïe, chap. XV-XVI, 12), la prophétie contre Israël attribuée

à Moïse (Beul. XXXII, 1-43). Le second traite des prophètes
du VUE siècle qui se sont adressés plus spécialement au royaume
d'Israel : Amos et Hosée. Dans le troisième rentrent les prophètes
de ce même VIIIe siècle qui appartiennent au royaume de

Juda : l'auteur des chap. IX-XI du livre de Zakarie, Isaïe et

Michée.

Pour la détermination de l'époque oit chacun de ces prophètes

a vécu, et même de la date de chacun de leurs oracles, M. Bruston

a tiré parti des résultats de la science assyriologique dans une
mesure où personne, à notre connaissance, ne l'avait fait jusqu'à lui.
C'est là surtout ce qui donne du prix à son ouvrage. En fait, ce

qu'il nous oflre, c'est une histoire d'Israël depuis le milieu du IXe

siècle jusqu'à la fin du VIIIe, histoire reconstruite à l'aide des

inscriptions cunéiformes, et c'est dans les cadres de cette histoire

qu'il enchâsse au fur et à mesure les discours des prophètes
hébreux. Je dis : reconstruite, et ce mot, dans ma pensée, est loin

d'impliquer un blâme. L'histoire des royaumes Israélites ne se

trouve pas toute faite dans nos livres des Bois et des Chroniques,
de telle sorte qu'il n'y aurait qu'à l'en extraire telle quelle. Ces

livres sont une source précieuse, mais une source de seconde et

même de troisième main, qui ne prétend pas être complète, quj|

renferme des données contradictoires, surtout en matière de

chronologie, et qui par conséquent demande à être contrôlée, complétée,

rectifiée à l'aide d'autres sources. Parmi ces autres sources,
l'une, indigène, ce sont les écrits authentiques des prophètes
contemporains, importants surtout pour ce qu'on peut appeler l'histoire

intérieure, c'est-à-dire religieuse, morale, sociale; l'autre, étrangère,

ce sont les documents assyriens qui répandent une précieuse



théologie 309

lumière sur l'histoire extérieure, politique, et permettent surtout,
chose capitale, d'établir une chronologie suivie.

M. Bruston s'est attaqué avec courage et patience au difficile
problème du synchronisme de l'histoire assyrienne et de l'histoire
d'Israël. Les résultats auxquels il a été conduit par ses recherches

ne sont peut-être pas définitifs, mais tels qu'ils sont ils lui donnent
le droit de dire, comme il le fait dans sa conclusion, que son

étude « éclaircit quelques-unes des nombreuses obscurités, dissipe

quelques-unes des difficultés » que présente cet important sujet.
Nous signalerons surtout à cet égard les chapitres sur Amos, sur
Osée et sur la première phase du ministère prophétique d'Esaïe.

Ainsi, pour ne citer qu'un exemple, l'oracle d'Esaïe contre les

Philistins XIV, 29-32, est daté, dans la note placée en tète (vers.

28), de « l'année de la mort d'Akhaz, » soit de l'an 728. Très
généralement les critiques estiment que cette antique note chronologique

renferme une inexactitude. Partant des allusions historiques

contenues dans l'oracle tel qu'on croyait devoir l'interpréter,
et rapprochant ces indications de la notice fournie par 2 Chron.

XXVIII, 18, ils pensent que cette menace à l'adresse des Philistins

remonte aux premières années d'Akhaz, soit vers l'an 740.

Telle est, entre autres, l'opinion de M. Beuss. (Les prophètes, I,
257.) D'autres, par exemple les auteurs de la Bible annotée, sans

mettre en doute l'exactitude de la suscription, ne parvenaient pas
à expliquer le sens delà prophétie d'une manière plus satisfaisante

Tout s'éclaircit dès qu'on sait (ou se souvient) que l'année de la

mort d'Akhaz fut aussi celle de la mort du fameux Touglat-pal-
asar (Tiglatpiléser) et qu'on a soin de consulter les annales de ce

conquérant. La verge qui frappait les Philistins et qui a été brisée,
le serpent d'où sortira un basilic, qui produira à son tour un dragon

volant, ce n'est pas Akhaz ni la royauté davidique ni le

royaume de Juda, etc. La vraie explication la voici : « Quand la

nouvelle de la mort de Touglat-pal-asar parvint en Palestine, les

Philistins, qu'il avait battus (prise de Gaza, 734, soumission du roi
d'Ascalon, Mitinti, au tribut) et qu'il tenait sous le joug, se crurent

délivrés et s'abandonnèrent à une joie qui ne devait pas être
de longue durée. Isaïe les avertit que ses successeurs seront
encore plus redoutables que lui : au lieu d'un serpent, ce seront des



310 bulletin

basilics et des dragons volants; et il voit déjà, vers le nord, leurs
armées qui s'avancent. Salmanasar IV, Sargon, Sennakhérib, etc.,
se chargèrent de réaliser la menace du prophète. » (Pag. 154.)

Cet échantillon suffit pour réduire à sa juste valeur cette boutade

lancée il y a quelques années par M. Wellhausen (j'ignore
s'il la rééditerait aujourd'hui) : « Je n'attends rien de l'assyriologie

pour l'intelligence des prophètes. Leurs discours ne sont pas aussi

dépendants de la situation historique spéciale de telle année ou de

tel jour qu'on veut bien le dire. » (Jahrbücher für deutsche Theologie,

1876, pag. 154.) Et pourtant cette boutade renferme un élément
de vérité. Si l'on a tort, et grand tort, de ne rien attendre de l'assyriologie,

il ne faudrait pas tomber dans l'autre extrême et demander à

cette nouvelle source d'informations plus qu'elle ne peut donner.
Peut-être M. Bruston n'a-t-il pas toujours su résister à la tentation,

très forte, j'en conviens, de faire dire aux textes assyriens

plus qu'ils ne contiennent ou d'en tirer, par des combinaisons

toujours ingénieuses, des conclusions qui dépassent la limite du

probable. « Le moment est venu, dit-il, de soumettre à un
contrôle rigoureux des opinions devenues presque générales, des

arrêts de la critique tenus pour définitifs par un grand nombre de

bons esprits, mais que l'état actuel de la science historique ne

justifie nullement Grâce à la connaissance plus complète que
nous possédons maintenant des événements qui s'accomplirent à

cette époque (la période assyrienne)... plus d'une prophétie dont

l'authenticité a été contestée, non sans de grandes apparences de

raison, —je veux parler principalement de celles d'Isaïe contre

Babylone, — se comprend beaucoup mieux dans la supposition de

l'authenticité que dans les hypothèses contraires. »

M. Bruston a essayé, en effet, de revendiquer pour Esaïe tous

les oracles de la première partie du livre qui porte son nom, en

leur assignant à chacun une date plus ou moins précise. Des quatre

prophéties que la généralité des critiques considère comme

postérieures à Esaïe, il fait dater XXIV-XXVII de l'an 725, alors

que « Salman-asar IV avait déjà en partie envahi » le royaume
d'Israël (pag. 159); — X1II-XIV, 23, destruction de Babylone par
les Mèdes et rétablissement d'Israël dans son pays, de la fin du

règne de Sargon (y 705), qui « fut marquée par un affaiblisse-



THÉOLOGIE 311

ment sensible de la puissance assyrienne» (pag. 211 sq.); —

XXI, 1-10, vision relative à la ruine de Babylone, de l'époque du

siège de Jérusalem par Sennakhérib en 702, « pendant que le siège

se prolongeait » (pag. 234); — enfin, XXXIV-XXXV, ruine
d'Edom et retour du peuple de Dieu, du temps de la minorité de

Manasse, « quelques années avant la mort » du prophète (pag. 240).
Les pages où M. Bruston discute ces difficiles questions sont

d'un haut intérêt et en partie d'une grande originalité. Nous ne

dirons pas que ses arguments nous aient convaincu, mais ce qui
est certain, c'est que sa manière d'expliquer la prophétie contre

Babylone, XIII-XIV, 23, rend la composition de « cette page
sublime » par Esaïe plus plausible que ne le font les arguments
ordinaires des défenseurs de l'authenticité. En effet, selon le

critique de Montauban, la prophétie ne serait pas dirigée contre

Babylone en tant que capitale de l'empire kaldéen, mais contre

Babylone comme capitale de l'empire assyrien. « Les monuments

assyriens nous ont appris que les rois d'Assyrie avaient alors la

prétention d'être aussi les rois légitimes de Babylone, que Touglat-
pal-asar et Sargon le furent effectivement, l'un et l'autre pendant
les cinq dernières années de leur règne, que Sargon y résidait

vers la fin de sa vie, comme plus tard Assarhaddon. » (Pag. 213.)
« Ninive n'était plus, du temps d'Isaïe, la capitale de l'empire

assyrien, tandis que Babylone le fut au moins pendant quelques
années, en particulier à l'époque où nous croyons devoir placer
la composition de l'oracle. »(Pag. 216.)... «Si notre interprétation
est juste, si Babylone dans cet oracle, et dans celui du chap. XXI,
vers. 1-10, est la personnification de l'empire d'Assyrie, qui subsistait

du temps d'Isaïe, et non de l'empire kaldéen, qui devait être
fondé longtemps après lui, il en résulte que cette prophétie a

trouvé son accomplissement dans la ruine de Ninive par les Mèdes

et les Kaldéens (606), au moins autant que dans la prise de Babylone

par Cyrus (538). L'histoire de l'Assyrie entra dans une voie

qu'Isaïe n'avait pas prévue. Ninive fut, peu après, rebâtie par
Sennakhérib et redevint bientôt la capitale de l'empire. Aussi
Nahoum et Sophonie prédisent-ils la destruction de Ninive sans

prononcer le nom de Babylone. Mais après la seconde et dernière
ruine de Ninive (606), le centre de l'empire de la région du Tigre



312 BULLETIN

et de l'Euphrate fut de nouveau et définitivement à Babylone, comme
il y avait été momentanément à l'époque d'Esaïe... Jérémie et le

second Isaïe (chap. XL-LXVI) répètent contre Babylone, comme

personnification de l'empire de Kaldée, les menaces qu'Isaïe avait

dirigées contre Babylone, comme personnification de l'empire
d'Assyrie.)) (Pag. 222 sq.)Tout ceci est fort ingénieux. Mais après avoir
relu le texte de l'oracle sous l'impression, toute fraîche encore, du

commentaire de M. Bruston, nous n'avons pu nous empêcher de

nous demander si le fait que la ville de Babylone servait de

résidence à Sargon pendant les dernières années de son règne, pouvait

être pour un prophète hébreu du VIIIe siècle un motif
suffisant d'appeler roi de Babylone celui qui pour les Judéens n'avait

pas cessé d'être le roi d'.Assyrie (cp. XX, 1), et de faire de la

fière parure des Kaldéens, ou de la Ealdée, la personnification de

l'empire ninivite. Quant aux autres arguments que M. Bruston
fait valoir, et qu'il tire du texte lui-même, ce qui nous a surtout
frappé c'est que ceux qui semblent le plus forts pourraient être

invoqués au même titre à l'appui de la composition des chap. XL
et suivants par Esaïe fils d'Amots.

Ce n'est certes pas que nous croyions la critique infaillible, pas

même lorsqu'elle parle ex cathedra. Ses arrêts sont toujours
sujets à revision. Il est toujours imprudent de parler de « résultats
désormais incontestables, » comme le fait, précisément à propos
du livre d'Esaïe, un des maîtres les plus justement vénérés de la

science biblique. Mais, je ne sais si je m'abuse, il est d'autres
écrits prophétiques que ceux d'Esaïe, sur l'âge desquels régnent
des opinions, presque des dogmes, qu'il serait peut-être encore plus

urgent de soumettre à ce « contrôle rigoureux » dont parle avec

infiniment de raison l'auteur de l'Histoire critique de la littérature
prophétique ; d'autres écrits à l'égard desquels ce contrôle trouve
à s'exercer, non pas plus utilement, mais plus sûrement.

Sans parler de la prophétie d'Abdias, que M. Bruston attribue
à un contemporain du roi Joram (avant 850), et de Joël, dont le

livre daterait de la minorité du roi Joas, comme on l'admet
communément depuis Credner, voici les chap. IX-XI du livre de Za-
charie. L'orthodoxie critique moderne consiste à professer avec

l'isagogiste Bertholdt (1812-1816) que ces trois chapitres ont pour



THÉOLOGIE 313

auteur un prophète du VIIIe siècle, un contemporain d'Osée et

d'Esaïe, peut-être ce Zacharie fils de Berékiah qui servit un jour de

témoin au second de ces prophètes. (Esa. VIII, 2.) C'est là,
semble-t-il, un de ces «résultats désormais incontestables,» que
même des théologiens très conservateurs, orthodoxes au sens

dogmatique ou du moins ecclésiastique de ce mot, se sont décidés à

adopter. M. Bruston, lui aussi, a cru devoir se ranger à cette
opinion. Il a fait de son mieux pour caser les discours de ce proto-
Zacharie dans les cadres de son histoire.

Un premier morceau, le chap. IX, composé par le prophète
dans sa jeunesse (pag. 125), doit provenir de la première partie
du règne d'Ozzias(pag. 123), de l'époque où Ozzias et Jéroboam II...
s'étaient alliés et préludaient à leurs conquêtes, l'un sur les

Araméens au nord, l'autre sur les Philistins à l'ouest (pag. 119),
c'est-à-dire, d'après la chronologie savamment établie par M. Bruston

(cp. pag. 101 sqq.), de l'an 760 environ. Il daterait, par
conséquent, à peu près de la même époque que les chap. I-III d'Osée

et serait presque contemporain de l'activité d'Amos à Béthel. (Cp.

pag. 82 avec pag. 78.) Plus tard, après la mort de Jéroboam II,
le prophète s'est peut-être rendu dans le royaume du nord. En

tout cas, les morceaux suivants ont trait principalement à ce

royaume-là. Le second discours, chap. X, parait avoir été composé

vers la fin du règne de Ménahem (-j- 737) ou pendant le gouvernement

de son fils Pékakiah. Le troisième morceau, XI, 1-3, aurait
suivi de près le précédent, probablement sous le règne de Pékakiah.

(Pag. 126 sq.) Enfin, chap. XI, 4-17, avec ses deux

allégories, aurait été rédigé au début du règne de Pékakh, qui serait

figuré par le « berger insensé. » (Pag. 131.) Ce dernier morceau
daterait donc de 735, toujours d'après la chronologie de M. Bruston

; par conséquent de l'année de la mort du vieux roi Ozzias, où

Esaïe eut sa vision inaugurale. (Esa. VI.)
Le chapitre consacré à l'élucidation de ce problème d'exégèse

et de critique recèle une somme considérable d'érudition et surtout

de sagacité. Nous regrettons de devoir confesser que, à nos

yeux, toute cette dépense s'est faite en pure perte. La critique,
selon nous, s'est radicalement fourvoyée depuis un siècle

(monographie de Flügge, archidiacre à Hambourg, 1784) en faisant

THÉOL. ET PHIL. 1883. 21



314 BULLETIN

remonter la composition de ces trois chapitres à l'époque d'Osée

et d'Esaïe. Déjà avant d'avoir lu les articles décisifs de M. le
professeur Stade dans la revue qu'il dirige1, articles dont nous sommes

d'ailleurs loin d'accepter toutes les démonstrations et plus
encore les dernières conclusions, nous avions acquis la conviction

que Zach. IX-XI ne pouvait être l'œuvre d'un prophète du
VIIIe siècle. Le travail du professeur de Giessen n'a pu que nous
confirmer dans cette opinion, et nous avons eu dès lors la
satisfaction de voir ce sentiment partagé par un critique à qui l'on ne

saurait faire le reproche d'accueillir les nouveautés à la légère.
« Nous croyons, dit M. Kautzsch en terminant un compte rendu
des premiers articles de M. Stade-, pouvoir affirmer dès maintenant

que la fixation de la date des chap. IX-XI au VIIIe siècle ne

trouvera plus guère de défenseurs. »

Le proton pseudos de ce dogme de la critique moderne, c'est

que les dits chapitres « sont antérieurs, non seulement à la ruine
du royaume de Juda, mais aussi à celle du royaume des dix
tribus.» (Pag. 117.) On s'est laissé éblouir par la mention de l'Assyrie

au chap. X, et l'on n'a pas su voir que la manière dont il est

parlé d'Ephraim ou de la maison de Joseph suppose non seulement

qu' « un grand nombre d'habitants de ce royaume ont été

emmenés captifs en Assyrie ou se sont réfugiés en Egypte, » mais

suppose la captivité et la dispersion de tout le peuple du nord.
Sans doute, « l'Eternel a l'œil sur toutes les tribus d'Israël, »

comme sur l'humanité en général (IX, 1), mais cela ne prouve

pas que les tribus du nord fussent encore dans leur pays ; au

contraire, le fait que le prophète dit expressément « toutes les

tribus d'Israël » implique plutôt qu'il est des tribus sur lesquelles

il peut sembler que l'Eternel n'ait pas l'œil. Le troupeau actuel

de l'Eternel des armées, c'est la maison de Juda (X, 3). Sa maison,

sur laquelle il arrête « maintenant » ses regards, el qu'il viendra

protéger après avoir pris possession de la côte phénicienne et phi-
listine (IX,8), c'est non pas son peuple en général, mais d'après le

contexte (vers. 7 et 9) Juda ou Jérusalem. Ce troupeau de l'Eternel a

1 Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft, 1881, pag. T96; 1882,

pag. 151-172 et 275-309.
ä Zeitschrift der deutschen morgenländischen Gesellschaft, 1882, pag. 694-



THÉOLOGIE 315

des bergers (au pluriel) qui le maltraitent (X, 3; XI, 4, 5) et que
Dieu remplacera par des chefs selon son cœur (X, 4) en attendant

que vienne le vrai Roi, celui que d'avance la fille de Sion est
invitée à recevoir avec des cris de joie (IX,9). La « maison de Juda »

est donc dans son pays. (Nous n'examinons pas ici la question de

savoir si cela signifie qu'elle y était encore, ou si, à l'époque où

écrivait notre prophète, elle y était de nouveau, étant revenue de

l'exil.) La « maison de Joseph, » au contraire, est captive; l'Eternel

ramènera les Ephraïmites du milieu des nations ; après qu'ils
se seront multipliés dans la terre étrangère, il les fera de nouveau
habiter dans leur pays, et ils seront comme si Dieu ne les avait

pas rejelés. Ce retour d'Assyrie et d'Egypte sera accompagné de

prodiges semblables à ceux du fameux exode du temps de Moïse.

(X, 6-12.)I1 est absolument impossible d'admettre que tout cela ne

se rapporte qu'à une fraction des Israélites du nord, à ceux qui
avaient été déportés plus ou moins longtemps avant la ruine de

Samarie, lors des invasions de Tiglatpiléser. C'est d'Ephraim
dans son ensemble, c'est de la maison de Joseph tout entière

qu'il s'agit. Cela ressort non seulement du passage cité1, mais

encore d'un texte qui, à notre connaissance, n'a été expliqué d'une
manière vraiment satisfaisante que par un seul commentateur.

(Wilhelm Presse!, Commentar zu den Schriften der Propheten

Haggai, Sacharja und Maleachi, Gotha 1870.) Nous voulons parler

de IX, 11 et 12.

Après avoir interpellé la fille de Sion pour lui annoncer l'arrivée

de son roi, qui dictera la paix aux nations et rétablira l'empire
davidique dans ses anciennes limites, le prophète continue en

disant : « Toi aussi, en vertu de ton sang d'alliance, » c'est-à-dire
du sang de l'alliance traitée avec toi, « je retirerai tes captifs de

la fosse où il n'y a pas d'eau. Devenez à la place forte, ô captifs de

l'espérance I Aujourd'hui encore je le proclame : je te rendrai le

' Le mot ezra'ém du vers, i) ne peut en aucune façon signifier :je 1rs

disperserai; le contexte s'y oppose formellement. Zara' signifie semer;
cp. Jér. XXXI, 27 et le jeu de mots d'Osée 11, 25; I. i sur le nom symbolique

yizre'él. Les semailles dont parle notre prophète ont trait a la
prodigieuse multiplication des Ephraïmites exilés. Voir le lexique deGesenius
8e édition, par MM. Mühlau et Volck.



316 BULLETIN

double! » A qui ce discours s'adresse-t-il Qui est cette ath,
« toi? » Est-ce encore la fille de Sion Mais alors à quoi bon ce

gam, « aussi? » Non, ce toi aussi, c'est l'Israël du nord, c'est

Ephraim, c'est la maison de Joseph. Le nom n'y est pas, cela est

vrai. Mais quand, après avoir interpellé un premier sujet sous le

nom de « fille de Sion, » le prophète en interpelle un autre en

disant: « Toi aussi; » quand, après avoir fait de glorieuses
promesses à celle-là, il s'adresse à celle-ci pour lui dire : Toi aussi,

je veux te rendre heureuse, en ramenant tes fils captifs, — n'est-
il pas évident qu'il s'agit de deux cités ou de deux nations sœurs?
Or quelle était la sœur de la fille de Jérusalem, de cette
personnification du peuple de Juda Le doute n'est pas possible un
instant1. Après s'être adressé d'abord, vers. 9 et 10, à Jérusalem,

puis, vers. 11 et 12, à Ephraim, le prophète, dans les vers. 13 et

suivants, annonce ce que Dieu se propose de faire, après le retour
des Ephraïmites, des deux peuples de nouveau réunis : « Car je
nie suis bandé Juda comme un arc, je l'ai armé d'Ephraim
(comme d'une flèche), et je brandirai tes fils, ô Sion! contre tes

fils, ô Yawan » etc. — Quant au « sang de l'alliance, » pas n'est

besoin, dès lors, de se mettre en frais d'imagination comme
M. Bruston est obligé de faire pag. 119 : « Après ce coup d'œil

sur l'avenir (la venue du Boi dont l'empire sera sans bornes), le

prophète revient au présent et salue les prisonniers juifs qui,
relâchés récemment à la suite d'une alliance conclue avec le

peuple qui les avait emmenés captifs (l), reviennent à la forteresse, »

commentaire qui est accompagné de cette note marginale : « Il
s'agit probablement des prisonniers (juifs) faits par Joas, roi

d'Israël, prédécesseur de Jéroboam II, à l'époque de sa victoire

sur Amatsiah et de la prise de Jérusalem qui en fut la conséquence.
(2 Bois XIV, 8-14.) » Les prisonniers dont il s'agit, ces « captifs
de l'espérance, » pour employer la magnifique expression du

prophète, ce sont les fils d'Ephraim, et l'alliance en vertu de la-

1 Comp. Esa. XXVIII où le prophète, après avoir parlé vers. 1 sqq. des

Ephraïmites, continue au vers. 7 en disant : « Mais eux aussi, ils
chancellent par fettet du vin,- eux aussi, c'est-a-dire, ceux de Juda. (Comp,
dans le livre même de M. Bruston la note de la pag. 155.)



THÉOLOGIE 317

quelle Dieu veut les « retirer de la fosse1 » n'est autre que
l'alliance sinaïlique. Le sang dont alors le peuple fut aspergé, avait

rejailli aussi sur les tribus qui formèrent dans la suite le royaume
du nord, et malgré leur défection, malgré leur rejet, malgré leur
dispersion parmi les nations, elles sont encore, aux yeux du

prophète, au bénéfice de cette aspersion. « Aujourd'hui encore, dit-il,
je le proclame : je te rendrai le double, » une double mesure de

gloire et de puissance, en retour de la honte et des misères de ta

captivité présente; en effet, non seulement tu reviendras clans ton

pays, mais, ensemble avec Juda, et sous la protection toute-puissante

de l'Eternel des armées, tu remporteras la victoire sur les

puissances du monde, ces puissances autrefois représentées par
l'Assyrie et l'Egypte, et qui alors le seront par les fils de Yawan,
c'est-à-dire les Grecs (et non les Philistins comme le préfend
M. Bruston, pag. 120 sqq.).

Nous concluons donc que les chap. IX-XI du livre do Zacharie

sont postérieurs à la ruine de Samarie (722) et que leur auteur
n'a rien de commun avec Zacharie ben-Berekiah, le contemporain
d'Esaïe. J'ajoute qu'il n'y a pas de raison suffisante pour statuer
deux auteurs différents pour les chap. IX-XI et les chap. XII-X1V,
et que selon toute apparence ces six chapitres sont postexiliques
mais ne proviennent pas du même prophète que le livre (Zach.

I-VIII) auquel ils se trouvent aujourd'hui annexés. Nous avons là

un « deutéro-Zacharie, » tout comme dans Esa. XL-LXVI nous

avons un « deutéro-Esaïe. »

Il y aurait encore bien des choses à relever dans le livre de

M. Bruston, indépendamment des questions de date et d'authenticité.

Les excellentes analyses qu'il donne de la plupart des

discours prophétiques sont émaillées çà et là d'interprétations
nouvelles de tel ou tel passage et de corrections apportées par
conjecture au texte reçu. Parfois sujettes à caution, ces notes

exégétiques et critiques sont toujours intéressantes. Elles sont

1 M. Presset rapproche, avec raison sans doute, du vers. 11: ,1e retirerai

tes captifs de la fosse où il n'y a pas d'eau, le texte de Gen. XXXVII.
22-24: Joseph (le père d'Ephraïm) fut jeté dans une fosse vide, où il n'y
avait pas d'eau, et ce fut Juda qui, pour sauver la vie de son frère, proposa

de le tirer dehors et de le vendre à une caravane qui passait.



318 BULLETIN

d'un homme qui a étudié son texte de près, qui en a discerné

souvent avec finesse les points faibles ou difficiles sur lesquels le

gros des interprètes passe à pieds joints, et qui cherche à se frayer
sa propre voie sans se laisser arrêter par ce que d'autres ont peut-
être déjà dit ou pourraient bien dire. Bornons-nous à quelques

remarques de détail relatives au livre d'Esaïe.

Avec raison M. Bruston voit dans le « germe de Jéhovah » et

dans « le fruit du pays » qui feront l'ornement et la gloire des

réchappes d'Israël (IV, 2), non pas le Messie et le salut dont son

œuvre sera la source, mais la justice, la paix, la prospérité que
Dieu fera germer dans le pays. (Pag. 135.) Nous pensons aussi,

comme lui, que la almah du fameux chap. VII désigne, sinon

une des aimées, du moins une princesse de la maison royale.

(Pag. 138.) Seulement, nous doutons fort que les usages de la

langue hébraïque tolèrent une construction comme celle qu'il
propose : « Voici, aurait dit le prophète en s'adressant directement à

une des femmes, qui assistait à l'entretien avec Akhaz, voici, ô

jeune femme enceinte et qui vas mettre au monde un enfant, tu
le nommeras Immanou-EI. » Dans le passage cité à l'appui,
Gen. XVI, 11, la construction n'est pas la même •• — Nous ne

goûtons guère davantage l'explication de abi-'ad, l'un des titres du

Messie dans IX, 5, par «auteur ou cause d'éternité pour son

peuple.» (Pag. 141.) La Bible annotée est mieux inspirée, nous
semble-t-il,en disant qu'il (le fils de David) « est à jamais le protecteur
puissant des siens. » — Une idée ingénieuse, c'est de lire dans

XIX, 18 lâakhalh avec l'article (au lieu de leakhalh) et de traduire :

elles, les cinq villes d'Egypte qui parleront la langue de Canaan,

seront appelées chacune « la ville ruinée. » (Pag. 205.) Il est vrai

que celte conjecture ne remédie que très partiellement aux
difficultés du texte et aux inconvénients de l'interprétation ordinaire.

1 L'ange de l'Eternel dit a Hagar : « Voici, tu es enceinte et vas mettre

au monde un enfant, et tu le nommeras Ismael. » Dans Esa. VII
dit M. B., comme dans Den. XVI, QâRAT doit être » une seconde

personne. Mais pour que l'analogie entre les deux textes fût réelle, ou du

moins complète, il faudrait nécessairement dans le nôtre, après harah,
un ath correspondant au suffixe fém. hinnâk de la Genèse. Un vocatif
aussi chargé d'appositions n'est certainement pas conforme au génie de

la langue.



THÉOLOGIE 319

Nous persistons à croire que ces derniers mots du v. 18 sont une
glose, et qu'il s'agit d'Héliopolis, la ville du soleil (Khéres).

Il n'est pas à prévoir que M. Bruston ail beaucoup de succès

avec son interprétation d'Esa. XXVI, 19. Le peuple juif se tournant

vers Jéhovah dirait : Oh I que les morts revivent, que mon
cadavre se relève! c'est-à-dire, que ce peuple qui l'appartient et qui
est comme frappé à mort par l'invasion, se relève Puis, en sous-
enlendant le verbe dire : [Dis :] « Réveillez-vous el poussez des

cris de joie, habitants de la poussière! » ces mots étant ceux que la

portion fidèle du peuple demanderait à Dieu d'adresser à « ces

morts par métaphore. » Fais cela, ô Dieu, car tu le peux : la rosée

est une rosée de lumières... A cette demande du relèvement, de la

résurrection morale du peuple juif, le peuple en ajouterait une

autre, « qui n'en est que la contre-partie : » Mais jette à terre
des morts! c'est-à-dire, renverse nos ennemis. (Pag. 162.) Ainsi
entendu, ce texte ne dirait rien de la résurrection des morts, et

l'un des arguments qu'on a fait valoir contre la composition des

chap. XXIV-XXVII par le prophète du VIIIe siècle, disparaîtrait.
Mais il n'y a pas que « les Juifs postérieurs » qui entendent ces

paroles dans le sens de la résurrection individuelle. Ce sens est

celui qui, en définitive, s'imposera toujours de nouveau au lecteur

dépréoccupé.
En fait de critique du texte, nous devons signaler une conjecture

très originale dans l'article relatif à l'oracle contre Tyr, chap.

XXIII. Il s'agit du vers. 13 où le texte porte : « Voici, la terre des

Kaldéens, ce peuple [quij n'était pas, l'Assyrie l'a fondée pour
(ou : l'a assignée à) des habitants du désert. Ils ont élevé leurs

postes d'observation, ils ont détruit ses palais; il en a fait un

monceau de ruines. » Tel qu'il est, ce texte ne donne aucun sens

satisfaisant. Le pays des Kaldéens n'a que faire dans ce nexe. Le

seul pays, remarque fort bien M. Bruston, dont le prophète puisse

parler dans un pareil contexte (à propos du siège de Tyr et de la

dévastation de la Phénicie) est celui des Phéniciens ou Kananéens.

C'est pourquoi Ewald et plusieurs après lui ont pensé que le texte

primitif, au lieu de Kasdîrn, portait Kena'amm. Le sens serait

alors : Voici, la terre des Kananéens, — ce peuple est réduit à

néant, — l'Assyrie l'a destinée aux habitants de la steppe, c'est-à-



320 BULLETIN

dire aux bêtes du désert, etc. Mais, dit M. Bruston (pag. 170), ces

deux mots, Kaldéens et Kananéens, n'offrent pas plus de ressemblance

en hébreu qu'en français et il est difficile d'admettre

qu'ils aient été pris l'un pour l'autre par les copistes. Il pense arriver

au même but d'une manière plus simple, en supposant que les

mots ont été mal divisés en cet endroit et qu'au lieu de ABeTs

KaSDIM, le pays des Kaldéens, il fallait lire ABTsèK ShàDIM,
participe de shoud shadad, au pluriel avec sujet collectif. On

traduirait donc : Voici, ton pays, à toi, fille de Sidon, — ce peuple-
là qui n'était plus, le peuple assyrien dont tu aimais à croire qu'il
n'avait plus d'importance, qu'il n'était plus à craindre, ce peuple
le dévaste ; l'Assyrie l'a constitué pour les (destiné aux) bêles du
désert. Grammaticalement, nous croyons cette leçon très admissible.

Cependant nous nous demandons si, en l'an 725, après les

campagnes victorieuses de Tiglatpiléser (745-727), Esaïe pouvait

prêter encore aux Phéniciens de pareilles idées au sujet des

Assyriens, comme si c'avait été un âm lô hayâh, « un peuple qui est

devenu un rien. » S'ils avaient choyé précédemment cette

illusion, ils avaient eu le temps d'en revenir. D'ailleurs, il n'est pas
dit que le changement supposé par Ewald, celui de Kenaanîm en

Kasdîm, soit le fait d'une simple méprise de copiste. Il ne serait

pas impossible qu'il se fût opéré sous l'influence de préoccupations
semblables à celles qui ont guidé plus d'un exégète moderne

dans ses tentatives d'expliquer tant bien que mal le texte reçu.
(Cp- les soixante-dix années des vers. 15 et 17 avec les soixante-
dix années de Jér. XXV, 11.)

Un mot encore, au sujet de la rétrogradation de l'ombre sur le

cadran solaire, dans le récit de la maladie d'Ezéchias. (Esa.

XXXVIII.) «Il est clair, dit M. Bruston, pag. 184, que le mouvement

de rotation de la terre n'a pas été renversé. Une éclipse
n'aurait pas produit un tel phénomène. A moins de considérer ce

récit comme purement mythique, ce qui n'est pas sans offrir de

sérieuses difficultés, on ne peut guère hésiter qu'entre ces deux

suppositions : ou la réfraction des rayons solaires eut pour cause

l'interposition d'un nuage (Michaelis, Bosenmiïller, etc.), ou elle
fut le produit d'une illusion d'optique, que la maladie d'Hézékiah
aide à comprendre, sans l'expliquer entièrement. » On n'appren-



THÉOLOGIE 321

dra pas sans intérêt, par une notice que M. l'ingénieur Guillemin,
de Lausanne, a publiée dans les Archives des sciences de la

Bibliothèque universelle (oct. 1877, torn. LX) que le phénomène de

l'ombre d'un style vertical subissant un mouvement de rétrogradation

« se manifeste dans notre hémisphère quand la déclinaison
du soleil est boréale, et quand on incline le cadran de manière à

le rendre parallèle à celui supposé placé entre les tropiques ; en

d'autres termes: quand le style perpendiculaire au cadran fait
avec le plan de l'équateur un angle inférieur à la déclinaison du

soleil. La rétrogradation de l'ombre est d'autant plus grande que
la déclinaison du soleil est plus considérable et que la

déclinaison du style se rapproche de celle du soleil ; elle atteint son maximum

au solstice d'été et devient nulle aux equinoxes. » A la latitude
de Jérusalem, il faut, vers le solstice d'été, incliner le cadran de 12 à

13" sur l'horizon pour avoir une rétrogradation d'environ 10°. M.Guil¬

lemin nous apprend qu'un géomètre portugais nommé Monius ou

Nugnez, qui vivait au XVIe siècle, avait déjà donné l'explication
de ce phénomène, mais sans l'accompagner d'aucun calcul. Ceux

qui seraient curieux de savoir comment il faut s'y prendre pour
expérimenter la chose trouveront les directions nécessaires dans

la notice citée. Il ne sera pas inutile de rappeler, à ce propos,
qu'un signe n'est pas nécessairement un prodige, bien que la

rétrogradation de l'ombre « sur le cadran d'Akhaz » soit présentée
dans les récits parallèles de Esa. XXXVIII, 7 sq. et 2 Bois XX, 11

comme l'effet d'une action directe de Dieu, et que le chroniqueur,
dans sa version à lui, n'ait pas hésité à remplacer le mot óth,

signe, par celui de mophêlh, prodige. (2 Chron. XXXII, 24, 31.)
Nous désirons vivement voir paraître avant longtemps la seconde

parue de cette Histoire de la littérature prophétique. Peut-être,
après avoir achevé son étude historique et critique, M. Bruston
voudra-t-il bien nous donner aussi une « théorie du prophétisme.»
Ce serait le digne couronnement de son œuvre. H. V.



322 bulletin

Frédéric Nielsen. — Etudes sur l'histoire de l'église catho¬

lique au dix-neuvième siècle L — Tome premier.

On a souvent fait la remarque que les époques de bouleversements

sociaux ou de grandes calamités nationales sont ordinairement

suivies d'un réveil de la foi religieuse. La France, entre

autres, nous présente, au lendemain des guerres désastreuses du

premier empire, un exemple frappant de ce phénomène. Les

Bourbons à peine rentrés, on voit en effet ce même peuple qui
paraissait hier encore tout imprégné de l'esprit de Voltaire, se

précipiter en foule aux pieds des autels, organiser de théâtrales

processions et livrer aux flammes les œuvres des auteurs
antichrétiens du XVIIIe siècle. La mode, la politique, l'intérêt jouait
sans doute un grand rôle dans ces manifestations bruyantes,
calculées pour plaire aux yeux et agir sur l'imagination. Toutefois
il est incontestable que, chez beaucoup de personnes, elles étaient

l'expression d'un sentiment sincère et profond.
On a peine à s'expliquer, au premier abord, une telle explosion

de ferveur religieuse dans un pays où moins d'un demi-siècle

auparavant tous les esprits cultivés s'accordaient à prédire la
prochaine disparition du christianisme et l'avènement, à bref délai,
de la philosophie triomphante. A la veille de la révolution, les

classes dirigeantes de la société française paraissaient complètement

détachées du christianisme. Le clergé lui-même comptait
dans ses rangs nombre de hauts dignitaires tournant en ridicule,
dans les salons de Paris, les dogmes et les rites de l'Eglise dont
ils étaient les chefs. Mais le scepticisme n'atteignait que le sommet

de l'édifice social et le catholicisme avait jeté, dans le pays
de Charlemagne et de saint Louis, des racines trop profondes

pour qu'il fût possible de les extirper.
La révolution, à son début, était du reste loin d'afficher un

caractère irréligieux. Les pompes du culle jouent un rôle dans tous

1 Aus dem innern Leben der katholischen Kirche im XIX, Jahrhundert
von Predrik Nielsen, Dr. und Professorder Theologie zu Kopenhagen.
Erster LBand. Vom Verfasser autorisirte deutsche Ausgabe von Ad.
Michelsen. — Karlsruhe, Verlag von H. Reutter. 1882.



THÉOLOGIE 323

les grands événements de l'époque. Il suffit de rappeler la messe
de la fédération et le Te Deum qui suivit la nuit du 4 août. La
constitution civile du clergé, elle-même, cette grande faute de la

constituante, n'était, dans la pensée de la plupart de ses auteurs,
ni une mesure hostile à la foi, ni une rupture avec Borne, mais

une réforme des abus qui déshonoraient l'Eglise de France. Le

nouvel établissement religieux posséda d'entrée la sympathie de

la masse de la nation. Il avait à sa tête des hommes d'une haute

vertu. Ces prêtres pieux et sincères, à peu d'exceptions près,
étaient de fidèles catholiques, des gallicans zélés, cherchant à

concilier leurs devoirs de chrétiens et d'ecclésiastiques avec ceux
de citoyens français. Abandonnés du pape, en butte aux attaques
et aux calomnies de ceux de leurs collègues qui avaient refusé le

serment, ils restent, jusqu'en 1793, les représentants de la seule

Eglise salariée par l'Etat, les pasteurs préférés de la grande
majorité des fidèles.

Aux jours néfastes de la tyrannie jacobine, tout culte fut interdit

en France. Confondus dans une même haine, traqués par les

adeptes fanatiques de la libre pensée, ecclésiastiques constitutionnels

et insermentés durent se réfugier au fond des bois ou dans

des retraites ignorées pour y célébrer la messe devant de

nombreux fidèles qui bravaient, au péril de leurs jours, les sanglants
décrets de la convention.

Après Thermidor, la France respire; les autels se relèvent

spontanément, et les débris du clergé patriote, échappés au

naufrage, soutenus par les sympathies et l'argent des fidèles,
organisent une Eglise gallicane qui subsiste jusqu'au moment où le

concordat vient rendre au catholicisme sa position officielle. Les

manifestations irréligieuses qui marquèrent l'époque de la

Terreur, œuvre d'une minorité intolérante et fanatique, avaient été

impuissantes à arracher du cœur des masses populaires, les

sentiments religieux qu'elles avaient sucés avec le lait maternel.
Défoulés au fond des consciences pendant les jours d'orage, ils

apparurent de nouveau au premier rayon de soleil.

Bien plus, en présence du bouleversement général auquel elle

vient d'assister, l'ancienne aristocratie, abjurant les idées libérales

qu'elle avait professées jadis, rentre peu à peu dans le giron d'une



324 BULLETIN

Eglise qu'elle se plaît à considérer désormais comme la clef de

voûte de l'édifice social et la meilleure sauvegarde des intérêts
conservateurs. Le clergé, lui aussi, a subi l'influence des

événements. La tempête révolutionnaire l'a épuré et rajeuni. Plus d'abbés

galants ni de prélats mondains; les uns sont rentrés dans le

siècle, les autres ont effacé par la mort du martyre les souillures
de leur vie. Le massacre des Carmes, les noyades nantaises ont

été pour l'Eglise de France un baptême de sang d'où elle ressort

régénérée. Son héroïsme aux jours de la persécution avait fait
oublier ses fautes passées et ramené à elle bien des personnes
naguère hostiles ou indifférentes. Aussi voit-on apparaître, dès les

premières années du XIXe siècle, une réaction contre la philosophie

irréligieuse professée par les coryphées du parti révolutionnaire.

Favorisée, à ses débuts, par le premier consul, dans un
intérêt politique facile à deviner ; comprimée plus tard par
l'empereur, lors de sa rupture avec le pape, elle éclate dans toute sa

force au retour des Bourbons. Depuis plusieurs années déjà des

écrivains de talent avaient du reste préparé le terrain.
Les premiers champions de la croisade contre la philosophie du

siècle dernier ne sortaient point des rangs du clergé. L'Eglise de

France, dispersée par l'exil, décimée par l'échafaud, ne possédait

pas encore de plume capable de se mesurer avec ses redoutables

adversaires. Ce fut l'ancienne noblesse qui fournit à la réaction

politico-religieuse ses premiers défenseurs, appartenant tous trois
à l'émigration.

Joseph de Maistre, qui ouvre les hostilités dans cette guerre en

faveur de l'autel et du trône, peut être considéré comme le père
du catholicisme contemporain. Bonald, prônant l'autorité en religion

et le pouvoir absolu en politique, fut l'adversaire déclaré du

divorce et de l'instruction laïque; tandis que Chateaubriand, dans

le Génie du christianisme et les Martyrs, célèbre la grandeur de

l'Eglise, la poésie de ses légendes, la pompe de ses cérémonies.

Cette renaissance du catholicisme, après la chute de Napoléon,
n'est pas du reste bornée à la France seule. A la même époque,

l'Allemagne voit s'accomplir des conversions éclatantes à la foi de

Borne. Un gentilhomme, le comte de Stolberg, dégoûté du sec

rationalisme alors en vogue dans la patrie de Luther ; un écri-



THÉOLOGIE 325

vain de talent, Fr. Schlegel, attiré, comme Chateaubriand, par la

poésie du catholicisme, rentrent solennellement dans le giron de

l'Eglise, tandis que des prêtres pieux provoquent en Bavière un
réveil de la foi, empreint d'un mysticisme accentué.

En France, les chefs du mouvement catholique n'ont en aucune

façon les allures rêveuses et mystiques de leurs coreligionnaires
d'outre-Bhin. Ce sont des hommes politiques, des publicistes qui
veulent unir étroitement l'Eglise à la royauté légitime. Considérant

l'autel comme le plus ferme appui du trône, ils cherchent
à ramener la France à la foi et aux idées du passé. Mais ils se

divisent dans la lutte. Chateaubriand se brouille avec un parti
devenu l'adversaire de la liberté de la presse, et Lamennais,
condamné par le pape, rompt sans retour avec Borne et meurt en

révolutionnaire impénitent. Enfin les journées de Juillet viennent
anéantir les espérances du parti monarchique et religieux.

Néanmoins l'œuvre de ces écrivains qu'on a nommés les «

prophètes du passé, » n'est point restée entièrement stérile. Ils sont

bien les pères du catholicisme moderne qui se présente comme
l'adversaire irréconciliable des institutions politiques et sociales

issues du mouvement de 89. Les questions qu'ils ont les premiers
agitées n'ont dès lors cessé de préoccuper l'opinion publique et les

gouvernements des divers pays de l'Europe, et de s'imposer à

l'attention de tous les esprits sérieux.
Le livre de M. Nielsen sur « la vie intérieure de l'Eglise catholique

au XIXe siècle » a donc le grand mérite de l'actualité. Il
nous fait faire connaissance, par des citations nombreuses et bien

choisies, avec diverses personnalités marquantes du monde

religieux de la Bestauration. Les pages qu'il consacre au catholicisme
allemand et au réveil religieux de la Bavière offriront, croyons-
nous, au public français l'attrait de la nouveauté. L'ouvrage du

savant professeur de Copenhague sera consulté avec fruit par les

lecteurs curieux d'étudier le développement des doctrines qui
devaient aboutir de nos jours à la proclamation officielle de l'infaillibilité

du souverain pontife.
A. H.-M.



326 BULLETIN

REVUES
Theologische Studien und Kritiken

Directeurs : MM. Köstlin et Riehm.

Seconde livraison, 1885.

Dorner : De l'essence de la religion. — Ryssel : Une lettre ds
George, évêque des Arabes, au presbytre Jésus- — Grimm : La
traduction des Apocryphes de l'Ancien Testament par Luther. — Usleri:
L'original des articles de Marbourg, retrouvé aux archives d'Etat de

Zurich, avec fac-similé. — Bulletin, renfermant entre antres une
annonce, par M. Ebrard, du Lambert Daneau, de M. de Felice.

Zeitschrift für kirchliche Wissenschaft
Dirigée par C. E. Luthardt.

Seconde et troisième livraison, 1885.

Zöckler : La littérature biblique de l'année écoulée (1882) : B. Le
Nouveau Testament. — C. H. Cornili : L'autel des holocaustes
d'Ezéchiel. — C. W. Otto : Explication de 1 Pierre III, 17-22, en tenant
spécialement compte de 1 Pierre III, 32. — J. Haussleiler : Les épîtres
johanniques dans le canon de Muratori. — W. Preger : Les vaudois
au moyen âge. — P. Hitbner : Temps et espace dans le règne de Dieu.
IL L'espace. — /. Bachmann : Anarg Heinrich, seigneur de Wilden-
fels (-f 1558, auteur du cantique : «O lierre Gott, dein göttlich Wort, »

qu'on a attribué à tort à Luther et à d'autres.) — /. S. Biittner : La
cure d'âmes dans les établissements (asiles) dépendant de l'Eglise
(autrement dit, de la mission intérieure).

Jaiirbùcheh für protestantische Theologie
Directeurs : MM. Hase, Lipsius, Pfleiderer et Schrader.

Seconde livraison, 1883.

A. Krauss : Epître à M. le professeur W. Herrmann, à Marbourg.
(Au sujet de son livre : « Die Religion im Verhültniss zum Welterkennen

und zur Sittlichkeit. ») — 0. Pfleiderer : Etudes pauliniennes
III. (Le concile apostolique, Act. XV et Gai. II, fin.) — P. Schwenke :

L'époque de Minucius Félix.— Joli. Drœseke : Les fragments christo-
logiques d'Apollinaire de Laodicée. — A. Walte : Supplément à
l'article sur la parole de Luther à Mélaiichthon concernant les controverses

au sujet de la cène. — K. Benrath : La Somme de la sainte
Ecriture. III. — K. Siegfried : Parallèles midrashiques aux commentaires

de Jérôme et de Pseudo-Jérôme.



REVUE 327

Troisième livraison.

J. Happel : L'affinité du bouddhisme et du christianisme. — Aug.
Wünsche : Les énigmes des Hébreux. — Von Soden : La première
épître de Pierre. — Rod. Steck : La « parole du Seigneur » de 1 Tim.
IV, 15. — R. A. Lipsius : Encore une fois l'année de la mort de Poly-
carpe. — Max Bonnet : Les Actes de Jean chez Théodore Studite.
(Rectification.) — Déclaration du Dr Weiss. (A l'occasion d'un article
de M. Weiffenbach.)

Beweis des Glaubens
Mars.

J. Schiller : Shakespeare. (Fin). — Rod. Heman: Jéhovah. (Suite). —
Tit. Voigtländer : Réflexions sur le temps actuel. — Jul. Bamberger :

Les fondements de l'éthique et de la politique de Franz Baader. —
Mélanges.

Avril.

Seyler : Religiosité antique I: Tacite. — R.Heman: Jéhovah. (Fin.)
— M. Ehrenhauss : Les rêves d'un visionnaire, de Kant. — Krümmet :

Bo-ga, le figuier sacré des bouddhistes dans l'île de Ceylan. (Avec
vignette.) — Zöckler : Les « Origines » de M. de Pressensé. — M.
Dubois-Reymond autrefois et aujourd'hui. — Mélanges.

Bévue théologique (de Montauban)

Janvier à mars, 1885.

J. Bastide : Notion de la sainte cène dans le Nouveau Testament.
— A. Ebrard : De la crédibilité de l'histoire de Jésus et de la date
des écrits du Nouveau Testament. (Traduit de l'allemand.) — A
Wabnitz : Remarques historiques sur la date de la composition de
l'Apocalypse johannique. — Ch. Bois: Revue de philosophie
française.

Zeitschrift für praktische Theologie

Cinquième année, première livraison.

K. Köhler : Les vues de Schleiermacher sur le gouvernement de
l'Eglise. (Fin.) — .416. Thoma : De l'usage homilétique et catéchétique
de l'évangile de Jean. — Ernst Buss : Les missions autrefois et
aujourd'hui. I. — Ehlers : Sermon sur Act. XIII, 42-52. — Bassermann :

Catéchèse sur Math. XI, 25-30. — Hülsmann : H. Lang, Hausrath et
Holtzmann comme prédicateurs. (Communiqué par P. Pieper.) —
Bulletin.



328 BULLETIN

Seconde livraison.

Buss : Les missions autrefois et aujourd'hui. (Suite.) —Bassermann:
Origene comme prédicateur. — A. Baur : Le rôle des anciens d'Eglise
en rapport avec la cure d'âme pastorale. — Olio Dreyer : La voie
évangélique du salut. (Méditation religieuse sur Rom. VI, 3-11.) —
K. Köhler : Allocution prononcée à l'occasion de l'inauguration d'un
hôpital. (Luc IV, 18,19.) — Hülsmann: Harangues scolaires. I. Avant
Pentecôte. — Bulletin.

Theologische Studien aus Wurtemberg

Quatrième année, seconde livraison.

Feldweg : La doctrine des symboles luthériens sur le péché originel
et le baptême. — C. F. Juger : Le rôle des enfants dans le royaume
de Dieu, d'après l'enseignement de Jésus. — Em. Eöhr : La manière
anthropomorphique de représenter les choses. Etude de psychologie
et de théorie de la connaissance. — E. Nestlé : Minuties. (Titres que
les disciples donnent à Christ en s'adressant à lui; Math. XXI,
28-32 ; 1 Tim. VI, 8 ; Apoc. VIL 3 ; Psaume CXXIX, 5, 6.)

Bévue philosophique
Dirigée par M. Th. Ribot.

Avril.

Fouillée : Les arguments psychologiques en faveur du libre arbitre.
— Ch. Secrétan : La métaphysique de l'eudémonisme, du pessimisme
et de l'impératif catégorique. — A. Binet : Du raisonnement dans les

perceptions.— Guyau : Sur les modifications artificielles du caractère
dans le somnambulisme provoqué. — Analyses et comptes rendus. —
Revue des périodiques anglais, américains et italiens.

Mai.

Ch. Renard : La vie esthétique. — Paulhan: L'obligation morale
au point de vue intellectuel. — Fonsegrive : Sur les prétendues
contradictions de Descartes. — L. Dauriac : Les origines logiques de la
doctrine de Parmenide. — Analyses, etc. — Revue des périodiques
allemands.


	Théologie

