
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1883)

Artikel: La théologie d'Albert Ritschl [fin]

Autor: Baldensperger, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379332

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379332
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL

SECOND ET DERNIER ARTICLE

Méthode de la théologie systématique. Plan de la dogmatique.
La théologie et la science.

Quelle que soit d'ailleurs la position qu'on occupe vis à vis
de la théologie de M. Ritschl, nous pensons qu'on ne saurait
s'empêcher d'applaudir à la puissante réaction qu'il exerce
contre les procédés habituellement en usage dans la littérature
dogmatique.

Le système chrétien forme un tout dont on ne peut reconnaître

la légitimité et la nécessité qu'en l'embrassant dans

son ensemble. Mais au lieu de puiser ainsi dans les profondeurs

de l'idée chrétienne des arguments en faveur de sa

vérité, il est de mode d'en appeler à de soi-disant données

primordiales de la raison humaine et de démontrer la présence
dans le christianisme d'une religion naturelle, universellement
crue et adoptée. On promène ainsi son imagination dans le
domaine de la spéculation pure ou encore dans celui de

l'observation empirique de la nature; on entasse péniblement des

matériaux scientifiques, à l'effet d'asseoir l'Eglise chrétienne
sur un fondement d'emprunt jugé plus solide et plus imposant.
Mais ces appuis sont fragiles et sans consistance. Ces données

qu'on dit fondamentales sont loin d'être acquises à l'humanité
entière; cette prétendue religion naturelle s'illusionne sur
ses origines.

C'est un axiome pour le professeur de Gœttingue que la

connaissance parfaite du christianisme n'est possible qu'au



618 G. BALDENSPERGER

point de vue et au sein de la communauté chrétienne. Dans

le prochain chapitre où nous traiterons des sources de la

dogmatique, nous exposerons pourquoi l'Ecriture sainte est la
norme régulatrice de ses affirmations et dans quelle mesure
il faut recourir à la preuve biblique. Ici il s'agit seulement
d'établir que le point de départ pour la théologie systématique
doit être pris dans le christianisme même et non en dehors.
Se refuser à cette vérité n'est-ce pas admettre une lumière
supérieure à celle que Jésus est venu apporter dans ce monde?
C'est donc déclarer la révélation divine insuffisante, c'est la

tronquer. Et combien, d'autre part, ne sera t-elle pas chancelante,

cette croyance basée uniquement sur des élucubrations
humaines? Les réformateurs, et Luther en particulier, grâce à

leur haute intuition des vérités religieuses, ont reconnu et
déclaré expressément que la preuve intrinsèque était la voie la

plus sûre, la plus directe pour arriver à la connaissance et aux
convictions chrétiennes, quoiqu'ils ne l'aient pas poursuivie eux-
mêmes jusqu'au bout. Si de trop rares théologiens ont penché
depuis vers cet avis, aucun n'a montré, à l'égal de M. Ritschl,
ce que ce point de vue entraînait de remaniements dans les

cadres traditionnels, aucun n'a su, comme lui, mettre la main
à l'œuvre pour frayer la route nouvelle et provoquer ce que
ses adhérents appellent un rajeunissement de la science
théologique.

Nous avons constaté dans notre analyse du christianisme

que son idée mère, son idée dominante, est celle du royaume
de Bieu. C'est de là qu'il faut déduire toutes les autres thèses.
Les notions de Dieu, de la création, de la rédemption, de
la sanctification sont mises dans leur jour par celle du royaume.

Arrêtons-nous un instant à la théologie proprement dite.
Nous n'avons d'autre norme pour connaître Dieu, le Dieu

chrétien, que la révélation du christianisme. Dieu s'est manifesté

en Christ comme le chef du royaume basé sur le principe
de l'amour. Donc la définition première et nécessaire de Dieu
est amour, auquel élément il faut subordonner tous les autres

qui s'y rattachent. Comme cette volonté d'amour a pour
objectif la fondation du royaume, la distance entre Dieu et la



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 619

créature est suffisamment accusée, puisque cette dernière est
incluse dans le but que Dieu se propose. Mais ce même but
exige et motive aussi la création et la direction du monde par
la volonté divine : nous sommes donc autorisés à conclure à

l'action créatrice et à la providence de Dieu.
On voit dès à présent, et sans qu'il soit besoin d'insister,

que toutes ces affirmations sont d'une certitude religieuse
absolue, qu'elle ne sont point des corollaires théologiques mais
des postulats religieux et que la voie sur laquelle chemine notre

théologien s'écarte sensiblement de celle des dogmaticiens
de droite et de gauche. On sait l'ordre que la plupart des théologiens

systématiques adoptent dans leurs ouvrages. Us

commencent d'abord par poser des thèses métaphysiques sur
l'essence et la substance divines, ils s'efforcent de surprendre,
pour ainsi dire, Dieu dans son état d'immobilité, de repos, de

fixer ce qu'il est en lui-même et indépendamment de sa
révélation. Malgré les vues plus justes de Luther, de Mélanchthon
et de Calvin dans ses premiers essais, on a persévéré dans

cette vieille ornière de la scolastique, débutant toujours dans

l'exposé de la doctrine chrétienne par une sorte de connaissance

naturelle de Dieu pour en démontrer postérieurement
l'accord avec la révélation et par suite la légitimité de cette

dernière. Le Dieu créateur expliquait le Dieu rédempteur.
Nous ne croyons pouvoir mieux marquer l'opposition formelle
du protestantisme authentique contre une pareille méthode

qu'en citant un passage de Luther qui l'a flétrie plus énergi-
quement que personne. A propos de Jean XVII, 3 : Et c'est ici
la vie éternelle, qu'ils te connaissent toi qui es le seul vrai Dieu
et Jésus-Christ que tu as envoyé, il s'exprime ainsi :

« Remarquez bien comme Jésus entremêle dans ce verset
la connaissance de lui-même et celle de son père, à tel point
qu'on ne reconnaît le Père qu'en Christ et que par Christ. Car je
l'ai dit bien souvent et je le dis toujours encore, afin qu'on y
songe après ma mort et qu'on se tienne en garde contre tous

ces docteurs possédés et menés par le diable, qui commencent,

par le point le plus élevé, à enseigner et à prêcher sur Dieu,

indépendamment du Christ. N'est-ce pas ainsi que les hautes



620 G. BALDENSPERGER

écoles jusqu'à nos jours se sont égarées dans de vaines
spéculations sur les actes de Dieu dans son ciel, afin de savoir ce

qu'il est, pense et fait à part lui-même? »

Sans nous étendre sur la christologie de M. Ritschl, ce que le

temps dont nous disposons ne nous permet point, nous ferons
observer cependant que l'inextricable confusion qui a régné
jusqu'aujourd'hui dans tous les essais de ce genre, provient
encore de cette fausse spéculation dogmatique qui s'imagine
pouvoir atteindre le fond de la personnalité au delà des

manifestations précises d'elle-même qui ne sont autres que ses actes.

Au lieu de s'en tenir à la vie et à la mort du Christ, de percevoir

le Fils dans celui qui fait les œuvres glorieuses du Père,

nos constructeurs de systèmes christologiques (les adhérents
de la xpûtytç comme ceux de la xévoxnc) s'essaient à mêler dans

de justes proportions le divin et l'humain dans le Christ, et
s'obstinent à résoudre un problème resté insoluble dans tons
les siècles et d'une utilité heureusement toute secondaire au

point de vue religieux. S'il en était autrement, comprend-on
l'influence désastreuse qu'auraient sur l'Eglise chrétienne et la

certitude de sa foi toutes ces explications christologiques qui
s'excluent les unes les autres et qui tentent toutes cette chose

énorme : faire comprendre comment l'auteur de la création en
est lui-même une parcelle. Du reste le procédé purement
expérimental doit être commandé bien impérieusement par le
sentiment religieux puisque l'un des adversaires les plus acharnés
de M. Ritschl, M. Dieckhoff, de Rostock, après avoir malmené

comme il faut les vues du théologien de Gœttingen, dans un
rapport lu à la conférence hanovrienne de Fan dernier, en
arrive à conclure comme lui. Je cite textuellement : « la question

de savoir comment on peut rendre compréhensible l'union
du divin et de l'humain dans l'unité de la personne est une
question étrangère à la foi. »

Si l'on applique notre méthode à la tractation de la dogmatique

chrétienne, on s'apercevra bien vite que la théorie de la

justification et de la rédemption en forme le point central.
Tout le restant n'a qu'une signification périphérique, si je puis
ainsi dire, une importance dérivée. La notion de la rédemption



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 621

donne comme l'ouverture de l'angle sous lequel il faut considérer

tous les autres dogmes. C'est sans doute ce fait que
M. R. a voulu affirmer d'une manière non équivoque en écrivant

ses trois volumes intitulés : La doctrine chrétienne de la
justification et de la réconciliation, dont le troisième, si l'on y
regarde de près, contient à peu près tous les membres du
système chrétien classés dans un ordre nouveau, et présentant
l'avantage d'un tout organique et d'une méthode plus serrée.
C'est ce que ne comprennent guère ceux qui, n'ayant jamais
poussé leurs investigations au delà du titre du livre, l'ont
appelé une monographie. Comme excuse, il est vrai, ils pourront
alléguer avec raison la déplorable obscurité et la grande
raideur du style. Cette incurie de la forme, disons-le en passant,
fréquente chez les théologiens allemands, mais caractéristique
surtout dans les écrits de M. Ritschl, est une faute impardonnable

que commettent ceux qui ayant reçu un talent du ciel, vont
l'enfouir dans les replis tortueux d'un langage informe et
incorrect.

Mais pour en revenir au plan de la dogmatique, l'auteur
cherche dans les premiers chapitres de son troisième volume à

élaborer une notion précise et soigneusement biblique de la

justification, ainsi qu'à en saisir les rapports avec l'idée de la
rémission des péchés et de la rédemption qui toutes trois sont
dans une réciprocité parfaite. De là la transition se fait
naturellement aux conditions préalables de cet état religieux de

l'homme, conditions que M. Ritschl range sous les trois titres
suivants: la doctrine de Dieu, celle du péché, celle de la

personne et de l'œuvre du Christ. Une troisième partie expose les

preuves pour lesquelles la notion de la justification est nécessaire

en général et pourquoi il faut la rapporter à la vie et à la

mort du Christ. Un dernier chapitre enfin énumère les

conséquences qui découlent de la réconciliation avec Dieu pour la

vie du chrétien ; il traite de la providence, de la patience, de

l'humilité, de la prière, de la perfection chrétienne...
Ce qui frappe dans l'étude de ce système, c'est la nouveauté

des points de vue. Des idées foncièrement religieuses,
reléguées par la théologie traditionnelle dans quelque coin ignoré



622 G. BALDENSPERGER

de la morale, ou restées vivantes tout au plus dans la littérature

ascétique et homilétique, sont éclairées ici d'un jour nouveau

et acquièrent une importance qu'on ne leur connaissait

point. Ce qui fait le prix inestimable de cette théologie, ce qui
prédispose de prime abord favorablement ceux qui s'en occupent,

c'est l'atmosphère toute biblique dans laquelle on
respire. Point d'argumentations au moyen d'idées empruntées à

quelque philosophème suranné, nous nous mouvons sur un
terrain sans mélange, purement religieux, nous vivons et
puisons dans la Bible.

Mais cet avantage amène aussitôt l'objection que nous pressentions

plus haut, sur laquelle les adversaires de l'école de Ritschl
ont insisté fortement et dont il ne faut nullement se dissimuler
la gravité. Si la théologie systématique ne prend conseil

que de l'expérience chrétienne, si elle se borne à retracer
les enseignements des Ecritures saintes dans leur unité vivante,
quelle garantie avons-nous que la réalité des choses soit
conforme à notre foi, en d'autres termes, quel est le critère de la
vérité de la religion chrétienne? Sans doute on n'aurait pas tort
de répliquer que pour le chrétien croyant la preuve scientifique

est parfaitement inutile, le christianisme est pour lui un
fait révélé et sa foi vivante au Christ révélateur de Dieu est une
certitude qui n'est ni diminuée ni augmentée par des considérations

de nature philosophique ou scientifique.
Mais alors, demandera-t-on encore, la théologie systématique

ne s'intéresse-t-elle en aucune façon aux explications de

l'univers tentées par la science, marchera-t-elle à leur côté
comme une étrangère, et ne faut-il pas craindre la possibilité
d'une collision

Ce danger n'est pas à redouter, puisque la science, en tant
que science, ne résout pas et ne peut jamais résoudre le
problème du monde, et toutes les fois qu'elle a essayé d'en donner

la clef dans une formule philosophique, elle est devenue
elle-même une sorte de religion.

A la suite de Schleiermacher, mais avec plus de conséquence,
notre théologien soutient qu'il y aune différence profonde entre
les deux fonctions de l'esprit humain qui sont actives dans la re-



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 623

ligion et dans la science. Toutes deux ont pour objectif la
nature et l'esprit, mais les moyens dont elles disposent et l'intérêt
qu'elles portent à ce domaine commun sont divers. La science
exacte n'est jamais à même de connaître la loi dernière et
générale de l'univers, elle n'embrasse pas l'ensemble des choses.
Si elle prétend néanmoins l'expliquer, elle outrepasse ses

pouvoirs, elle se perd en hypothèses. Ce que la science
expérimentale est incapable d'atteindre et de procurer à l'âme
humaine, la religion au contraire, dans toutes ses formes et tous
ses degrés, le poursuit et le réalise. C'est le propre de la
religion d'éveiller en nous l'idée de l'ensemble du monde. Le

polythéisme ne fait pas exception : pour qui observe avec attention

ses cosmogonies et ses théogonies, il est incontestable

qu'elles tendent toutes à l'unité. Voilà pourquoi il faut voir,
dans cette prétention de la philosophie de parvenir par ses

propres moyens à une cosmologie, un mobile religieux, par
conséquent apocryphe. Il est facile de constater que dans tous
les systèmes, et particulièrement dans toutes les écoles de la

philosophie grecque, les thèses destinées à expliquer et à faire
saisir les dernières racines de l'être s'écartent de la méthode

rigoureusement scientifique et sont un produit de l'imagination
religieuse de leurs auteurs. Cela est vrai aussi du matérialisme

moderne, non moins que du panthéisme. Si l'on réfléchit un
seul instant que le mécanisme et l'organisme sont irréductibles

pour ne parler que de ce seul mystère entre plusieurs autres,
il faudra bien avouer que la méthode scientifique n'atteint pas
la loi dernière de l'univers. Les frais d'imagination qu'ont fait
les matérialistes jusqu'à nos jours pour débrouiller le chaos

universel par un premier moteur, ne rappellent-ils pas, jusqu'à
un certain point, les cosmogonies païennes? Cette remarque
confirme d'une façon indirecte l'assertion susdite que la science

exacte ne saurait s'ériger en rivale de l'idée chrétienne du

monde qu'à condition d'échapper à elle-même, c'est-à-dire en

se dépouillant de son caractère de science et en se doublant
d'une sorte de religion naturelle.

Il s'ensuit donc que la science n'infirme nullement l'autorité

de la religion chrétienne. Mais il y a plus. Si nous avons bien



624 G. BALDENSPERGER

saisi la pensée de M. Ritschl il est possible de fournir la preuve
positive du caractère scientifique de la théologie, pourvu que
l'esprit soit une réalité non moindre que la nature, et que les lois
de l'un obligent aussi strictement que celles de l'autre. Or la
loi générale de notre vie spirituelle, telle qu'elle se traduit
dans nos sentiments, notre réflexion et notre volonté, c'est que
l'esprit seul est but, la nature un moyen. Nous agissons ainsi,
adaptant partout la nature à nos fins, bien que nous sachions

que, prise en elle-même, elle obéit à des lois toutes différentes.

Comment expliquer la juxtaposition de ces deux mondes,

si l'esprit n'agit pas en harmonie avec la loi suprême de

l'univers? Est-il admissible que l'homme soit voué à une illusion

fatale, que le monde soit une création incohérente et
défectueuse?

Ainsi donc c'est la religion qui fixe la destinée humaine, qui
rend la vie digne d'être vécue; car elle est précisément cette
loi pratique conformément à laquelle l'esprit se maintient
toujours comme but au milieu des expériences contraires du

monde. La solution la plus haute du problème de la vie, on se

le rappelle, est fournie par l'idée chrétienne du Dieu qui, ayant
créé toutes choses, les gouverne de façon que l'homme réalise
entièrement sa destinée, c'est-à-dire l'union parfaite avec lui.
Plus un penseur aura acquis une intelligence profonde des

besoins et de la nature de l'esprit humain, plus sûrement aussi

il aboutira à concevoir Dieu et le monde tels que l'Evangile
nous les révèle.

Il est bon de remarquer que la preuve vraiment scientifique
ne peut être fournie que pour l'ensemble du système, ce qui
est tout juste le contre-pied de la théologie scolastique. Au

moyen âge le christianisme, étant considéré comme une vérité
surnaturelle, ne paraissait pas démontrable dans sa totalité. Ce

n'est que telle doctrine prise isolément, tel point spécial qu'on
croyait devoir s'imposer à l'homme, à cause d'une sorte
d'harmonie préétablie entre la religion chrétienne et l'esprit humain.
Pour notre théologien, au contraire, les diverses parties du

système n'ont de l'évidence qu'autant qu'elles sont des

éléments inséparables du tout.



LA THÉOLOGIE D ALBERT RITSCHL 625

Les réserves faites par M. Ritschl à l'endroit des sciences

exactes, ses affirmations concernant l'usurpation de la philosophie

sur la religion, trouvent leur complément dans sa théorie
de la connaissance, différente de celle reçue parmi les adhérents

de la tradition. On s'abuse quand on croit saisir les objets
tels qu'ils sont, en eux-mêmes; nos perceptions sont pour
nous la soûle garantie que les choses dont nous sommes affectés

existent. Vouloir distinguer et déterminer en elles une
existence ultérieure, indépendante de nous, c'est méconnaître
les lois d'une saine ontologie. De plus les images que nous
fixons dans notre mémoire n'équivalent jamais à la perception
directe et ne peuvent la remplacer, parce qu'elles sont
inaccessibles, indifférentes, en tant qu'images, à toutes les variations

auxquelles l'objet est soumis. Appuyé sur cette théorie,
M. Bitschl se croit autorisé à une défiance absolue vis-à-vis
des affirmations philosophiques concernant l'Etre suprême.
Il considère comme peine perdue de séparer l'essence de Dieu
des qualités dans lesquelles il se révèle à nous, et caractérise
les essais dogmatiques ainsi conçus de fausse métaphysique.

Parmi les preuves de l'existence de Dieu, deux en particulier,

la preuve cosmologique et la preuve téléologique, recèlent
dans leur forme ordinaire un pareil abus de métaphysique et
n'ont alors nul droit de cité dans la dogmatique chrétienne.
Non pas qu'on ne puisse les considérer comme des essais

légitimes do montrer l'accord entre nos connaissances
naturelles et nos convictions religieuses, mais il est illusoire de

penser qu'elles puissent corroborer notre certitude de l'existence

de Dieu. Ces preuves raisonnent ainsi : si nous voulons

comprendre la nature dans son ensemble, comme
un tout organique, il faut admettre une cause première
qui soit aussi la cause finale. Mais cette formule n'est pas
due à la perception scientifique, qui ne connaît que des

forces et des lois inséparables de ces forces. Parler de l'origine

de ces dernières, fixer si elles sont créées ou de toute
éternité, dépasse la compétence de la science uniquement basée

sur l'expérience. Mais au moins, dira-t-on, ne peut-on empêcher
l'homme d'observer dans la nature des séries de phénomènes

THÉOL. ET rniL. 1883. 41



626 G. BALDENSPERGER

tendant à une fin? Sans doute cela est le cas, mais l'observateur
attentil ne tardera pas à en découvrir beaucoup d'autres où
l'on ne saurait démêler aucun but et qui vont même contrarier

les fins apparentes dans les premiers : preuve que la
science empirique, réduite à elle-même, ne peut conclure ni à

une cause finale ni à une intelligence créatrice.
On peut d'ailleurs aisément se rendre compte de la distance

qui sépare une cosmologie métaphysique de la conception
religieuse du monde. La première interroge les choses sans
s'inquiéter du caractère tout à part, sui generis de l'esprit
humain, la seconde n'est possible que si notre esprit se

distingue nettement des objets environnants. L'une questionne
l'univers, l'autre l'interprète.

Ces dernières considérations ne serviront pas seulement à

nous convaincre de l'impuissance d'une prétendue science à

laquelle on demanderait de fournir des armes au christianisme
mais encore elles nous confirmeront à nouveau et par voie
indirecte dans le résultat obtenu tout à l'heure, à savoir que la
science exacte, le seul adversaire qui, le cas échéant, puisse
devenir redoutable à la religion chrétienne, ne peut entrer en

conflit avec la foi, à moins de perdre sa force probante, en

se dissolvant dans des hypothèses et des spéculations qu'on
qualifie de science mais qui n'en portent que le nom.

Après avoir déterminé ainsi le terrain où doit se maintenir la

théologie systématique, l'esprit dans lequel elle doit grouper
et ordonner ses matières, il nous reste à rechercher les sources
d'où il faut les tirer et la manière de les interpréter.

Autorité des Saintes Ecritures. Métltode scripturaire.

L'orthodoxie du XVIIe siècle, se fondant sur l'inspiration
littérale, avait revendiqué pour l'Ecriture seule le droit de régler
la foi. Quant à la norme de l'interprétation, elle avait écarté le

principe catholique de la tradition, pour le remplacer par
celui du testimonium spiritus sancii, c'est-à-dire par cette

assertion que la Bible s'explique par elle-même. Depuis,
oubliant le sens précis du testimonium, on l'a identifié avec



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 627

l'expérience religieuse individuelle ; mais, dans son acception
primitive, il est aux antipodes de cette expérience directe,
puisqu'il signifie que l'esprit, qui a produit la lettre biblique,
repose, est renfermé dans cette lettre et provoque dans le
lecteur sincère l'intelligence de la parole. Ce principe aboutit à un
mécanisme absolu où le sujet est tout passif, et ne saurait
convenir à la science théologique. Mais le caractère scientifique de

la théologie n'est pas sauvegardé davantage si l'on voulait s'en

tenir exclusivement, comme M. Hoffmann par exemple, à l'expérience

personnelle; le subjectivisme qui en découle ne garantit
rien moins qu'une exposition exacte de l'idée chrétienne,
conforme aux intentions mêmes du fondateur et des apôtres. Sera-

ce alors l'expérience commune de tous qui fera loi A elle seule,
elle ne peut suffire, car qui pourrait prétendre saisir dans leur
succession secrète et d'une manière complète les pulsations
religieuses de ses frères

Si donc notre connaissance du christianisme doit être
sérieusement scientifique, il faut avoir recours à cette norme objective

contenue dans les Ecritures Saintes. Mais aussitôt se

dresse la difficulté de l'interprétation et de l'usage à faire des

livres bibliques. Les écoles rationalistes et supranaturalistes,

malgré leur formule « toute la Bible et rien que la Bible, »

retombaient dans les errements du passé, en interprétant les

unes selon la raison, les autres selon la tradition. La solution

du problème, selon M. Bitschl, est renfermée dans la thèse

suivante: Le théologien systématique doit asseoir son système

sur les livres bibliques de préférence à tous les autres écrits

chrétiens, parce que les premiers se distinguent d'une façon

non équivoque des autres par la solidarité étroite qui les unit
aux documents religieux de l'Ancien Testament. C'est une

chose remarquable, que tous les écrits du Nouveau Testament,

même ceux dont on pourrait contester l'authenticité

avec le plus de raison, révèlent une intelligence profonde
de l'ancienne alliance, telle qu'elle ne se rencontre nulle part,
ni dans le judaïsme contemporain, chez les pharisiens, les

sadducéens et les esséniens, ni dans la littérature pagano-chré-

tienne du siècle postapostolique.



628 G. BALDENSPERGER

Quelles sont les conséquences de ce point de vue? Il en
résulte 1° qu'on ne peut utiliser les documents bibliques que dans

leur ensemble, puisqu'il s'agit de saisir les enseignements du
Nouveau Testament dans leur liaison étroite avec ceux de

l'Ancien, de les suivre depuis leur genèse jusqu'à leur plein
développement. C'est ce lien organique rattachant les doctrines
chrétiennes à l'Ancien Testament qui en fait ressortir avec

une évidence parfaite le sens intime, le noyau religieux et

impérissable.

2° Un examen pareil de la Bible, qui tend à suivre le fil des

idées, découvrira bientôt que les écrits canoniques renferment
aussi des éléments de provenance étrangère et par conséquent
de valeur moindre. C'est donc en les dégageant de leur alliage,

que l'exégèse biblique parviendra à recueillir pour la dogmatique

les notions essentielles de la doctrine chrétienne qui
constituent le fond religieux de la révélation ; de ces éléments

intégrants de la foi et qui rentrent dans l'expérience de l'Eglise
chrétienne tout entière, elle discernera soigneusement les

autres, secondaires et passagers, qui n'engagent pas le dog-
rnaticien. La provenance de pareilles idées étrangères, dans
les livres du canon, est diverse. Le plus souvent c'est la

connaissance des écoles rabbiniques ou de la philosophie
alexandrine qui en fournit la clef. C'est ainsi que M. Ritschl
juge par exemple la notion de la loi, dans saint Paul, entachée
de l'esprit de la théologie pharisaïque. Les cérémonies légales
de la loi mosaïque, selon la doctrine authentique de l'Ancien
Testament, ne tendent nullement à développer la sainteté
morale, mais uniquement à marquer la participation de l'israélite
individuel à l'alliance conclue avec la race, avec le peuple.
C'est pourquoi le psalmiste rend grâce à Jéhovah du don de la

loi qu'il estime être un gage de sa fidélité. Saint Paul, au

contraire, part en guerre contre la loi, parce qu'il lui suppose le

but de la. justice légale qui empiéterait sur la justification par
la foi. Mais cette notion de la justice, dépendant de

l'accomplissement des prescriptions mosaïques, est une création du

pharisaïsme dont l'apôtre ne s'est pas dégagé entièrement. Par

conséquent son idée de la loi mosaïque ne lie pas le théologien,



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 629

vu que l'orientation exacte dans l'Ancien Testament lui fait
défaut.

3° Une troisième conséquence de cette méthode organique de

sonder les Ecritures, c'est de montrer l'inanité de ce procédé
qui consiste à accumuler, en guise de preuves dogmatiques,
des passages bibliques qu'on a arrachés à leur contexte. On

connaît le résultat ordinaire de cette argumentation de routine:
c'est une interprétation accommodée aux besoins de la cause,
réglée selon les conceptions étroites d'une théologie de parti,
mais rarement conforme à l'intention de l'écrivain. Jamais les

auteurs du Nouveau Testament n'ont cherché à donner des

définitions que le théologien systématique pourrait emprunter
telles quelles au canon. Il demeure donc ce fait : à moins
d'avoir saisi les vérités chrétiennes ainsi qu'elles se précisent
mutuellement et d'être arrivé à une vue générale sur l'ensemble

de la révélation, il est prématuré de fixer le sens des

propositions partielles.
4° Il ne faut point se cacher que cette méthode scripturaire

transforme du tout au tout l'ancienne notion de l'inspiration.
D'extérieure, de mécanique, elle devient intérieure, purement
spirituelle.

Mais s'il est désormais impossible de transcrire tout
simplement les paroles de saint Paul ou de saint Jean pour avoir
des thèses dogmatiques, cela n'est pas à dire que l'usage à

faire des Ecritures saintes soit tout arbitraire ou plus
restreint. Délimiter et trier pour la dogmatique les notions constitutives

du christianisme nécessitera de fortes études bibliques
et une connaissance sérieuse de l'histoire des dogmes. Décréter

ce qu'il faut croire pour être membre de l'Eglise, ne sera

pas l'office du premier venu. La théologie systématique doit
s'en tenir, il est vrai, à l'expérience de la communauté
chrétienne, ainsi que nous l'avons démontré; mais ce côté subjectif

trouve ici son complément et son correctif. Grâce au critère

scientifique précité qui, appliqué aux documents bibliques, fait

connaître les parties intégrantes de la religion chrétienne,
l'Ecriture reste la norme de nos croyances et constitue une
base objective. Il n'y a point là de contradiction, car les vé-



630 G. BALDENSPERGER

rites appartenant au fond même de la révélation sont de l'ordre

religieux et moral et ne sauraient comme telles échapper à

l'expérience du chrétien.
Nous ne doutons pas que tout cela ne paraisse à plusieurs

infiniment moins simple et moins pratique que le critère
traditionnel de l'inspiration. Mais, vu les études laborieuses et
approfondies qui en sont l'antécédent obligé, cette méthode
est faite certainement pour mériter plus de confiance. D'ailleurs

celui qui aura contemplé à la lumière de l'Evangile
les voies de Dieu convergeant toutes vers un même point, qui
aura assisté, de l'ancienne à la nouvelle alliance, à l'éclosion
complète dés vérités divines et saisi leur harmonie intérieure,
celui-là aura touché le fait même de l'inspiration, et se
passera de. la théorie.

Conclusion.

Nous ne saurions terminer cet aperçu bien incomplet de

cette théologie nouvelle sans résumer brièvement les avantages

incontestables qu'elle offre à la science théologique
protestante, laissant à la conférence le soin de soulever les critiques

sérieuses auxquelles ne sauraient se soustraire sans doute
divers points du système.

Il faut savoir gré au professeur de Gœttingue d'avoir remis
en honneur les principes mêmes de la Réforme et de légitimer
par là son enseignement au sein de nos Eglises protestantes.
Nous avons vu comment il applique le principe de l'autorité
du Livre saint et quelle importance il attribue à la doctrine de

la justification. L'élément moral, si bien cultivé par Luther, est

mis plus largement encore en contribution dans notre système.

Rappelons aussi quel prix M. Ritschl attache au facteur de la

communauté, de l'organisme, non seulement dans la sphère
morale, mais encore religieuse. Tout comme le catéchisme de

Luther enseignait que le chrétien individuel s'approprie le

pardon des péchés au sein de la chrétienté, de même la théorie

de la rédemption chez le professeur de Gœttigen vise la



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 631

communauté entière et se dégage heureusement d'un
individualisme excessif, si fréquent dans cette matière.

C'est un heureux retour aussi au premier âge de la Réforme

que de prendre le point de départ et le point d'appui pour
l'exposition scientifique du christianisme dans le centre même de

la foi chrétienne. Il est temps de le crier bien haut que le tronc
réputé si solide de la religion naturelle, sur lequel on va greffer
la dogmatique de l'Eglise, n'a pas plus de fermeté que ses racines

ne plongent dans l'Evangile. L'alliance du spiritualisme
chrétien avec le naturisme est des plus funestes, car elle
obscurcit l'intelligence du caractère spécifique des vérités chrétiennes.

La passion des spéculations transcendantes ou le désir de

s'aboucher avec toutes les hypothèses extra-scientifiques du jour
font dévier le dogmaticien de l'ornière qui lui est tracée. Aussi
bien la plupart de nos théologies, au lieu de se confiner dans

leur champ d'investigation bien délimité et de s'en tenir à l'étude
du fait religieux et moral, finissent-elles par se transformer en

une sorte de philosophies hybrides, moitié expérimentales,
moitié spéculatives. Les rôles ont bien changé depuis le règne
de la scolastique. Alors la philosophie, comme une vile
esclave, était enchaînée aux pieds de sa maîtresse, la science

théologique, et ce n'est que dans le cours des siècles qu'elle
parvint à s'affranchir de ce joug ; aujourd'hui c'est la théologie

qui s'est mise à la remorque de son ancienne servante,
c'est elle qu'il faut libérer.

Sur ce point la théologie que nous venons de passer en

revue, constitue un progrès notable ; elle porte son centre de

gravité en elle-même. Intimement convaincu de la nécessité
absolue et de la signification exceptionnelle du phénomène
chrétien, M. Ritschl ne s'est pas longuement attardé à poser un
fait qui s'impose ; mais comme le possesseur qui, joyeux et
sûr de son bien, l'examine avec amour et sous toutes ses

faces, il s'est appliqué à saisir les rapports internes de la

révélation, la connexion et l'agencement de ses parties. Il
ressemble à l'homme qui, sachant tout le prix de sa maison, y
demeure avec joie et se complaît à l'étude de son intérieur;
par là aussi il se distingue avantageusement de ces nombreux



632 G. BALDENSPERGER

théologiens qui, tout en protestant de leur attachement pour
la demeure qu'ils habitent, aiment mieux mettre la tête à la
fenêtre et observer ce qui se passe dans la rue. Toujours
préoccupés de mettre leurs croyances en harmonie avec un
prétendu fond primordial ou irrévocablement acquis de notre
esprit, ils dépensent leurs meilleures forces à découvrir ou
à jeter des ponts, à élever (c'est rabaisser qu'il faudrait
dire) les vérités chrétiennes au niveau des connaissances
humaines : sans le vouloir, ils font œuvre de niveleurs ; pour notre
dogmaticien, au contraire, la valeur absolue et la supériorité
incontestée du christianisme sont à la base du système.

Mais si cette doctrine ne se plie pas aux exigences fantaisistes

de la raison théorique, elle s'adresse directement et avec

énergie à la volonté de l'homme, en accordant à cette faculté

un rôle prépondérant dans la formation de nos convictions. On

peut rapprocher ce côté de notre système de la tendance
inhérente à la philosophie moderne et qui se propage de plus en

plus, d'établir la volonté comme le principe des choses. Au

lieu de quintessencier la religion chrétienne, ce qui ne peut

que nuire à son efficacité pratique, la théologie de M. Ritschl

en fait une religion vraiment positive, pouvant servir tous les

jours, laïque et universelle.
C'est dire aussi que l'élément moral n'y est pas absent. A

cet égard nous constatons une certaine parenté entre le

professeur de Gœttingue et Kant, chez lequel plusieurs des idées

que nous avons passées en revue, par exemple celles du

royaume, de la liberté, sont en grand honneur. Tant pour
ce motif que surtout pour la distinction introduite par
M. Ritschl entre la perception scientifique et la fonction
religieuse dans l'homme, un critique eminent de Berlin, M.

Pfleiderer, dans son essai sur la philosophie de la religion, a rangé

notre théologien dans l'école néo-kantienne. Sans nier, sur
tous ces points, l'analogie entre le grand philosophe de Kœ-

nigsberg et M. Bitschl, il ne serait pas exact cependant de

songer à de simples emprunts faits par ce dernier. Les idées

qu'il défend sont nécessaires et parfaitement à leur place dans

son système. L'élément moral d'ailleurs y est marqué d'une



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 633

forte empreinte religieuse, ce qui manque absolument à la
théorie Kantienne. Ainsi la liberté, au sens chrétien, n'est pas
une plante qui croît sur le sol de la théologie naturelle; la
véritable notion de la liberté chrétienne, qui n'est pas seulement
la liberté négative vis-à-vis de la loi et du péché, mais la liberté
positive, celle que Luther a si bien exaltée et qui est identique
à la foi en la Providence, aura quelque peine à se reconnaître
dans la sœur bâtarde que lui a substituée la morale philosophique.

Si elle est appliquée avec sincérité, la méthode dogmatique

que nous avons étudiée plus haut, aura pour effet de réconcilier
la théologie et l'Eglise, deux choses qui se conditionnent
réciproquement, mais qui, hélas! vivent trop souvent en hostilité
ouverte. Les doléances de l'Eglise sur le manque de piété
filiale et sur l'émancipation de la science théologique ne
cesseront que du jour où celle-ci ne prendra plus son point
d'appui hors du christianisme, dans la raison humaine ou dans

une idole métaphysique, jugée plus solide dans son abstraction

que le Dieu vivant des chrétiens, mais dans la foi même de la

communauté, dans les documents sacrés, et où le mobile de

ses recherches ne sera plus une vaine curiosité, mais un

intérêt religieux réel, le désir sincère de servir l'Eglise et la

ferme conviction que le christianisme est un fait révélé.
Dans le domaine ecclésiastique, il s'opère un heureux

rapprochement des partis dès qu'on se place sur le terrain purement

religieux de l'expérience chrétienne. Autrefois la contra-
tradiction était flagrante dès le départ. Si l'on déduit le

christianisme d'une théorie abstraite de Dieu, qui est saisi

avant tout dans ses attributs métaphysiques, cette même

norme doit être rigoureusement appliquée à la divinité du

Christ ; mais de la sorte on était arrêté sur le seuil même, on

ne pouvait faire un seul pas ensemble vers ce Jésus que tous

cependant reconnaissaient pour leur Seigneur et leur Maître.
Si au contraire la théologie ne formule des jugements
métaphysiques qu'autant qu'ils sont la base indispensable des données

religieuses et morales, l'antagonisme n'est plus possible

qu'au point d'arrivée.



634 G. BALDENSPERGER

Verra-t-on dans cette restriction des attributions de la théologie

une dépréciation de cette science nous ne le pensons
pas. Ce n'est point lui couper les ailes puisqu'elle prendra au
contraire un vol religieux d'autant plus hardi et plus élevé

qu'elle sera débarrassée plus entièrement des chaînes de la

métaphysique. C'est faire rentrer plutôt la science exacte
dans ses justes limites, ou mieux encore, c'est les purifier
toutes deux d'un amalgame nuisible.

Quant aux sciences exactes, on est fondé à leur demander
de s'incliner devant les réalités spirituelles qu'elles ne peuvent
ni expliquer ni réglementer. Il n'en est pas, comme trop
souvent on est porté à le croire, que la science soit une instance

supérieure. Si elle nous renseigne à merveille sur la marche
irrésistible de l'univers, si elle nous initie, on ne peut mieux,
au fonctionnement de la machine cosmique, saura-t-elle
empêcher que les êtres les plus chers et nous-mêmes finalement
ne soyons broyés sous ses roues? Sachons donc faire un effort
sur nous-mêmes et, nous élevant d'un coup d'ailes dans la

sphère morale et religieuse, échapper à cet engrenage fatal.

Malgré toutes les révélations de la science, la cosmologie sans

l'éthique reste lettre morte pour l'âme humaine. La conscience
morale a un mot à dire dans l'interprétation de l'univers.
Ce qui doit être, dirons-nous avec l'éminent philosophe Lotze,
donne seul l'explication de ce qui est. Peut-être qu'un jour nos
sociétés vieillies, désespérant d'obtenir la certitude par les

principes purement formels et persuadées de plus en plus de

P «ignorabimus » qu'ont déjà prononcé les coryphées de la

science actuelle, accepteront alors cette solution morale de

l'énigme de la vie et prendront sur elles de croire au bien,

parce que c'est le bien.
G. BALDENSPERGER.


	La théologie d'Albert Ritschl [fin]

