
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1883)

Artikel: De la préexistence personnelle et consciente du fils de Dieu

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379330

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE LA

PRÉEXISTENCE PERSONNELLE ET CONSCIENTE

DU FIES DE DIEU1

Nos lecteurs n'ont peut-être pas tous oublié qu'il a paru ici
même, il y a quelques années (1874, pag. 161-245), une étude

sur le problème christologique. Ce premier coup de cloche,
s'il ne passa pas entièrement inaperçu, ne rencontra cependant
pas d'écho. Aujourd'hui qu'on revient à la charge avec une
insistance nouvelle, il pourrait être utile de rappeler jusqu'où
notre collaborateur avait poussé son examen et où le nouveau
venu le reprend. C'est une pure affaire de mise au point qui

sera, nous l'espérons, vue avec quelque indulgence par ceux

qui ne sont pas tout à fait orientés dans ces débats dont
l'importance n'échappera à personne.

Il ne peut être question d'analyser ici le travail de notre
collaborateur qui a été publié à part2. Nous devons reproduire
cependant quelques passages de Rothe, cités par M. Astié. En

voici un qui porte sur la légitimité de revoir toute la doctrine
traditionnelle du point de vue de la foi protestante. « Les

nombreux dogmes, dit-il, qui n'ont pas été retravaillés au point de

vue fondamental de l'Eglise évangélique doivent paraître
suspects a priori, car il est contre nature que dans le sein d'une

Eglise spéciale on ait sans autre transporté les doctrines d'une

1 La Notion de la préexistence du Fils de Dieu, fragment do christologie

expérimentale par 1'. Lobstein, professeur agrégé à la faculté île théologie

de Strasbourg. Paris, librairie Fischbacher. 1883.

2 Voy. Théologie allemande contemporaine, par .t.-F. Astié. 1875.

THKOL. ET PHIL. 1883. ;,C



546 DE LA PRÉEXISTENCE PERSONNELLE ET CONSCIENTE

confession différente. Tout ce qui a passé du catholicisme dans
le protestantisme sans modification aucune est donc sujet à

révision. Ces dogmes peuvent avoir été inspirés par un
sentiment religieux tout à fait étranger à l'Eglise évangélique. Et
puis, les méthodes scientifiques qui servirent à les formuler
comme elles ont vieilli Les réformateurs n'auraient pas dû

se borner à revoir tout ce qui concernait le côté subjectif de la

foi; la critique aurait également dû porter sur l'objet de la foi,
sur l'image traditionnelle de Christ. Ils se bornèrent à mettre
Christ sur le premier plan, ce qui était sans doute déjà beaucoup,

mais ils nous ont laissé à faire la partie la plus difficile
du travail.

» Ce sont justement ces dogmes non révisés au point de vue

protestant, qui tiennent hors de l'Eglise bon nombre de nos

contemporains. Il s'agit de revoir le procès que les conciles de

Nicée et de Chalcédoine se sont trop hâtés de proclamer définitivement

jugé. Refuser de toucher du doigt à ces décisions tandis

qu'on s'occupe à satiété d'autres doctrines, c'est couler le

moucheron et avaler le chameau, et rendre, à juste titre, la

théologie méprisable aux yeux des gens du dehors. »

Rothe qui a vu poindre la réaction orthodoxe en Allemagne
a énergiquement protesté contre les chimériques prétentions
des meneurs. « Le danger du jour, dit-il, n'est plus l'engouement

contre, mais pour les doctrines orthodoxes. Et toutefois,
plus que jamais, la simple délicatesse de conscience de l'honnête

homme réclame impérieusement dans ce domaine une
révision sévère, impartiale. A quoi aboutira à la longue la fière
assurance avec laquelle on déclare depuis longtemps réfutées
toutes les objections que ce XVIII'1 siècle allemand si mal famé

(les futurs siècles de foi seront plus équitables à son endroit),
a déjà proclamées sur les toits contre les principaux dogmes,
et cela d'une manière pleinement irréfutable, même aux yeux
d'un grand nombre do chrétiens éclairés croyant en Jésus-

Christ? Bien loin de servir la cause évangélique ces allures
hautaines n'aboutiront qu'à la décrier aux yeux de tous les

hommes sérieux et réfléchis, honnêtes et consciencieux. Il est

une chose que l'homme bien disposé en faveur du christia-



DU FILS DE DIEU 547

nisme doit répudier avant tout, la peur, — ce n'est pas, en

effet, la foi qui a peur, mais la seule incrédulité, — la peur de

la vérité et de la critique. Que nul ne s'inquiète Une critique
portant sur les dogmes ne saurait atteindre ni Christ lui-même,
ni notre foi, ni notre piété évangélique. Ne savez-vous pas, —
et ce trait pourra contribuer à mettre le fait dans tout son jour,
— quel long chemin il y a de notre foi en Christ, de notre
piété chrétienne aux dogmes de l'Eglise? D'après les enseignements

exprès de notre Eglise, les dogmes ne sont pas la Parole
de Dieu, mais une œuvre humaine, le fruit des travaux des

savants. Us ne peuvent marcher de pair avec l'Ecriture, mais
la science, elle, peut être mise avec eux sur le pied d'égalité,
et la science ancienne doit être pleine de respect pour la
science moderne. »

Après avoir insisté sur la nécessité de reviser toute la
dogmatique, qu'il présente comme un devoir impérieux, Rothe
montre que, par suite de sa richesse même, le dogme christo-
logique ne pouvait du premier coup être présenté sous sa

forme définitive, adéquate. « Qui donc aurait pu comprendre
le Sauveur dans sa plénitude et d'une manière parfaitement
adéquate? Il fallait le concours de plusieurs hommes le

comprenant chacun à sa manière, c'est-à-dire d'une façon relative,
approximative. C'est tellement vrai que les douze ne suffisant

pas àia tâche, Jésus doit leur adjoindre saint Paul qu'il inspire
comme les autres. On le reconnaîtra sans peine, dès qu'une
conception aspirerait à prévaloir à l'exclusion de toutes les

autres, elle deviendrait une erreur positive. Ce n'est donc que la

résultante se dégageant de toutes ces conceptions relatives qui
peut nous donner une notion parfaitement exacte du Sauveur. »

Pour mieux légitimer le droit de réviser la christologie
traditionnelle, Rothe soulève avec sa hardiesse et sa rondeur
ordinaires la question suivante, concernant les documents évangéliques

: « N'y a-t-il, au moins, aucune inexactitude dans tout
ce qui nous est dit sur la personne et sur l'œuvre du Sauveur?
Encore ici nous demandons à être bien compris. Il ne s'agit pas
de savoir si, en faisant un usage scientifique de l'ensemble du
Nouveau Testament, nous pouvons arriver à une notion par-



548 DE LA PRÉEXISTENCE PERSONNELLE ET CONSCIENTE

faitement exacte de la personne et de l'œuvre du Sauveur. Ce

point-là n'est pas en question. Mais pour peu qu'on veuille
y réfléchir, on reconnaîtra qu'il ne peut être déclaré a priori
qu'aucune erreur ne s'est glissée dans les renseignements des

auteurs parlant sur sa personne et sur son œuvre. Qui ne sait

que la christologie des synoptiques diffère de celle du quatrième
évangile, sans qu'elles se contredisent ou s'excluent? Celle de

saint Paul, qui diffère des deux autres, parait même se modifier

d'une épître à l'autre. Toutes ces christologies seraient-
elles donc exactes de tout point, ou bien une seule d'entre
elles aurait-elle droit à ce privilège Il n'y aurait qu'un seul

cas dans lequel il serait permis d'affirmer qu'elles peuvent être
toutes parfaitement exactes, si elles étaient les phases diverses
d'une même conception, allant sans cesse en se développant
et en se complétant. Mais qui donc se chargerait d'établir qu'il
en est bien réellement ainsi? L'apologiste de l'ancienne théologie

a beau être angoissé à la pensée qu'il puisse se trouver
dans le Nouveau Testament des idées christologiques demandant

rectification; le fidèle naïf et simple, dont l'esprit n'a pas
été. gâté par les théories des savants, est à l'abri de ces

terreurs. Il sent à merveille que si on pouvait arriver à une
conception parfaitement exacte du Sauveur, autrement qu'en
pénétrant peu à peu et d'une manière toujours constante en sa

communion, il ne serait nullement le grand, le saint personnage
sur lequel les yeux de la foi se portent, et qui vit dans son cœur
enflammé d'amour pour lui. Les apôtres eux-mêmes ont eu le

sentiment que la tâche de comprendre leur Sauveur était au-
dessus de leurs forces. (Jean I, 14; 1 Jean I, 1, 2; 1 Cor. II, 7-

13; Eph. III, 18, 19.) Le fait d'avoir reçu des inspirations et

d'avoir été conduits en toute vérité par le Saint-Esprit ne les a

pas mis en position de surmonter cette difficulté. La circonstance

que les inspirations n'ont pas été accordées à un seul,
mais à plusieurs, place la question dans tout son jour. Il est

évident qu'une multiplicité d'auteurs inspirés deviendrait un
luxe inexplicable dès l'instant où celui qui le serait obtiendrait

par cela même une conception parfaitement adéquate de la

manifestation divine. De plus, comment expliquer dans cette



DU FILS DE DIEU 549

hypothèse les diverses conceptions de la manifestation divine
chez Pierre, chez Jacques, chez Jean et chez Paul?

La cause du fait éclate ici dans tout son jour; la manifestation

divine ne pouvant être comprise d'une manière parfaitement

adéquate par aucun homme isolé, par suite des
imperfections inhérentes à l'individualité d'un chacun, Dieu appelle
plusieurs organes à la même tâche et leur partage ses inspirations,

pour qu'en se complétant les uns les autres ils arrivent
à nous donner ensemble une conception exacte. Il va sans dire

que ces conceptions diverses ne se complètent pas au moyen
d'une simple juxta-position extérieure et mécanique. Il faut

qu'il y ait pénétration réciproque et modification pour arriver
à une résultante qui dépasse chaque conception.

S'inspirant de cette pensée de Rothe, M. Astié, pour initier
les lecteurs français à la question, se borne à poser le
problème en donnant une exposition historico-critique des diverses
solutions qui en ont été proposées en Allemagne.-Il est ainsi
conduit à donner comme une philosophie des nombreuses Vies

de Jésus que l'époque contemporaine a vues paraître.
« Il est un fait qui s'impose. De toutes parts on éprouve le

besoin de s'éloigner des antiques formules de Chalcédoine pour
tenir compte des nécessités nouvelles.... Quant à ce qui nous

concerne, nous n'estimons pas nous montrer irrrévérencieux
à l'égard de la tradition, ni nous rendre coupable de flatterie
envers nos contemporains en affirmant que les théologiens

d'aujourd'hui sont beaucoup mieux placés pour arriver à la

vérité sur cet article que les pères de Chalcédoine. Les progrès
incontestables accomplis dans la connaissance de l'essence du

christianisme doivent entraîner un progrès correspondant dans

la manière de concevoir la personne de son fondateur, puisqu'il

est généralement admis que le christianisme c'est Christ. »

Toutefois il importe de remarquer que la divinité de Christ
n'est nullement mise en cause par la plupart des théologiens

qui travaillent à s'en mieux rendre compte. Sans doute les

hommes habitués aux anciennes formules, qu'ils identifient

avec le fait même, ne manqueront pas de s'écrier qu'en
expliquant ainsi la divinité on la détruit. Mais rien de plus aisé que



550 DE LA PRÉEXISTENCE PERSONNELLE ET CONSCIENTE

de rétorquer l'argument en disant que les théories anciennes
ne savent pas faire de place à l'humanité, que toute l'ancienne
dogmatique souffre d'un docétisme plus ou moius conscient.
« En enlevant au Fils de Dieu sa divinité, dit Beyschlag, on
renverserait les bases de notre foi et de notre Eglise. Du
moment où Christ cesserait, comme le veulent Strauss et Renan,
d'être le vrai trait d'union entre le ciel et la terre, entre la
divinité et l'humanité, celui en qui Dieu a pris plaisir à faire
habiter sa plénitude, celui qui, n'ayant point connu le péché,
a été fait péché pour nous, afin que nous fussions justifiés
devant Dieu par son moyen, alors on pourrait, à d'autres égards,
chanter autant qu'on voudrait les louanges du christianisme et
lui laisser encore un couchant aussi brillant qu'on voudrait au
ciel de l'humanité, son soleil serait éteint, son cœur serait
brisé, le monde supérieur dont Jésus a été le témoin, l'exposant

et le médiateur, ne serait plus qu'un tissu de fables. »

(Pag. 23.) yVeizssecker et Rothe ne sont pas moins positifs. Ce

dernier docteur déclare expressément que la plénitude de la
divinité a habité en Christ.

« Aujourd'hui, amis et adversaires s'accordent sur un point :

l'absolue nécessité de prendre au sérieux l'humanité de Christ
dans toute l'étendue du terme. On est sur de partir d'un axiome
admis par tous en disant que la spéculation christologique qui
prend nécessairement pour point de départ la base historique,
a pour devoir strict de la respecter, c'est-à-dire de ne rien
enseigner qui contredise ce que les évangiles nous disent de

l'humanité de Jésus. »

M. Astié montre que l'idée d'une incarnation successive du

Logos dans l'homme Jésus se trouve pleinement d'accord avec
la christologie réformée, qu'on a complètement oubliée pour
lui substituer celle du luthéranisme fortement entachée de

docétisme. Il signale enfin un fait réjouissant qui, selon lui,
permet de bien augurer des controverses actuelles. « On est

tout heureux, dit-il, de voir qu'en replaçant la question sur le

terrain historique, empirique, amis et adversaires sont revenus,
sans s'en douter, aux traditions apostoliques les plus authentiques.

S'il est un fait bien manifeste, quoique trop longtemps



DU FILS DE DIEU 551

oublié, c'est que les écrivains du Nouveau Testament s'accordent

pour prendre le problème, non par en haut, mais par en
bas. Us partent tous de leurs expériences personnelles ; ils
s'appuient sur les effets salutaires qu'ils ont éprouvés au contact

de la riche personnalité du Sauveur. L'accord remarquable
qui règne à cet égard entre les apôtres suffirait à lui seul pour
montrer que l'esprit qui animait les disciples de Jésus était
étranger à cette haute métaphysique dans laquelle se complaisaient

les pères grecs, en vrais fils de Platon et d'Aristote.
Saint Paul, qui n'avait pas vu Jésus des yeux du corps, prend
cependant un fait historique pour point de départ de sa
christologie ; la résurrection de Jésus par laquelle il a été pleinement
déclaré Fils de Dieu en puissance. (Rom. I, 4.) L'apôtre saint
Jean, auquel on prête volontiers des préoccupations spéculatives,

est très explicite à cet égard. Il éprouve le besoin
d'insister sur ce qu'il a vu, touché, entendu, et cela non par
l'esprit, mais au moyen des organes des sens : « Ce qui était dès

le commencement, ce que nous avons oui, ce que nous avons
vu de nos propres yeux, ce que nous avons contemplé, ce que
nos propres mains ont touché de la parole de vie... cela, dis-je,

que nous avons vu et oui, nous vous l'annonçons. »

Le point de départ historique est donc favorable aux
représentants des idées nouvelles. Bien loin de partir du docétisme,
le théologien biblique le repousse comme une dangereuse
hérésie et cela par la bouche des auteurs mêmes qu'on doit
considérer comme les moins suspects. « Saint Jean dénonce

comme antéchrist non pas le penseur qui mettra en doute

quelque thèse sur le Logos, mais bien celui qui contestera la

réelle humanité de Christ, tant le fait concret, historique dont

il a été témoin lui paraît capital : « Tout esprit qui confesse

que Jésus-Christ est venu en chair est de Dieu. Et tout esprit

qui ne confesse point que Jésus-Christ est venu en chair n'est

point de Dieu ; or, tel est l'esprit de l'antéchrist. » (1 Jean IV, 2.

Et cependant les anciennes formules n'en ont pas moins des

défenseurs très ingénieux qui prétendent les respecter, tout en

faisant droit aux exigences du moment. C'est des kénosistes

qu'il s'agit. Après avoir indiqué le but qu'ils se proposent et



5ü'2 DE LA PRÉEXISTENCE PERSONNELLE ET CONSCIENTE

signalé brièvement les nuances qui les distinguent les uns des

autres, M. Astié poursuit comme suit.
« Malgré les nuances assez nombreuses, la tendance

commune est manifeste : il s'agit, tout en conservant les formules
trinitaires concernant le Logos, d'arriver à faire droit aux

exigences de la conscience chrétienne moderne qui réclame

impérieusement que la vraie humanité du Christ soit complètement

sauvegardée. On est bien assez de son temps pour
reconnaître en Jésus, non pas une nature humaine abstraite,
mais un vrai individu historique et concret; néanmoins, comme
on ne se sent pas libre à l'égard des formules trinitaires sur
l'essence de Dieu, on maintient toujours que c'est bien un être
concret et conscient qui s'est incarné dans la personne de

Jésus de Nazareth. »

Selon M. Astié ce besoin de concilier les doctrines traditionnelles

et les droits de la conscience chrétienne moderne n'aurait

pas abouti. Voici la critique qu'il fait de la tendance kéno-
siste prise en bloc. « Comme la tentative de réunir ainsi en une
seule personne, avec un seul moi, deux êtres diflérents, d'ailleurs

concrets et conscients, n'avait réussi ni au moyen âge,
ni au XVIe siècle, on essaie d'une autre méthode : on cherche
à diminuer, autant que faire se peut, la part de l'être divin
concret. C'est ainsi qu'on nous dit que le Logos divin conscient
s'est dépouillé de plusieurs attributs conscients pour devenir
homme et se soumettre aux lois d'un développement humain
concret. » Telles sont les aspirations des kénosistes ; voici la

critique qu'on leur fait subir : « Comment un être divin, concret

et conscient peut-il cesser d'être conscient et devenir
homme? Comment peut-on concevoir qu'un être concret et

conscient devienne un autre individu concret et conscient?
Evidemment ce devenir ne peut consister que dans l'adjonction

d'attributs nouveaux venant s'ajouter aux anciens qui
seraient toujours maintenus. Car il ne peut être question d'un
devenir absolu, en vertu duquel on cesserait d'être ce qu'on
était auparavant pour devenir autre chose; toute identité ayant
disparu, le second personnage n'aurait rien de commun avec
le premier. Aussi ne comprend-on pas comment Hofmann et



DU FILS DE DIEU 553

Gess qui entendent ainsi la kénose, peuvent encore parler
d'une divinité de Jésus-Christ. Le Logos s'étant bien complètement

changé en homme (fait que nous avouons d'ailleurs ne

pas comprendre) nous en avons fini avec la divinité : il ne
saurait plus être question de statuer sa présence dans la
personne de Jésus. Comment pourrait-il y être encore en qualité
de Dieu alors que vous avez commencé par le changer en
homme? »

On sait que M. Godet a essayé de populariser parmi nous les
idées kénosistes en les présentant aux lecteurs de la Revue

chrétienne en 1858. Lui aussi veut que le Logos persiste
toujours dans l'homme Jésus, seulement il le réduit à sa plus
simple expression. « Le Verbe, dit M. Godet, n'est plus en
Jésus dans l'état de gloire divine, dans lequel il se trouvait
auprès du Père. C'est bien encore le même sujet, la même

personnalité, mais avec un autre mode d'existence.... Il a

consenti à laisser s'éteindre au dedans de lui le flambeau de la

conscience de lui-même, et par ce seul acte, il s'est privé d'un

coup de toutes les facultés divines dont cette conscience du
moi était la condition et le point d'appui. Il n'en reste pas
moins Dieu pour cela, aussi bien que nous restons hommes en

nous endormant '.... Le Verbe, afin de s'incarner, s'est réduit
à ce qui fait le fond de toute existence humaine. Il n'a gardé
de la forme de Dieu que le germe d'une personnalité consciente

et libre ; car c'est précisément là ce que l'existence divine a de

commun avec l'existence humaine ; c'est le trait par lequel
l'une est l'image de l'autre; c'est le point où Dieu et l'homme
s'entrerencontrent. Le Verbe sauve donc ce rayon divin, ce

rayon seul, de son dépouillement volontaire. »

1 Voici au sujet de cette analyse du sommeil une remarque décisive de

Rothe. « Cette suspension du moi et de la conscience pendant le sommeil

n'implique nullement que nous nous en soyons dépouillés. Us reparaissent,
en effet, au moment du réveil avec tout leur contenu. C'est là une
différence que Gess est obligé de reconnaître. I! va sans dire, du reste, comme
Dorner et Rothe l'ont déjà fait remarquer, que c'est se mettre en contradiction

avec la notion de Dieu que d'admettre que le Logos ait pu s'abaisser

jusqu'au point de perdre la conscience de lui-même.



554 DE LA PRÉEXISTENCE PERSONNELLE ET CONSCIENTE

Voici les observations de M. Astié : « Nous ne réussissons

pas à voir comment il peut être question d'une incarnation du
Verbe en Jésus alors qu'il se r.éduit à apporter « le germe d'une

personnalité consciente et libre, » c'est-à-dire apparemment ce

qui devait se trouver dèjii dans le Fils de Marie, car c'est
précisément là ce que l'existence divine a de commun avec l'existence

humaine. Nous ne demanderons pas non plus ce que
peut bien être cette personnalité simple et nue que Jésus,

d'après M. Godet, doit avoir apportée sur la terre en laissant
derrière lui toute la richesse de son existence antérieure. Il
serait, en effet, hors de propos de reproduire les objections
qu'on n'a cessé de faire aux défenseurs de la consubstantiation et
de la transsubstantiation; comment la substance peut-elle être

conçue séparée de ses attributs fondamentaux? En quoi peut
consister « une personnalité simple et nue qui a dépouillé toute
la richesse de son existence antérieure? » Nous ne savons voir
en tout ceci qu'un cadre vide, la place déserte de la vie, quelque

chose d'exclusivement formel, mais nullement cet élément
réel qui seul pourrait nous donner le tableau, l'être. Y aurait-
il, par aventure, derrière toutes ces images accumulées, une
idée dont les défenseurs de la kénose ne se rendraient pas
bien compte? D'après M. Godet, Jésus, en s'incarnant, aurait
laissé tous ses attributs « en arrière. » Qu'est-ce à dire? On ne

peut admettre cependant une existence des attributs à part de

ia substance dont ils sont attributs? Gaupp, plus explicite, nous
déclare que « le Fils aurait déposé pour un temps auprès de

son Père sa majesté, tous les attributs divins. » Si ces images
doivent avoir un sens, d'après les hypothèses trinitaires qu
servent de base aux défenseurs de la kénose, elles ne pour-'
raient signifier qu'une seule chose : les attributs divins du

Verbe seraient restés près du Père, dans le sein du Père. Nous
serions ainsi revenus à une idée de tout temps familière à la

christologie réformée : il y aurait eu une double existence du

Logos : il aurait été dans l'homme Jésus, tout en continuant
d'exister dans le sein du Père avec tous ses attributs et en

remplissant toutes ses fonctions trinitaires. »

Nous en avons dit assez pour faire voir le résultat inattendu



DU FILS DE DIEU 555

auquel aboutissent les partisans de la kénose. Tout en se livrant,
à de louables efforts pour réconcilier les formules antiques et
les exigences de la conscience chrétienne du XIX0 siècle, ils
font éclater les premières sans satisfaire la seconde. Tout en
faisant effort pour demeurer orthodoxes, les kénosistes tombent
dans l'hérésie (arianisme, sabellianisme) et cela sans bénéfice
aucun. Il n'y a qu'une leçon à tirer de cette dernière tentative
qui a paru séduire un instant, mais qui ne saurait tenir devant

un examen attentif. Cette morale, M. Astié la formule ainsi :

« La personne historique de Jésus ne saurait être comprise en

partant des prémisses ontologiques et psychologiques fournies

par les anciens conciles. »

M. Astié demeure donc entièrement étranger aux préoccupations

apologétiques des défenseurs de la kénose. Il ajourne
la question ontologique, métaphysique, trinitaire pour ne

s'occuper que du seul problème historique. Voici comment il
caractérise et justifie la méthode qu'il emploie, et le point de vue

auquel il se place.
« Nous nous garderons bien, en ce qui nous concerne, de

nous placer au point de vue de l'essence divine ou des

formules trinitaires pour comprendre la personne ou la divinité
de Christ. Notre méthode, à la fois plus modeste et plus sûre,
nous interdit absolument de prendre ainsi le problème par en

haut, par le côté ontologique. Nous aspirons à nous former une

conception de la personne de Christ en ne consultant que les

seules données scripturaires éclairées par la conscience

chrétienne, sans nous préoccuper des formules des conciles

œcuméniques que nous n'entendons, du reste, ni infirmer, ni
confirmer. Ne nous prononçant nullement sur le compte de ces

doctrines, nous partons de l'hypothèse qu'elles doivent être

elles-mêmes subordonnées à l'histoire. Nul ne saurait nous

contester le droit de prendre cette position. Les défenseurs des

anciennes formules, en effet, à condition qu'ils soient plus
chrétiens qu'idéalistes, seront les premiers à convenir que ce

sont les faits historiques scripturaires qui ont donné naissance

aux formules trinitaires. En tout cas, s'il y a quelque chose à

modifier ou à changer c'est bien la métaphysique chrétienne



556 DE LA PRÉEXISTENCE PERSONNELLE ET CONSCIENTE

qui doit céder le pas aux faits et non les faits qui doivent être

interprétés du point de vue d'une métaphysique préconçue et
née peut-être dans un milieu iutellectuel qui nous est devenu
assez étranger. Commençons donc par consulter les faits sans

nous préoccuper des formules traditionnelles mises en avant

pour en rendre compte. »

Fidèle à cette méthode, M. Astié fait l'histoire du dogme
christologique dans la théologie contemporaine. Il constate
d'abord l'inspiration commune animant tous les théologiens
qui se sont occupés de ce sujet, savoir le besoin de mettre en

lumière la vraie humanité de Jésus-Christ. Les théologiens qui
enseignent la kénose sont loin de troubler ce concert. « C'est

donc une affaire entendue, le docétisme est décidément répudié;

sinon en fait du moins en droit; tout le monde s'en
défend pour proclamer que Jésus Christ fut un homme dans toute
la force du terme. »

Mais Jésus ne fut-il qu'un simple homme^Tout en répondant
affirmativement, Strauss reconnaît que dans cette hypothèse il
ne peut s'expliquer à lui-même l'impression qu'il a reçue du

Sauveur. Hausrath proclame l'explication exclusivement
humaine insuffisante. Sans admettre d'ailleurs aucun élément
surnaturel ou métaphysique, Schwartz maintient contre Strauss

que Jésus a occupé une position tout à fait particulière et
incomparable. Les hommes impartiaux admettent ainsi, et Strauss

ne fait pas exception, du moins à un certain jour et à une cer
taine heure, que Jésus a atteint pour l'histoire religieuse de

l'humanité une hauteur qu'il ne sera jamais possible de dépasser,

bien qu'il ne soit cependant jamais arrivé jusqu'au
surnaturel.

Ici il faut reprendre la question de la kénose. M. Astié montre

que tout en concourant au but que se propose toute la théologie

contemporaine, les kénosistes avancent des expédients
qui vont à l'encontre de leurs fins. « Les kénosistes, faute de

se sentir suffisamment, libres à l'égard des décisions des
anciens conciles, prennent la question par en haut et non par en

bas. Au lieu de partir de l'humanité pour s'élever jusqu'à la

divinité, ils descendent de celle-ci à celle-là, pliant sous le faix



DO FILS DU DIEU 557

d'antiques formules sur l'essence de Dieu et sur les rapports
des trois personnes de la Trinité. Voilà pourquoi ils compliquent

le problème sans arriver à le résoudre. A quoi bon partir
de la notion d'un Logos personnel et préexistant pour le

dépouiller de la personnalité et de la conscience de lui-même,
non seulement au moment de l'incarnation, mais encore pendant

tout le cours du ministère de Jésus? C'est ici qu'on voit
combien les défenseurs de la kénose sont empêchés par cette
personnalité du Logos, par cette existence consciente dont ils
cherchent à se débarrasser au moyen des expédients divers

que nous avons signalés ailleurs. Evidemment la personnalité
consciente du Logos antérieurement à la Venue n'est pas, à

leurs yeux, indispensable à l'incarnation, puisqu'ils ne réussissent

à rendre l'incarnation plausible qu'en dépouillant
préalablement le Logos de la conscience de lui-même et de la
personnalité. En s'incarnant il se dépouille de la conscience de

lui-même et des attributs divins dont il n'a que faire pour
s'incarner. Us ont beau s'en défendre; la personnalité, la préexistence

du Verbe les gêne au premier chef, puisque toute leur
entreprise consiste à s'en débarrasser. »

II

C'est ici que nous rencontrons M. Lobstein. Cette préexistence

personnelle et consciente dont M. Astié entend ne pas

s'occuper et que les kénosistes ne semblent admettre un
instant, sur la foi de la tradition, que pour consacrer tous leurs
efforts à s'en débarrasser, M. Lobstein en fait l'objet direct de

son étude. Non seulement il la nie, mais il explique comment
les premiers docteurs chrétiens en sont venus à professer ce

dogme. Soyons plus précis : il ne s'agit pas seulement des

premiers docteurs mais des principaux écrivains du Nouveau

Testament. On le voit, M. Lobstein admet que la doctrine de

la préexistence personnelle et consciente est scripturaire, mais

il ne se croit pas lié sur ce point par les enseignements apostoliques.

Cette position, dont on ne manquera pas de se prévaloir

pour éconduire et repousser a priori et sans examen les idées



558 DE LA PRÉEXISTENCE PERSONNELLE ET CONSCIENTE

de l'auteur, lui procure un avantage incontestable. On peut au
moins compter qu'il sera désintéressé et d'une impartialité
irréprochable dans les questions d'exégèse puisqu'il ne se

sent nullement obligé d'accepter les résultats quels qu'ils
soient. M. Lobstein est ainsi amené à signaler avec une aisance

parfaite les tentatives risquées auxquelles se livrent les exé-

gètes pour faire disparaître la préexistence de certains textes,
parce qu'ils ne se sentiraient pas la liberté de la répudier si
elle était bien réellement enseignée. En résumé, au point de

vue exégétique, « il n'est pas douteux que les textes, dit
M. Lobstein, qui mettent en rapport l'élection des fidèles avec
la préexistence du Christ, n'entendent celle-ci dans le sens
d'une préexistence réelle et personnelle du Fils de Dieu. »

(Pag. 124.)
Ici une objection se présente à tous les esprits : mais si en

enseignant la préexistence personnelle et consciente les
écrivains du Nouveau Testament n'avaient été que les fidèles échos
de la Parole même du Maître? C'est justement là ce que
M. Lobstein conteste de la façon la plus décidée. « Cet essai

d'explication, dit notre auteur, suppose l'authenticité historique
des discours rapportés par le quatrième évangile. Or, cette

supposition va à l'encontre des intentions de l'évangéliste lui-
même qui, en nous donnant le Christ de sa foi, est préoccupé
de bien autre chose que de la reproduction littérale des

paroles de Jésus. Exclue par le caractère même de l'évangile
johannique, la fidélité historique des affirmations de Jésus

concernant sa préexistence est inconciliable avec le témoignage
des synoptiques ; elle est incompatible enfin avec la réelle
humanité de Jésus qui serait irrémédiablement compromise, si

Jésus avait porté en lui-même la conscience de cette existence
antérieure à son ministère terrestre, si son enseignement
n'avait été que la réminiscence de sa vie surnaturelle et intra-
divine, si par delà son moi humain un substratum divin avait
formé la base dernière de sa personnalité. Insoutenable à tous

ces égards, l'explication de la doctrine apostolique par
l'enseignement de Jésus lui-même serait, en outre, absolument
incapable de rendre compte de la christologie de Paul. » (Pag. 85.)



DU FILS DE DIEU 559

Nulle part dans les synoptiques, Jésus n'affirme sa préexistence
réelle et personnelle, transcendante et intradivine.... (Pag. 110

et 113.) Dans aucun des discours dont le caractère historique
reste au-dessus de toute atteinte, Jésus n'a affirmé sa préexistence

réelle et personnelle. Il en résulte que si l'on considérait
cette dernière affirmation comme un élément intégrant de la

christologie apostolique, on aboutirait à un résultat dont
l'orthodoxie aurait assurément lieu de s'alarmer : l'enseignement
des apôtres aurait, sur un point de la plus haute importance,
dépassé singulièrement la ligne primitive tracée par la pensée
de Jésus. (Pag. 117.)

Le terrain ainsi dégagé, l'auteur a toute la liberté d'esprit
suffisante pour examiner la valeur intrinsèque que peut avoir
cette idée de la préexistence personnelle et consciente. Il croit
avoir des raisons excellentes pour ne lui reconnaître qu'une
valeur fort relative, secondaire et nécessairement temporaire.
« Maintenir, dit-il, à titre d'article de foi, la formule de la

préexistence réelle et personnelle du Fils de Dieu, lui attribuer
tout ensemble une portée religieuse et une valeur métaphysique,

en faire le centre de la théologie de l'Evangile, édifier

sur cette base toute la construction christologique, c'est aller
à l'encontre de la pensée johannique, c'est prêter à l'auteur un

point de vue étranger à ses intentions les plus authentiques et

les plus manifestes, c'est faire dévier la vérité chrétienne dans

le sens d'une métaphysique d'emprunt, entièrement dépourvue
de toute autorité normative pour la foi. Au contraire, négliger
ou laisser tomber la formule de la préexistence réelle et

personnelle du Fils de Dieu, la réduire à une thèse auxiliaire et

explicative d'un axiome religieux qui porte en lui-même sa

sanction, l'éliminer de l'enceinte de la dogmatique chrétienne
et la reléguer parmi les essais de solution tentés par la théologie

pour rendre compte de la foi, placer le centre de gravité
de la christologie ailleurs que dans cette thèse secondaire issue

de la spéculation de l'école et entée sur la foi de l'Eglise, c'est

se conformer à la pensée johannique, c'est rentrer en plein
dans le courant de ses préoccupations essentiellement

religieuses, c'est affranchir la vérité chrétienne de toute métaphy-



560 DE LA PRÉEXISTENCE PERSONNELLE ET CONSCIENTE

sique étrangère et rendre à celle-là l'autorité normative
injustement usurpée par celle-ci. En d'autres termes, la doctrine
traditionnelle, malgré les dehors d'une soumission illimitée à

l'enseignement johannique, trahit le sens véritable et dénature
la pensée fondamentale de cet enseignement; en revanche, la

conclusion que j'essaie de défendre, en dépit des apparences
d'une négation complète de la parole apostolique, respecte la

signification vraie et sauvegarde l'esprit essentiel de cette
parole. » (Pag. 77 et suivantes.)

Mais enfin, dira-t-on sans doute, importante ou non cette
notion de la préexistence personnelle et consciente n'en est

pas moins là; elle est même biblique; il reste toujours à en

rendre compte. C'est là un point capital que M. Lobstein n'a

garde de négliger : toute l'originalité de son travail consiste

justement en ceci, présenter ce dogme comme temporaire et
accessoire et cela pour le plus grand profit de la conscience
chrétienne du XIX0 siècle. Nous voilà donc au cœur même du
travail que nous examinons.

[II

L'auteur se demande avant tout : quelle est l'unité essentielle
de la christologie apostolique ramenée à sa signification
religieuse? « liest facile de constater, répond M. Lobstein, que le.

témoignage de Jésus, analysé dans ses facteurs essentiels,
recèle le germe de la christologie apostolique, saisie dans sa

signification religieuse. Se déclarer non seulement le

représentant, mais le chef du royaume des cieux ; prendre une place
souveraine dans la conscience de la nation d'Israël et, par
conséquent, dans l'ensemble des destinées de l'humanité ; prolonger

par delà les bornes de l'existence terrestre la portée de

son œuvre et en attendre la consommation glorieuse d'une

intervention propre et d'un retour personnel ; faire de ce

triomphe final le but même du développement de l'histoire et

delà réalisation du plan divin, quelles affirmations inouïes!
Et cependant, ne s'expliquent-elles pas, ne semblent-elles pas

naturelles, dès qu'on en considère les prémisses, je veux dire



DU FILS DE DIEU 561

la conscience religieuse que Jésus portait en lui-même, le
sentiment de sa filialité divine et la certitude de son élection
spéciale en vue de la fondation du royaume de Dieu Qu'est-ce

que la christologie apostolique, sinon la traduction théologique
de cette affirmation religieuse, l'explication dérivée et réfléchie

d'un fait immédiat et primordial Le fond essentiel du

témoignage apostolique, ne repose-t-il pas sur cette conscience

unique, dont les discours du Maître sont l'écho fidèle et dont
l'œuvre du Sauveur est la révélation positive? Enfin la
personne et l'œuvre de Christ lui-même, le sentiment de sa filialité

divine et la conscience de sa vocation messianique, sont
absolument inexplicables si on les isole de la révélation
religieuse de l'ancienne alliance, de sorte que le lien organique
qui rattache l'enseignement des apôtres à la prédication des

prophètes passe, si j'ose ainsi dire, par la conscience même de

Jésus, qui en explique à la fois la relation intime et la profonde
différence. » (Pag. 116.)

On voit en quoi consiste la divinité de Jésus-Christ. Pour le

Seigneur lui-même, c'est la conscience de cette union intime,
tout à fait spéciale avec le Père. « Pour les fidèles, c'est, l'appréciation,

énoncée par la conscience religieuse, de la valeur
éternelle et divine de l'œuvre et de la personne du Sauveur.
Confesser la divinité du Christ, c'est affirmer que Jésus-Christ
a apporté à ceux qui se donnent à lui les forces d'une vie
divine et éternelle; qu'il a communiqué aux siens un principe
d'amour infini, d'éternelle vérité, de sainteté parfaite; qu'à
tous les mobiles d'action puisés dans le monde et empreints
de l'esprit d'en bas, il a substitué l'inspiration d'une vie issue
de Dieu et pénétrée de l'esprit d'en haut; qu'entrer en
communion avec lui, c'est s'unir à Dieu lui-même; que le but
suprême de la félicité inaltérable de son disciple, c'est d'être un

avec lui, comme il est lui-même un avec le Père. Tel est le
fond intime de la pensée religieuse qui se dégage du discours
d'adieu dans lequel s'affirme, d'une manière vivante et immédiate,

la divinité du Sauveur. »

Voilà l'élément essentiel, permanent, parlant au cœur et à la
conscience et les amenant à s'écrier en face de Jésus : Mon

THÉOL. ET PHIL. 1883. 37



562 DE LA PRÉEXISTENCE PERSONNELLE ET CONSCIENTE

Sauveur et mon Dieu Maintenant, comment s'expliquer que
ce fait, éminemment religieux et moral, ait été rendu de si

bonne heure par une formule exclusivement intellectuelle,
théologique, la préexistence personnelle et consciente de Jésus

qui se serait, à un moment donné, incarné dans le sein de la

vierge Marie?
C'est bien simple répondront les théopneustes : le Saint-

Esprit dirigeant les apôtres s'est chargé de faire aboutir la
christologie exclusivement religieuse et morale, à la christologie

métaphysique et ontologique, en un mot à la préexistence
personnelle et consciente. Sans contester la réalité de l'inspiration,

M. Lobstein ne saurait consentir à lui faire jouer ce

rôle. Et voici pourquoi. « L'inspiration, sainement comprise,
dit-il, n'écarte pas le problème que nous soulevons ; au
contraire, elle le pose et l'impose. L'inspiration ne se produit pas

magiquement, d'une manière purement extérieure et transcendante,

sans tenir compte du développement intime et de

l'atmosphère ambiante de ses organes; c'est une révélation

positive et immanente qui, se faisant incessamment dans la

conscience de ceux qui en sont les objets, ne porte pas atteinte

aux lois de leur développement psychologique et historique.
Tout en laissant à l'inspiration des apôtres son rôle capital
dans la formation de leur théologie, nous ne pouvons nous

dispenser de chercher à éclaircir le mode de cette formation. »

Nous avons déjà vu ailleurs que l'appel direct à l'enseignement
de Jésus qui aurait affirmé positivement sa vie céleste
antérieure à son apparition sur la terre, ne saurait non plus rendre

compte du problème.
C'est à l'Ancien Testament que M. Lobstein va demander la

clef de l'énigme. « Le sentiment de la filialité divine, dit-il, fait
irréductible de la conscience de Jésus et principe moteur de

sa vocation et de son œuvre, se confond dans son âme avec la

certitude de son élection divine au profit de son peuple et, par
là même, au profit de l'humanité, en sorte que l'élection du

Fils de Dieu comme Messie et l'élection de la communauté

messianique sont corrélatives. Cette affirmation intime s'autorise

de la révélation de l'ancienne alliance, elle s'en nourrit et



DU FILS DE DIEU 563

s'y appuie, elle l'accomplit et la dépasse, elle la réalise en la
transformant. Dominée par la teleologie religieuse qui préside
à la conception de l'économie du salut et à la notion du

royaume de Dieu, elle ne dément pas son caractère originel et
reste étrangère à toute préoccupation spéculative et
métaphysique. »

Que deviennent à ce point de vue la préexistence personnelle

et consciente, l'incarnation? De simples auxiliaires, une
enveloppe extérieure et temporaire fournie par le milieu
ambiant. Rien de plus aisé même que de signaler l'aiguillon
intérieur qui poussa la foi apostolique à s'emparer de ces formules

pour y fixer la matière religieuse de son expérience chrétienne.
« La thèse de la préexistence réelle et personnelle du Fils

de Dieu, dit M. Lobstein, formulée par l'enseignement apostolique,

ne fait que traduire dans le langage théologique du

temps la conception religieuse de la teleologie divine appliquée

à la personne et à l'œuvre de Christ. »

Etant donné le milieu, l'esprit de l'époque, la manière de

raisonner on ne pouvait tarder de faire aboutir la christologie
religieuse et morale à la christologie métaphysique telle qu'elle
s'est formulée dans le dogme de la préexistence personnelle et

consciente. « En effet, le propre de la conception téléologique
est de remonter du terme final au terme initial, d'envisager la

fin suprême comme le principe moteur, d'expliquer l'ensemble

du développement par le but du développement. En

conséquence, si la fondation et la consommation du royaume de

Dieu, si la réalisation du salut et de l'économie de la grâce, si

l'œuvre de Jésus-Christ est le dernier mot des destinées d'Israël

et de l'humanité, il est évident qu'incessamment présent
à la pensée divine, ce dénouement du drame de la révélation

en a dominé le cours entier et en a inspiré la conception
primordiale. Objectif suprême de l'amour divin, l'œuvre du salut

a aussi été l'objet éternel de l'élection divine. Or, l'œuvre du

salut étant inséparable de l'instrument du salut, et la notion

du royaume impliquant celle de roi, l'élection doit porter sur
l'un et sur l'autre. Si l'on songe que le génie sémitique n'aime

pas l'abstraction, qu'il tend même à personnifier les idées



564 DE LA PRÉEXISTENCE PERSONNELLE ET CONSCIENTE

telles que celles de la sagesse et de la Parole de Dieu, qu'il
substitue aisément la notion d'antériorité à la notion de

préexistence, que la croyance à la préexistence personnelle du
Messie semble n'avoir pas été étrangère à la théologie rabbi-
nique, qu'enfin la gnose alexandrine travaille dans le même

sens; si l'on prend en considération tous ces facteurs,
comment s'étonner que la théologie apostolique ne se soit pas bornée

à l'affirmation de la préexistence idéale du Christ, mais

qu'elle ait poussé jusqu'à la thèse de la préexistence réelle et

personnelle du Fils de Dieu? » (Pag. 119,120.)
La christologie dans son double aspect, l'un permanent et

éternellement vrai (la divinité religieuse et morale de Jésus),

l'autre temporaire et accessoire (la préexistence personnelle
et consciente), relèverait donc de l'Ancien Testament. Seulement,

pour être fidèle à l'esprit de l'Evangile, pour que le

christianisme puisse demeurer la religion définitive, universelle,

il importe de substituer la notion religieuse de l'élection
au corollaire métaphysique de la préexistence.

M. Lobstein, par une étude attentive des diverses christo-
logies bibliques, fait voir que l'élément religieux, moral, et
l'élément spéculatif, métaphysique se coudoient dans nos
documents évangéliques, mais que le second est constamment et

expressément subordonné au premier. L'auteur montre que
« saisie dans son principe générateur et dans sa signification
primitive, la christologie paulinienne plonge ses racines dans

l'expérience capitale de la vie de l'apôtre, dans sa conversion.
De là l'induction religieuse qui le porte à faire du Seigneur
ressuscité et glorifié l'objectif et la norme de sa conception de

la personne du Christ ; de là le sens religieux qu'a pour lui
l'affirmation de la divinité du Christ ; de là le lien religieux
qu'il établit entre le Christ et les croyants, entre le Seigneur
et sa communauté, entre celui qui est esprit et ceux qui sont
conduits par l'Esprit; de là, partout et toujours, les réalités
vivantes de la foi religieuse à la place des abstractions stériles
de la spéculation métaphysique. » (Pag. 31.)

« L'étude des grandes épîtres de Paul aboutit à une double
conclusion. D'un côté, elle établit que l'apôtre s'est positive-



DU FILS DE DIEU 565

ment élevé à la notion d'une préexistence réelle et personnelle
du Fils de Dieu ; mais elle démontre, d'autre part, que cette
notion a pour lui la valeur secondaire et relative d'une
explication théologique, non la signification fondamentale et absolue
d'un axiome religieux. » (Pag. 4L)

Les données christologiques de l'épitre aux Hébreux
s'accordent parfaitement avec les résultats obtenus par l'étude de

la christologie paulinienne. « Cependant ce n'est pas à la théologie

rabbinique, mais à la spéculation alexandrine que l'auteur

paraît avoir emprunté la formule auxiliaire à l'aide de

laquelle il exprime le contenu de sa foi religieuse. Non seulement

il a puisé quelques-unes de ses dénominations christologiques

les plus élevées dans un ouvrage qui porte l'empreinte
évidente de l'influence alexandrine1, mais par le point de vue

général, par la méthode, surtout par les procédés de son
argumentation scripturaire, il rappelle, à maintes reprises, la

manière de Philon. A ce titre surtout, l'épître aux Hébreux forme
la transition naturelle entre les épîtres de Paul et le quatrième
évangile. » (Pag. 57.)

La démonstration au sujet de l'évangile selon saint Jean a

plus d'importance encore. « Les réalités contingentes, les

événements historiques du ministère de Jésus, sans disparaître,
se transforment et se transfigurent, dans cette doctrine du

Verbe fait chair. Cette doctrine, cependant, a ses racines
premières dans la foi religieuse et non dans la spéculation
philosophique. « Ces choses ont été écrites, afin que vous croyiez
» que Jésus est le Christ, le Fils de Dieu, et qu'en croyant vous
» ayez la vie par son nom. » (XX, 31.) C'est la foi chrétienne

qui est l'âme intérieure et la permanente inspiration de la

théologie johannique et qui fait circuler dans l'enseignement
idéal de l'évangéliste cette voix d'intime et ardent mysticisme,
charme vainqueur et irrésistible attrait des âmes religieuses.
C'est la foi chrétienne qui s'est emparée du théorème philosophique

que lui fournissait la spéculation contemporaine. La

formule du Logos, mise au service de la tradition évangélique

1 Comp. Hébr. I, 3 avec Sap. VII, 25, 26.



566 DE LA PRÉEXISTENCE PERSONNELLE ET CONSCIENTE

par la conscience chrétienne, illumine à son tour d'un jour
nouveau la tradition évangélique et prête à la conscience
chrétienne le langage approprié à ceux qu'il s'agit d'instruire et de

gagner.... Pour expliquer la foi chrétienne à ses lecteurs grecs,
le quatrième évangile se sert des procédés que lui suggère la

spéculation alexandrine : de là l'usage de la formule métaphysique

empruntée au langage du temps.... Notre évangéliste, en

appliquant à Jésus le nom de Logos, offre dans la personne de

celui qu'il veut faire connaître au monde païen, la réponse aux
besoins et aux aspirations spirituelles de la conscience grecque,

appelée à s'élever à la connaissance et à la possession du
salut sans passer par le temple et la synagogue.... Ce n'est

pas une thèse de philosophie spéculative que l'auteur tient à

établir au début de son livre, c'est une affirmation de la foi

chrétienne, dont il fait le pôle lumineux et rayonnant de son

évangile. Pour en dévoiler l'immense portée et la valeur absolue,

il s'exprime sous la forme que lui fournit la tradition de

l'école et s'empare à cet effet de la thèse bien connue du

Logos. Mais cette thèse, appliquée à Jébus, ne nous révèle son
contenu véritable que si nous la retraduisons à notre tour dans

le langage primitif dont la formule théologique n'est que
l'interprétation relative et secondaire. Ramenée à sa valeur
religieuse, c'est-à-dire expliquée dans le sens qu'y attachait l'évan-
géliste et qui seul lui importait, l'affirmation que renferme le

prologue n'est autre chose que l'affirmation du caractère divin
du christianisme. » (Pag. 74.)

M. Lobstein s'empare des lacunes incontestables que
présente chez Jean la théorie du Logos pour prouver qu'elle n'est
qu'un corollaire théologique mis au service d'un principe
religieux, un effet et non une cause. « Dans quel état et sous

quelle forme le Logos divin existait-il avant l'incarnation?
Comment expliquer le rapport de ce Logos éternel avec la

personne historique de Jésus de Nazareth? Dans quelles
relations le Logos se trouve-t-il avec Dieu? » Voilà tout autant de

questions insolubles contre lesquelles la théologie ecclésiastique

a été condamnée à venir se briser, justement parce que
les préoccupations métaphysiques qui la dominaient ne lui



DU FILS DE DIEU 567

permettaient pas de les négliger. Le quatrième évangile, par
contre, se montre d'une admirable sobriété. « Toutes ces
questions, il est impossible de les résoudre au moyen des seules
données que nous fournit l'Evangile, et sans solliciter les

textes pour leur arracher une réponse à des problèmes qui,
aux yeux de l'auteur, étaient évidemment dépourvus d'importance

et d'intérêt : tant il est vrai que le centre de gravité de

sa pensée reposait non dans la sphère de l'idée pure, mais dans
le sanctuaire de la foi chrétienne. »

Bien loin d'être l'expression indispensable et parfaitement
adéquate de l'élément religieux et moral de l'enseignement
scripturaire, la théologie traditionnelle est trop étroite pour
faire droit à l'élément biblique dans sa plénitude.

Il est un célèbre passage dans lequel bien des hommes, hantés

par la métaphysique, Schelling, par exemple, ont su découvrir

des mystères destinés à nous faire connaître la formation
de Dieu lui-même et son histoire. Sur les traces de M. Reuss,
notre auteur n'y voit tout simplement que de la morale. Nous
voulons parler du passage tant tourmenté par les spéculatifs et
les exégètes, Philippiens IL 4-11. Notre auteur ne sait y voir
que le large et riche développement de l'idée indiquée dans
2 Cor. VIU, 9. « L'apôtre y résume la vie entière de Jésus-

Christ dans la notion de sacrifice, et il invoque l'exemple de

l'obéissance et de l'abaissement du Sauveur pour convier les

chrétiens à l'humilité et au renoncement. La signification aussi

simple que profonde de ce passage a été étrangement dénaturée

par les fantaisies mythologiques des dogmatistes qui
estiment apparemment qu'une exhortation, inspirée par la charité
d'un apôtre et faisant appel à l'humilité des fidèles, a besoin,

pour être efficace, du luxe imposant de formules métaphysiques

et de l'irrésistible attrait de rêveries spéculatives. Etudié
dans son contexte qui ne saurait donner lieu à aucun malentendu,

le passage indiqué est d'une clarté parfaite quant à

l'ensemble.... L'anéantissement dont parle l'apôtre n'est pas une
transsubstantiation métaphysique impossible à penser, mais

un acte moral analogue à celui que chaque être spirituel est

appelé à accomplir pour se réaliser lui-même et répondre à sa



ü68 DE LA PRÉEXISTENCE PERSONNELLE ET CONSCIENTE

destination.... La notion de préexistence n'est qu'un corollaire
théologique mis au service d'une exhortation religieuse et

morale, mais dépourvue de toute intention et de toute prétention
dogmatique et théorique. » (Pag. 43.)

Le moment est venu de constater en peu de mots les résultats

auxquels M. Lobstein arrive quand il s'agit d'établir les

rapports entre le facteur spéculatif, métaphysique et l'élément
religieux et moral dans la christologie du Nouveau Testament.
« Eliminer des textes du Nouveau Testament l'idée d'une

préexistence réelle et personnelle du Fils de Dieu, c'est porter
atteinte au sens clair et formel de ces textes et substituer
l'arbitraire dogmatique à l'interprétation historique. Faut-il en

conclure que cette notion constitue une partie intégrante de la

foi religieuse en la divinité de Christ? Une étude approfondie
des textes, pris dans leur ensemble organique, expliqués dans

leur sens intime, saisis à la fois dans leur intention primitive
et dans leur portée générale, nous contraint à donner à cette

question une réponse négative. Ce n'est pas la doctrine de la

préexistence du Fils de Dieu qui forme le centre de gravité de

la christologie du Nouveau Testament ; elle n'en est pas la base

première et essentielle, elle n'en est que le complément et le

couronnement. De même que la foi nouvelle, s'emparant des

procédés de l'herméneutique populaire ou rabbinique, justifia
ses affirmations religieuses par des arguments exégétiques qui
pouvaient sembler décisifs aux fidèles d'alors, mais qui sont

dépourvus pour nous de toute force probante, ainsi cette même

foi tira parti des formules spéculatives qui avaient cours dans

les écoles et traduisit ses expériences intimes dans un langage
accessible au génie hellénique. Juifs et Grecs empruntent au

patrimoine de leur culture intellectuelle et de leur tradition
théologique des thèses auxiliaires et des corollaires explicatifs

pour exprimer et développer le contenu de la foi chrétienne.
C'est donc se méprendre complètement sur le sens religieux
et sur la portée réelle de la foi elle-même, que d'identifier le

fond de l'expérience religieuse et la forme de l'argumentation
théologique. Il n'est pas plus légitime d'élever la formule
métaphysique de la préexistence du Fils de Dieu à la hauteur



DU FILS DE DIEU 569

d'un dogme absolu que de canoniser l'exégèse des apôtres,
exégèse aussi intéressante au point de vue religieux qu'arbitraire

aux yeux de l'historien. L'analogie est frappante entre le

procédé d'interprétation scripturaire par l'exégèse et le
procédé de justification métaphysique par la spéculation; il y a

une inconséquence à faire bon marché de l'herméneutique de

Matthieu, de Paul et des Hébreux, et à retenir à tout prix les

formules spéculatives du quatrième évangile. La gnose alexandrine,

de même que l'exégèse rabbinique ou l'herméneutique
populaire, n'est qu'un appui extérieur que s'est donné la foi

chrétienne; dans l'un et l'autre cas, l'expérience, affirmée

par la foi, n'est pas solidaire de l'explication fournie par la

théologie. »

M. Lobstein prétend qu'il n'y a pas seulement inconséquence
flagrante à lui refuser la distinction fondamentale qu'il
réclame. En faisant d'un problème secondaire (la question de la

préexistence consciente) qui n'a de l'intérêt que pour l'école,
une question vitale, intéressant directement l'église, on se met
en flagrante contradiction avec l'esprit qui anime les écrivains
du Nouveau Testament, on oublie la marche qu'a suivie la pensée

chrétienne. Le lecteur l'aura remarqué : M. Lobstein ne

plaide pas les circonstances atténuantes en faveur de ces idées

nouvelles ; il prétend que ces idées n'ont rien de nouveau,
qu'elles sont bel et bien la pensée simple des tout premiers
chrétiens. En remettant en honneur un point de vue trop
longtemps laissé dans l'ombre par les controverses spéculatives et

métaphysiques, il entend être plus que personne fidèle aux
données évangéliques primitives. « La pensée des écrivains du

Nouveau Testament aboutit, dit-il, à la formule de la préexistence,

comme à un corollaire théologique qui explique la foi
de l'Eglise; la dogmatique traditionnelle part de la formule de

la préexistence, comme d'un axiome religieux sur lequel
repose la foi de l'église. Pour l'une, le Logos préexistant est
terminus ad quem, le point culminent qu'a atteint la réflexion,
travaillant sur les données do la foi; pour l'autre, le Logos
préexistant est le terminus à quo, le point de départ d'où s'est
élancée la spéculation, abandonnant le terrain de l'expérience.



570 DE LA PRÉEXISTENCE PERSONNELLE ET CONSCIENTE

Faire du problème métaphysique de la préexistence du Fils de

Dieu la clef de voûte de l'édifice christologique, c'est prendre
le contrepied de tout l'enseignemeut du Nouveau Testament.
(Pag. 136, 137.)

On le voit, l'idée de la préexistence consciente de Christ
n'est pas, d'après notre auteur, le fait religieux primitif, mais
bien un dogme ; ce n'est pas le roc ferme auquel tient toute la
chaîne de l'histoire des dogmes mais le premier anneau de

cette chaîne.

Que devient alors la divinité de Jésus-Christ? M.'Lobstein
se défend du soupçon de vouloir la rejeter. Seulement il affirme

avec résolution qu'il faut voir en elle un fait religieux et moral
s'imposant à la conscience des plus simples d'entre les fidèles,
et non un mystère métaphysique auquel les savants sont les

premiers à ne pas comprendre grand'chose, bien qu'ils
réussissent à le faire surgir de leur alambic spéculatif. Du reste,
comment comprendre la divinité de Christ alors qu'on est loin
de posséder encore l'idée chrétienne de Dieu? L'auteur ne fait
qu'indiquer un autre point capital sur lequel la révision devra

également porter un jour. On ne paraît guère s'en douter dans

le public religieux, mais nous le répéterons une fois encore,
nous sommes bien loin de posséder l'idée chrétienne de Dieu.
M. Lobstein est pleinement de cet avis. « Il me serait facile de

montrer, dit-il, que la notion de la divinité, qui a cours dans

notre dogmatique traditionnelle, est entachée d'une erreur
radicale : au lieu d'être empruntée exclusivement à la révélation

chrétienne, elle est un amalgame bizarre d'éléments
hétérogènes, dont les uns sont puisés dans l'Ecriture sainte, le

plus souvent dans l'Ancien Testament, et dont, les autres ont
été transmis par la théologie scolastique du moyen âge, qui
s'est inspirée d'Aristote ou des néo-platoniciens, bien plus que
de l'enseignement de Jésus ou de la doctrine des apôtres.
Aussi n'est-il pas étonnant que la critique des formules
métaphysiques de la doctrine christologique semble une atteinte

portée à la foi en la divinité de Christ. Ce reproche est fondé

dès qu'on fait de la divinité, non une réalité religieuse, mais

une idole métaphysique; il est absolument injuste, ou plutôt



DU FILS DE DIEU 571

il tombe de lui-même, dès qu'on prend le point de vue commun

à tous les écrivains du Nouveau-Testament, et que, fidèle
à l'esprit qui a renouvelé la théologie protestante, on affirme,
comme l'ont fait nos réformateurs, que la révélation de Dieu,
offerte dans l'Evangile, dans l'œuvre et dans la personne du

Sauveur, est la révélation parfaite du Dieu de sainteté et

d'amour.... » (Pag. 140, 141.) Toute affirmation concernant la
divinité de Christ qui serait séparée et isolée de l'œuvre historique

du Sauveur ou de l'expérience spirituelle de la communauté,

est une affirmation en l'air, sans valeur religieuse, sans
efficacité pratique, sans réalité positive pour la foi; c'est par ce

que le Christ a fait pour moi, que je sais ce qu'il est pour moi;
c'est à travers le fait de la rédemption que je saisis la personne
du Rédempteur; c'est l'œuvre qui me révèle l'ouvrier. »

Cette dernière citation fournit le commentaire d'un mot
qu'on n'aura peut-être pas suffisamment remarqué dans

l'ouvrage de M. Lobstein. C'est un fragment de christologie
expérimentale que l'auteur entend nous donner. En d'autres

termes, il vise à ne présenter à notre foi que des doctrines de

la vérité desquelles chaque fidèle pourra faire l'expérience en

essayant sur sa conscience et sur son cœur l'effet vivifiant de

leur valeur intrinsèque. Nous en aurions donc fini avec ces

créances plus ou moins contradictoires, incompréhensibles
qu'il s'agirait de recevoir sur la foi de la tradition et d'une
autorité extérieure infaillible et qui se recommanderaient d'autant

plus à notre docile acceptation qu'elles seraient moins

compréhensibles. La foi profondément distincte de la créance,
redevient un fait personnel religieux et moral, une vie qui
vient compléter celle du fidèle. « Qu'est-ce, demande

l'auteur, qu'une dogmatique qui n'aboutirait pas, en définitive,
au service et à l'édification de l'Eglise? Quelle serait la valeur,
quelle serait la sanction d'une doctrine qui se maintiendrait
dans les sphères inaccessibles de la pure abstraction, qui
s'isolerait de tous les intérêts pratiques de la conscience chrétienne

qui renoncerait à l'ambition de servir à la fois d'expression à

la piété des fidèles et d'aiguillon à la pensée des théologiens?
« Vous les reconnaîtrez à leurs fruits ; » l'efficacité pratique,



572 DK LA PRÉEXISTENCE PERSONNELLE ET CONSCIENTE

la fécondité religieuse, la richesse des applications spirituelles
et vivantes, telle est, pour l'Eglise, la pierre de touche de

chaque doctrine théologique, telle est l'instance souveraine à

laquelle le dogme christologique ne saurait se soustraire, telle
est la règle invariable qu'ont formulée nos réformateurs en
maints endroits où ils ont exprimé d'une manière classique,
l'expérience de l'Eglise en présence de l'œuvre et de la
personne du Sauveur. »

Il est superflu d'ajouter que cette méthode n'est pas applicable

au seul dogme de la divinité de Christ. M. Lobstein vient
de nous exposer sa pensée de derrière la tête; le point de vue
général et décisif qui détermine sa manière de comprendre les

choses religieuses. « Emanciper la vérité religieuse de toute
alliance avec une métaphysique étrangère ou hostile à la
religion, la faire reposer d'aplomb sur la conscience de la communauté

chrétienne qui possède dans le Nouveau Testament son

expression authentique et sa règle unique et essentielle,
resserrer le domaine de la conscience chrétienne dans les limites
de sa compétence, mais lui rendre, dans ces bornes ainsi fixées,
une autorité maîtresse, souveraine, absolument indépendante
des résultats variables et accidentels de la spéculation philosophique,

de la critique historique, des sciences naturelles,
quelle précieuse conquête pour la science et pour la foi quelle
base d'opération solide assurée à la théologie Comprend-on
l'immense soulagement de ceux qui, après s'être épuisés en

stériles efforts pour se maintenir en équilibre sur les cimes

escarpées et nuageuses d'une théologie saturée de métaphysique,

se voient transportés de prime abord au cœur même du

christianisme, sous la pleine et chaude lumière de la révélation,

et qui, à la clarté de ce divin flambeau, saisissent l'organisme

vivant et l'harmonieux ensemble de la vérité chrétienne,
dont ils se fatiguaient vainement, se traînant sur les béquilles
d'une spéculation d'emprunt, à ramasser les fragments épars,
blocs erratiques perdus dans les déserts glacés de l'abstraction.

»



DU FILS DU DIEU 573

IV

A la suite de ces paroles, faites pour trouver un sympathique
écho dans le cœur de tous ceux qui peuvent les comprendre,
M. Lobstein ajoute les lignes suivantes qui seules dans son
étude approfondie, nous ont révélé qu'il doit être jeune. « Une

théologie, dit-il, qui, répudiant toute alliance dangereuse et

tout compromis bâtard avec une métaphysique étrangère ou
hostile au christianisme, ne saurait porter ombrage à l'Eglise.
Loin de là, l'Eglise trouverait en elle une fidèle et précieuse
alliée, une collaboratrice à la fois sûre et dévouée. Que dis-je?
En séparant nettement les problèmes qui n'intéressent que
l'école et les dogmes qui ont une importance directe pour
l'Eglise, on arriverait à conquérir une base large et solide sur
laquelle se réaliserait de plus en plus une union religieuse féconde
et pleine d'avenir, cette union, on n'y atteindra jamais par des

mesures administratives et des règlements ecclésiastiques ;

elle ne sera que le fruit lentement mûri de convictions vraiment
religieuses et la récompense chèrement achetée d'études
persévérantes et d'infatigables efforts? »

En lisant ces lignes nous nous sommes demandé dans quelle
zone fortunée de notre monde religieux M. Lobstein pouvait
bien couler, sous un ciel constamment serein, des jours calmes

et heureux. Nous lui dirons en toute confidence que son

ouvrage m'a été remis avec émotion, avec épouvante, par une

personne à qui je l'avais confié. Et cependant j'avais eu grand
soin de m'adresser à l'homme le plus intelligent, le plus
compétent à tous égards pour bien comprendre, à un homine complet,

ayant abondamment tout ce qu'il faut pour ne s'effrayer
de rien. Aussi bien est-ce parce qu'il a parfaitement compris
qu'il a été saisi d'effroi. Mais ce n'est plus là le christianisme,
me disait-il tout ému. Et il n'avait certes pas tort, puisqu'il
parlait non pas en son propre nom, mais pour ceux qui se

piquent d'avoir mieux que personne compris la pensée du
Maître et d'être les porte-voix attitrés de la saine doctrine.
Toute illusion serait déplacée : il y a beau longtemps que la



574 DE LA PRÉEXISTENCE PERSONNELLE ET CONSCIENTE

métaphysique plus ou moins heureuse, provoquée par le fait
chrétien, a relégué dans l'ombro ce que l'Evangile renferme
de plus substantiel, d'essentiel, d'universel et de définitif.
Rien de plus fait pour servir d'épouvantail à nos piétistes que le
christianisme primitif, reparaissant simple et vigoureux, après
avoir fait éclater les innombrables bandelettes au moyen
desquelles on a réussi à en faire une momie, ou, comme s'exprime
notre auteur, une idole métaphysique qu'il faut adorer sans
réserve, de fort loin, en se gardant bien de voir comment
fonctionnent des ressorts très compliqués. M. Lobstein se
présente comme l'adversaire de la métaphysique, de l'intellectualisme,

le champion de la conscience, de la morale, de la vérité
simple et populaire. Eh bien nous ne serions pas surpris que
son entreprise, — tant est grande la confusion des langues, ¦—

fût signalée comme l'attentat le plus dangereux qui puisse
s'imaginer contre la foi des simples. Le danger paraîtra d'autant

plus grand qu'on sera obligé de confesser que le coup est
parti d'une main pieuse, parfaitement respectueuse de tous les
sujets traités. On n'hésitera pas à préférer au christianisme
pratique, empirique de notre auteur les élucubrations les plus
risquées d'une spéculation effrénée qui, sous prétexte de faire
l'apologie de l'Evangile, se jette sur lui comme sur une proie
commode, lui permettant de développer à son aise certaines
catégories abstraites sur l'absolu, l'être, le non-être, le devenir,
l'évolution de l'idée. Quant à notre auteur la meilleure chance

qu'il puisse courir, c'est de ne pas être compris.
Nous serions fort heureux si nos appréhensions devaient être

les premières à troubler l'optimisme de M. Lobstein, en lui
rappelant que de nos jours le premier hommage que reçoit le
défenseur de la simplicité évangélique c'est d'être dénoncé

comme rationaliste par les représentants du rationalisme
orthodoxe. L'auteur a mille fois raison lorsqu'il déclare qu'une
réforme théologique serait le seul moyen certain d'amener la

paix religieuse si désirable. Mais il n'est pas certain que son

entreprise soit vue de bon œil même par tous ceux qui prêchent
la paix avant tout. Us ne redoutent rien tant que les questions

théologiques, comme risquant d'augmenter, d'aigrir nos divi-



DU FILS DE DIEU 575

sions déjà si pénibles. Us semblent supposer que la substitution
d'une bonne théologie à la mauvaise dont nous souffrons, se
fera apparemment toute seule, sans aborder aucun problème
théologique, selon la loi d'une évolution irrésistible dont tout
le monde bénéficiera sans avoir encouru la moindre responsabilité.

Quoi qu'il en soit de toutes ces craintes, nous savons qu'elles
n'arrêteront pas M. Lobstein. Quand on aborde, comme il
vient de le faire avec une parfaite franchise, un sujet de

l'importance et de la délicatesse de celui qu'il vient de traiter, on
sait évidemment ce qu'on se veut; on n'est pas homme à se

laisser rebuter par les difficultés de quelque ordre qu'elles
soient. Il vient de nous donner un exemple de vaillance, de

maturité et de courage, dont la jeunesse depuis longtemps
n'est pas coutumière. Ce n'est pas à lui qu'il sera permis de

dire comme à tant d'autres :

Cédez-moi vus vingt ans, si vous n'en faites rien.

Beaucoup déjeunes théologiens se taisent prudemment tout
en se rendant compte de la gravité de la crise actuelle. D'autres

s'imaginent être en règle avec leur conscience quand
ils se donnent l'air de faire quelques timides réserves à

l'endroit du piétisme qu'ils confondent encore avec l'orthodoxie.
M. Lobstein, lui, pousse au monstre sans hésitation aucune:
il proclame l'urgence d'une réforme théologique radicale en

vue do faire refleurir la simplicité évangélique, et de rendre

possible le rapprochement des hommes religieux, que tout
rend si désirable. Qu'on partage ou non ces résultats, il n'est

pas d'homme intelligent qui ne lui doive de la reconnaissance.

Quoique Strasbourgeois, il a prouvé, — et cela dans un français

qui est loin de sentir l'annexion, — que l'intérêt pour
la théologie n'a pas entièrement disparu du sein de notre
jeunesse. Puisse son bel exemple devenir contagieux

La courageuse initiative de M. Lobstein est d'autant plus

méritoire que, malgré les apparences, il ne paraît pas se faire

illusion sur l'oppositiou qui l'attend. « Cet essai, dit-il, que je

soumets à l'appréciation du public théologique des pays de

langue française, soulèvera sans doute bien des objections et



576 DE LA PRÉEXISTENCE PERSONNELLE ET CONSCIENTE

des critiques.... Si je me suis abusé en prenant l'ardeur de mes

vœux pour la mesure de mes forces, je m'estimerai heureux

que la solution du problème christologique, imparfaitement
tentée ici, puisse être avancée, grâce aux discussions suscitées

par les erreurs mêmes de mon étude. »

Nous ne nous sentons vocation ni pour attaquer ni pour
défendre un jeune auteur qui confesse en termes si modestes
les difficultés du problème qu'il aborde. Prenant pour le
moment le rôle de simple spectateur attentif, nous voudrions, en

finissant, présenter quelques observations en vue d'obtenir que
les discussions auxquelles l'auteur provoque, ne demeurassent

pas stériles.
11 faudrait en tout premier lieu que les hommes qui

s'imaginent aujourd'hui encore que tout le secret de la théologie
moderne consiste à avoir découvert une recette ingénieuse

pour faire l'apologie de la théologie ancienne quelque peu
édulcorée, voulussent bien consentir à se livrer à un sérieux

examen de conscience. Nous savons qu'ils ont été vivement
émus à la lecture du livre de M. Lobstein, qui dissipe toutes les

illusions. Nous voudrions que cette crainte portât ses fruits.
Qu'on prenne enfin parti pour le passé ou pour l'avenir : il est

chimérique de prétendre adopter toutes les méthodes
nouvelles que le progrès des sciences religieuses nous impose, pour
les faire servir plus ou moins ingénieusement à restaurer les

anciennes doctrines. On a beau le redouter, le dénigrer, l'esprit

d'analyse a ses droits incontestables. L'unique moyen de

le désarmer, c'est de lui faire sa part légitime, autrement il se

la fera lui-même et ce sera celle du lion. Si l'on s'obstine à

tout vouloir défendre en bloc, on s'expose à tout faire rejeter
en bloc. Suivant les traces de ses téméraires adversaires, l'esprit

d'analyse réussira sans peine à dissoudre les parties vives,
alors qu'on lui aura soutenu qu'elles sont indissolublement
solidaires do tous les éléments étrangers qui pendant le cours
des siècles sont venus se déposer sur la statue de la vérité de

façon à faire perdre de vue ses traits les plus nobles, les plus
caractéristiques. Nous comprenons qu'ils soient émus : ce

qu'ils considèrent avec raison comme le saint des saints, la



DU FILS DE DIEU 577

personne du Sauveur est en cause. Mais est-ce trop exiger que
de les inviter à faire le compte de leurs voies en se demandant
si dans une religion ambitieuse d'être populaire, et ennemie
décidée de la facile théorie des deux doctrines, le saint des saints
doit être réservé à des philosophèmes assez indéchiffrables,
ils en conviennent, ou à une personne vivante, semblable à

nous tous, que chaque chrétien doit s'efforcer d'imiter sous
peine d'être indigne de son nom? Puissent ceux qui possèdent
encore la flexibilité d'esprit nécessaire pour accomplir une
évolution, radicale nous en convenons, se dire enfin qu'ils
n'ont que trop longtemps cloché des deux côtés. Il faut que le

vif emporte le mort, on ne peut indéfiniment verser le vin
nouveau, si tant est qu'on en ait, dans de vieux vaisseaux qu'on
voit éclater de toutes parts. Il n'est pas de tradition qui puisse

prévaloir contre le droit, disons mieux, le devoir de la
conscience chrétienne de se débarrasser peu à peu de tous les

éléments arbitraires dont on prétend la faire vivre. C'est là ce

qu'exige l'esprit protestant qui n'est autre que l'esprit chrétien.
Nous voudrions avoir quelque autorité.... Mais que dis-je?
contradiction dans les termes, illusion des illusions faire appel
à l'autorité pour dissiper les illusions des autoritaires! La vérité
en s'imposant peu à peu, est seule de force à se conquérir les

âmes fermes qui osent la regarder en face.

Pour atteindre M. Lobstein et renverser sa thèse, il faut

qu'on s'entende d'abord sur la légitimité de sa méthode. On

l'a assez vu par tout ce qui précède, l'idée fondamentale de

M. Lobstein, c'est qu'au fond tout ce qui est dans l'Evangile
n'est pas nécessairement parole d'Evangile. Au fait nul homme

au courant de la science moderne ne lui contestera sa thèse en

théorie. Dans chaque faculté de théologie on enseigne la théologie

biblique, distincte de la théologie ecclésiastique. Et non

seulement la théologie biblique admet des types divers d'un

écrivain à l'autre, mais elle constate un progrès marqué d'une

époque à l'autre chez le même auteur. N'est-ce pas reconnaître

que même chez les hommes les plus marquants il y a toujours

une large part à accorder à l'élément humain nécessairement

faillible et progressif?
THEOL. ET PHIL. 1883. 38



578 DE LA PRÉEXISTENCE PERSONNELLE ET CONSCIENTE

On ne ferait pas non plus avancer la question en invoquant
la révélation et l'inspiration. Il s'agit avant tout de s'entendre

sur le sens et la portée de ces doctrines. M. Lobstein récuse à

l'avance les procédés de ceux qui tout en criant sur les toits
qu'ils ne croient pas à l'inspiration plénière, n'agissent pas
autrement in concreto, dans chaque cas spécial, que les adeptes
les plus arriérés de cette théorie. « il n'est plus guère de

théologiens qui osent se rallier, en théorie, à la doctrine de la théop-
neustie absolue ; au contraire, on met une certaine affectation
à proclamer bien haut qu'on a victorieusement rompu avec la

conception mécanique et magique de l'inspiration des livres
saints, et l'on se fait complaisamment honneur de cet acte de

courageuse indépendance. S'agit-il cependant de tirer résolument

les conséquences de ces prémisses, aussitôt on recule, on

tâtonne, on biaise, et finalement on rentre dans l'ancienne
ornière, et l'on demeure rivé à la tradition, dont on avait d'abord
répudié avec tant de fracas les errements séculaires. N'y a-f-il
pas dans ce procédé, sinon un manque de probité et de

loyauté scientifique, au moins une inconséquence doublement
funeste, puisqu'il fausse d'emblée l'interprétation historique
et l'intelligence religieuse des documents sacrés, et que, d'autre

part, il dénature foncièrement le véritable caractère de la

preuve dogmatique tirée des Ecritures. » (Pag. C, 7.)
On ne serait pas plus avancé si on substituait la notion de

révélation à celle d'inspiration. Il faudra toujours commencer

par déterminer sur quoi la révélation doit porter. M. Lobstein
demanderait qu'on ne confondit pas entre certaines doctrines
proclamées très salutaires, et qui ne sont souvent que des

antinomies, des contradictions, résultant d'une application
défectueuse faite de la raison humaine aux faits chrétiens, et la mise

au jour de ces vérités qui, par suite de leur valeur intrinsèque,
trouvent un profond écho dans le cœur de quiconque possède
encore les étincelles d'une vie supérieure. Sur ce point encore
tout le monde se pique d'avoir fait quelques pas en avant. Les
plus attardés se récrient au besoin quand on prétend qu'ils
voient dans la Bible un système dogmatique arrêté de toutes
pièces et une fois pour toutes par Dieu lui-même. Si l'on veut



DU FILS DE DIEU 579

être pris au sérieux par M. Lobstein, il faudra qu'on n'oublie pas
les concessions qu'on est obligé de faire d'une manière générale.

L'auteur serait homme à rejeter à priori une foule
d'objections de détail en disant que la Bible ne saurait faire autorité
dans les questions intellectuelles, spéculatives, dans les
méthodes d'herméneutique, mais uniquement quant à ce qui tient
aux vérités religieuses et morales se recommandant d'elles-
mêmes à la conscience. Au besoin il pourrait établir qu'en
agissant ainsi il est, plus que ses adversaires, dans le grand
courant de la théologie du XVIe siècle.

Mais c'est surtout quant à l'usage dogmatique de l'Ecriture
résultant des idées fausses sur l'inspiration et la révélation, que
M. Lobstein risque de ne pas s'entendre avec ses antagonistes.
Il répudie hautement les prétentions naïves de ce dogmatisme
démocratique, étroit et intraitable, qui court encore les rues,
quand il ne trône pas dans les facultés de théologie. Les juristes
se sont au moins donné la peine de faire un cours de droit
avant de citer le code dont ils savent coordonner les parties.
Nos ignorants, qui sont parmi nous les plus hardis des dogma-
ticiens, se sont épargné toutes ces peines. Us ne savent pas
même ce que c'est que prendre une parole dans son milieu,
dans son contexte. Cette innocence fait toute leur force aux

yeux des hommes qui sont encore accessibles à de pareils
raisonnements.

M. Lobstein n'est pas dans ce cas. « Alléguer une série de

témoignages bibliques qui énoncent la préexistence du Fils de

Dieu, est chose aisée, dit-il ; mais on s'abuserait étrangement
en s'imaginant qu'une enumeration de passages scripturaires,
une accumulation même imposante de dicta probantia fournirait

la solution du problème. Ces passages qu'elle en est la

genèse intime, la signification précise, la portée générale dans

l'ensemble de l'enseignement de leurs auteurs forment-ils
vraiment un élément constitutif et intégrant de l'organisme de

leur pensée Est-il permis de les ériger en dicta probantia,
et ceux-ci ont-ils en effet la force probante que leur prête
l'orthodoxie courante Telle est la question. » (Pag. 6.)

« Le caractère scripturaire d'une doctrine ne se fonde pas



580 DE LA PRÉEXISTENCE PERSONNELLE ET CONSCIENTE

sur l'usage de telle parole arrachée à son contexte; il ressort
de l'ensemble des notions bibliques saisies dans leur genèse et
suivies dans leur développement. A la méthode atomistique
qui entasse pêle-mêle des citations isolées, il faut subslituer la
méthode organique qui reproduit le sens historique et ressaisit

l'inspiration vivante et intime des documents sacrés. On se

fait singulièrement illusion en s'imaginant rendre hommage à

l'autorité et à la dignité des Ecritures, alors qu'on fait abstraction

de l'idée génératrice et de l'ensemble organique d'un
développement biblique : en désarticulant la chaîne d'une
démonstration théorique ou en brisant le nerf d'une exhortation

pratique pour s'attacher isolément à chacun des éléments
obtenus par cette dissolution téméraire, on ne fausse pas
seulement l'intelligence générale du texte, on dénature aussi le

sens précis de chacun de ses membres. La naïveté puérile avec

laquelle on se flatte d'établir le crédit biblique d'une doctrine
fragmentaire de la Bible, est un des plus funestes héritages de

l'ancienne orthodoxie et de la théorie de l'inspiration mécanique

des Ecritures, dont notre protestantisme a tant de peine
à se dégager, au grand détriment de la foi et de la science. »

On le voit, les points à débattre entre M. Lobstein et ceux
qui ne partageront pas les résultats de son étude sont loin de

manqner. Mais faut-il en conclure que nous allons assister à

des débats sérieux, féconds, dignes d'hommes se rendant bien

compte de la gravité des questions soulevées? Nous avouons

que nous ne sommes pas sans crainte. La morale à tirer d'une

conjuration du silence serait alors des plus triste. Le
protestantisme français que tout provoque à se rajeunir, aurait fait

un pas décisif dans cette direction qui risque d'en faire une
doublure, pâle et qui plus est fort inconséquente, du catholicisme.

Il ne resterait plus que quelques églises bien étroites
où trôneraient sous le nom de saine doctrine, les débris

incompris de la théologie du passé, défigurés par la superstition

de quelques ignorants. Les théologiens comme M. Lobstein

déjà trop rares, deviendraient plus rares encore, parce qu'ils
seraient toujours moins compris.

Mais cette étude si importante, si intéressante et si inespérée



DU FILS DE DIEU 581

dans nos jours de disette, autorise peut-être à espérer mieux.
En tout cas la controverse, si elle s'engage, ne saurait aboutir
qu'entre des théologiens acceptant en général les principes
fondamentaux de M. Lobstein et lui contestant uniquement
l'application qu'il veut en faire à la doctrine de la préexistence
personnelle et consciente du Logos. Il ne manque pas d'hommes

qui prétendent n'être pas étrangers à la science du jour et à

ses méthodes ; l'occasion est belle pour eux de montrer jusqu'à
quel point ils ont mordu à la nouvelle théologie ; quant à ceux
qui se tiennent en deçà de ce terrain moderne, il faut qu'ils
discutent au préalable les méthodes de M. Lobstein tout en

justifiant les leurs. Mais peut-on espérer qu'on s'atteigne?
Réussira-t-on même à comprendre? Une pensée pénible n'a
cessé de nous poursuivre pendant toute cette étude. Sans doute

il est réjouissant de voir qu'on fait encore de la théologie
indépendante parmi nous ; mais quelle chance y a-t-il que les

hommes qui n'ont cessé d'avancer se rencontrent jamais avec

ceux qui, depuis longtemps, piétinent sur place, pour ne pas
dire reculent?

En ce qui nous concerne nous entendons ne pas sortir du

rôle de simples spectateurs que nous avons accepté dans le

cours de la présente exposition. C'est dire assez que toutesjes
personnes qui auraient à défendre et à contester les résultats
de M. Lobstein trouveraient dans nos colonnes une hospitalité
dont nous serions heureux de les voir profiter.

Moins pour commencer le feu que pour montrer à l'auteur
avec quelle attention et quel profit nous avons lu son livre,
nous risquerons, en finissant, une demande d'explication. Elle

porte, il est vrai, sur un point fort général, mais elle n'en va

pas moins au fond des choses. On sait assez que Schleiermacher,

qui se proposait de bannir la métaphysique de la

dogmatique, a été accusé, et avec raison, d'avoir fait plus que

personne de la métaphysique. Au fond, le grand tort de sa

théologie c'est de n'avoir, malgré ses prétentions, jamais réussi



582 DE LA PRÉEXISTENCE PERSONNELLE ET CONSCIENTE

à s'émanciper du joug d'une métaphysique non chrétienne et

fort peu accommodante. Cette illusion n'est pas rare chez les

esprits les plus sincères. Nous avouons n'avoir pas su découvrir

chez M. Lobstein la moindre trace de cette disposition à

substituer une métaphysique à une autre, à chasser un démon

par un autre. A cet égard, la réaction paraît franche, complète.
Mais ne va-t-elle pas trop loin sur un autre article? On sait

le peu de cas que Schleiermacher faisait de l'Ancien Testament.

On a dit que les moraves, qui lui avaient si bien appris
à aimer le Fils, ne lui avaient pas fait connaître le Père. Faute
de mieux, il se serait alors adressé à Spinoza, qui, quoique
d'origine juive, ne lui avait pas inspiré le respect voulu pour
l'ancienne Alliance. Mais tout en accordant que l'Ancien
Testament fut une préparation, sinon exclusive, du moins spéciale,
à l'alliance de grâce1, ne peut-on pas s'abstenir de le
confondre avec elle? C'est ce que M. Lobstein nous semble ne pas
s'être demandé quand il érige en maxime absolue le principe
suivant. : « Le témoignage religieux du Nouveau Testament

repose sur la révélation religieuse de l'ancienne Alliance,
acceptée et accomplie par Jésus-Christ, qui n'en a dépassé la
lettre que parce qu'il en a réalisé l'esprit. En conséquence,
Mwe doctrine n'a droit de cité dans la dogmatique chrétienne
qu'à la condition de se légitimer aux yeux de l'Eglise par sa

filiation directe et son lien organique avec le contenu religieux
du témoignage prophétique renfermé dans l'Ancien Testament.

» A ce compte-là, le christianisme serait-il autre chose

que du judaïsme explicite, étendu, devenu universel? L'originalité,

le caractère distinctif de l'Evangile, ne se trouverait-il
pas un peu méconnu? M. Lobstein n'est-il pas tombé dans une
confusion trop à la mode dans tous les domaines : n'a-t-il pas

* Ce besoin d'expliquer la personne du Sauveur par l'Ancien Testament

se trouve déjà chez Schwarz. En opposition à Strauss, qui a recours
à l'élément esthétique de l'hellénisme, ce n'est pas d'esthétique, dit-il.
mais de religion, qu'il est ici question. « Il faudrait parler du plus bel

héritage du judaïsme, de l'élément théocratique au sens le plus pur et le

plus élevé, tel qu'il se manifeste dans les paraboles du royaume. » Voir
Théologie allemande contemporaine, pag. 176.



DU FILS DE DIEU 5S3

oublié qu'il y a toujours une distinction à établir entre les
conditions sine qua non et les causes déterminantes? Le supérieur
ne se dégage jamais tout seul de l'inférieur, bien que celui-ci
le conditionne. Au risque de paraître paradoxal en parlant d'un
novateur comme M. Lobstein, nous nous demandons si cette
confusion ne témoignait pas d'une trop large part faite à la
tradition, à la révélation, comme l'ait historique s'affirmant par
certaines institutions extérieures dans lesquelles elle
s'incorporerait? Nous serions un peu tenté, question de la préexistence

à part, de prendre parti pour ce Logos général, lumière
qui éclaire tout homme venant au monde. L'esprit ne passe-t-il
pas avant tout? Sans déprécier les institutions d'Israël, ne leur
est-il pas antérieur? N'a-t-il pas eu son existence avant elles et
en dehors d'elles? Cette assimilation trop intime des deux
alliances n'explique-t-elle pas peut-être le rôle prépondérant,
excessif que M. Lobstein fait jouer à l'idée de l'élection comme
facteur pour la formation de sa christologie? Est-ce bien là un
élément permanent, définitif, ou plutôt traditionnel et local?
De sorte que si notre objection était fondée, l'Ancien Testament
n'aurait pas tenu tout ce que notre auteur s'en promettait.
« D'ailleurs, dit-il, le départ entre le facteur essentiel de la foi

et les formules explicatives de la théologie est singulièrement
facilité si l'on a soin de recourir toujours à l'Ancien Testament.

» Peut-être, dans le cas spécial, le recours à l'Ancien
Testament a-t-il eu pour effet de rétrécir l'horizon au lieu de

l'étendre. En insistant comme il le fait sur l'idée de l'élection,
établit-il bien « le départ entre les facteurs essentiels de la foi
et les formules explicatives de la théologie? » M. Lobstein, qui
s'entend si bien à traduire le sémitisme en japhétisme, ne paie-

t-il pas à son tour tribut à la confusion des langues quand il
s'écrie : « Aimé en Jésus-Christ, élu en Jésus-Christ, sauvé en

Jésus-Christ? » Ces bienheureuses affirmations de la foi, dont

un usage banal a souvent émoussé le sens et appauvri la

richesse, il me semble que j'en entrevois maintenant les

divines profondeurs, car elles rattachent, par un lien sublime,
l'élection du Fils de Dieu à l'élection de son Eglise, car elles

fondent le salut du pécheur sur la base immuable de la fidélité



US4 DE LA PRÉEXISTENCE PERSONNELLE ET CONSCIENTE

de Dieu, antérieure à toutes les déterminations humaines, et

supérieure à toutes les vicissitudes humaines, car elles me
garantissent en Dieu, « avant la création du monde, » la possession

d'une vie éternelle, sur laquelle le monde n'a point de

prises et que nul ne ravira de la main de mon Père qui est
dans les cieux. « Est-ce bien sûr que la catégorie de l'élection
soit la plus propre à rendre les rapports entre le Fils et le

Père, entre les créatures et Dieu? Cette conception n'est-elle

pas un reflet temporaire de la manière de penser d'Israël, qui
se tenait pour le peuple élu de Dieu? Et puis, cette catégorie
de l'élection est-elle aussi riche qu'il faudrait? N'est-elle pas
exclusivement formelle? Tous les envoyés de Dieu étaient ses

élus; en quoi Jésus se distinguerait-il des autres? Qu'est-ce
qui nous autoriserait à tenir la religion de l'Evangile, — et
M. Lobstein ne nous contestera pas que c'est là une exigence
impérieuse de la conscience chrétienne, — comme absolue et
définitive? L'investiture, — vînt-elle même de Dieu, — ne saurait

suffire à elle seule ; qu'on nous permette un mot vulgaire :

l'habit n'a jamais fait le moine. Pourquoi Jésus est-il devenu

ce qu'il est? Est-ce parce qu'il a été élu à cette fin ou parce
qu'il s'est rendu digne de cette élection II faut choisir. Que si

M. Lobstein se prononce pour la première hypothèse, nous
voilà plongés encore une fois dans la métaphysique la plus
transcendentale ; le Christ des évangiles nous échappe de

nouveau, pour devenir le Christ idéal dont M. Lobstein ne veut pas.
Jésus a-t-il, au contraire, été élu par suite de ce qu'il a été et
de ce qu'il a fait? Alors le grand drame ne se déroule plus
dans les profondeurs inaccessibles de l'être; au grand profit du

cœur et de la conscience, il se rapproche singulièrement de

nous. Après avoir débuté officiellement par la tentation, s'être
prolongé pendant tout le cours de la vie du Maître, il atteint
son point culminant en Gethsémané : il ne coûte rien moins

qu'une sueur de sang, — pour parler le langage figuré de nos

évangiles, — à Celui qui nous a sauvés en sentant le premier
toutes les amertumes de la mort. Nous avons nous-mêmes,
selon le langage de saint Paul, à compléter en nos corps les

souffrances de Christ pour son corps, qui est l'Eglise. Le Christ



DU FILS DE DIEU 585

de l'histoire est reconquis pour jamais : toute âme qui a connu
la lutte contre le péché s'écrie dans un accent de triomphe :

Celui-ci est os de mes os, chair de ma chair Il a vaincu par la
force qui n'est qu'à lui ; je puis remporter la victoire à mon tour.

Que devient alors l'idée de l'élection éternelle?Tout simplement

un reflet dans le passé, fixé avec des couleurs juives, du
grand drame dont la conscience chrétienne avait été le témoin
ému.

Qu'aurait donc fait M. Lobstein en insistant trop, à notre
sens, sur l'idée d'élection, qu'il préfère à celle de préexistence
consciente? Sans s'en douter, il aurait substitute un philoso-
phème juif à un philosophème judéo-grec. Nous l'accordons,
ils ne seraient pas de la même espèce, mais ils seraient du

même genre : les deux branches différentes auraient poussé
sur le même tronc. Il y a plus : peuvent-elles aller l'une sans
l'autre? Comment peut-il être question d'élection s'il n'y a un
être préexistant, personnel, conscient à élire A moins que
tout cela ne doive être entendu au sens exclusivement idéaliste,

auquel cas nous verrions reparaître toutes les prétentions
dont l'auteur a fait la critique.

Mais enfin, dira M. Lobstein, vous ne pouvez supprimer tout
élément métaphysique?— Aussi nous n'y songeons guère; il
nous faut de toute nécessité la métaphysique qui est impérieusement

réclamée par les exigences de la vie religieuse et
morale. Mais alors, qu'on veuille bien la réduire au minimum,
ou mieux encore qu'on les dépouille, ces postulats métaphysiques

indispensables, de tout élément rationel, temporaire,
emprunté à une religion inférieure. Surtout qu'on n'aille pas

emprunter le langage d'une économie aussi spéciale, aussi

fermée que celle d'Israël. Si M. Lobstein reconnaît que le
quatrième évangile a parlé avec raison d'un Logos préexistant,

pour être compris des chrétiens d'entre les Juifs, pourquoi lui-
même se ferait-il aujourd'hui juif, en empruntant au langage

religieux de l'ancienne Alliance une terminologie qui risque
d'être moins comprise que jamais? Il est obligé de tenir un

langage compréhensible pour tous. Est-ce le cas quand il a

recours à cette notion de l'élection



586 DE LA PRÉEXISTENCE PERSONNELLE ET CONSCIENTE

Il nous parait difficile que M. Lobstein puisse se dispenser
de tenir compte de nos observations, car enfin il est une chris-
tologue empirique, il ne faut pas qu'il l'oublie. Que peut lui
dire à lui cette élection éternelle Ne provoque-t-elle pas à

l'envi toutes les objections qu'il a lui-même fait valoir contre
le dogme de la préexistence personnelle et consciente?Faut-il
lui rappeler ses propres paroles : « Toute affirmation concernant

la divinité de Christ qui serait séparée ou isolée de l'œuvre
historique du Sauveur et de l'expérience spirituelle de la
communauté est une affirmation en l'air sans valeur religieuse,
sans efficacité pratique, sans réalité positive pour la foi ; c'est

par ce que le Christ a fait pour moi que je sais ce qu'il est pour
moi; c'est à travers le fait de la rédemption que je saisis la

personne du Rédempteur ; c'est l'œuvre qui me révèle
l'ouvrier. » Et qui me révèle qu'il a été élu, si vous y tenez à toute
force? Mais, encore une fois, que savez-vous par expérience,
— et vous ne voulez être qu'empirique, je crois, — de cette
élection? Il semble difficile qu'un auteur dont l'ouvrage
déborde de sève religieuse, morale, puisse attacher une importance

bien grande à ce bloc erratique dont il semble parfois
vouloir faire la clef de voûte d'un édifice d'où la métaphysique
doit être à tout jamais bannie.

Mais qu'avons-nous fait à notre tour? quelle mouche nous a

piqué? M. Lobstein ne se contentera pas de dire que nous
avons foulé aux pieds nos serments ; il nous accusera à bon

droit, de ne pas même savoir lire, hanté que nous sommes par
le besoin de découvrir la petite bête. Essai, je vous prie, dira-
t-il sans doute, et qui mieux est Fragment... d'un Essai. A la
bonne heure Mettons que nous n'ayons rien dit ; nous reviendrons

sur cela plus tard,... si Dieu nous prête vie.
Et cependant il est bien un point sur lequel je ne saurais

décidément lâcher prise. N'est-ce pas un peu vieux style que
de parler encore d'une élection antérieure à toutes les
déterminations humaines et supérieure à toutes les vicissitudes
humaines? Si tel était le dernier mot de notre auteur, n'aurions-
nous pas à notre tour à faire notre peccavi Avions-nous bien



DU FILS DE DIEU 587

le droit de dire que nous n'avions pas vu percer dans cette
étude le moindre bout d'oreille métaphysique? Mais nous
aurons sans doute mal compris. M. Lobstein ne peut voir dans

l'histoire de l'humanité le produit d'un seul facteur unique et
effectif : Dieu. Comment résoudre alors les problèmes de théo-
dicée dont les énigmes angoissantes surgissent aujourd'hui de

toutes parts avec une insistance spéciale? Si l'autre est
discrédité, à tout le moins faut-il admettre un dualisme moral,
ayant pris naissance dans le temps et devant prendre fin par
le consentement libre des intéressés. Use fait tant de mal dans

notre pauvre monde, que, pour ne pas rouler dans le trou noir
du pessimisme, qui exerce sa fascination sur tant de désabusés,

on éprouve un vif besoin d'en décharger, autant que faire
se peut, le Dieu d'amour que nos mères nous ont appris à

appeler : Notre Père qui es aux cieux. M. Lobstein ne saurait

pourtant aller chercher l'explication de toutes les énigmes dans

un optimisme grandiose et absolu. Sa protestation contre les

empiétements de la métaphysique, et surtout le rôle décisif

qu'il fait jouer à la conscience, à la morale ne sauraient le lui
permettre.

Les lecteurs voudront bien nous pardonner ce que ces
dernières pages ont d'énigmatique. Nous ne pouvions traiter à

fond une grosse question sous simple forme d'épisode. Et puis,
n'avions-nous pas fait vœu de nous renfermer dans le modeste

rôle de rapporteur, qui est dans les premières traditions de

notre Revuel Qu'ils se consolent des obscurités résultant de

notre laconisme. Us ne pourront manquer de les voir se dissiper

en remontant jusqu'au foyer dont nous n'avons signalé que
quelques rayons. Qu'ils admettent ou non les résultats de

M. Lobstein, ils apprécieront les jouissances de divers genre,

que peut faire goûter une étude théologique bien conduite. Us

lui seront reconnaissants d'avoir, par son initiative hardie,
empêché qu'il ne finît par s'établir une espèce de prescription
contre les études sérieuses, approfondies.

P. S. Ce qui précède était déjà écrit et en route pour l'imprimerie,

lorsqu'il nous est parvenu une réponse au travail de



588 DE LA PRÉEXISTENCE PERSONNELLE ET CONSCIENTE

M. Lobstein L Malgré notre vif désir, il nous a été impossible
de tenir compte de cette brochure, sous peine de prolonger
démesurément le présent article. Nous voudrions espérer que
le livre de M. Lobstein provoquera plusieurs autres écrits et

une discussion approfondie que nous serions heureux d'avoir
à résumer un jour. *

¥

*

1 La logique des disciples de M. Ritschl et la logique de la Kénose ou

l'argumentation et les conclusions du livre de M. le professeur P. Lobstein sur la
notion de la préexistence du Fils de Dieu, examinées au point de vue logique

par R. Wennagel, pasteur à Strasbourg. Strasbourg, E. Freiesleben,
librairie ancienne et moderne, 12 rue du Temple-Neuf 12, 1883.


	De la préexistence personnelle et consciente du fils de Dieu

