Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 16 (1883)

Artikel: La théologie d'Albert Ritschl

Autor: Baldensperger, G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379329

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379329
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA THEOLOGIE D’ALBERT RITSCHL

Messieurs,

Quand vous me fites le périlleux honneur de me nommer
rapporteur pour la premiere séance de cette société théologi-
que dont la création a paru si opportune, ne voyant que les
difficultés de ma tiche et les responsabilités qu’elle entrainait,
Jétais loin de soupconner les jouissances intimes qu’elle me
procurerait. Mais & mesure que je pénétrai dans le coeur du
sujet, un passé d’études, a la fois belles, laborieuses et agitées,
se réveilla en moi : c¢’était tour & tour le souvenir des legons
du maitre, dont je dois vous entretenir ce soir, ces salles de
cours remplies d’éludiants accourus des points divers de
I’Allemagne, de la Suisse, de I'Alsace et de I'Angleterre, cet
enthousiasme du travail, cet intérét palpitant des grandes
questions du jour, éternelles dans leur fond, mais rajeunies et
rendues brilantes parle maitre qui s’efforgait de les couler dans
de nouveaux moules, nos discussions toujours interrompues et
toujours renaissantes en tout temps, en tout lieu, entre deux
cours, dans 'embrasure d’une fenétre, dans les larges couloirs
du bitiment universitaire, dans les basses chambrettes d’étude
a la clarté douteuse d’une lampe impuissante a déchirer le voile
de la fumée ambiante, dans les promenades lointaines, sur le
versant des collines de la vallée de la Leine et jusque dans les
rentrées nocturnes, sous les tilleuls du vieux rempart de la
petite ville universitaire. Je vous demande pardon, messieurs,
de ces détails qui pourraient sembler trop personnels & plu-
sieurs ; mais ils feront comprendre en une certaine mesure la

! Rapport présenté & la premitre séance de la société de théologie
protestante de ’aris le 92 mai 1883.



512 G. BALDEN-PERGER

puissance d’attraction qu’exercait alors M. Ritschl sur une jeu-
nesse enthousiaste, I'importance du mouvement théologique
qui allait s’étendant de plus en plus et dont le développement,
4 en juger par les publications récentes, les renseignements
de la presse, ainsi que par les informations épistolaires, est
aujourd’hui loin de toucher & son terme.

Quoiqu’il soit le créateur du mouvement, M. Ritschl n’est
pas le seul & le propager. A coté de lui, M. Hermann Schultz,
dogmaticien et prédicateur distingué, qui a doté la science théo-
logique, entre autres, d’une admirable introduction & ’Ancien
Testament ainsi que d’une étude christologique remarquable,
et qui allie la largeur d’esprit & une piété vivante et intime,
arrivait par des recherches tout a tait indépendantes & des
conclusions identiques a celles de son collegue. Un philosophe
éminent, qui jouissait d’une faveur bien méritée aupres de la
jeunesse studieuse, et dontI’Allemagne déplore la perte récente,
H. Lotze serencontrait avec M. Ritschl sur le terrain de la con-
naissance.

La liste de tous ceux qui enseignent aujourd’hui dans I'es-
prit du grand théologien de Geettingue ou qui se sont montrés
favorables en quelque mesure & cet enseignement est déja res-
pectable. Citons parmi les professeurs de faculté des hommes
tels que M. Kaftan, appelé récemment & la chaire de théologie
systématique de Berlin; MM. Duhm et Wendt, & Geettingue
Lobstein, & Strasbourg; Weizsacker, & Tubingue ; Guthe, a
Leipzig. Les facultés de Giessen et de Marbourg en particulier
sont devenues de véritables succursales de celle de Geettingue :
dans la premiére ont adhéré. & des degrés divers, au mouve-
ment inauguré par 'éminent professeur, MM. Harnack, Schii-
rer, Stade , Kattenbusch ; dans la seconde MM. Herrmann,
Baudissin, Heinrici, Brieger. A Halle aussi, qui passe pour le
quartier général du parti du juste-milieu, dirigé par M. Bey-
schlag, la théologie nouvelle compte des partisans plus ou
moins décidés.

Sans plus nous arréter & l'extension actuelle de I’école,
racontons en peu de mots les antécédents et le développement



LA THEOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 513

théologique de son chef. Albert Ritschl est né le 25 mars 1822.
Il fut entrainé d’abord dans la voie critique ouverte par 'école
de Tubingue et devint disciple de Baur. Cependant il ne fut
jamais dans des rapports aussi étroits avec lillustre critique
que MM. Schwegler ou Zeller, ses disciples immédiats, mais il
pourrait étre comparé plutot, pour le degré de sa dépendance,
A des théologiens tels que MM. Hilgenfeld ou Kcestlin. Cest
en 1846, I'année méme ol il fut nommé professeur & Bonn,
que parut son premier ouvrage, ’Evangile de Marcion et celui
de Luc. Le but de ce livre était de démontrer que notre troi-
siéme évangile canonique n’est qu'une édition refondue et
corrigée de I'ceuvre de Marcion et que son point de vue est ce
lui d’un paulinisme extréme. Dans ce travail, comme dans la
premiere édition (1850) de son livre sur les origines de 'an-
cienne Eglise catholique, 'auteur est encore fortement dominé
par I'influence de Baur. Ce n’est que dans la seconde édition
(1857) des Origines que nous le voyons rompre définitivement
avec les conceptions et les méthodes de I'école de Tubingue
pour essayer d’une facon nouvelle de reconstruire 'édifice du
catholicisme naissant.

Comment nous expliquer cette conversion assez radicale de
M. Ritschl? Sans doute qu’elle fut avant tout la conséquence
d’études plus approfondies, mais nous croyons pouvoir signaler
aussi, comme cause extérieure, la publication qui eut lieu vers
la méme époque du grand ouvrage (1846) de M. Schwegler, sur
Vépoque des apitres et celle qui U'a swivie et du travail magis-
tral de Baur (1853) sur Dhistoire de UEglise chrétienne aux
trois premiers siccles. Ces études présenterent pour la pre-
miére fois dans leur ensemble, mais aussi dans leurs con-
séquences désastreuses et outrées, les résultats de la critique
de I'école. Ce fut un tollé général dans le camp des adhérents
de la tradition. On se trouvait placé en face d’une érudition im-
mense, de constructions grandioses et étonnantes : mais le
premier morent de I'éblouissement passé, les théologiens de
toute nuance ne tardérent pasa s’apercevoir de la nécessité de
reviser les bases mémes de ces constructions. Il y avait de I'a
priori, des impossibilités historiques dans cette histoire du

THEOL. ET PHIL. 1883. 34



55 G. BALDENSPERGER

développement des idées chrétiennes qu’avait inspirée et mar-
quée de son sceau la philosophie hégélienne.

Ainsi s’explique un premier et léger mouvement de retraite,
perceptible déja dans la premiere édition de louvrage de
M. Ritschl sur les origines de U’Eglise, paru cuatre ans apreés
celui de M. Schwegler. Mais ce n’est que dans la seconde édi-
tion qu’il est arrivé & des conclusions telles qu’elles le mettent
dans une opposition fondamentale avec 1'école de Baur. On
connait la thése de ce grand critique qui raméne le catholi-
cisme primitif & I’ébionitisme avec lequel le paulinisme se serail
fusionné vers la fin du second siécle. Disons en deux mots
ce que le disciple émancipé objecte & cette assertion. L’erreur
capitale de la critique de Tubingue, c’est le manque de défi-
nitions précises et complétes de la doctrine judéo-chrétienne
et de la doctrine paulinienne. Comment 1'église catholique au-
rait-elle pris naissance de I’ébionitisme si l'affirmation des
judéo-chrétiens concernant la messianité de Jésus est une
these toute juive et ne dépasse point le niveau de I'ancienne
alliance ? Si 'on ne peut signaler un motif interne pour le rap-
prochement du paulinisme et de I’ébicnitisme, c’est donc que
la fusion des partis fut une chose toute fortuite. Sur quel point
d’ailleurs la conciliation aurait-elle pu se faire, du moment
que I'évangile paulinien, selon la théorie de Tubingue, demeura
étranger a4 'enseignement professé par le Christ durant sa vie
terrestre ?

Ritschl procede dornc & un nouvel examen des sources, d’un
ceil plus libre, non géné par 'horizon borné du systéme et tout
disposé a reconnaitre la variété des manifestations de 'esprit
chrétien au siecle apostolique. Se basant sur ce principe que
le développement de la constitution ecclésiastique refléte les
préoccupations dogmatiques de I'Eglise, il divise son ouvrage
en deux parties : 'histoire des idées chrétiennes et celle des
formes ecclésiastiques. Il aboulit ainsi & ce résultat de haute
importance que la conception fondamentale du christianisme
est la méme chez Paul que chez Jésus, et que la distance entre
lapotre des gentils et les douze, loin d’étre aussi infranchissa-
ble que l'avait assuré Baur, n’est réelle que pour une seule



LA THEOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 515

question d’ordre pratique. Sous le rapport des idées, il cons-
tate entre eux un terrain commun ou plutot neutre, sur lequel
s’est élevée dans la suite 'Eglise naissante, oll domine 1’élément
paulinien appauvri.

Ajoutons encore que cette méthode critique, sage et réflé-
chie, lui permet de maintenir l'authenticité de presque toutes
les épitres du Nouveau Testament et d’établir de fortes instan-
ces pour celle de I'évangile de Jean. La controverse qui éclata
entre les représentants de ’école de Tubingue et M. Ritschl
apres la publication de cette seconde édition de son livre est
consignée dans la Zeitschrift de Sybel et dans les Jahrbiicher
fir deutsche Theologie.

Un esprit d’'une si grande pénétration et d’une aptitude si
générale que celui de notre vigoureux théologien ne pouvait
se laisser absorber entiérement par I’étude des origines du
christianisme, quelque captivante qu’elle fit. Tot ou tard il de-
vait pénétrer au cceur de tous les problémes de la théologie ; il
devait porter son attention sur I’essence méme et la portée de
la religion chrétienne,

Ce point central du christianisme, qu’il entreprit d’examiner
a fond, ce fut la notion, le fait de la rédemption. Outre les preé-
dispositions naturelles de Ritschl, cela était alors dans lair.
Le célebre professeur Hofmann, d’Erlangen, venait de publier
son Schriftbeweis, ou il exposait une théorie originale de la
réconciliation, ce qui avait donné naissance & un débat pro-
longé sur la matiére.

Apres qu’il eut donc arrété sa base historique comme nous
venons de le dire, M. Ritschl, qui fut appelé quelques années
apres a 'université de Geettingue (1864), tourna son activite
vers I'étude des questions dogmatiques et éthiques, ou il
excelle le plus. Cest par une série d’études préparatoires, dont
on peut suivre le fil parlesarticles insérés dans les Jahrbiicher
fur deutsche Theologiel, qu’il se fraya la route pour son ou-
vrage capital: la Doctrine chrétienne de la justification et de la
réconciliation, 3 vol., 1870-1874. Ce livre est sans contredit

U Cf. Jahrbiicher fiir deutsche Theologie, les années 1857, 1860, 1863,
1865, 1868,



516 G. BALDENSPERGER

I'une des publications théologiques les plus marquantes, les
plus substantielles qui alenl paru dans notre siécle. Fruit de
recherches aussi minutieuses qu’indépendantes, témoignant
d’une connaissance approfondie des sources, d’'une grande
précision scientifique et d’un esprit dialeclique des plus déliés,
il est encore loin d’avoir rencontré, en Allemagne méme,
toute I'attention qu’il mérite 1.

Tout systeme nouveau qui prétendrail faire faire un pas en
avant a la science théologique ne pourra se passer de prendre
en sérieuse considération les theses présentées dans cet ouvrage.
La Doctrine chrétienne de la justification et de la réconciliation se
divise en trois parties: 1° la partie historique; 2° les données
bibliques ; 3° le développement positif ou dogmatique de cette
doctrine. Dans la premiére partie, 'auteur glisse trés rapide-
ment sur la patristique ot le probleme ne parait pas dans son
coté éthique, pour analyser et critiquer trés en détail les théo-
ries du moyen ige, des réformateurs, du XVIIe siécle, du ratio-
nalisme, de Kant, de Schleiermacher, du piétisme moderne
et des philosophes spéculatifs. Dans I’exposé des idées bibli-
ques, il s’attache & préciser soigneusement le sens exact des
notions ayant rapport au dogme central du christianisme,
ainsi que la justice, la colére, la sainteté de Dieu, le sacrifice
du Christ, la justice des croyants, etc. Ce qui caractérise le
plus heureusement cette partie du travail, c’est le recours
continu de 'écrivain & ’Ancien Testament pour établir la filia-
tion intime et par 12 méme la portée véritable des idées fonda-
mentales du Nouveau. Nous nous abstiendrons ici de spéci-
fier le contenu du troisieme volume, vu que nous aurons l'oc-
casion plus loin, dans l'examen du systéme théologique, d’en
parler plus au long.

Parmi les publications les plus importantes du théologien
de Geettingue nous citerons encore les suivantes: un travail
sur la colére de Dieu (de ira Dei, 1859 ;) une brochure sur la
perfection chrétienne (1874); une autre sur les discours de
Schleiermacher (1874); un manuel dinstruction religieuse
(1876) qui a paru en seconde édition (1881); une étude sur la

' Il a paru depuis en seconde édition, 1832 et 1883, en trois volumes.



LA THEOLOGIE D’'ALBERT RITSCHL 517

conscience (1876); une autre sur la théologie et la métaphy-
sique (1881); enfin une monographie historique : 1'Histoire du
piétisme, dont le premier volume seul est achevé.

Abordant I’exposé du systeme de M. Ritschl, nous devons faire
cette remarque préliminaire qu’il n’est pas aisé, dans un temps
restreint comme celui dont nous disposons, d’en faire ressor-
tir toute la richesse et l'originalité puissante. Si nous nous
contentons maintenant de tracer quelques grandes lignes, on
n’oubliera pas que c’est dans les détails surtout, dans les ap-
plications variées qu’on se rend un compte suffisant de I'excel-
lence de la méthode et de la fécondité des résultats. Nous
allons passer en revue successivement la notion de la religion,
celle du christianisme en particulier, puis les conditions spé-
ciales de la théologie systématique, enfin la question des
sources de la dogmatique ou de lautorité des saintes Ecri-
tures.

Religion. Culle. Communauté. Révélation.

C’est par la comparaison des idées de M. Ritschl avec celles
de Schleiermacher, ce rénovateur admirable de la théologie
du XIXe siecle, que nous parviendrons le plus aisément a nous
rendre compte des particularités du nouveau systéme. Sile pro-
fesseur de Geettingue a emprunté au grand théologien plu-
sieurs des idées fondamentales qui caraclérisent son enseigne-
ment, il est juste de dire qu’ii a su, mieux que son modéle,
déemeler leur importance pour la dogmatique chrétienne, en
faire un usage plus large, et les grouper étroilement dans un
ensemble qu’elles n’avaient pas formé jusqu’alors. On sait qu’a
lopposé des supranaturalistes et des rationalistes qui, tous
deux, bien que d’une maniére contraire, avaient enfermé la
religion dans les limites d’un intellectualisme desséchant,
Schleiermacher a relevé dans ses discours sur la religion le
role prédominant du sentiment dans I'exercice de cette faculte
de notre Ame.

Mais la religion envisagée exclusivement ou d'une fagon
prépondérante comme le sentiment de notre dépendance
absolue a facilement une teinte de panthéisme. Aussi Schleier-



518 G. BALDENSPERGER

macher cotoie-t-il sans cesse, dans ses discours comme dans sa
Glaubenslehre, cet abime, vers lequel l'entraine encore le
principal terme de comparaison qu’il a établi pour la religion.
En effet "impression produite dans lindividualité religieuse
est comparable, selon lui, & celle gu’exercerait sur nous une
symphonie musicale. « De méme qu’une musique sacrée, dit-il,
les sentiments religieux doivent accompagner toujours la vie
active de I'homme. » Or, c’est ce fait de la jouissance artisti-
que, en particulier de I'impression musicale, qui correspond
le plus directement & la conception panthéistique du monde,
comme d’une totalité en Dieu.

Ce coté, certainement le mieux accentué dans l'idée reli-
gieuse de Schleiermacher, fut cause sans doute qu’un autre
¢lément, non moins important, de son étude sur la religion,
passa inapercu ou fut tout au moins négligé apres lui. Toute
religion contient aussi, nous apprennent les discours, une
relation, un rapport avec le monde. I’homme religieux recon-
nait dans 'univers une puissance protectrice et conservatrice,
il s’éleve 4 la notion d’une providence générale, il percoit &
travers les annales de I'histoire de 'humanité 'amour divin qu
se manifeste dans une grande cuvre de delivrance. Cela n’est
possible qu’a condition de se représenter cet amour sous la
forme de la personnalite.

Voila donc deux éléments hétérogenes, contradictoires dans
la pensée de I'éminent docteur. Il fallait aboutir & une unité
sans rien sacrifier de la vérité partielle de ses affirmations
complexes. Cest le grand mérite de M. Ritschl d’avoir pris en
sérieuse considération I'élément éthique, indiqué dans les Dis-
cours de Schleiermacher mais resté a I’état de lettre morte dans
Iélaboration de son systéme théologique. La religion est tout &
la fois une relation avec Dieu et une relation avec le monde
sous le regard de Dieu. Dans toute religion on attribue aux
phénomeénes de la nature et aux faits de I'histoire une signifi-
cation particuliére qui varie selon la notion de Dieu. Ces 1dées
objectives sur le monde ne laissent pas d’exercer un effet rétro-
actif sur l'individualité religieuse qui doit nécessairement se
ranger dans cet enchainement universel et s’attribuer a elle-



LA THEOLOGIE D’ALBERT RITSCHL 519

meéme, & son existence propre, une valeur correspondante i la
place qu’elle se sait occuper dans l'ensemble des choses.

La religion peut donc se définir d'une maniére plus précise
comme une fagon de concevoir le monde (Weltanschauung)
et de se juger soi-méme (Selbstbeurtheilung), conformément &
notre sentiment de dépendance vis-a-vis de Dieu.— On devine
la portée immense de cette thése. Elle renferme la racine com-
mune de la dogmatique et de ’éthique. Il en résultc du méme
coup que la comparaison de la religion avec un chef-d’ceuvre
musical devient insoutenable; car le sentiment religieux qui
assujettit la nature au but spécial poursuivi par I'homme, dif~
fere sensiblement du sentiment artistique qui ne connait point
cette détermination. Par une appréciation pareille de la per-
sonnalité morale, appréciation qui réclame I'hypothése d’une
volonté directrice dans le monde, le panthéisme est évincé.

Le jugement que I’homme religieux porte sur sa propre
personne forme le pont ¢ui nous méne & un troisieme élément
indispensable de la religion, au culte. En effet, nos idées sur
nos rapports avec Dieu et le monde se traduisent pour nous
soit dans un sentiment de satisfaction quand nous nous asso-
cions joyeusement au plan de Dieu, soit dans un sentiment
contraire, quand nous entrons en contradiction avec la volonté
divine. Dans la méme mesure que ces sentiments se font jour
en nous, ils réagissent nécessairement sur notre volonté et
nous contraignent i leur donner expression dans les actes du
culte.

Dans les religions inférieures lindividu ne parvient pas &
prendre nettement conscience de sa valeur religieuse; néan-
moins ces pressentiments vagues, ces élans passionnés qui
poussent ceux qui les professent & exprimer par des actes
symboliques leur sympathie ou leur antipathie en présence des
manifestations divines dans la nature, suffisent au penseur
pour en induire Pexistence d’un état psychologique tout ana-
logue.

Aucune religion n’est comprise complétement quand un de
ces trois éléments : sentiment, concept et volonté est omis ou
considéré comme moins important que l'autre, et ¢’est un vain



H20 G. BALDENSPERGER

ot

effort que de vouloir ramener la religion en principe & une
seule fonction de notre esprit. On n’a pas eu suffisamment
égard a ce fait dans les travaux sur 'histoire des religions. Les
religions paiennes, par exemple, sont toujours examinées sur
leur mythologie, jamais sur leur culte. Mais en fixant son
attention de préférence sur les formes mythologiques, on est
enclin & ne voir dans la religion qu’une sorte de jeu esthétique
de I'imagination des peuples se contemplant eux-mémes dans
la nature. C’est dans le culte seulement qu’on saisit les reli-
gions des peuples palens dans leur réalité concreéte et entiére ;
on sent que leur volouté et leur conscience y sont actives et
qu’une considération purement esthétique de la nature n’épuise
pas 'idée religieuse de 'antiquité.

S’il est reconnu que la religion se manifeste nécessairement
dans des actes liturgiques (symboles ou prieres), on est aussi-
tot frappé de ce fait qu’elle n’existe que sous la forme d’une
communauté. Il n’y a pas de religion positive dans laquelle
I’homme se sache en rapport avec Dieu d’'une fagon immédiate
de telle sorte gqu’il puisse faire abstraction de ses pareils. Une
religion sans communauté serait donc incomplete. Ceux qui
objectent, quon peut s’imaginer un homme religieux en
dehors de toute église, et exemptde I'influence des idées trans-
mises dans ces milieux, évoquent le fantome de la religion na-
turelle. Car M. Ritschl, & la suite de Schleiermacher, maintient
avec la plus grande force que ce qu’on a coutume d’appeler re-
ligion naturelle n’est pas une religion précisément parce qu’elle
manque de communauté. « La religion naturelle est quelque
chose de pale et de terne, disait Schleiermacher, elle a de
telles allures de métaphysique et de morale que le caractere
particulier de la religion n’y parait plus. »

Il faut remarquer encore que toute communauté religieuse
fonde son droit d’existence sur un point aussiinséparable de la
religion que le culte, sur la révélation. Généralement on néglige
ce facteur comme chose indifférente ou futile; mais alors on
oublie qu'il est comme la marque distinctive de toute religion,
qu’il donne & chacune son coloris spécial. De méme que le ca-
ractere de '’homme constitue sa personnalité, de méme la ré-



LA THEOLOGIE D’ALBERT RITSCHL 51

vélation fait de chaque religion un phénomeéne sui generis.
Son importance capitale ressort de ce fait que l'idée générale
de Dieu ne suffirait point & provoquer le culte, car celui-ci ne
prend naissance que si la volonté est mise en branle par les
circonstances spéciales marquées dans la révélation, tout
comme l'accomplissement de nos devoirs ne résulte pas déja
de la loi morale prise en elle-méme, mais se réalise seulement
dans les bornes et suivant les exigences de notre position
sociale.

L’exposition que nous venons de faire témoigne d’une ma-
niere incontestable de la notiun élevée de la religion dans le
systéeme de M. Ritschl. Il la poursuit jusque dans ses racines les
plus profondes. Des analyses psychologiijues savantes et de so-
lides connaissances dans le domaine de I'histoire des religions
viennent appuyer les théses qu’il soutient. Nous sommes &
mille pas de ces dogmaticiens superficiels qui font de la religion
quelque chose d’étranger ou de surajouté & la nature humaine
ou qui, ne s’avisant point de la riche variété de ses manifesta~
tions, I’atrophient, et la réduisent &4 une sorte de complément
philosophique de notre connaissance scientifique du monde.
Ici, tout tend & la réalité concréte: la religion est une loi
pratique de notre esprit, elle est la clef méme de notre
existence. Le propre de I'nomme dans sa condition naturelle
c’est de vivre dans une sujétion continuelle, d’étre contraint,
géné par ce qui ’entoure ; par sa vie spirituelle, au contraire,
il s’éleve au-dessus du contingent, au-dessus de l'étre péris-
sable ; il s’affirme lui-méme. C’est ici que l'idée religieuse,
idée de Dieu vient au-devant de ’homme et le confirme dans
sa vraie vocation. Elle fait cesser, ce dont aucune autre fa-
culté de notre Ame n’est capable, le contraste qui nous op-
presse, et éclairant d’un jour nouveau le monde entier, elle
nous assure notre indépendance et notre supériorite¢ morale,
Notre dépendance vis-a-vis de Dieu est comme une compensa-
tion de notre dépendance vis-a-vis du monde.

Telle est, esquissée dans ses grands traits la notion de la re-
ligion selon le théologien de Geettingue. Par quelle méthode
la-t-il trouvée? Elle n’est point, on I’a vu, uue conception



522 G. BALDENSPERGER

philosophique, un simple produit de la réflexion, ce qui sup-
poserait une religion pleinement épanouie dans la nature indi-
viduelle.

La religion dans son sens général et abstrait n’est recon-
naissable que dans les différentes religions positives, histori-
ques; elle s’obtient par voie de comparaison. Mais comment
faut-il entendre cette comparaison? Suffirait-il d’additionner
les dogmes des religions & nous connues, pour saisir dans leur
total la notion exacte de la religion ?

L’étude des religions nous apprend qu’elles ne sont point
coordonnées, mais qu’il y a des différences de degrés entre
elles. Par conséquent la religion positive, qui occupe le degré
le plus élevé de I’échelle, peut servir & faire reconnaitre 1'es-
sence de la religion elle-méme, elle peut nous donner toute la
religion!, comme s’exprime M. Ritschl. Schleiermacher n’avait
pas été aussi affirmatif sur ce point. Il est vraiqu’il nomme le
christianisme la religion des religions, mais dans ses Discours
il donne & entendre que la religion chrétienne aussin’empéche
point la formation de religions supérieures a elle.

L’assertion que le christianisme renferme toute la religion
entraine pour notre théologien I’obligation de fournir les
preuves qui lui assurent cette supériorité incontestée. Nous
allons donc passer & l'examen de la religion chrétienne, en
analyser les principaux éléments et nous rendre compte de
leur groupement systématique.

Christianisme.

«Lareligion chrétienne est une croyance monothéiste d’'une
portée téléologique et dans laquelle tout est ramené A la ré-

1 Cette remarque sur le rdle du christianisme dans la définition de
I'idée de la religion pourrait donner & réfléchir sur l'ordre que nous sui-
vons dans notre étude. Il semblerait peut-étre plus rationnel et plus
conforme & 'esprit de la théologie que nous traitons d’en ouvrir l'ex-
posé par l'idée chrétienne, d'oli se dégagerait ensuite tout naturellement
’essence de la religion en général. Il faut remarquer cependant que
cette supériorité du christianisme ne ressort que de sa comparaison avec
les religions inférieures et qu'une simple reproduction des données de
I'Evangile ne serait point une notion scientifique et compldte de 'idée
chrétienne,



LA THEOLOGIE D’ALBERT RITSCHL 523

demption opérée par Jésus.» Cette formule de Schleiermacher
réunit tous les éléments d’une bonne définition, mais c’est
leur liaison, leurs rapports réciproques qui font l’objet de la
critique de M. Ritschl. Ici, comme souvent, Schleiermacher s’est
contenté de donner des apergus, d’ouvrirdes perspectives nou-
velles, sans en faire bénéficier directement I’Eglise et la théo-
logie chrétienne, témoin sa dogmalique ol ce caractere téléo-
logique du christianisme, qui se résume dans la notion du
royaume de Diew, est effacé. Et depuis Schleiermacher c’est
Verreur fondamentale des théologiens de droite comme de gau-
che de reléguoer & larriére-plan la conception éthique du chris-
tianisme sous l'idée du royaume. La religion chrétienne est
ainsi réduite & un monothéisme abstrait qui n’a d’autre norme
que le fait religicux de la rédemption.

Cette idée du royaume de Dieu, si féconde pour la théologie,
M. Ritschl s’en empare pour la transplanter au centre de la foi
chrétienne. Grace a elle, le christianisme est reconnu comme
la religion la plus élevée et dans laquelle 'homme est délivré
le plus entierement des entraves naturelles. En effet, nous ne
pouvons atteindre toute la mesure de la liberté qu'en domi-
nant complétement la nature et tous les [intéréts particuliers
qu’elle met en jeu ; or, toutes les autres associations morales,
la famille, le mariage, la société civile, la patrie présentent par-
fois des intéréts qui s'opposent & la réalisation d’un but moral
supérieur. Ce ne sera donc que 'idéal moral le plus universel,
¢’est-a-dire I'association invisible du royaume de Dieu, embras-
sant toutes les autres communautés et échappant elle-méme
aux influences terrestres, qui nous assurera l’exercice d’une
liberté parfaite.

51, d’autre part, nous considérons que ce royaume est le but
final de Dieu, notre activité qui tend & le rcaliser est placée
par 12 méme dans une sourmission absolue a Dieu. (Vest donc
ici le neeud mystérieux ou la liberté morale de ’homme vient
se confondre et s’identifier avec sa dépendance complete de
Dieu, la synthese féconde de la religion et de I'ethique.

Ce qui précede fait entrevoir que notre théologien n’entend
point le royaume de Diew au sens traditionnel. Dans acception
de saint Augustin, il équivalait & Eglise catholique, prenant



524 G. BALDENSPERGER

ainsi un corps visible et formant opposition & I’Etat, comme &
une puissance entachée de péché. Luther et Calvin en tiennent
compte & peine ou ne l'interprétent que dans une signification
eschatologique, conformément & l'enseignement apostolique
postérieur 4 Jésus. Ils sont ainsi amenés & former une notion
nouvelle, la notion purement religieuse du régne du Christ,
sans pouvoir assigner de cette facon un rdle indépendant &
I'Etat qu’ils déterminent encore d’une maniére religieuse, en le
chargeant par exemple de veiller & la saine prédication de la
parole de Dieu. Avec M. Ritschl nous retournons a 'idée pri-
mitive du royaume dans la bouche de Jésus. Ce n’est pas 'E-
glise ou la communauté chrétienne. Car ’Fglise est 'ensemble
de ceux qui croient en Christ, en tant qu’ils expriment leur fol
chrétienne dans la priére et dans le culle. Le royaume de Dieu
est ’ensemble de ceux qui croient en Christ, en tant qu’ils agis-
sent, sans distinction de sexe, de classe et de race, selon le
principe de I'amour. Le professeur de Goeettingue définit le
royaume de Dieu de la maniére qui suit : C’est & la fois le bien
supréme qui nous est révélé par Dieu en Christ, et I'idéal mo-
ral le plus élevé, a la réalisation duquel concourent tous ses
membres en se conformant & la loi de "amour.

Le moment téléologique de l'idée du royaume n’épuise pas
la notion du christianisme ; pour que le mobile de 'amour de-
vienne effectif et réel dans I’homme, il a besoin du principe
de vie nouvelle qui est agissant au sein de la communauté. Or,
le fait de la communauté chrétienne n’est expliqué que par son
fondateur, en particulier par l'ccuvre rédemptrice du Christ.

La rédemption est dans le christianisme ’expression spécifi-
gque du rapport de dépendance, c’est-a-dire du rapport reli-
gieux entre Dieu et les hommes ; et ce serait porter préjudice
a sa qualité de religion si I’on se bornait & le déterminer par
rélément Léléologique ou le but moral du royaume. Le chris-
tianisme, dans sa double fleur du royaume de Dieu et de la
rédemption, est semblable, selon une belleimage de M. Ritschl,
non & un cercle qui n’a qu'un seul centre, mais & une ellipse
qui a deux foyers. L’analogie se renforce et se compléte en
lant que ces deux idées centrales sont dans la corrélation la



LA THEOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 525

plus étroite; car celle durovaume, comme de la communauté
morale universelle, exige comme son pendant la notion spé-
ciale de la rédemption, telle qu’elle est formulée par le chris-
tianisme, c’est & dire une rédemption toute spirituelle et inté-
rieure, différant par 14 de l'idée correspondante de 1’Ancien
Testament, ol le particularisme prédomine.

La rédemption, au sens le plus large, se poursuivant dans la
justification et la régénération, a pour résultat la liberté reli-
gieuse du croyant, en d’autres termes, sa supériorité et sa
domination sur le monde. La liberté en Dieu, qui maintient
Iéquilibre de notre ame dans les expériences ficheuses du
monde, est le but individuel de chaque chrétien, comme le
royaume est le but commun de tous. Cette double détermina-
tion religieuse et morale de la vie chrétienne est inséparable,
et en pratique le développement de l'une et de l'autre se
fait simnultanément. C’est ainsi que la vie du Christ lui-méme
est & la fois une ceuvre de rédemption et une ceuvre de fonda-
tion. Car c’est par le méme moyen de la fidélité constante a sa
vocation qu’il persévére dans l'union intime avec son Pére et
quil démontre d’une fagon éclatante la haute vérité de sa
législation nouvelle.

Ce n’est qu’en creusant ainsi jusqu’a la racine commune des
deux branches du christianisme qu’on parvient & esquisser un
systéme théologique, ol il est tenu compte de son apparente
contradiction, et & épargner a I’Eglise le spectacle trop fréquent
dans I'histoire de la théologie d’écoles réagissant les unes con-
tre les autres et s’égarant chacune dans les extrémes. En effet,
c’est 'antinomie signalée plus haut entre I'idée de la liberté et
celle de la dépendance au sein du christianisme qui explique
I'origine des partis dans I'Eglise protestante. Les uns, ne con-
sidérant le christianisme que comme le degré supérieur du
développement moral, aboutissant a I'idéal humanitaire, mon-
trent une grande réserve, pour ne pas dire aversion, & I'égard
du dogme ; les autres, oubliant que la religion vise toujours
notre position dansle monde et I'interprétant avant tout comme
un rapport de ’hnomme avec Dieu, s’en tiennent trop exclusi-
vement aux dogmes qui le décrivent, d’ou il résulte un parti-



526 G. BALDENSPERGER

cularisme ecclésiastique, qui est directement opposé au but
universel du royaume.

Résumons briévement les observations faites jusqu’ici tou-
chant la religion chaétienne. Nous la détinirons de la maniére
suivante : (Vest un monothéisme d’une spiritualité parfaite et
d’un caractere absolument moral, dont les membres, grice &
I'ceuvre rédemptrice du fondateur et & sa prédication du
royaume, jouissent d’'une entiére liberté religieuse et contri-
buent par leurs actes & l'organisation morale de I’humanité,
basée sur le principe de 'amour.

Il nous resterait & passer successivement en revue les diver-
ses parties de la doctrine chrétienne. Pour ne pas excéder les
limites assignées a notre rapport, nous devons nous borner &
un examen tout sommaire de deux points principaux, la théo-
rie du péché et celle de la rédemption.

Si nous portons d’abord notre attention sur I'idée que notre
théologien se fait du péché, nous sommes frappés de cette ob-
servation que le péché, n’étant pas une expérience spéciale au
christianisme, mais antérieure a lul et effective en dehors de sa
sphere, ne fait pas partie de la révélation positive de Dieu. Il
n’est pas objet de foi au méme titre que la doctrine de Dieu et
celle de la rédemption qui sont capitales pour notre salut. Il y
a cependant une notion chrétienne du péché qui découle de la
conception chrétienne du monde. A mesure que 'homme se
pénétre de l’ceuvre rédemptrice du Christ et du but élevé qu'il
doit atteindre comme chrétien dans I’économie du royaume, il
se crée aussi une autre image de la puissance du péché et de
la grandeur de sa responsabilité. La notion du mal, au point de
vue chrétien, dérive donc de sa comparaison avec 'idéal moral
du christianisme. Il s’ensuit que ¢’est une tentative absolument
vaine que celle de la dogmatique traditionnelle qui exige de la
part de ’homme une vue claire de son impiété, une conscience
nette de sa misére morale, avant qu’il puisse faire un pas dans
la voie du bien. Au contraire, la haine toujours plus forte du
mal résultera d’un amour toujours plus grand de Dieu. Une
autre conséquence de ce point de vue, c’est de faire litiere du
dogme de la justice originelle qui placerait la norme morale au



LA THEOLOGIE D’ALBERT RITSGHL 5249

commencement du développement et dispenserait de détermi-
ner le péché d’apres l'idéal révélé en Christ. Outre que ce
dogme manque de fondement biblique, il aurait I'inconvénient
de présenter 'apparition du Christ comme une irrégularité,
motivée seulement par I'entrée toute fortuite du péché dans le
monde. On peut lui reconnaitre cependant un droit relatif, s’il
sert & préjuger notre vraie destinée, en enseignant cette vérité
que la justice n’est pas un élément étranger & la nature hu-
maine, mais réalisable en nous.

La généralité du péché, qui est un fait, n’est point une né-
cessité métaphysique ou physique. M. Ritschl a fait dans son
troisieme volume de la Doctrine chrétienne de la justification
et de la réconciliation (pag. 292) des remarques trés concluantes
contre la théorie du péché originel. Le temps dont nous dis-
posons ne nous permet poiut de les reproduire ici. La concep-
tion de saint Augustin, qui, comme celle de Pélage, suftit pour
établir que 'humanité entiére participe au péché,mais qui n’a-
boutit jamais & une véritable solidarité, & une communion
réelle des hommes dans le mal, est remplacée dans le systéme
de M. Ritschl par I'idée d’un royaume du mal. Il s’est formé
dans le cours des générations, en opposition au royaume de
Dieu, un royaume des péchés, une puissance de séduction au
mal, a laquelle nous contribuons tous par nos actes et qui,
sans anéantir absolument notre liberté, nous rend incapables
de bien faire.

On le voit, 'essentiel pour le théologien de Geettingue, ce
n’est pas d’élaborer des théories plus ou moins justes sur les
origines cachées et lointaines du mal, mais de se former un
jugement clair et précis sur le péché actuel, ses degrés et sa
signification. La tendance éminement pralique de son ensel-
gnement éclate partout, et c’est précisément parce qu'il s’ins-
pire des réalités de la vie chrétienne et des besoins de I'lEglise
qu’il trouve les instances les plus fortes contre les doctrines
de 'ancienne école.

L’observation que nous venons de faire peut s’appliquer
aussi 4 sa théorie de la rédemption. Elle se caractérise par sa
base uniquement religieuse et morale, par son ¢loignement



H28 G. BALDENSPERGER

des spéculations métaphysiques et intradivines, par I’absence
de toute considération juridique. L’ceuvre rédemptrice ne vise
pas & I'anéantissement du péché originel ni & la destruction
de la puissance du péché dans l'individu. Elle a une significa-
tion plus générale et purement religieuse. La rédemption n’est
autre chose que la rémission des péchés, le pardon. D’une
maniére positive, la rémission des péchés est désignée par
Iexpression paulinienne de la justification. Il faut entendre par
12 un rapport tout particulier, dans lequel Dieu ne tient plus
compte des péchés de 'homme, mais se I'associe librement
pour le faire participer & ’établissement de son regne sur la
terre. Ce n’est pas que Dieu se fasse illusion sur I’état de
péché et la culpabilité de la créature, mais il porte un juge-
ment absolument libre qui ne dépend que de sa volonté et qui
n’est provoqué par aucun mérite humain,

La doctrine évangélique de la justification differe du tout au
tout de la doctrine parallele dans le catholicisme. Tandis que
cette derniére veut enseigner comment, par un procédé méca-
nique, les pécheurs sont faits justes et capables d’accomplir
des bonnes ceuvres, la premiere ne proclame absolument rien
concernant les ceuvres et n’explique qu’une chose, comment
le pécheur peut entrer en communauté avec Dieu. Nous ne
voulons pas oublier de mentionner encore ce fait trés impor-
tant et fortement accentué par M. Ritschl, que la justification,
la rémission des péchés, comme elle est le sceau de la nouvelle
alliance, ne doit jamais étre séparée de la communauté reli-
gieuse. Individuellement, le chrétien n’obtient le pardon que
dans la communauté a laquelle il appartient et oltil se 'appro-
prie par la foi.

L’existence de la communauté chrétienne est indissoluble-
ment liée 4 la personne et & I’ceuvre du Christ. Sises membres
possédent le privilege de la rémission des péchés, s’ils sont
réconciliés avec Dieu, ce n’est point par suite d’'une simple
déclaration, d’'une promesse que Jésus leur aurait donnée en
sa (ualité de prophéte, mais ce privilege leur est assuré, grace
a la vie et & la mort du Rédempteur, dans lesquelles il a fait
preuve d’'une communion compléte et inaltérable avec Dieu.



LA THEOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 529

Par sa charité, par sa fidélité & toute épreuve qui ne s’est pas
démentie un seul instant et qui éclate le plus manifestement
dans sa passion et sa mort, qui est comme le couronnement de
sa vie, il a révélé aux siens la volonté d’amour du Pére, il leur
a ouvert un libre acces aupres de Dieu, en supprimant ce qui
les éloignait de lui.

Le fruit de la réconcilation, c’est’adoption, la filialité divine.
Elle éléve le chrétien dans une sphére supérieure, ou il ne
s’inspire plus des penchants naturels, ol il n’est plus & la mereci
des circonstances et des événements accidentels, mais ou, a
Pexemple du Sauveur, il domine le monde par la patience et
Pamour. Cette liberté religieuse est dans une connexion étroite
avec la liberté morale qui, affranchissant le chrétien de la loi
écrite, régle sa conduite par une norme immuable et purement
intérieure, et c’est dans I’exercice de cette double liberté que
I’homme éprouve la paix, la félicité.

Nous sommes maintenant en possession de la réponse qu’il
faut donner & la question que nous nous posions & I’entrée de
ce chapitre. Pourquoi, demandions-nous, la religion de Jésus
est-elle ’expression la plus vraie et la plus parfaite de la reli-
gion elle-méme? C’est, on vient de le voir, parce que le pro-
bléme si ardu de la conciliation entre la liberté et la dépen-
dance de ’homme recgoit la meilleure, la seule solution possi-
ble dans le christianisme. L’idée chrétienne de Dieu est done
la plus haute, la plus pure; elle seule nous garantit une exis-
tence indépendante, vraiment personnelle, un bonheur dura-
ble, non troublé par les traverses de la vie.

J’entends ce que beaucoup ne manqueront d’objecter 4 cette
démonstration. Une appréciation pareille du christianisme n’est
pas d'une nécessité générale; elle n’a de force probante que
pour ceux qui se sont approprié I'expérience chrétienne. Ceci
nous améne a la question si débattue et si grave de la méthode
a suivre dans la théologie systématique.

(A suivre.) G. BALDENSPERGER.

THEOL. ET PHIL. 1883. 35



	La théologie d'Albert Ritschl

