
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1883)

Artikel: La théologie d'Albert Ritschl

Autor: Baldensperger, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379329

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379329
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LÀ THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL

Messieurs,

Quand vous me fîtes le périlleux honneur de me nommer
rapporteur pour la première séance de cette société théologique

dont la création a paru si opportune, ne voyant que les
difficultés de ma tâche et les responsabilités qu'elle entraînait,
j'étais loin de soupçonner les jouissances intimes qu'elle me

procurerait. Mais à mesure que je pénétrai dans le cœur du

sujet, un passé d'études, à la fois belles, laborieuses et agitées,
se réveilla en moi : c'était tour à tour le souvenir des leçons
du maître, dont je dois vous entretenir ce soir, ces salles de

cours remplies d'étudiants accourus des points divers de

l'Allemagne, de la Suisse, de l'Alsace et de l'Angleterre, cet
enthousiasme du travail, cet intérêt palpitant des grandes
questions du jour, éternelles dans leur fond, mais rajeunies et

rendues brûlantes par le maître qui s'efforçait de les couler dans
de nouveaux moules, nos discussions toujours interrompues et

toujours renaissantes en tout temps, en tout lieu, entre deux

cours, dans l'embrasure d'une fenêtre, dans les larges couloirs
du bâtiment universitaire, dans les basses chambrettes d'étude
à la clarté douteuse d'une lampe impuissante à déchirer le voile
de la fumée ambiante, dans les promenades lointaines, sur le

versant des collines de la vallée de la Leine et jusque dans les

rentrées nocturnes, sous les tilleuls du vieux rempart de la

petite ville universitaire. Je vous demande pardon, messieurs,
de ces détails qui pourraient sembler trop personnels à

plusieurs ; mais ils feront comprendre eu une certaine mesure la

1 Rapport présenté à la première séance de la société de théologie
protestante de Paris le 22 mai 1883.



512 G. BALDEN- PERGER

puissance d'attraction qu'exerçait alors M. Ritschl sur une
jeunesse enthousiaste, l'importance du mouvement théologique
qui allait s'étendant de plus en plus et dont le développement,
à en juger par les publications récentes, les renseignements
de la presse, ainsi que par les informations épistolaires, est

aujourd'hui loin de toucher à son terme.

Quoiqu'il soit le créateur du mouvement, M. Ritschl n'est

pas le seul à le propager. A côté de lui, M. Hermann Schultz,
dogmaticien et prédicateur distingué, qui a doté la science
théologique, entre autres, d'une admirable introduction à l'Ancien
Testament ainsi que d'une étude christologique remarquable,
et qui allie la largeur d'esprit à une piété vivante et intime,
arrivait par des recherches tout à tait indépendantes à des

conclusions identiques à celles de son collègue. Un philosophe
eminent, qui jouissait d'une faveur bien méritée auprès de la
jeunesse studieuse, et dont l'Allemagne déplore la perte récente,
H. Lotze se rencontrait avec M. Ritschl sur le terrain de la
connaissance.

La liste de tous ceux qui enseignent aujourd'hui dans l'esprit

du grand théologien de Gœttingue ou qui se sont montrés
favorables en quelque mesure à cet enseignement est déjà
respectable. Citons parmi les professeurs de faculté des hommes
tels que M. Kaftan, appelé récemment à la chaire de théologie
systématique de Berlin ; MM. Duhm et Wendt, à Gœttingue ;

Lobstein, à Strasbourg; Weizsäcker, à Tubingue; Guthe, à

Leipzig. Les facultés de Giessen et de Marbourg en particulier
sont devenues de véritables succursales de celle de Gœttingue :

dans la première ont adhéré, à des degrés divers, au mouvement

inauguré par Féminent professeur, MM. Harnack, Schürer,

Stade Kattenbusch ; dans la seconde MM. Herrmann,
Baudissin, Heinrici, Brieger. A Halle aussi, qui passe pour le

quartier général du parti du juste-milieu, dirigé par M.

Beyschlag, la théologie nouvelle compte des partisans plus ou

moins décidés.

Sans plus nous arrêter à l'extension actuelle de l'école,
racontons en peu de mots les antécédents et le développement



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RIT.SCHL 513

théologique de son chef. Albert Ritschl est né le 25 mars 1822.

Il fut entraîné d'abord dans la voie critique ouverte par l'école
de Tubingue et devint disciple de Baur. Cependant il ne fut
jamais dans des rapports aussi étroits avec l'illustre critique
que MM. Schwegler ou Zeller, ses disciples immédiats, mais il
pourrait être comparé plutôt, pour le degré de sa dépendance,
à des théologiens tels que MM. Hilgenfeld ou Kœstlin. C'est

en 1846, l'année même où il fut nommé professeur à Bonn,

que parut son premier ouvrage, l'Evangile de Marcion et celui
de Luc. Le but de ce livre était de démontrer que notre
troisième évangile canonique n'est qu'une édition refondue et

corrigée de l'œuvre de Marcion et que son point de vue est ce

lui d'un paulinisme extrême. Dans ce travail, comme dans la

première édition (1850) de son livre sur les origines de

l'ancienne Eglise catholique, l'auteur est encore fortement dominé

par l'influence de Baur. Ce n'est que dans la seconde édition
(1857) des Origines que nous le voyons rompre définitivement
avec les conceptions et les méthodes de l'école de Tubingue

pour essayer d'une façon nouvelle de reconstruire l'édifice du

catholicisme naissant.
Comment nous expliquer cette conversion assez radicale de

M. Ritschl? Sans doute qu'elle fut avant tout la conséquence
d'études plus approfondies, mais nous croyons pouvoir signaler

aussi, comme cause extérieure, la publication qui eut lieu vers
la même époque du grand ouvrage (1846) de M. Schwegler, sur

l'époque des apôtres et celle qui l'a suivie et du travail magistral

de Baur (1853) sur l'histoire de l'Eglise chrétienne aux
trois premiers siècles. Ces études présentèrent pour la
première fois dans leur ensemble, mais aussi dans leurs

conséquences désastreuses et outrées, les résultats de la critique
de l'école. Ce fut un tollé général dans le camp des adhérents

de la tradition. On se trouvait placé en face d'une érudition

immense, de constructions grandioses et étonnantes : mais le

premier moment de l'éblouissement passé, les théologiens de

toute nuance ne tardèrent pas à s'apercevoir de la nécessité de

reviser les bases mêmes de ces constructions. Il y avait de l'a

priori, des impossibilités historiques clans cette histoire du

THÉOL. ET PHIL. 1883. 34



514 G. BALDENSPERGER

développement des idées chrétiennes qu'avait inspirée et

marquée de son sceau la philosophie hégélienne.
Ainsi s'explique un premier et léger mouvement de retraite,

perceptible déjà dans la première édition de l'ouvrage de

M. Ritschl sur les origines de l'Eglise, paru quatre ans après
celui de M. Schwegler. Mais ce n'est que dans la seconde
édition qu'il est arrivé à des conclusions telles qu'elles le mettent
dans une opposition fondamentale avec l'école de Baur. On

connaît la thèse de ce grand critique qui ramène le catholicisme

primitif à l'ébionitisme avec lequel le paulinisme se serait
fusionné vers la fin du second siècle. Disons en deux mots
ce que le disciple émancipé objecte à cette assertion. L'erreur
capitale de la critique de Tubingue, c'est le manque de

définitions précises et complètes de la doctrine judéo-chrétienne
et de la doctrine paulinienne. Comment l'église catholique
aurait-elle pris naissance de l'ébionitisme si l'affirmation des

judéo-chrétiens concernant la messianité de Jésus est une
thèse toute juive et ne dépasse point le niveau de l'ancienne
alliance? Si l'on ne peut signaler un motif interne pour le

rapprochement du paulinisme et de l'ébionitisme, c'est donc que
la fusion des partis fut une chose toute fortuite. Sur quel point
d'ailleurs la conciliation aurait-elle pu se faire, du moment

que l'évangile paulinien, selon la théorie de Tubingue, demeura

étranger à l'enseignement professé par le Christ durant sa vie
terrestre

Ditschl procède donc à un nouvel examen des sources, d'un
œil plus libre, non gêné par l'horizon borné du système et tout
disposé à reconnaître la variété des manifestations de l'esprit
chrétien au siècle apostolique. Se basant sur ce principe que
le développement de la constitution ecclésiastique reflète les

préoccupations dogmatiques de l'Eglise, il divise son ouvrage
en deux parties : l'histoire des idées chrétiennes et celle des

formes ecclésiastiques. Il aboutit ainsi à ce résultat de haute

importance que la conception fondamentale du christianisme
est la même chez Paul que chez Jésus, et que la distance entre

l'apôtre des gentils et les douze, loin d'être aussi infranchissable

que l'avait assuré Baur, n'est réelle que pour une seule



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 515

question d'ordre pratique. Sous le rapport des idées, il constate

entre eux un terrain commun ou plutôt neutre, sur lequel
s'est élevée dans la suite l'Eglise naissante, où domine l'élément
paulinien appauvri.

Ajoutons encore que cette méthode critique, sage et réfléchie,

lui permet de maintenir l'authenticité de presque toutes
les épîtres du Nouveau Testament et. d'établir de fortes instances

pour celle de l'évangile de Jean. La controverse qui éclata
entre les représentants de l'école de Tubingue et M. Ritschl
après la publication de cette seconde édition de son livre est

consignée dans la Zeitschrift de Sybel et dans les Jahrbücher

für deutsche Theologie.
Un esprit d'une si grande pénétration et d'une aptitude si

générale que celui de notre vigoureux théologien ne pouvait
se laisser absorber entièrement par l'étude des origines du

christianisme, quelque captivante qu'elle fût. Tôt ou tard il
devait pénétrer au cœur de tous les problèmes de la théologie ; il
devait porter son attention sur l'essence même et la portée de

la religion chrétienne.
Ce point central du christianisme, qu'il entreprit d'examiner

à fond, ce fut la notion, le fait de la rédemption. Outre les

prédispositions naturelles de Ritschl, cela était alors dans l'air.
Le célèbre professeur Hofmann, d'Erlangen, venait de publier
son Schriftbeweis, où il exposait une théorie originale de la

réconciliation, ce qui avait donné naissance à un débat
prolongé sur la matière.

Après qu'il eut donc arrêté sa base historique comme nous

venons de le dire, M. Ritschl, qui fut appelé quelques années

après à l'université de Gœttingue (1864), tourna son activité

vers l'étude des questions dogmatiques et éthiques, où il
excelle le plus. C'est par une série d'études préparatoires, dont

on peut suivre le fil par les articles insérés dans les Jahrbücher

für deutsche Theologie1, qu'il se fraya la route pour son

ouvrage capital : la Doctrine chrétienne de la justification et de la

réconciliation, 3 vol., 1870-1874. Ce livre est sans contredit

1 Cf. Jahrbücher für deutsche Theologie, les années 1857, 1860, 1863,

1865,1868.



516 G. BALDENSPERGER

l'une des publications théologiques les plus marquantes, les

plus substantielles qui aient paru dans notre siècle. Fruit de

recherches aussi minutieuses qu'indépendantes témoignant
d'une connaissance approfondie des sources, d'une grande

précision scientifique et d'un esprit dialectique des plus déliés,
il est encore loin d'avoir rencontré, en Allemagne même,
toute l'attention qu'il mérite1.

Tout système nouveau qui prétendrait faire faire un pas en

avant à la science théologique ne pourra se passer de prendre
en sérieuse considération les thèses présentées dans cet ouvrage.
La Doctrine chrétienne de la justification et de la réconciliation se

divise en trois parties : 1° la partie historique ; 2° les données

bibliques; 3° le développement positif ou dogmatique de cette
doctrine. Dans la première partie, l'auteur glisse très rapidement

sur la patristique où le problème ne paraît pas dans son

côté éthique, pour analyser et critiquer très en détail les théories

du moyen âge, des réformateurs, du XVIIe siècle, du
rationalisme, de Kant, de Schleiermacher, du piétisme moderne

et des philosophes spéculatifs. Dans l'exposé des idées bibliques,

il s'attache à préciser soigneusement le sens exact des

notions ayant rapport au dogme central du christianisme,
ainsi que la justice, la colère, la sainteté de Dieu, le sacrifice
du Christ, la justice des croyants, etc. Ce qui caractérise le

plus heureusement cette partie du travail, c'est le recours
continu de l'écrivain à l'Ancien Testament pour établir la filiation

intime et par là même la portée véritable des idées
fondamentales du Nouveau. Nous nous abstiendrons ici de spécifier

le contenu du troisième volume, vu que nous aurons
l'occasion plus loin, dans l'examen du système théologique, d'en

parler plus au long.
Parmi les publications les plus importantes du théologien

de Gœttingue nous citerons encore les suivantes : un travail
sur la colère de Dieu (de ira Dei, 1859;) une brochure sur la

perfection chrétienne (1874) ; une autre sur les discours de

Schleiermacher (1874); un manuel d'instruction religieuse
(1876) qui a paru en seconde édition (1881); une étude sur la

1 II a paru depuis en seconde édition, 1882 et 1883, en trois volumes.



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 517

conscience (1876); une autre sur la théologie et la métaphysique

(1881); enfin une monographie historique: l'Histoire du
piétisme, dont le premier volume seul est achevé.

Abordant l'exposé du système de M. Ritschl, nous devons faire
cette remarque préliminaire qu'il n'est pas aisé, dans un temps
restreint comme celui dont nous disposons, d'en faire ressortir

toute la richesse et l'originalité puissante. Si nous nous
contentons maintenant de tracer quelques grandes lignes, on

n'oubliera pas que c'est dans les détails surtout, dans les

applications variées qu'on se rend un compte suffisant de l'excellence

de la méthode et de la fécondité des résultats. Nous

allons passer en revue successivement la notion de la religion,
celle du christianisme en particulier, puis les conditions
spéciales de la théologie systématique, enfin la question des

sources de la dogmatique ou de l'autorité des saintes
Ecritures.

Religion. Culte. Communauté. Révélation.

C'est par la comparaison des idées de M. Ritschl avec celles

de Schleiermacher, ce rénovateur admirable de la théologie
du XIXe siècle, que nous parviendrons le plus aisément à nous

rendre compte des particularités du nouveau système. Si le

professeur de Gœttingue a emprunté au grand théologien
plusieurs des idées fondamentales qui caractérisent son enseignement,

il est juste de dire qu'il a su, mieux que son modèle,
démêler leur importance pour la dogmatique chrétienne, en

faire un usage plus large, et les grouper étroitement dans un
ensemble qu'elles n'avaient pas formé jusqu'alors. On sait qu'à
l'opposé des supranaturahstes et des rationalistes qui, tous

deux, bien que d'une manière contraire, avaient enfermé la

religion dans les limites d'un intellectualisme desséchant,

Schleiermacher a relevé dans ses discours sur la religion le

rôle prédominant du sentiment dans l'exercice de cette faculté
de notre âme.

Mais la religion envisagée exclusivement ou d'une façon

prépondérante comme le sentiment de notre dépendance
absolue a facilement une teinte de panthéisme. Aussi Schleier-



518 G. BALDENSPERGER

mâcher côtoie-t-il sans cesse, dans ses discours comme dans sa

Glaubenslehre, cet abîme, vers lequel l'entraîne encore le

principal terme de comparaison qu'il a établi pour la religion.
En effet l'impression produite dans l'individualité religieuse
est comparable, selon lui, à celle qu'exercerait sur nous une
symphonie musicale. «De même qu'une musique sacrée, dit-il,
les sentiments religieux doivent accompagner toujours la vie
active de l'homme. » Or, c'est ce fait de la jouissance artistique,

en particulier de l'impression musicale, qui correspond
le plus directement à la conception panthéistique du monde,
comme d'une totalité en Dieu.

Ce côté, certainement le mieux accentué dans l'idée
religieuse de Schleiermacher, fut cause sans doute qu'un autre
élément, non moins important, de son étude sur la religion,
passa inaperçu ou fut tout au moins négligé après lui. Toute

religion contient aussi, nous apprennent les discours, une

relation, un rapport avec le monde. L'homme religieux reconnaît

dans l'univers une puissance protectrice et conservatrice,
il s'élève à la notion d'une providence générale, il perçoit à

travers les annales de l'histoire de l'humanité l'amour divin qu
se manifeste dans une grande œuvre de délivrance. Cela n'est
possible qu'à condition de se représenter cet amour sous la
forme de la personnalité.

Voilà donc deux éléments hétérogènes, contradictoires dans

la pensée de l'éminent docteur. Il fallait aboutir à une unité
sans rien sacrifier de la vérité partielle de ses affirmations
complexes. C'est le grand mérite de M. Ritschl d'avoir pris en
sérieuse considération l'élément éthique, indiqué dans les
Discours de Schleiermacher mais resté à l'état de lettre morte dans

l'élaboration de son système théologique. La religion est tout à

la fois une relation avec Dieu et une relation avec le monde
sous le regard de Dieu. Dans toute religion on attribue aux

phénomènes de la nature et aux faits de l'histoire une signification

particulière qui varie selon la notion de Dieu. Ces idées

objectives sur le monde ne laissent pas d'exercer un effet rétroactif

sur l'individualité religieuse qui doit nécessairement se

ranger dans cet enchaînement universel et s'attribuer à elle-



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 519

même, à son existence propre, une valeur correspondante à la
place qu'elle se sait occuper dans l'ensemble des choses.

La religion peut donc se définir d'une manière plus précise
comme une façon de concevoir le monde (Weltanschauung)
et de se juger soi-même (Selbstbeurtheilung), conformément à

notre sentiment de dépendance vis-à-vis de Dieu.— On devine
la portée immense de cette thèse. Elle renferme la racine
commune de la dogmatique et de l'éthique. Il en résulte du même

coup que la comparaison de la religion avec un chef-d'œuvre
musical devient insoutenable ; car le sentiment religieux qui
assujettit la nature au but spécial poursuivi par l'homme,
diffère sensiblement du sentiment artistique qui ne connaît point
cette détermination. Par une appréciation pareille de la

personnalité morale, appréciation qui réclame l'hypothèse d'une
volonté directrice dans le monde, le panthéisme est évincé.

Le jugement que l'homme religieux porte sur sa propre
personne forme le pont qui nous mène à un troisième élément

indispensable de la religion, au culte. En effet, nos idées sur
nos rapports avec Dieu et le monde se traduisent pour nous
soit dans un sentiment de satisfaction quand nous nous associons

joyeusement au plan de Dieu, soit dans un sentiment

contraire, quand nous entrons en contradiction avec la volonté
divine. Dans la même mesure que ces sentiments se font jour
en nous, ils réagissent nécessairement sur notre volonté et

nous contraignent à leur donner expression dans les actes du

culte.
Dans les religions inférieures l'individu ne parvient pas à

prendre nettement conscience de sa valeur religieuse;
néanmoins ces pressentiments vagues, ces élans passionnés qui
poussent ceux qui les professent à exprimer par des actes

symboliques leur sympathie ou leur antipathie en présence des

manifestations divines dans la nature, suffisent au penseur
pour en induire l'existence d'un état psychologique tout
analogue.

Aucune religion n'est comprise complètement quand un de

ces trois éléments : sentiment, concept et volonté est omis ou

considéré comme moins important que l'autre, et c'est un vain



520 G. BALDENSPERGER

effort que de vouloir ramener la religion en principe à une
seule fonction de notre esprit. On n'a pas eu suffisamment

égard à ce fait dans les travaux sur l'histoire des religions. Les

religions païennes, par exemple, sont toujours examinées sur
leur mythologie, jamais sur leur culte. Mais en fixant son
attention de préférence sur les formes mythologiques, on est

enclin à ne voir dans la religion qu'une sorte de jeu esthétique
de l'imagination des peuples se contemplant eux-mêmes dans
la nature. C'est dans le culte seulement qu'on saisit les

religions des peuples païens dans leur réalité concrète et entière ;

on sent que leur volonté et leur conscience y sont actives et
qu'une considération purement esthétique de la nature n'épuise
pas l'idée religieuse de l'antiquité.

S'il est reconnu que la religion se manifeste nécessairement
dans des actes liturgiques (symboles ou prières), on est aussitôt

frappé de ce fait qu'elle n'existe que sous la forme d'une
communauté. II n'y a pas de religion positive dans laquelle
l'homme se sache en rapport avec Dieu d'une façon immédiate
de telle sorte qu'il puisse faire abstraction de ses pareils. Une

religion sans communauté serait donc incomplète. Ceux qui
objectent, qu'on peut s'imaginer un homme religieux en
dehors de toute église, et exempt de l'influence des idées transmises

dans ces milieux, évoquent le fantôme de la religion
naturelle. Car M. Ritschl, à la suite de Schleiermacher, maintient
avec la plus grande force que ce qu'on a coutume d'appeler
religion naturelle n'est pas une religion précisément parce qu'elle
manque de communauté. « La religion naturelle est quelque
chose de pâle et de terne, disait Schleiermacher, elle a de

telles allures de métaphysique et de morale que le caractère

particulier de la religion n'y paraît plus. »

Il faut remarquer encore que toute communauté religieuse
fonde son droit d'existence sur un point aussi inséparable de la

religion que le culte, sur la révélation. Généralement on néglige
ce facteur comme chose indifférente ou futile; mais alors on
oublie qu'il est comme la marque distinctive de toute religion,
qu'il donne à chacune son coloris spécial. De même que le
caractère de l'homme constitue sa personnalité, de même la ré-



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 521

vélation fait de chaque religion un phénomène sui generis.
Son importance capitale ressort de ce fait que l'idée générale
de Dieu ne suffirait point à provoquer le culte, car celui-ci ne
prend naissance que si la volonté est mise en branle par les
circonstances spéciales marquées dans la révélation, tout
comme l'accomplissement de nos devoirs ne résulte pas déjà
de la loi morale prise en elle-même, mais se réalise seulement
dans les bornes et suivant les exigences de notre position
sociale.

L'exposition que nous venons de faire témoigne d'une
manière incontestable de la notiun élevée de la religion dans le
système de M. Ritschl. Il la poursuit jusque dans ses racines les

plus profondes. Des analyses psychologiques savantes et de
solides connaissances dans le domaine de l'histoire des religions
viennent appuyer les thèses qu'il soutient. Nous sommes à

mille pas de ces dogmaticiens superficiels qui font de la religion
quelque chose d'étranger ou de surajouté à la nature humaine
ou qui, ne s'avisant point de la riche variété de ses manifestations,

l'atrophient, et la réduisent à une sorte de complément
philosophique de notre connaissance scientifique du monde.

Ici, tout tend à la réalité concrète : la religion est une loi
pratique de notre esprit, elle est la clef même de notre
existence. Le propre de l'homme dans sa condition naturelle
c'est de vivre dans une sujétion continuelle, d'être contraint,
gêné par ce qui l'entoure ; par sa vie spirituelle, au contraire,
il s'élève au-dessus du contingent, au-dessus de l'être périssable

; il s'affirme lui-même. C'est ici que l'idée religieuse,
l'idée de Dieu vient au-devant de l'homme et le confirme dans

sa vraie vocation. Elle fait cesser, ce dont aucune autre
faculté de notre âme n'est capable, le contraste qui nous

oppresse, et éclairant d'un jour nouveau le monde entier, elle

nous assure notre indépendance et notre supériorité morale.

Notre dépendance vis-à-vis de Dieu est comme une compensation

de notre dépendance vis-à-vis du monde.

Telle est, esquissée dans ses grands traits la notion de la

religion selon le théologien de Gœttingue. Par quelle méthode

l'a-t-il trouvée? Elle n'est point, on l'a vu, uue conception



522 G. BALDENSPERGER

philosophique, un simple produit de la réflexion, ce qui
supposerait une religion pleinement épanouie dans la nature
individuelle.

La religion dans son sens général et abstrait n'est recon-
naissable que dans les différentes religions positives, historiques;

elle s'obtient par voie de comparaison. Mais comment
faut-il entendre cette comparaison? Suffirait-il d'additionner
les dogmes des religions à nous connues, pour saisir dans leur
total la notion exacte de la religion

L'étude des religions nous apprend qu'elles ne sont point
coordonnées, mais qu'il y a des différences de degrés entre
elles. Par conséquent la religion positive, qui occupe le degré
le plus élevé de l'échelle, peut servir à faire reconnaître
l'essence de la religion elle-même, elle peut nous donner toute la

religion1, comme s'exprime M. Ritschl. Schleiermacher n'avait

pas été aussi affirmatif sur ce point. Il est vraiqu'il nomme le

christianisme la religion des religions, mais dans ses Discours
il donne à entendre que la religion chrétienne aussi n'empêche
point la formation de religions supérieures à elle.

L'assertion que le christianisme renferme toute la religion
entraîne pour notre théologien l'obligation de fournir les

preuves qui lui assurent cette supériorité incontestée. Nous
allons donc passer à l'examen de la religion chrétienne, en

analyser les principaux éléments et nous rendre compte de

leur groupement systématique.

Christianisme.

«La religion chrétienne est une croyance monothéiste d'une

portée téléologique et dans laquelle tout est ramené à la ré-

1 Cette remarque sur le rôle du christianisme dans la définition de

l'idée de la religion pourrait donner à réfléchir sur l'ordre que nous
suivons dans notre étude. Il semblerait peut-être plus rationnel et plus
conforme à l'esprit de la théologie que nous traitons d'en ouvrir
l'exposé par l'idée chrétienne, d'où se dégagerait ensuite tout naturellement
l'essence de la religion en général. Il faut remarquer cependant que
cette supériorité du christianisme ne ressort que de sa comparaison avec
les religions inférieures et qu'une simple reproduction des données de

l'Evangile ne serait point une notion scientifique et complète de l'idée
chrétienne.



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 523

demption opérée par Jésus.» Cette formule de Schleiermacher
réunit tous les éléments d'une bonne définition, mais c'est
leur liaison, leurs rapports réciproques qui font l'objet de la

critique de M. Ritschl. Ici, comme souvent, Schleiermacher s'est

contenté de donner des aperçus, d'ouvrirdes perspectives
nouvelles, sans en faire bénéficier directement l'Eglise et la théologie

chrétienne, témoin sa dogmatique où ce caractère téléo-
logique du christianisme, qui se résume dans la notion du

royaume de Dieu, est effacé. Et depuis Schleiermacher c'est
l'erreur fondamentale des théologiens de droite comme de gauche

de relégu ir à l'arrière-plan la conception éthique du
christianisme sous l'idée du royaume. La religion chrétienne est

ainsi réduite à un monothéisme abstrait qui n'a d'autre norme

que le fait religieux de la rédemption.
Cette idée du royaume de Dieu, si féconde pour la théologie,

M. Ritschl s'en empare pour la transplanter au centre de la foi
chrétienne. Grâce à elle, le christianisme est reconnu comme
la religion la plus élevée et dans laquelle l'homme est délivré
le plus entièrement des entraves naturelles. En effet, nous ne

pouvons atteindre toute la mesure de la liberté qu'en dominant

complètement la nature et tous les Intérêts particuliers
qu'elle met en jeu ; or, toutes les autres associations morales,
la famille, le mariage, la société civile, la patrie présentent parfois

des intérêts qui s'opposent à la réalisation d'un but moral

supérieur. Ce ne sera donc que l'idéal moral le plus universel,
c'est-à-dire l'association invisible du royaume de Dieu, embrassant

toutes les autres communautés et échappant elle-même
aux influences terrestres, qui nous assurera l'exercice d'une
liberté parfaite.

Si, d'autre part, nous considérons que ce royaume est le but
final de Dieu, notre activité qui tend à le réaliser est placée

par là même dans une soumission absolue à Dieu. C'est donc
ici le nœud mystérieux où la liberté morale de l'homme vient
se confondre et s'identifier avec sa dépendance complète de

Dieu, la synthèse féconde de la religion et de l'éthique.
Ce qui précède fait entrevoir que notre théologien n'entend

point le royaume de Dieu au sens traditionnel. Dans l'acception
de saint Augustin, il équivalait à l'Eglise catholique, prenant



524 G. BALDENSPERGER

ainsi un corps visible et formant opposition à l'Etat, comme à

une puissance entachée de péché. Luther et Calvin en tiennent

compte à peine ou ne l'interprètent que dans une signification
eschatologique, conformément à l'enseignement apostolique
postérieur à Jésus. Ils sont ainsi amenés à former une notion

nouvelle, la notion purement religieuse du règne du Christ,
sans pouvoir assigner de cette façon un rôle indépendant à

l'Etat qu'ils déterminent encore d'une manière religieuse, en le

chargeant par exemple de veiller à la saine prédication de la

parole de Dieu. Avec M. Ritschl nous retournons à l'idée
primitive du royaume dans la bouche de Jésus. Ce n'est pas
l'Eglise ou la communauté chrétienne. Car l'Fglise est l'ensemble
de ceux qui croient en Christ, en tant qu'ils expriment leur foi
chrétienne dans la prière et dans le culte. Le royaume de Dieu
est l'ensemble de ceux qui croient en Christ, en tant qu'ils agissent,

sans distinction de sexe, de classe et de race, selon le

principe de l'amour. Le professeur de Gœttingue définit le

royaume de Dieu de la manière qui suit : C'est à la fois le bien
suprême qui nous est révélé par Dieu en Christ, et l'idéal moral

le plus élevé, à la réalisation duquel concourent tous ses

membres en se conformant à la loi de l'amour.
Le moment téléologique de l'idée du royaume n'épuise pas

la notion du christianisme ; pour que le mobile de l'amour
devienne effectif et réel dans l'homme, il a besoin du principe
de vie nouvelle qui est agissant au sein de la communauté. Or,
le fait de la communauté chrétienne n'est expliqué que par son

fondateur, en particulier par l'œuvre rédemptrice du Christ.
La rédemption est dans le christianisme l'expression spécifique

du rapport de dépendance, c'est-à-dire du rapport
religieux entre Dieu et les hommes ; et ce serait porter préjudice
à sa qualité de religion si l'on se bornait à le déterminer par
l'élément téléologique ou le but moral du royaume. Le
christianisme, dans sa double fleur du royaume de Dieu et de la

rédemption, est semblable, selon une belleimage de M. Ritschl,
non à un cercle qui n'a qu'un seul centre, mais à une ellipse
qui a deux foyers. L'analogie se renforce et se complète en

tant que ces deux idées centrales sont dans la corrélation la



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 525

plus étroite; car celle du royaume, comme de la communauté
morale universelle, exige comme son pendant la notion
spéciale de la rédemption, telle qu'elle est formulée par le

christianisme, c'est à dire une rédemption toute spirituelle et
intérieure, différant par là de l'idée correspondante de l'Ancien
Testament, où le particularisme prédomine.

La rédemption, au sens le plus large, se poursuivant dans la

justification et la régénération, a pour résultat la liberté
religieuse du croyant, en d'autres termes, sa supériorité et sa

domination sur le monde. La liberté en Dieu, qui maintient
l'équilibre de notre âme dans les expériences fâcheuses du

monde, est le but individuel de chaque chrétien, comme le

royaume est le but commun de tous. Cette double détermination

religieuse et morale de la vie chrétienne est inséparable,
et en pratique le développement de l'une et de l'autre se

fait simultanément. C'est ainsi que la vie du Christ lui-même
est à la fois une œuvre de rédemption et une œuvre de fondation.

Car c'est par le même moyen de la fidélité constante à sa

vocation qu'il persévère dans l'union intime avec son Père et

qu'il démontre d'une façon éclatante la haute vérité de sa

législation nouvelle.
Ce n'est qu'en creusant ainsi jusqu'à la racine commune des

deux branches du christianisme qu'on parvient à esquisser un
système théologique, où il est tenu compte de son apparente
contradiction, et à épargner à l'Eglise le spectacle trop fréquent
dans l'histoire de la théologie d'écoles réagissant les unes contre

les autres et s'égarant chacune dans les extrêmes. En effet,
c'est l'antinomie signalée plus haut entre l'idée de la liberté et
celle de la dépendance au sein du christianisme qui explique
l'origine des partis dans l'Eglise protestante. Les uns, ne
considérant le christianisme que comme le degré supérieur du

développement moral, aboutissant à l'idéal humanitaire, montrent

une grande réserve, pour ne pas dire aversion, à l'égard
du dogme ; les autres, oubliant que la religion vise toujours
notre position dans le monde et l'interprétant avant tout comme
un rapport de l'homme avec Dieu, s'en tiennent trop exclusivement

aux dogmes qui le décrivent, d'où il résulte un parti-



526 G. BALDENSPERGER

cularisme ecclésiastique, qui est directement opposé au but
universel du royaume.

Désunions brièvement les observations faites jusqu'ici
touchant la religion chaétienne. Nous la définirons de la manière
suivante : C'est un monothéisme d'une spiritualité parfaite et

d'un caractère absolument moral, dont les membres, grâce à

l'œuvre rédemptrice du fondateur et à sa prédication du

royaume, jouissent d'une entière liberté religieuse et contribuent

par leurs actes à l'organisation morale de l'humanité,
basée sur le principe de l'amour.

Il nous resterait à passer successivement en revue les diverses

parties de la doctrine chrétienne. Pour ne pas excéder les

limites assignées à notre rapport, nous devons nous borner à

un examen tout sommaire de deux points principaux, la théorie

du péché et celle de la rédemption.
Si nous portons d'abord notre attention sur l'idée que notre

théologien se fait du péché, nous sommes frappés de cette
observation que le péché, n'étant pas une expérience spéciale au

christianisme, mais antérieure à lui et effective en dehors de sa

sphère, ne fait pas partie de la révélation positive de Dieu. Il
n'est pas objet de foi au même titre que la doctrine de Dieu et

celle de la rédemption qui sont capitales pour notre salut. Il y
a cependant une notion chrétienne du péché qui découle de la

conception chrétienne du monde. A mesure que l'homme se

pénètre de l'œuvre rédemptrice du Christ et du but élevé qu'il
doit atteindre comme chrétien dans l'économie du royaume, il
se crée aussi une autre image de la puissance du péché et de

la grandeur de sa responsabilité. La notion du mal, au point de

vue chrétien, dérive donc de sa comparaison avec l'idéal moral
du christianisme. Il s'ensuit que c'est une tentative absolument
vaine que celle de la dogmatique traditionnelle qui exige de la

part de l'homme une vue claire de son impiété, une conscience

nette de sa misère morale, avant qu'il puisse faire un pas dans

la voie du bien. Au contraire, la haine toujours plus forte du

mal résultera d'un amour toujours plus grand de Dieu. Une

autre conséquence de ce point de vue, c'est de faire litière du

dogme de la justice originelle qui placerait la norme morale au



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 527

commencement du développement et dispenserait de déterminer

le péché d'après l'idéal révélé en Christ. Outre que ce
dogme manque de fondement biblique, il aurait l'inconvénient
de présenter l'apparition du Christ comme une irrégularité,
motivée seulement par l'entrée toute fortuite du péché dans le
monde. On peut lui reconnaître cependant un droit relatif, s'il
sert à préjuger notre vraie destinée, en enseignant cette vérité
que la justice n'est pas un élément étranger à la nature
humaine, mais réalisable en nous.

La généralité du péché, qui est un fait, n'est point une
nécessité métaphysique ou physique. M. Ritschl a fait dans son
troisième volume de la Doctrine chrétienne de la justification
et de la réconciliation (pag. 292) des remarques très concluantes
contre la théorie du péché originel. Le temps dont nous
disposons ne nous permet poiut de les reproduire ici. La conception

de saint Augustin, qui, comme celle de Pelage, suffit pour
établir que l'humanité entière participe au péché,mais qui
n'aboutit jamais à une véritable solidarité, à une communion
réelle des hommes dans le mal, est remplacée dans le système
de M. Ritschl par l'idée d'un royaume du mal. Il s'est formé
dans le cours des générations, en opposition au royaume de

Dieu, un royaume des péchés, une puissance de séduction au

mal, à laquelle nous contribuons tous par nos actes et qui,
sans anéantir absolument notre liberté, nous rend incapables
de bien faire.

On le voit, l'essentiel pour le théologien de Gœttingue, ce

n'est pas d'élaborer des théories plus ou moins justes sur les

origines cachées et lointaines du mal, mais de se former un

jugement clair et précis sur le péché actuel, ses degrés et sa

signification. La tendance éminement pratique de son

enseignement éclate partout, et c'est précisément parce qu'il s'inspire

des réalités de la vie chrétienne et des besoins de l'Eglise
qu'il trouve les instances les plus fortes contre les doctrines
de l'ancienne école.

L'observation que nous venons de faire peut s'appliquer
aussi à sa théorie de la rédemption. Elle se caractérise par sa

base uniquement religieuse et morale, par son éloignement



528 G. BALDENSPERGER

des spéculations métaphysiques et intradivines, par l'absence
de toute considération juridique. L'œuvre rédemptrice ne vise

pas à l'anéantissement du péché originel ni à la destruction
de la puissance du péché dans l'individu. Elle a une signification

plus générale et purement religieuse. La rédemption n'est
autre chose que la rémission des péchés, le pardon. D'une
manière positive, la rémission des péchés est désignée par
l'expression paulinienne de la justification. Il faut entendre par
là un rapport tout particulier, dans lequel Dieu ne tient plus
compte des péchés de l'homme, mais se l'associe librement

pour le faire participer à l'établissement de son règne sur la

terre. Ce n'est pas que Dieu se fasse illusion sur l'état de

péché et la culpabilité de la créature, mais il porte un jugement

absolument libre qui ne dépend que de sa volonté et qui
n'est provoqué par aucun mérite humain.

La doctrine évangélique de la justification diffère du tout au
tout de la doctrine parallèle dans le catholicisme. Tandis que
cette dernière veut enseigner comment, par un procédé
mécanique, les pécheurs sont faits justes et capables d'accomplir
des bonnes œuvres, la première ne proclame absolument rien
concernant les œuvres et n'explique qu'une chose, comment
le pécheur peut entrer en communauté avec Dieu. Nous ne
voulons pas oublier de mentionner encore ce fait très important

et fortement accentué par M. Ritschl, que la justification,
la rémission des péchés, comme elle est le sceau de la nouvelle
alliance, ne doit jamais être séparée de la communauté
religieuse. Individuellement, le chrétien n'obtient le pardon que
dans la communauté à laquelle il appartient et où il se l'approprie

par la foi.
L'existence de la communauté chrétienne est indissolublement

liée à la personne et à l'œuvre du Christ. Si ses membres

possèdent le privilège de la rémission des péchés, s'ils sont
réconciliés avec Dieu, ce n'est point par suite d'une simple
déclaration, d'une promesse que Jésus leur aurait donnée en

sa qualité de prophète, mais ce privilège leur est assuré, grâce
à la vie et à la mort du Rédempteur, dans lesquelles il a fait

preuve d'une communion complète et inaltérable avec Dieu.



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 529

Par sa charité, par sa fidélité à toute épreuve qui ne s'est pas
démentie un seul instant et qui éclate le plus manifestement
dans sa passion et sa mort, qui est comme le couronnement de

sa vie, il a révélé aux siens la volonté d'amour du Père, il leur
a ouvert un libre accès auprès de Dieu, en supprimant ce qui
les éloignait de lui.

Le fruit de la réconcilation, c'est l'adoption, la filialité divine.
Elle élève le chrétien dans une sphère supérieure, où il ne
s'inspire plus des penchants naturels, où il n'est plus à la merci
des circonstances et des événements accidentels, mais où, à

l'exemple du Sauveur, il domine le monde par la patience et
l'amour. Cette liberté religieuse est dans une connexion étroite
avec la liberté morale qui, affranchissant le chrétien de la loi
écrite, règle sa conduite par une norme immuable et purement
intérieure, et c'est dans l'exercice de cette double liberté que
l'homme éprouve la paix, la félicité.

Nous sommes maintenant en possession de la réponse qu'il
faut donner à la question que nous nous posions à l'entrée de

ce chapitre. Pourquoi, demandions-nous, la religion de Jésus

est-elle l'expression la plus vraie et la plus parfaite de la
religion elle-même? C'est, on vient de le voir, parce que le
problème si ardu de la conciliation entre la liberté et la dépendance

de l'homme reçoit la meilleure, la seule solution possible

dans le christianisme. L'idée chrétienne de Dieu est donc
la plus haute, la plus pure ; elle seule nous garantit une
existence indépendante, vraiment personnelle, un bonheur durable,

non troublé par les traverses de la vie.
J'entends ce que beaucoup ne manqueront d'objecter à cette

démonstration. Une appréciation pareille du christianisme n'est

pas d'une nécessité générale ; elle n'a de force probante que
pour ceux qui se sont approprié l'expérience chrétienne. Ceci

nous amène à la question si débattue et si grave de la méthode
à suivre dans la théologie systématique.

(A suivre.) G. Baldensperger.

THÉOL. ET PHIL. 1883.


	La théologie d'Albert Ritschl

