
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1883)

Artikel: Wellhausen et sa méthode dans la critique du Pentateuque

Autor: Gretillat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379328

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379328
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WELLHAUSEN ET SA METHODE

DANS LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE1

La parole est à l'opportunisme en politique et au transformisme

dans la science. Le génie moderne, dominé par la
philosophie hégélienne, semble vouloir répudier toujours plus
résolument l'antique catégorie de la causalité, en substituant à

l'ancien adage qui paraissait assez sensé : e nihilo nihil fit,
le principe que tout est dans tout, et qu'il n'y a point de terme
aux choses parce qu'elles n'ont ni commencement ni origine.
L'hypothèse d'une création ou de créations successives, et en

général de crises soudaines présidant aux origines de la nature
et de l'humanité, s'en va avec les anciens dieux ; la science
moderne s'efforce de dépouiller, j'allais dire décapiter, les

époques réputées jusqu'ici primitives et cardinales, au profit des

périodes subséquentes; d'investir celles-ci des richesses de

celles-là, et de les ramener les unes comme les autres à des

évolutions continues. Le transformisme a fait un seul paquet
des théories de Cuvier sur les catastrophes géologiques qui
auraient précédé la période qui nous vit naître, des espèces
fixes et permanentes dans les différents règnes de la nature et
de ces règnes eux-mêmes.

Or la critique historique, dans le domaine de la théologie du

moins, parait sacrifier à la même tendance, appliquer le même

procédé. La critique biblique est devenue, elle aussi, transfor-

1 Ce travail a été lu dans sa partie essentielle à la Société théologique
neuchâteloise, le 18 janvier 1881.



VVELLHAUSEN ET SA MÉTHODE 485

miste. L'école de Baur déjà avait bouleversé le tableau des

origines du christianisme, en rejetant dans le second siècle la

plupart des documents que l'Eglise avait jusqu'ici attribués au

premier. Cette répartition était, nous le répétons, conséquente
aux prémisses du système hégélien, selon lesquelles il ne saurait

y avoir eu des époques créatrices et cardinales dans
l'histoire; et la nouvelle école Reuss-Craf-Wellhausen opère
aujourd'hui le même branle-bas dans la critique de l'Ancien
Testament, en avançant la date de la composition de la loi dite
mosaïque jusqu'à l'époque du retour de la captivité de Babylone.

J'ai nommé M. Reuss le premier pour rendre à chacun ce

qui lui est dû; et c'est à juste titre que le théologien de

Strasbourg réclame la paternité de la nouvelle théorie (voir la Bible
de Reuss, l'Histoire sainte et la Loi, torn. I, pag. 23, note), en

rappelant qu'il fut le maître de Graf, lequel fut le maître de

Wellhausen, d'après le propre aveu de celui-ci. Or la théorie
en cause se trouve associée aujourd'hui au nom seul de Well-
hausen, qui est dès lors en train de passer nom commun avec
désinence en ismus. Ce sont là de ces coups familiers au destin.

Tous les continents ne portent pas le nom de leur premier
explorateur.

C'est que, parait-il, Wellhausen comme Darwin ont eu l'heur
de donner aux hypothèses de leurs prédécesseurs, qui étaient
restées jusqu'à eux comme en suspension dansl'atmosphère, leur
forme achevée et classique, le plus appropriée à l'objet, le plus
accommodée sans doute aussi au goût du jour. Sous la plume
du naturaliste comme sous celle du critique, l'idée s'est faite

chair et est devenue aussitôt une puissance. Wellhausen, pour
autant que je le connais, est un type consommé du critique
allemand, personnage composé par parties inégales d'un érudit
de première force, d'un dogmaticien résolu, d'un devin
perspicace, et enfin, pour une dose infinitésimale, d'une façon

d'Erostrate qui fut un poseur. Nul mieux que notre auteur, il
faut le reconnaître, ne s'entend à promener votre esprit dans
les multiples méandres d'une idée en spirale, en vous prouvant
victorieusement que le texte qui contredit sa théorie se trouve



486 GRETILLAT

être une interpolation jehoviste transcrite dans un document
plus ancien, dans l'intention, absolument indéniable aujourd'hui,

de faire croire à son origine éloïste.
Un ami d'Allemagne me racontait qu'il avait entendu Ewald

discuter l'authenticité d'un psaume: «Vous me demanderez,
disait-il à ses élèves, quelles sont mes raisons pour dire que
ce psaume n'est pas de David. Je n'en ai pas, aber ich hœr's

(mais j'entends cela).» Généralisez la scène, et vous aurez la
notion du critique allemand moderne et de M. Wellhausen en

particulier. C'est un homme qui connaît toutes les herbes des

prés, et qui de plus les entend croître.
Je ne crois pas faire tort à la théologie allemande contemporaine

en disant qu'elle se surpasse et nous surpasse par la

sûreté, l'exactitude et l'abondance de ses informations. Il suffit
de lire le premier numéro venu d'une revue comme la Theologische

Litteraturzeitung, dirigée par M. Schürer, àGiessen, pour
être littéralement confondu de la somme de faits et de menus
faits que des hommes sujets aux mêmes infirmités que nous
ont su emmagasiner pendant huit ou dix lustres d'une carrière
terrestre. Il n'y a pas à dire : l'érudition en matière d'histoire
ecclésiastique, d'histoire des dogmes, de critique et de philologie,

ne saurait être poussée plus loin que cela n'a lieu dans
les contrées d'Outre-Rhin.

Et après tout cela, la pensée théologique y paraît fatiguée et

épuisée; la grande flamme s'éteint. Les grands noms, Rothe,
Julius Müller, Beck n'ont pas été remplacés. Ritschl est actuellement,

avec Wellhausen, le théologien qui jouit de la plus grande
notoriété. Mais qui le croirait, dans cette terre de la pensée
libre et de la libre-pensée, rien n'égale la servilité dans

laquelle ses disciples se tiennent à son égard. La méthode de

l'autos epha fleurit aujourd'hui à Göttingue, comme à Crotone
dans le VIe siècle avant Jésus-Christ, et on nous a raconté qu'il
suffit d'un mot du maître pour terminer toute discussion entre
disciples, ou même pour changer l'opinion de ceux qui en
avaient une.

En attendant, les étudiants en théologie qui, de France ou
de Suisse, vont en Allemagne s'abreuver aux sources de la



WELLHAUSEN ET SA MÉTHODE 487

science, s'étonnent et peut-être s'affligent de n'avoir guère à

choisir qu'entre un enseignement confessionnel et une critique
audacieuse. Les hommes que leur profession appelle à lire la
théologie allemande reçoivent des impressions analogues. Vous
ne serez pas long non plus à remarquer la place accordée par
l'auteur à des questions, parfois à des anecdotes personnelles,
ou à la discussion des opinions de confrères, dont aucune ne

peut décemment être négligée, sous peine de lèse-faculté ; et

vous verrez des théologiens, écrivains et professeurs, plus
soucieux de se traiter, bien ou mal, les uns les autres, que de traiter

leur sujet.
Nous nous plaindrons aussi de voir la pensée, que nous

cherchions à suivre de page en page, s'accrocher à tout propos au
détail ; s'égarer dans les petites choses; la matière sainte mise

en charpie ; un misérable iota devenu un thème de commentaires

; le moindre indice, jusqu'ici absolument inaperçu, élevé

à la hauteur d'une découverte acquise dorénavant à toute
discussion sérieuse et impartiale. Et j'en suis à me demander —

sans doute par ma faute — si la langue maternelle, la langue
de Lessing et de Gothe, n'aurait pas été donnée à mon
semblable pour me faire expier l'avantage de connaître ses idées.

Qu'avez-vous fait de la théologie? m'écrié-je alors indigné
au spectacle de cette course au clocher à la poursuite de

nouveautés à sensation Que va-t-il me rester comme substance

vivante, comme matière utile et fécondante pour ma propre
pensée, de la page que vous venez de me faire lire? Et vous

était-il permis, ô savant homme, de transformer la première, la

plus nécessaire, la plus intéressante, la plus universelle de

toutes les sciences, la science du vrai Dieu et du salut, celle

qui doit former les serviteurs de l'Eglise et les ambassadeurs

de Christ, en un corpus mortuum pour vos dissections, en un

champ d'expérimentation pour le système du Dr X en quête de

renommée!
On me dira que j'exagère ; eh si seulement cela était vrai

Descartes eut la gloire d'appliquer l'algèbre à la géométrie;

l'Allemagne moderne a imaginé d'appliquer l'algèbre à la

critique du Pentateuque Dans la préface (pag. 7) du Commen-



488 GRETILLAT

taire sur l'Exode de Dillmann, un des plus éminents
représentants de la critique actuelle, bien qu'il soit l'adversaire
déclaré de Wellhausen, je lis le passage suivant, que je traduis
ici littéralement pour donner un spécimen du langage usité
actuellement dans la théologie ; il s'agit des rapports réciproques

des différents fragments du Pentateuque :

« Je dois m'opposer avec la plus grande décision à l'opinion
de Wellhausen, que C (chez lui J) soit plus ancienque B (chez
lui E); C repose absolument sur B, et pour le temps et l'esprit
se rapproche déjà beaucoup plus de D. Je conteste aussi que B

et C aient été d'abord élaborés ensemble et qu'ensuite A ait été

intercalé entre eux ; et de plus qu'A soit complet et dans l'ordre

primitif; et je dois insister sur ce que B etC devraient être

séparés d'une manière plus nette et plus correcte que cela n'a
eu lieu jusqu'ici, avant qu'on puisse tenter de nouveau de les

réunir. Quant à Q* Q2 Q3 J1 J2 J^E^ E2 E3, je ne sais qu'en
faire et je ne saurais y voir que des hypothèses désespérées.»

Un jeune Allemand à qui je venais de lire ce passage, le trouvait

limpide comme l'eau de roche ; mais si M. Jourdain était
ici, il demanderait sans doute ce que signifie tout ce tintamarre-
là; etil faudrait lui répondre que ces lettres désignent les
différents fragments jéhovistes, éloïstes ou sacerdotaux que
M. Wellhausen ou M. Dillmann ont cru reconnaître dans le

Pentateuque; fragments que l'un appelle C, l'autre J; l'un B,
l'autre E; et que les exposants 1, 2, 3 dont certaines de ces
lettres sont pourvues indiquent les différentes couches
auxquelles ces documents appartiennent. Car M. Jourdain ne
devrait pas ignorer que, dans l'opinion généralement admise

aujourd'hui, il y a non seulement différents documents dans le

Pentateuque, remontant à des dates différentes, mais
différentes couches dans chacun de ces documents, et des dates

différentes aussi à attribuer à ces couches ; à quoi M. Jourdain
répondrait peut-être que la théologie protestante est une
science moins intéressante qu'il ne l'avait cru.

S'il faut en croire M. Wellhausen dans son Histoire d'Israël

(Geschichte Israels, 1er Band, Berlin 1878), l'histoire traditionnelle

du peuple d'Israël serait en vérité la plus gigantesque



WELLHAUSEN ET SA MÉTHODE 489

mystification dont l'histoire des littératures fasse mention. Si
ce savant a raison, il nous faut fermer l'Ancien Testament
et toute Geschichte Israels, celle de M. Wellhausen y
comprise, et romans pour romans, nous mettre à lire Zola.

Ce qui pourtant m'a toujours étonné chez les critiques,
adversaires de toute révélation surnaturelle chez le peuple
d'Israël et dans sa littérature, c'est la persistance extraordinaire

qu'ils mettent à nous prouver que ce peuple et sa
littérature ne sont pas sortis de l'ordinaire; tandis que l'un et
l'autre en sortent à tout le moins par les flots d'encre qu'ils
font répandre.

M. Wellhausen a bien voulu nous mettre dans la confidence
des perplexités qui l'ont agité lui-même dans l'étude du
problème du Pentateuque, et qui l'ont poussé vers la théorie qui
a déjà illustré son nom. Ce récit ne manque pas d'intérêt et
de fraîcheur; et s'il ne suffît pas à nous convertir aux idées

nouvelles, il atteste à tout le moins chez notre auteur, au point
de départ de ses recherches, un motif sérieux et une intention
sincère d'atteindre le vrai. Mais qu'il est facile ensuite de se

faire illusion à soi-même, en introduisant, à son propre insu
peut-être, dans cette préoccupation première et encore vierge
en apparence, des prémisses toutes faites d'un poids imperceptible!

Celles-ci vont aussitôt faire pencher la balance du
jugement du côté secrètement indiqué par la nature subjective, et

une fois ce mouvement d'inclinaison commencé, appelant à

son aide toutes les molécules en suspension dans le milieu où
la pensée se croit isolée et indépendante, se fortifiant de

toutes les apparences, de toutes les faiblesses innées à l'âme
et au caractère, des préjugés et des partis pris latents chez

les esprits d'alentour, il déterminera une opinion, une
conviction qui, une fois devenue publique, sera devenue presque
irrévocable.

Et nous-même qui parlons ainsi, prenons garde de tomber
victime d'illusions toutes pareilles, quoique dans une direction
inverse!

« Au commencement de mes études, lisons-nous pag. 3 du

livre de Wellhausen, les histoires de Saul et de David, d'Elie



490 GRETILLAT

etd'Achab m'attiraient; j'étais saisi parles discours d'un Amos

et d'un Esaïe; je lus les prophètes et les livres historiques
de l'Ancien Testament. Les secours que j'avais sous la main
devaient suffire, à ce que je croyais, à me les faire entendre plus
ou moins; mais ma conscience n'était pas tranquille; et il me
semblait que je débutais par le toit au lieu de le faire par le

fondement; car je ne connaissais pas la Loi dont j'avais
entendu dire qu'elle était la base et la présupposition des autres

produits littéraires. Enfin je pris courage, et j'étudiai l'Exode,
le Lévitique et les Nombres, et encore avec le commentaire
de Knobel. Mais c'est en vain que j'attendais la lumière qui de

ce point devait se répandre sur les livres historiques et

prophétiques. La Loi me faisait perdre au contraire la jouissance

que ceux-ci m'avaient fait éprouver ; au lieu de les rapprocher
de moi, elle s'interposait violemment, comme un fantôme qui
fait sans doute beaucoup de bruit, mais ne se voit pas et produit

peu d'effet. Où se trouvaient des points de contact, des

différences s'y joignaient, et je ne pouvais me résoudre à

mettre la priorité du côté de la loi ; à considérer, par exemple,
les naziréats de Samson et de Samuel comme des degrés
consécutifs au naziréat mosaïque1. Ce fut alors, dans l'été de

1867, dans une visite d'occasion faite à Göttingue, que j'appris
que Karl Graf assignait à la Loi sa date après les prophètes ;

et dès ce moment, sans connaître encore les raisons données

en faveur de cette hypothèse, j'y étais gagné. Je dus reconnaître

que l'antiquité hébraïque devait s'expliquer sans le
livre de la Loi. »

Notre but ne saurait être d'entreprendre, dans les limites
réduites qui nous sont imposées, une réfutation complète de

l'ouvrage et de la théorie de Wellhausen, pas plus que d'exposer nous-
même une solution du problème des origines du Pentateuque.
Tout d'abord nous restreindrons le champ de notre discussion au

f Pas plus que la pratique du lévirat relatée dans le livre de Ruth
n'est identique aux prescriptions du Deutéronome (XXV, 9). Buth n'a pas
craché au visage de son parent qui la dédaignait (Ruth IV, 6); ce qui
est précisément pour moi une preuve de l'antériorité de la loi du

Deutéronome, qui avait eu le temps de s'user dans la pratique.



WELLHAUSEN ET SA MÉTHODE 491

sujet du premier chapitre de l'ouvrage allemand : le sanctuaire
israélite, qui fournit à l'auteur, nous devons le reconnaître, ses

arguments les plus plausibles. La constitution du sacerdoce,
les rapports des sacrificateurs aux lévites, tels qu'on peut les

supposer aux diverses époques de l'histoire d'Israël, ne
susciteraient pas devant nous, à ce qu'il nous paraît, des difficultés
aussi sérieuses, si nous voulions les soumettre à la même

épreuve. En revanche, le conflit apparent entre une tradition
qui rattache l'institution d'un sanctuaire unique aux origines
mêmes de l'histoire d'Israël, et le fait que les âges subséquents
paraissent avoir ignoré ce sanctuaire unique, ne devait pas

passer à toujours inaperçu ; et le sens de la combattivité,
aussitôt réveillé dans le monde où l'on discute, eut bientôt
enfanté les conclusions les plus hardies.

Nous ne saurions blâmer certes une certaine ardeur dans
les recherches de la critique ni une certaine résolution plus
ou moins bruyante à en proclamer les résultats. Que ceux qui
se croient détenteurs d'une vérité nouvelle le disent à haute

voix, nous y consentons; mais que, même en parlant ainsi, ils
veuillent bien laisser quelque part le protocole ouvert, et à

l'adversaire le droit de secouer encore un peu la tête, sans
être qualifié sur-le-champ de frère ignorantin. Je rencontre
un nouvel exemple de cette tendance à l'intolérance, en
matière de critique, dans un milieu où je ne l'eusse pas cherché.
Le numéro d'avril du Chrétien évangélique, pag. 181, contient
la critique d'un ouvrage intitulé : la Bible et son histoire. L'auteur

de l'article, M. Armand Vautier, fort sévère pour
l'ouvrage en question, que d'ailleurs je ne connais pas, résume

comme suit ses impressions :

« Affirmer sans réserve que « les livres de Moïse datent de

» plus de 1500 ans avant Jésus-Christ, » est un fâcheux

commencement, surtout lorsqu'il coïncide avec la publication des

articles de la Revue de théologie, dans lesquels M. le professeur
Vuilleumier expose avec autant de modération que de clarté
les résultats les plus certains l de l'étude dont le Pentateuque
est l'objet de nos jours. »

1 C'est nous qui soulignons.



492 GRETILLAT

Nous avons lu avec l'attention qu'ils méritent et un vif
intérêt les articles que M. Vuilleumier a consacrés à la Question
du Pentateuque dans sa phase actuellei ; et s'il ne s'agissait

que d'apprécier les qualités de méthode, la modération, la
parfaite convenance du ton, la clarté de l'exposition et une
hardiesse qui nous a paru excessive, mais respectueuse en même

temps des fondements de la foi chrétienne, nous ne saurions
marchander nos éloges à l'auteur. Mais nous ne le rendrons pas

non plus responsable de l'accent de complète plérophorïe avec

lequel M. Armand Vautier proclame définitifs des résultats
encore soumis à l'étude, et M. Vuilleumier serait certainement
le dernier à s'opposer à ce que nous parsemions ses sept
articles de quelques points interrogatifs.

Dans le cas particulier de Wellhausen, nous avons été frappé
en lisant le premier chapitre de son ouvrage intitulé : Der Ort
des Gottesdienstes (le lieu du culte), d'un procédé de discussion

qui nous a paru être tout le contraire d'une méthode vraiment
scientifique, car elle consiste à supprimer les témoignages
contraires à la thèse, par la seule raison qu'ils la contrarient.
Cela s'appelle en logique, si je ne fais erreur, une pétition de

principe, et c'est là une des plus fécondes sources d'erreurs
parmi les hommes. Quand l'orthodoxie, partant d'une prémisse
donnée, s'est permis des pétitions de principe, elle pouvait
prétendre à une certaine grâce d'état pour en user ainsi. Il est
moins compréhensible et par conséquent moins excusable que
cette critique si vantée pour ne donner que « les résultats les

plus certains, » dictés par l'impartialité la plus absolue,
revienne à des errements dès longtemps jugés, et se laisse
surprendre à son tour en flagrant délit d'apriorisme. Eh que de

partis, libéraux dans l'opposition, se sont trouvés absolutistes
au pouvoir. Nous avons dit tout à l'heure que l'homme est

naturellement poseur; ajoutons qu'il est naturellement
absolutiste.

C'est donc la méthode de Wellhausen, plutôt encore que
ses conclusions, que nous croyons utile de soumettre
aujourd'hui à l'examen des lecteurs du Pentateuque et de l'Ancien

1 Voir Revue de théologie et de philosophie, 1882, 1883.



WELLHAUSEN ET SA MÉTHODE 493

Testament; car si, comme on l'a dit, il n'y a pas de vérité
contre la vérité, nous avons en revanche le droit et le
devoir de soumettre l'attaque aux mêmes conditions que la
défense. Il me souvient d'une discussion où l'un de nos plus
vénérés collègues, mais point théologien, M. le professeur
Pettavel, s'animait sur un texte qui n'a jamais existé. « Cela

n'y est pas! » lui crie-t-on de toutes parts. « Enfin, reprend-il,
si cela n'y est pas, cela devrait y être. » Ainsi raisonne Well-
hausen dans un très grand nombre de cas.

Jusqu'ici Juifs et Chrétiens avaient été passablement d'accord

pour dire que le Pentateuque, pris en gros, datait des origines
de la nation israélite, et qu'il était le fondement sur lequel
reposait son histoire. Les critiques qui se séparaient de la multitude

des croyants faisaient descendre la date de la composition
de l'une ou l'autre des parties de ce grand tout jusqu'à l'époque
de Josias au plus tard. Le travail de dissection était d'ailleurs
dès longtemps commencé ; le nombre des sources dont s'était
orme le livre de la Genèse avait été déjà maintes fois supputé,

et l'impossibilité d'accorder les points de vue élohiste et

jehoviste, démontrée et proclamée. Aujourd'hui on a changé tout
cela ; les résultats les plus certains naguère sont répudiés ;

l'antique querelle du jéhovisme et de l'élohisme, comme en

géologie celle du neptunisme et du plutonisme, passe à l'arrière-
plan ; d'autres constellations, d'autres critères ont surgi, plus
décisifs encore que la différence et l'alternance des noms de

Dieu; en tout cas, les termes du débat sont complètement
renversés; et tandis qu'autrefois vous n'eussiez pu soutenir
impunément que l'élohiste ait été le dernier rédacteur, aujourd'hui

vous feriez sourire de pitié celui devant qui vous nieriez

que c'est le jehoviste qui est l'ancien, que c'est le ou les
auteurs élohistes qui ont travaillé sur le ou les documents
jéhovistes; et surtout n'allez pas dire que l'intention du dernier
rédacteur a été seulement de compléter ou d'amender le document

primitif, puisqu'il est prouvé qu'il ne nous l'a conservé

que pour le contredire. Voici donc la construction de l'histoire
d'Israël issue des plus récentes études de la critique de l'Ancien

Testament.



494 GRETILLAT

Tout d'abord le Pentateuque s'appellera à l'avenir l'Hexa-
teuque, car d'après l'école moderne, le livre, de Josué fait partie

du même ensemble, puisque « ce n'est pas la mort de Moïse,
mais la conquête du pays de Canaan qui forme la vraie clôture
de l'ère patriarcale, de la sortie d'Egypte et du séjour dans le
désert. » (Pag. 6.)

Encore faut-il s'entendre sur la conquête de Canaan, qui ne
fut pas ce qu'un vain peuple pense ; les effroyables massacres
des Cananéens, tant reprochés à Josué et à ses preux, paraissent

aujourd'hui ein überwundener Standpunkt. M. Stade,
l'auteur de l'histoire la plus récente d'Israël, qui est encore en

cours de publication, a lu dans le chapitre premier du livre des

Juges que toute l'histoire racontée dans le livre de Josué n'est

qu'une fable, et que la conquête de Canaan par les Israélites a

été eine voriviegend friedliche. Et moi, je brûle d'envie
d'imprimer quelque part que les Israélites ne sont jamais entrés

en Canaan.

De cet ensemble, l'Hexateuque, se détache d'abord, avec les

caractères les plus aisément reconnaissables, le Deutéronome,
qui représente une législation indépendante ; puis, la partie
appelée jadis Grundschrift (écrit fondamental), ou élohiste ;
selon Ewald, le Livre des origines, celle que Wellhausen désignera
(pag. 9), d'après son origine et son caractère, commele Priestercodex

(le code sacerdotal), parce qu'il contient in majori parte
des éléments de législation relatifs au tabernacle et au culte.
Les parties historiques qui peuvent s'y trouver ne sont là que

pour servir de cadre à la législation, ou de « masque » pour la

couvrir. (Pag. 6, 7.)
Notons en passant ce mot masque (Maske) ; nous le retrouverons

plus tard encore à propos du Priestercodex : « Le Priestercodex

s'efforce de conserver la livrée (das Kostüm) de l'époque
mosaïque, et de masquer la sienne, toutes les fois que cela se

peut. » (Pag. 9.) Et ce qu'il y a de curieux ici, c'est que le

Deutéronomiste, lui, ne cède point à cette fantaisie de vouloir
se faire passer pour plus vieux qu'il ne l'est. Appellerons-nous
cela : être plus honnête En tout cas, nous voilà prévenus :

toutes les fois que nous découvrirons dans le Priestercodex des



WELLHAUSEN ET SA MÉTHODE 495

traces évidentes d'antiquité, le critique nous répondra :

Permettez cela fait partie du masque. — Mais alors, comment
donc connaissez-vous le visage?

Les parties assignées par notre auteur au Priestercodex sont :

le Lévitique, avec les morceaux similaires ; Ex. XXV-XL, à

l'exception des chapitres XXXII-XXXIV; Nomb. I-X, XV-XIX,
XXV-XXXVI, sauf un petit nombre d'exceptions.

Ici j'arrête un instant le critique, et je lui demande, après me
l'être demandé à moi-même, lequel de nous deux vraiment est
en état d'hallucination. Je relis une seconde et une troisième
fois la page 6, et il n'y a pas moyen de s'y tromper : on vient
de nous dire que la Grundschrift est élohiste et portait jadis ce
titre. Or j'ouvre le Lévitique, et je n'y trouve que le nom de

Jéhova. — Permettez, ceci est sans doute le masque, et nous
devons avoir dans le Lévitique un élohiste qui se déguise en

jehoviste.
Les caractères et critères distinctifs de la Grundschrift ou

Priestercodex sont, d'après pag. 6, les suivants : prédilection pour
les nombres et les mesures, en général pour le schema; une
langue gauche et pédantesque (starre pedantische Sprache :

comme il faut savoir l'hébreu pour découvrir ces choses-là ;

les répétitions constantes de certaines expressions et de

certaines tournures (on nous dira plus tard lesquelles). Le Priestercodex

offre les caractères les plus marqués, et est dès lors le

plus facilement reconnaissable.
En voilà assurément assez pour nous persuader d'admettre

que les chap. XXV-XXXI de l'Exode faisaient partie du Priestercodex,

que les chapitres XXXII àXXXIV n'en faisaient point partie,

et que les chapitres XXXV-XL en faisaient denouve au partie.
Je soupçonne à cette particularité une autre raison encore :

c'est qu'il serait difficile de faire sortir de la plume de prêtres
aussi madrés que les auteurs du Priestercodex le récit de la

conduite d'Aron, leur premier chef, dans la journée du veau

d'or, Ex. XXXII ; puis il convenait au critique de se réserver

pour la pag. 405 la constatation d'un Deutérodécalogue1 extrait

1 C'est, sauf erreur de ma part, M. Bertheau pere, qui est le premier
auteur de cette découverte.



496 GRETILLAT

de Ex. XXXIV, rival du premier, Ex. XX, et dont la dixième
et dernière défense, moins difficile à observer assurément que
celle de la convoitise, était conçue en ces termes (vers. 26) : Tu

ne feras point cuire un chevreau dans le lait de sa mère. (Ex.

XXXIV, 26.)
Eh bien si j'avais été un des madrés auteurs du Priestercodex,

qui laissèrent ce chapitre XXXII, si compromettant
pour l'honneur de la compagnie, s'intercaler entre XXV-XXXI
et XXXV-XL, je n'eusse pas hésité à faire disparaître cette
feuille détachée d'un revers de main, et peut-être que M.

Wellhausen ne s'en serait jamais aperçu.
Confiant dans l'affirmation qui précède, vous allez raisonner

sur cette prémisse que tout le Lévitique appartient au Priester-
codex. Vous n'y êtes point encore. Selon des notes jetées au
bas des pages 37 et 39, il y a lieu de faire ici de nouvelles
distinctions : Distinguants

Les chapitres XVII-XXVI forment, nous dit-on en note, un

groupe à part qui fait transition entre le Deutéronome et le
Priestercodex. Ne me demandez pas la raison de cette nouvelle

particularité et ne la demandez pas à notre auteur, car la plus
sérieuse est peut-être celle qu'il n'avouera pas, savoir qu'il
faut se réserver une issue en cas d'embarras. « Dans le

Deutéronome, lisons-nous pag. 36, 37, c'est-à-dire dans la page
même qui porte la note, l'unicité du culte est réclamée ; dans

le Priestercodex, on la suppose réalisée. »

Or j'ouvre le chap. XVII du Lévitique, qui contient, sous les

menaces les plus graves, la défense de répandre du sang, non
seulement pour le service du culte, mais même pour l'usage

domestique, dans tout autre lieu qu'à l'entrée du Tabernacle

d'assignation. L'unicité du sanctuaire est donc ici, non point
supposée, mais réclamée aussi péremptoirement que cela peut
être le cas Deut. XII. Arrêtez le critique sur ce point, il vous

répondra que précisément le chap. XVII fait partie du groupe
de transition.

Autre exemple de l'utilité des notes explicatives au bas des

pages. Je lis, pag. 87 : « Le mot pâque se trouve en général
(überhaupt) pour la première fois dans le Deutéronome. » Je



WELLHAUSEN ET SA MÉTHODE 497

m'étonne d'abord sans protester, le mot überhaupt étant
élastique de sa nature. Etre le premier, purement et simplement,
ou être le premier seulement überhaupt, ce sont sans doute deux
cas fort distincts. Mais je tourne le feuillet, et je lis, page 89 :

« Comme nous l'avons vu, le mot pâque se trouve pour la
première fois dans le Deutéronome. » Cette fois-ci, überhaupt a

disparu; cela devient grave. Je cours à mon Gesenius, et y
trouve à l'article pesach (pâque), un renvoi à Lév. XXIII, 5.
J'ouvre ma Bible hébraïque, et je trouve dans le passage
indiqué les deux mots joints l'un à l'autre : pesach laiahveh (pâque
à l'Eternel)! M. Wellhausen sera-t-il confondu, ou du moins
confus Point du tout Voyez ma note, pag. 37 : Morceau de

transition, vous ai-je dit — Ah dirait encore M. Jourdain,
quelle belle chose qu'un morceau de transition

Ailleurs M. Wellhausen affirme que nulle part le Deutéronome

ne révèle d'allusions au Priestercodex. Dans les articles
sur la question du Pentateuque qu'il a insérés dans la Revue

théologique paraissant à Leipzig1, Delitzsch oppose à cette
affirmation divers textes du Deutéronome qui supposent
nécessairement l'existence des parties du Pentateuque assignées par
Wellhausen au Priestercodex. Je ne citerai que Deut. X, 1 où

les mots : « Tu te feras une arche de bois, » renvoient évidemment

à la description qui est faite de l'arche Ex. XXV-XL.
Ce qui reste du Pentateuque, après l'élimination du Priestercodex

et du Deutéronome, est l'écrit jehoviste, d'un contenu
essentiellement historique, et qui aime à reproduire avec une
certaine abondance les traditions des origines. L'histoire de l'ère

patriarcale, entre autres, y appartient tout entière. En fait de

législation, ce groupe ne possédait que les morceaux Ex. XX-XXIII
et XXXIV. Mais ici encore ne me demandez pas les raisons qui
contraignent notre auteur à joindre ces chapitres à JE plutôt
qu'à Q ou à E, car si c'est la présence du nom de Jéhova dans

ces parties, nous avons déjà constaté que le Lévitique, qu'on
fait rentrer dans le Priestercodex, est tout entier jehoviste.

1 Zeitschrift für kirchliche Wissenschaft. Voir 1" année, les huit
premières livraisons.

THÉOL. ET PHIL. 1883. ?>3



498 GRETILLAT

Selon M. Wellhausen, tout le monde est d'accord pour placer
l'écrit jehoviste dans la grande période littéraire des rois et des

prophètes, celle qui a précédé les invasions assyriennes, et qui
a produit entre autres les belles parties des livres des Juges, de

Samuel et des Rois. La date de la composition du Deutéronome
serait plus certaine encore. Dans tous les milieux « où l'on
prétend à quelque crédit scientifique » (in allen Kreisen wo
überhaupt aufAnerkennung wissenschaftlicher Resultate zurechnen
ist, pag. 9), on reconnaît qu'il a été composé au moment de sa

découverte et de la tentative de réforme du roi Josias ; c'est-à-

dire, dans la génération qui a précédé la ruine de Jérusalem.

(2 Chron. XXXIV, 14 sq.) La pieuse supercherie du souverain
sacrificateur Hilkijah a joué ici, cela n'a pas besoin d'être dit,
un rôle décisif; car pour accréditer le document qu'on avait

éprouvé le besoin de fabriquer, il fallait bien faire semblant de

le tirer d'un vieux caisson. Nous avons déjà reconnu d'ailleurs
qu'à la différence du Priestercodex, et quelles que fussent les

réflexions provoquées par sa soudaine apparition, le Deutéronome

ne laisse pas que de trahir naïvement à M. Wellhausen
sa date et la situation contemporaine. Les deux passages Deut.

XII, 8 et XIX, 8 révèlent très clairement à toute critique quelque

peu scientifique (lœsst sehr deutlich hindurchscheinen) que
nous sommes après la ruine de Samarie, et que le royaume de

Juda reste seul. (Pag. 9.) Et si vous en doutez, lisez, je vous prie,
Deut. XII, 8 : « Vous n'agirez donc pas comme nous le faisons

maintenant ici, où chacun fait ce qui lui semble bon, parce que
vous n'êtes point encore arrivés dans le lieu de repos et dans

l'héritage que l'Eternel votre Dieu vous donne; » et XIX, 8 :

« Lorsque l'Eternel ton Dieu aura élargi tes frontières, comme
il l'a juré à tes pères, et qu'il t'aura donné tout le pays qu'il a

promis à tes pères de leur donner...» et dites après cela que
Samarie n'est pas détruite

Quand doit avoir été composé le Priestercodex voilà la

question qui agite toutes les universités allemandes depuis
plusieurs années, et nous avons rapporté au commencement de

cet article les raisons psychologiques, toutes fort respectables,
qui avaient contraint Wellhausen à abandonner le point de



WELLHAUSEN ET SA MÉTHODE 499

vue traditionnel sur l'origine et la date du Pentateuque. Elles
ne sauraient toutefois créer en nous un préjugé assez
favorable pour imposer silence à nos objections tirées de la chose
elle-même.

Et il nous paraît tout d'abord que le lecteur studieux des

livres historiques et prophétiques de l'Ancien Testament s'est
laissé dominer par une prémisse fort contestable en général,
et plus encore dans l'espèce, à telles enseignes même que nous
n'hésitons pas à y voir le proton pseudos de tout le système :

c'est qu'une loi sera nécessairement observée, et que de
l'absence des faits où cette observation devrait se montrer, il est

permis de conclure à la non-existence de la loi elle-même.
« L'idée comme idée, dit Wellhausen, pour expliquer à sa

manière que D (le Deutéronome) a dû précéder le PC (le
Priestercodex), l'idée comme idée est plus ancienne que l'idée
comme histoire. » (Pag. 37.) De ce que la loi dite mosaïque
paraît ou ignorée ou violée jusqu'au retour de la captivité de

Babylone, je conclurai donc avec notre critique que la loi dite

mosaïque date seulement de l'époque du retour de la captivité.
Mais n'a-t-on pas des exemples nombreux qui démontrent qu'il
est fort possible que l'idée reste sans effet et même sans trace

Citons des analogies et transportons-nous d'un bond en

l'an 6000 de notre ère. Je m'imagine que les Wellhausen de

l'an 6000, relisant l'histoire du dernier concile du Vatican où

fut proclamée l'infaillibilité de l'évêque de Rome, avant d'avoir
lu dans le Nouveau Testament les paroles du prince des

apôtres : « J'exhorte les anciens qui sont parmi vous, moi qui
suis ancien avec eux... » (1 Pier. 5 : 1), se verront jetés dans

les mêmes perplexités que notre savant contemporain, et ils
décideront dans leurs histoires de l'Eglise chrétienne que les

paroles attribuées à saint Pierre n'ont pu être écrites avant
le pontificat de Pie IX, qui ne s'est jamais consolé de la perte
de son pouvoir temporel.

Qui croira de même que les épîtres du Nouveau Testament
aient été écrites après le ministère terrestre de Jésus-Christ,
si nous considérons le peu de paroles du Maître qui y sont
citées



500 GRETILLAT

Quel Wellhausen vivant en l'an 6000, enseignant dans une
université allemande et « prétendant à quelque crédit scientifique,

» pourra admettre que l'apparition de l'Armée du salut
et l'avènement de la maréchale Booth soient des faits postérieurs
à la rédaction définitive du chap. XIV de la première aux
Corinthiens, où saint Paul commande formellement aux femmes de

se taire dans les églises, et du chap. II de la première épître
à Timothée, où il leur défend d'enseigner?

Je dis que, quand la loi dite de Moïse n'aurait laissé aucune
trace dans l'histoire du peuple d'Israël, on n'en devrait pas

encore conclure qu'elle ne fut pas à l'origine de cette histoire

ignorée ou violée, soit que, les circonstances en vue desquelles
elle avait été faite ne s'étant pas produites, elle fût restée

inapplicable en droit, soit qu'elle eût été méconnue par les

volontés rebelles d'un grand nombre de générations successives.

Or c'est ici que nous surprenons un des procédés les

plus familiers à la critique allemande ou française, qui consiste
à confondre le cours réel des événements avec leur cours normal,

dont nous savons que l'histoire s'est écartée par le fait des

causes secondes, par la faute des agents humains. Trouve-t-on
l'idolâtrie chez le peuple d'Israël à un moment donné, aussitôt

on conclut que la religion d'Israël n'était point monothéiste;
eh non, pas plus que l'idolâtrie romaine n'est le christianisme.
Nous avons parlé de transformisme tout à l'heure; ceci est du

déterminisme.
Une seconde réflexion qui m'est suggérée par les citations

déjà faites de notre auteur, c'est que sa thèse, quelle qu'en soit
l'autorité scientifique, nous paraît incompatible avec le caractère

de sainteté ou seulement de moralité des livres de l'Ancien
Testament et de leurs auteurs.

On nous explique l'apparition du Deutéronome par une
imposture aussi habile que sacerdotale, et la composition du

Priestercodex aurait été de même un acte de faux, au moyen
duquel une confrérie de prêtres avides de pouvoir, auraient
réussi à en imposer à l'ignorance et à la crédulité par la simulation

de formes archaïques et l'affectation de la couleur
locale. Cesi ainsi qu'on aurait eu l'idée de placer toute cette



WELLHAUSEN ET SA MÉTHODE 501

composition idéale et fantastique dans un camp; il aurait fallu
représenter, après le retour de la captivité, les images, les

tableaux, les impressions et les réflexions d'un auteur contemporain

de la génération du désert ; antidater toute cette législation

si compliquée concernant la construction du tabernacle, la

célébration des sacrifices, la constitution du sacerdoce, l'institution

en un mot d'un système théocratique complet avec ses

lois et ses pénalités; puis, d'un second coup de baguette
magique, il eût fallu imposer à la vénération du peuple juif cette
fabrication d'hier comme si elle eût eu mille ans d'existence, et
cette conversion subite de tout un peuple au culte lévitique
se serait faite comme un tour de bâton, sans lutte, du jour au
lendemain, à l'insu même de ceux qui devaient être les victimes
du phénomène ; et ce procédé qui aurait successivement trompé
le pieux roiJosiaset le prophète Jérémie, en l'an 630, aurait eu
le même succès un siècle plus tard auprès des Zorobabel, des

Jéhosua, des Néhémie, des Esdras, des Aggée et des Zacharie,

pour ne pas dire que tel ou tel de ces person nages doit être compté
parmi les complices de l'imposture. Que dis-je, cette imposture
aurait trompé l'Eglise chrétienne, l'Eglise primitive, les apôtres,
saint Paul, Jésus lui-même, qui ont lu ces livres, les ont
utilisés, approuvés sans réserve, appliqués à nos besoins et aux

leurs, et les ont par conséquent couverts de leur autorité.
Qu'on y prenne garde, et s'il faut démolir la tour, que ce ne

soit pas du moins d'un cœur léger.
Que surtout on ne vienne pas nous dire qu'il n'y a ici qu'une

question de critique historique, dont la foi est désintéressée. Je ne
dis pas que les intérêts de la foi soient un argument en critique,
mais je dis qu'il ne sera point indifférent à ma foi religieuse
et chrétienne, pour ne parler que de la mienne, de devoir

reconnaître que Jésus-Christ s'est laissé surprendre, dans le

domaine de la vérité morale, par des apparences trompeuses,
et qu'il a attribué pour lui-même et pour nous une autorité
divine à des produits de l'ambition et de la fraude. Il ne saurait
être indifférent à ma foi et par conséquent à ma vie religieuse
d'apprendre que les événements de la période préparatoire du

salut n'ont été qu'une vaste et séculaire mascarade.



502 GRETILLAT

Cela dit, et les questions préjudicielles étant posées et résolues

en ce qui nous concerne, quelles sont les raisons qui ont

pu porter Wellhausen et les savants de son école à ce que nous

nous permettrons d'appeler ces extrémités?
Wellhausen a cru reconnaître dans le Pentateuque trois

couches successives dans l'ordre chronologique, et pouvoir attribuer

à chacune d'elles telle ou telle fraction de la législation dite

mosaïque, dispersée ainsi durant des siècles d'intervalle. Quand

nous aurons réussi dans cette opération, il faudra reconnaître

que la dissection aura été complète et que l'Ancien Testament

ne sera plus comparable qu'à la campagne d'os secs contemplée

par le prophète Ezéchiel (chap. XXXVII, 1-13), avant que
le souffle eût passé par-dessus.

La plus ancienne de ces couches est formée par les morceaux
jéhovistes, qui correspondent aux grands documents
historiques déjà nommés de l'Ancien Testament. Il est vrai que
quelques éléments de législation s'y trouvent égarés, mais ils
seront censés porter en eux-mêmes leur date, ce dont il sera

permis au sens commun de rester juge.
La seconde couche est représentée par le Deutéronome, qui

suppose bien l'existence des documents jéhovistes, mais atteste

en même temps non moins clairement (la théorie le veut ainsi)
la non-existence du Priestercodex à ce moment-là.

La troisième couche enfin est formée par le Priestercodex

lui-même, qui serait la partie la plus récente du Pentateuque,
puisqu'elle ne remonterait pas plus haut que l'époque d'Esdras
et de Néhémie.

Dans cette construction Ezéchiel joue un rôle assez curieux
et qu'à coup sûr, tout prophète qu'il était, il n'a pas prévu en

écrivant la vision du nouveau temple, chap. XL-XLVIH.
Démarquons en passant qu'Ezéchiel est mal noté dans l'école

critique contemporaine. Selon Wellhausen (419), Jérémie
devrait être appelé « le dernier des prophètes, » et ceux qui sont

venus après lui « ne l'ont été que de nom; » Ezéchiel « avait
avalé un livre et l'a rendu. (III, 1-3.) » Lisez le texte, vous pourrez

vous assurer que ce dernier trait, d'un mauvais goût non

douteux, est de l'invention du critique. Il fut plutôt un « cen-



WELLHAUSEN ET SA MÉTHODE 503

seur d'hérétiques » qu'un prophète, et si la mesure qu'il appliquait

au passé lui eût été appliquée à lui-même, il aurait été
exclu du canon.

Il est vrai que M. Wellhausen est difficile en fait de prophétisme.

Selon lui, l'auteur anonyme de la seconde partie d'Esaïe
lui-même fut en fait « plutôt un théologien » qu'un prophète
(er ist in der That mehr ein Theologe). Et voyez comment les

rôles peuvent être intervertis : Quand Ewald interprétait Esaïe,
me disait un ami, on ne savait plus qui était le prophète

La théorie complète qui se rattache au rôle d'Ezéchiel dans

la formation de la législation dite mosaïque, se trouve exposée

par M. Smend, professeur d'exégèse de l'Ancien Testament
à Bàie, dans son commentaire, fort estimable d'ailleurs, du
livre d'Ezéchiel.

D'après M. Smend (pag. 308), Ezéchiel étant prêtre en même

temps que prophète, se serait trouvé en complet désaccord

(in diametralem Widerspruch) avec les autres prophètes, avec
Jérémie en particulier, sur l'essence de la religion. Pour les

uns, représentants du spiritualisme, cette essence se trouvait
dans les commandements moraux de Jéhova; pour Ezéchiel,
elle était dans le culte cérémonial, et cette prédilection qui était
la sienne a trouvé son expression dans la vision du Temple
futur, XL-XLVIII.

« En fait, nous dit Smend (pag. 312), ce morceau n'est

compréhensible que comme chaînon intermédiaire entre le
Deutéronome et le Priestercodex, d'où il résulte que ce dernier
date de l'exil ou d'après l'exil. »

Le plan du temple qu'Ezéchiel nous a tracé dans les derniers
chapitres de son livre, avec ce luxe de nombres et de mesures,
était donc bien dans sa pensée le modèle du sanctuaire que
les captifs, une fois retournés en Canaan, devraient construire
à Jérusalem ; et cette création du prêtre-prophète aurait servi
aux auteurs du Priestercodex de première esquisse pour les

descriptions fictives du Tabernacle que nous lisons dans la

seconde partie de l'Exode. Les rédacteurs de la législation dite

mosaïque étaient donc à Ezéchiel ce que celui-ci était à l'auteur
du Deutéronome, et même, M. Smend l'a constaté (pag. 313),



50 Ì GRETILLAT

« la vision d'Ezéchiel est plus rapprochée de la loi quant à ses

déterminations matérielles et plus du Deutéronome, au
contraire, quant à l'esprit de la composition. »

En résumé, bien loin que le Tabernacle d'assignation dit
mosaïque eût été la première figure du temple de l'avenir idéalisée

et spiritualisée dans la vision prophétique, le plan du Tabernacle

aurait été une amplification ritualiste du Temple d'Ezéchiel

faite par le sacré Collège à l'époque d'Esdras et de Néhémie,

et rejetée par un procédé dont ils ont gardé le secret, à

mille ans en arrière.
Je fais chemin faisant deux objections et même trois à cette

surprenante hypothèse :

1° A moins d'admettre chez Ezéchiel un état mental à tout
le moins maladif, il n'est pas supposable qu'il se soit représenté

un torrent tel que celui décrit XLV1I, 1-12, dans la réalité

matérielle.
2" Si je compare les descriptions détaillées des chérubins

dans les visions d'Ezéchiel, chap. I et X, avec les mentions
toutes nues faites dans la loi de ces êtres surnaturels (comp.
Ex. XXV, 18-20), il m'est impossible d'attribuer au texte
d'Ezéchiel la priorité sur celui de l'Exode, car ce thème aurait dû,
d'après toutes les analogies connues en littérature, aller en

s'amplifiant du livre d'Ezéchiel à l'Exode, au lieu de s'appauvrir
et de s'évider en passant de l'un à l'autre.

On nous représente Ezéchiel comme le rival des autres
prophètes, de Jérémie en particulier, et l'on oppose le spiritualisme

des uns au ritualisme de l'autre. Il nous serait facile de

prouver qu'il y a ce qu'on appelle du ritualisme chez les

prophètes les mieux notés comme spiritualistes, et que, d'un autre
côté, Ezéchiel n'a jamais enseigné que le rite sans l'esprit et la

vie puisse être agréable à Dieu. « Je leur ai donné des

préceptes qui n'étaient pas bons, et des ordonnances par lesquelles
ils ne pouvaient vivre. Je les souillai par leurs offrandes,
lorsqu'ils faisaient passer par le feu leurs premiers-nés; je voulus
ainsi les punir, et leur faire connaître que je suis l'Eternel. »

(Ezéch. XX, 25 et 2G.)

Le livre du prophète Joël va nous fournir un nouvel exemple



WELLHAUSEN ET SA MÉIHODE o05

de la façon dont la critique actuelle sait solliciter les textes et
les dates. On s'accordait généralement jusqu'ici, et pour
d'excellentes raisons, à placer le livre de Joël dans la première
période du règne de Joas. (880-860.) Mais comme il suppose,
à l'époque où il fut composé, l'existence et le fonctionnement
régulier du culte de Jéhova, il fût devenu embarrassant pour la

nouvelle théorie à une époque aussi reculée. M. Wellhausen
nous déclarera donc, pag. 420, comme chose hors de doute

(zweifelsohne), que le livre de Joël date de l'époque postérieure
à l'exil. Mais, ô surprise, ouvrez pag. 114, vous y verrez Joël cité
— zweifelsohne — comme antérieur à l'exil, à côté de Jérémie.

Pourquoi cela? c'est que, pag. 114, Joël avant l'exil devait
rendre un petit service qu'on n'eût pas demandé à Joël après
l'exil.

Le prophète Jérémie est beaucoup cité dans la nouvelle
école, et le texte Jér. VII, 22 passe parmi les fervents pour un
locus probans absolument inéluctable. Que voulez-vous donc
de plus fort en faveur de l'hypothèse Beuss-Graf-Wellhausen

que le texte Jér. VII, 22

« Je n'ai point parlé avec vos pères, et ne leur ai point
donné de commandement, au jour que je les fis sortir du pays
d'Egypte, en matière d'holocaustes et de sacrifices ; mais voici
ce que je leur ai commandé : Ecoutez ma voix et je serai votre
Dieu, et vous serez mon peuple, et marchez dans toutes les

voies que je vous ordonnerai, afin que vous soyez heureux. »

Vous l'avez entendu : Jéhova n'a rien commandé aux enfants

d'Israël après la sortie d'Egypte en matière d'holocaustes et de

sacrifices et M. Kaulzsch, professeur à Tubingue, savant

eminent et en même temps croyant sincère, déclare qu'il nous
abandonne tous les autres textes allégués par l'école, mais que
celui-ci lui reste. Et si M. Kautzsch a raison, il m'aura prouvé

que le paradoxe, l'ironie et l'éloquence étaient choses inconnues

en Israël dans le VIIe siècle avant Jésus-Christ.
Mais quand il me sera défendu d'interpréter un texte

scripturaire selon l'esprit et avec esprit, je demanderai pour la

même raison comment le prophète Ezéchiel a pu dire que
Dieu avait donné à son peuple des commandements qui n'é-



506 GRETILLAT

taient pas bons, et comment saint Paul a pu soutenir que le
bon Dieu ne se souciait pas des bœufs!...

Quoi la loi n'aurait jamais été écrite sur des tables à

l'époque de Jérémie, lui qui, annonçant l'alliance future, l'opposait

à l'ancienne qui allait périr par ce trait : Je mettrai ma loi
au dedans d'eux, et je la mettrai dans leur cœur

Dans le passage Jér. II, 8, nous voyons nommés les dépositaires

de la loi. (Thofesei hatthora.) Le verbe thafas signifie,
d'après Gesenius, manier, manipuler, et ne peut donc s'entendre

ici que de l'usage manuel d'une loi qui ne peut être qu'écrite.

Que fait M. Reuss de ce passage qui l'incommode? « On

traduit ordinairement, dit-il, les dépositaires de la loi, ce qui
ferait supposer que le prophète veut parler de la loi écrite du

code mosaïque, dont les prêtres auraient été les gardiens
archivistes. Les passages parallèles Jér. XVIII, 18; Ezéch. VII, 26

prouvent qu'il ne s'agit pas de cela. » Cherchez les deux

passages cités : vous constaterez que le verbe thafas qui est le

mot probant dans le texte II, 8 manque précisément dans ceux

qu'on nous oppose.
C'est Jérémie qui, après avoir prédit la disparition de l'Arche

de la ville et du Sanctuaire, III, 16, la substitution d'une
alliance toute spirituelle à l'alliance ancienne qui avait été

violée (XXXI, 31-33), ne laisse pas d'annoncer dans cette

période nouvelle elle-même la perpétuité du sacerdoce lévitique

: « Il ne manquera jamais, d'entre les sacrificateurs lévites,
d'homme qui offre des holocaustes, et qui fasse tous les jours
devant moi des parfums, des gâteaux et des sacrifices. »

(XXXIII, 18.) Et dire que ce passage ritualiste ne se lit pas dans

Ezéchiel, mais dans « le dernier des prophètes »

Mais nous arrivons à la difficulté centrale attachée à la théorie

traditionnelle : le contraste entre l'obligation de l'unicité
du sanctuaire, proclamée Deut. XII et Lév. XVII, et la
conduite contraire non seulement du peuple, mais des principaux
représentants de la théocratie qui, jusqu'à la construction du

temple de Salomon, semblent avoir même ignoré ce principe.
Si toutefois nous devons reconnaître que cette difficulté est

réelle, nous n'en oserons pas moins prétendre que la thèse



WELLHAUSEN ET SA MÉSHODE 507

de Wellhausen disant que le Tabernacle de Moïse n'a jamais
existé et n'a pas laissé de traces dans l'histoire d'Israël, est

encore plus hardie, car il nous suffit d'un seul texte authentique

qui mentionne cet objet sacré dans toute l'histoire
d'Israël jusqu'à l'exil, pour la réfuter. Aussi voyons-nous notre
auteur avancer dans cette partie de son sujet comme un
homme qui marcherait à travers une campagne couverte de

chausse-trapes.
« Le Tabernacle n'est pas le type, mais la copie du temple

de Jérusalem. » (Pag. 38.)
Combien faudra-t-il supposer d'interpolations dans les textes

tenus jusqu'ici pour authentiques et de fraudes chez les
auteurs dits sacres pour établir cette thèse : c'est ce que les

pages 42 et suiv. vont nous apprendre.
Tout d'abord, Wellhausen déclare hors concours l'auteur

des Chroniques qui trahit, selon lui, une dépendance trop
absolue à l'égard du PC pour que son témoignage puisse
avoir le moindre crédit. Par conséquent, les textes 2 Chron.

I, 3, où il est dit que le Tabernacle et l'autel d'airain de

Moïse se trouvaient à Gabaon, 1 Chron. XXI, 29, où on nous
dit la même chose, et 1 Chron. XVI, 39, où il est raconté que
le souverain sacrificateur Zadok y fonctionnait comme
sacrificateur en titre, tout en étant parfaitement authentiques, sont

biffés d'un trait de plume comme non-valeurs en matière de

critique historique.
Ne parlons donc plus des deux livres des Chroniques, où le

tabernacle de Moïse est nommé et à réitérées fois, et passons.
« Les livres des Juges et de Samuel mentionnent beaucoup

de sanctuaires sans doute, mais point le plus important de

tous, le Tabernacle. » Vous l'avez entendu : point le plus
important de tous, le Tabernacle, « car, c'est le critique qui
continue, le seul passage où le mot ohel moed (Tabernacle
d'assignation) se rencontre, 1 Sam. II, 28, est faiblement attesté et

suspect quant à son contenu (ist schlecht bezeugt und inhaltlich

verdächtig). Sans doute il y a des traces évidentes de la

présence de l'arche de l'alliance de l'Eternel vers la fin de la

période des Juges ; comp. 1 Sam. IV-VI. La présence de Par-



508 GRETILLAT

che nous garantit-elle celle du Tabernacle? Son histoire jusqu'à
la construction du temple de Salomon nous prouve plutôt
qu'elle était tout à fait indépendante d'une tente qui lui fût
particulièrement consacrée. »

Que vous semble-t-il de ce raisonnement? On nous prétend
qu'il n'y a pas trace dans les livres des Juges et de Samuel du
sanctuaire érigé par Moïse et se composant d'une tente et
d'une arche, car le passage qui mentionne la tente est suspect,
et ceux qui mentionnent l'arche nous prouvent seulement que
ce sanctuaire se démontait.

Mais nous ne sommes pas au bout des hardiesses de la
critique scientifique, qui, à l'égal de la foi vivante, transporte
les montagnes, c'est-à-dire les obstacles. Ce malencontreux
terme : Ohel Moed, qui, selon le propre aveu de notre auteur,
ne peut désigner que le Tabernacle d'assignation de Moïse

(pag. 46), rencontrera encore une belle occasion de
disparaître.

« Au moins devrait-on attendre, lisons-nous pag. 45, que,
dans le récit de la construction du nouveau sanctuaire, se

trouvât un mot concernant la conservation de l'ancien. » Cette

attente sera frustrée, n'en doutons pas ; car l'avenir du système
Wellhausen en dépend.

« Ce paraît être le cas, continue-t-il, 1 Rois VIII 4 où nous
lisons qu'après l'achèvement du Temple, on y transporta, outre
l'arche, le Tabernacle d'assignation et tous les ustensiles
sacrés qui s'y trouvaient. »

Et admirez ici surtout la nature du raisonnement que ce

texte hostile inspire à notre critique :

« Ou bien, dit-il pag. 45, la notice est faite conformément
au contexte du récit, et alors ohel moed ne peut désigner que
la tente élevée sur Sion par David ; ou bien ohel moed désigne

le tabernacle mosaïque, et alors cette donnée sort du
contexte, elle ne résulte pas des prémisses qui y sont renfermées
et elle a été introduite par une main postérieure. La première
alternative n'est pas probable, car ohel moed désigne toujours
le Tabernacle, par conséquent ce verset est aussi une
interpolation. »



WELLHAUSEN ET SA MÉTHODE 509

Peut-être fait-on trop d'honneur à certains auteurs à les
suivre jusqu'au bout, de la corde où il leur plaît d'exécuter
leurs tours de gobelet. Nous avons tenu à le faire une fois,
et dans une partie décisive de l'argumentation, afin de pouvoir
apprécier en une fois aussi la valeur que nous devons attacher
aux autres parties du système dont nous n'avons ni le temps
ni le goût d'entreprendre la critique.

M. Delitzsch, dans les articles précités, signale d'autres
procédés de ce que les théologiens « positifs » de l'Allemagne ont
si bien appelé « l'hypercritique : » j'y renvoie avec recommandation

ceux qui désireraient s'en instruire davantage.
Il y a cependant un point encore sur lequel M. Wellhausen

nous a donné une preuve particulièrement frappante de la

virtuosité qui lui est propre; il s'agit de l'autel des parfums.
Car M. Wellhausen est l'adversaire de l'autel des parfums.
L'autel des parfums l'importune. Donc l'autel des parfums
n'a jamais existé.

« On s'est cassé la tête depuis longtemps, lisons-nous dans un
de ses articles (Jahrbücher für deutsche Theologie 1877, drittes
Heft), pour savoir pourquoi c'est Exode XXX, 1-10 seulement,
et à part des autres ustensiles du sanctuaire, que se trouve
la description de l'autel des parfums ; celte raison est que
l'auteur du chap. XXVII l'ignore.

» Ezéchiel ne fait pas de différence entre la table et l'autel
dans le Naos, XLI, 22... Dans le Priestercodex même, l'autel
des parfums ne figure que dans certains morceaux, el il manque

dans ceux où on l'attendrait... Je reconnais que dans
1 Rois VII, 48 l'autel d'or et la table d'or sont distingués l'un
de l'autre ; mais le texte de ce chapitre est corrompu et

interpolé... Même dans le temple d'après l'exil, il paraît qu'il n'y a

pas eu un autel des parfums particulier à côté de la table...
Sans doute il nous est raconté, 1 Mac. I, 21 ; IV, 49, qu'il avait
été enlevé avec les autres ustensiles par Antiochus. Mais cette
donnée sommaire est contredite par le fait que les Romains
n'ont trouvé et enlevé qu'une table et un chandelier lors de la

destruction de la ville... »

Gardons-nous d'opposer aux négations de notre savant con-



510 GRETILLAT

cernant l'autel des parfums les passages suivants qui tous en

supposent l'existence : 2 Chron. IV, 19 ; 1 Rois VI, 20 et 22 ;

VII, 48 ; IX, 25 ; Esa. VI, 6 ; Apoc. VIII, 3, IX, 13 ; car nous
n'y gagnerions que de lui faire faire un nouveau massacre des

innocents.
Si Jésus-Christ eût compris la critique à la façon de Well-

hausen, il n'aurait certainement pas dit, Luc VI, 4 : « N'avez-
vous pas lu ce que fit David quand il eut faim?.. » Mais il aurait
aussitôt conclu du fait raconté 1 Sam. XXI, 6, qu'à l'instar de

l'autel des parfums, la table des pains de proposition n'a

jamais existé. Ce qui me frappe dans la méthode de la critique
nouvelle, c'est le rabbinisme de ses interprétations, c'est-à-
dire la propension habituelle à substituer la lettre qui tue,
parce qu'elle arrête la vie, à l'esprit qui la donne.

Gretillat.
(A suivre.)


	Wellhausen et sa méthode dans la critique du Pentateuque

