Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 16 (1883)

Artikel: La place de la liberté dans le fait religieux
Autor: Malan, C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379326

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379326
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IA PLACE DE LA LIBERTE

DANS LE FAIT RELIGIEUX

« La loi de la liberté. »
EPITRE DE JACQUES.

1 ne s’agit pas ici de préciser le degré de liberté que les lois
civiles devraient accorder aux manifestations extérieures de
la religion. Quelle que soit I'importance de cette question, —
et il serait difficile de I'exagérer! — la solution en dépendra
toujours et & chaque fois de la nature de ces ma.-ifestations.
Elle sera de plus nécessairement subordonnée a colle de la
légitimité du fait dont ces manifestations ne sauraivi. 2mais
éire qu'une expression indirecte et partielle.

On ne pense pas non plus & reprendre, dans ce qui va
suivre, la discussion des rapports entre « la grice » et « le
libre arbitre, » soit en abordant cette question directement et
pour elle-méme, soit en refaisant & ce propos l'exégese de
tels textes ou de Paul ou des premiers docteurs. Dans le
premier cas ce serait vouloir affirmer I'existence simultanée,
dans un méme étre, de deux principes actifs qui s’excluent;
tandis que, dans le second, on aurait fait intervenir une auto-
rité extérieure dans un débat qui ressortit tout entier 4 la
seule conscience individuelle.

Ce que I'on ambitionne c’est uniquement de définir le role
qui revient & la liberté, dans une dme qui aurait été mise en
face méme de I'autorité absolue ou divine. On veut donc es-
sayer de se rendre compte d’un fait de la vie intérieure ; en
pénétrant pour cela dans ce sanctuaire le plus intime de notre
expeérience, qui ne renferme plus rien de ce qui nous divise,



LA PLACE DE LA LIBERTE DANS LE FAIT RELIGIEUX 371

— dans ce domaine qui demeure pour nous tous comme la
sphére premiére et centrale de notre vie personnelle.

(’est dans ce but qu’aprés avoir précisé ce qu’il faut en-
tendre par le fait religieux, nous chercherons la place qu’il
faut assigner, dans ce fait, 4 ’exercice de la liberté.

I

Le fait religieux.

Nous définissons le fait religieux, un rapport de personne
@ personne inauguré par Diew lui-méme avec homme.

(’est donc 1a pour nous un rapport qui atteint ’homme non
pas dans telle ou telle portion spéciale de son activité faculta-
tive, mais dans le centre méme de sa vie personnelle; un
rapport qui s’effectue par conséquent au moyen d'une im-
pression recue directement par ce qui, aux yeux mémes de
cet homme, demeure le centre et la source prochaine de sa
libre activité ; au moyen d’une impression qui touche ce qui
demeure pour lui le point de départ de sa vie personnelle
elle-méme.

Affirmer que c’est 12 ce qui caractérise le fait religieux, re-
vient tout d’abord a avoir dit que lg {rait spécial qul vaut & tel
ou tel homme le nom d’un homme religieux, consiste en un
rapport entre cet homme lui-méme et quelque chose qu'’il res-
sent comme lui étant supérieur et antérieur. Si donc 'homme
en question se congoit lui-méme comme un étre personnel, le
second terme du rapport dont il s’agit lui apparait nécessai-
rement comme un étre supérieur ou supréme, en d’autres
mots, comme le maitre, ou « le Seigneur, » de sa personnalité
humaine. Or, la conscience de lui-méme comme d’un étre per-
sonnel étant, chez cet homme, la connaissance sxpédnimentale
non pas des seuls motifs prochains de son activité, mais bien
des mobiles qui président au dedans de lui aux déeisions de
sa volonté, — ce malitre, ou ce Seigneur, de sa personnalité,
ne sera pas uniquement a ses yeux le Seigneur de l'activité de
la vie, soit dans son ensemble soit dans tels ou tels actes
speclaux, il sera le Seigneur de la liberté elle-méme.



372 C. MALAN

La chose étant ainsi, ce que nous cherchons & préciser, c’est
la nature, comme aussi la limite, de cette domination exercée
de la sorte sur la liberté de 'homme dont il s’agit. Pour cela,
notre premiere tiche sera de nous faire une idée aussi claire
que possible de ce que nous avons appelé « le rapport reli-
gieux. » Or comme c’est 14, dans 'ensemble de notre expé-
rience intérieure, un fait spécial et seul de son espéce, nous
ne saurions le définir qu’en 'exposant avec quelque détail.

Nous commencons sans doute par admettre la réalité de ce
rapport. Laissant aux faits que nous allons devoir rappeler le
soin de nous justifier & cet égard, nous nous plagons donc ici
d’emblée sur le terrain du théisme ; notre point de départ étant
le fait d’un croyant qui cherche & retenir sa foi en Dieu en
face des objections faites & cette foi au nom des droits de la
liberté personnelle.

Aprés avoir montré que la ou le rapport religieux existe au
dedans de I'homme, il n’y existe pas du fait de 'homme ; que
ce n’est pas 'homme qui a Inauguré ce rapport, comme ce
n’est pas non plus lui qui le maintient; que '’homme en est
tout d’abord l'objet et non lesujet, — nous nous appliquerons &
préciser le coté spécial de sa vie intérieure par lequel cet
homme s’y trouverait impligqué, ou dans lequel il se trouverait
atteint par 'action qui inaugure ce rapport.

Si, pour définir ainsi ce qui serait de nature & pouvoir de-
venir au dedans de nous un rapport personnel avec Dieu, nous
jetons un coup d’ceil sur 'ensemble des rapports qui sont ac-
cessibles & 'homme dans son état actuel, il semblerait que nous
dussions tout d’abord distinguer entre les rapports del’homme
avec ce qui existe en dehors de lui, — dont le résultat pour
lui s’appelle la science, — et ce rapporl avec ce qui subsiste
au dedans de lui-méme auquel il doit ce qu’il appelle ses im-
pressions de conscience.

Cette distinction demande pourtant & étre plus clairement
spécifiée. En effet, les sensations qui nous mettent en rapport
avec le monde extérieur, impliquant elles-mémes pour nous
une impression de conscience, les faits dont nous devons la
connaissance & ces sensations, ou les faits de science, ne sau-



LA PLACE DE LA LIBERTE DANS LE FAIT RELIGIEUX 373

raient ainsi étre mis sans autre en opposition avec les fuits de
conscience ; pour autant du moins qu’on ne s’appuierait pour
cela que sur la nature du rapport grice auquel nous percevons
les uns et les autres.

Si le domaine « des faits de science » demeure réellement
pour nous distinct de celui des « faits de conscience, » cela
provient dans le fond de ce que, bien que ces deux domaines
ressortissent également & une perception qui fait partie de la
conscience de nous-mémes, nous rapportons l'occasion de
celte perception tantot & ce qui existe en dehors de nous et
indépendamment de nous, tantot & ce qui, & nos yeux, fait
partie de notre propre existence.

Ce que nous disons la est si vrai, qu’il y a tel fait que je
pourral ranger, & mon gré, soit dans 'une soit dans l'autre
de ces deux catégories. Tandis que le stoicien, par exemple,
parce qu’il se refuse & admettre que les sensations de son corps
fassent partie de la perception qu’il a de son étre personnel
lui-méme, est forcé de reléguer dans le domaine extérieur de
la science les faits avec lesquels le mettent en rapport ces sen-
sations, ou les faits de sa vie historique, le poéte, lui, grice
a son enthousiasme, fait au contraire rentrer dans la sphére
de la conscience qu’il a de lui-méme des faits qui, en dehors
de cet enthousiasme, n'ont réellement rien i faire avec sa vie
intérieure.

Malgré cela, 1l n’est personne qui regarde le rapport reli-
gieux, comme ce qui nous mettrait en relation avec ces faits
extérieurs et historiques dont I’ensemble constitue a nos yeux
le domaine de la science. Tout homme qui croit a la réalité et
au caractere spécial de ce rapport, en cherchera tout d’abord
et ncécessairement le second terme dans ces perceptions inté-
rieures qui constituent les impressions de conscience. L’idée
du rapport religieux comme un rapport personnel ne comporte
pas celle d’une autorité essentiellement et exclusivement exte-
rieure.

En effet, la perception extérieure ne saurait jamais nous ré-
véler qu’un objet ressortissant pour nous & la catégorie de
I'espace et du temps. Et ici nous n’entendons pas seulement



374 C. MALAN

par « perception extérieure » celle que nous ne devrions
qu’a nos sensations. Les perceptions de la seule intelligence,
elles aussi, peuvent étre pour nous des perceptions extérieures,
lorsque les idées qui les représentent se formulent devant notre
pensée d’une fagon graduelle et successive ;lorsqu’elles se rat-
tachent par conséquent pour nous, ne flit-ce que dans leur
forme, au fait progressif, limité et passager du temps.

Or, ce qui est ainsi successif m’apparaitra toujours comme
essentiellement inférieur & ce qui constitue la vie méme de
mon étre. En effet, mon étre lui-méme, ou mon moi, préci-
sément parce qu’il recéle des aspirations qui dépassent les
limites d’une existence semblable, se sent & I’étroit dans tout
ce qui naurait pour lul qu'une existence successive. Un rap-
port dont le second terme me serait fourni par ce qui est suc-
cessif, c’est-d-dire, comme nous venons de le voir, par ce qui
ne se présenterait & moi que comme un fait ou que comme
une tdée, un tel rapport ne pourra jamais m’apparaitre comme
résultant de I'action & mon égard d'un étre essentiellement
supérieur a mon étre.

On objectera a cela, d’un c6té ces « religions de la nature, »
dans lesquelles ’homme nous apparait dépendant des faits de
Iexistence successive du monde qui I’entoure; et, de lautre,
ces « religions dogmatiques, » dans lesquelles I’idée, sous le
nom de « vérité sacrée, » a pris la place du fait qu’elle devait
se borner 4 rappeler.

A cela il faut d’abord répondre, quant au culte de la nature,
que c’est toujours la le résultat, chez ’adorateur, d’une cons-
cience de soi tout autre que celle de ’homme religieux, dans
le sens que nous avons donné & ce mot. L’adorateur de la na-
ture a toujours commencé par se concevoir lul-méme non
comme un étre personnel, mais comme un simple fait de vie.
(’est bien pour cela qu’il se sent comme tel inférieur aux
grands faits de vie devant lesquels abdique sa liberté. Aussi
bien n’y a-t-il rien, dans la conscience qu’'un tel homme pos-
séde de lui-méme, qui 'empéche de voir dans ces faits exte-
rieurs le second terme, en méme temps que la raison prochaine,
du rapport de dépendance dans lequel il se sent engagé. Seu-



LA PLACE DE LA LIBERTE DANS LE FAIT RELIGIEUX 375

lement, prenons y garde! 'adoration dont il s’agit dans ce
cas-la n’est nullement ce qui s’appelle de ce nom chez les
hommes qui ont conscience d’eux-mémes comme d’hommes
personnels et libres.

En effet, I'adorateur de la nature, nous I’avons vu, part, pour
s’élever jusqu’a 'objet de son culte, d’une impression qui n’est
pas de nature & réveiller en lui I'idée de Celui que nous ap-
pelons Dieu, puisque cette impression est telle qu’il ne saurait la
rapporter, comme & sa cause, a I’Etre supréme et infini. Telle
qu’il la ressent, elle ne lui dictera jamais que cette espéce de
service ou d’hommage que la faiblesse rend a la force. Il n’y a
rien en effet,dans 'expérience dont il s’agit, qui implique direc-
tement sa liberté elle-mé&me. Ce n’est bien qu'un simple rapport
entre deux faits historiques. Aussi ne s’y trouve-t-il quoi que
ce soit qui puisse amener I'adorateur & l'abdication volontaire
de sa liberté; & ce culte que 'homme rend a4 un Etre auquel,
parce qu’il I'a ressenti comme infini et comme absolument
parfait, il livre lui-méme son cceur; auquel il abandonne lui-
méme, de son plein gré, la direction premiére de sa volonté.

Ici on se demandera peut-étre si, méme chez les peuples ol
s’affirme le plus généralement la conscience de la personnalité,
les hommes religieux eux-mémes ne regardent pas la vue de
la nature comme ce qui inaugure le rapport religieux. Israél
ne disait-il pas que « les cieux racontent la gloire du Dieu fort? »
et, méme dans la pensée de I'apdtre des genlils, « les ceuvres
visibles de Dieu ne font-elles pas voir comme a I'ceil sa puis-
sance et sa divinité ? »

Dire, de ceux qui croient en Dieu, qu’ils reconnaissent dans
ces faits extérieurs I'ceuvre de Celui en qui ils croient, n’équi-
vaut cependant pas A avoir avancé que ces faits leur auraient
révélé ce Dieu. Il en est des faits de la nature comme de ceux
que raconte I'histoire de ’humanité, et, par conséquent, comme
des faits dont témoigne la Bible, cette histoire humaine du
salut de Dieu sur notre terre. Un fait extérieur & notre expé-
rience personnelle ne saurait jamais, & lui seul, nous révéler
Dieu lui-méme. L’ceuvre visible ordinaire de Dieu ne révéle
pas plus son auteur que ne le révéla jadis son ceuvre extraor-



376 C. MALAN

dinaire. Les hommes qui, dans le temps, ont cru aux miracles,
n’ontjamais été que ceux qui, dans ces miracles, reconnaissaient
I’ceuvre d’un Dieu auquel ils avaient déja cru. Aussi bien méme
cette ceuvre extraordinaire, ou ce signe, ne fut-elle jamais
adressée qu’aux seuls croyants, et cela afin de leur signaler
une intervention spéciale du Dieu qu’ils adoraient.

Les mémes remarques s’appliquent & cette espéce de « reli-
gion » qul aurait pour objet « la vérité sacrée » ou le dogme 1.
La encore nous ne nous trouvons pas en présence d'une ado-
ration dela libre volonté, ou du cceur, de I'adorateur. La seule
soumission de la pensée ne sera jamais un culte, ou une ado-
ration, concernant le principe méme de la volonté, oule cceur;
et cela ni dans le cas ol cette soumission de la pensée consti-
tuerait aux yeux de l'adorateur « un sacrifice de sa raison, »
ni lorsque cette méme soumission serait ce service ui consiste
en une adhésion intellectuelle péniblement et laborieusement
achevée. Dans les deux cas il n'y a point d'adoration du cceur,
ce maitre au dedans de nous de la liberté. La aussi 'adorateur
ne s’est congu lui-méme que comme un fait; seulement ce
n’est plus un fait cosmique; c’est un fait intellectuel. Nous
sommes la en face de la religion de «I'idéalisme. » Iiclose dans
les climats ol la nature, ou bien ne dit rien & 'homme ou
bien lui est hostile, cetle religion est nue et froide comme I'ab-
straction. Elle n’en est pas moins, aussi bien que celle de la
nature, 'esclavage muet et passif d’'un fait. C’est le service
aveugle de ce fait sans entrailles qui s’appelle « la loi de la lo-
gique, » ou « la raison. » Evidemment, en face d’'une semblable
conscience de soi-méme, 'expérience de sa dépendance ne
révélera 4 l'adorateur, d’un coté qu’un fait sans vie propre,
qu’un fait infécond et immobile, de l'autre qu’une loi froide,
morte et impersonnelle. Pour un tel homme il ne saurait
jamais étre question d’'une dépendance personnelle dans le

! Par dogme, nous entendons ici une doctrine qui précédderait « la foi, »
parce qu'elle serait I'objet de ce que 'on appellerait de ce nom. Nous ne
voulons pas parler de la doctrine destinée i rappeler une foi qui, ayant
eu directement pour objet 1'Etre personnel lui-méme, aurait précédé
dans I'ame cette doctrine.



LA PLACE DE LA LIBERTE DANS LE FAIT RELIGIEUX 377

vrai sens de ce mot, ni, par conséquent, de cet étre personnel
supérieur qui seul expliquerait et justifierait une semblable
dépendance.

On le voit, il n’y a rien, dans ces deux « religions, » qui tende
& ébranler cette affirmation : qu'une fois admise la réalité d’un
rapport personnel inauguré avec I’homme, ce rapport ne res-
sortira jamais & ce qui serait pour cet homme le domaine de
la science; qu’il ne débutera jamais chez lui, ni par la vue de
quoi que ce soit qui subsisterait devant lui et indépendamment
de lui, ni méme par une expérience intérieure de ce qui ne
serait pour cet homme qu'une image intellectuelle. Non seu-
lement Dieu ne se révéle & nous, comme personne, dans rien
de ce qui demeure devant nous un fail extérieur & notre exis-
tence historique, mais, méme dans la conscience que nous
avons du domaine intérieur de notre vie, sa révélation ne
saurait avoir lien qu’an moyen d’une expérience imposée i
notre étre moral. C’est la en effet la seule expérience qui,
différant en cela de 'expérience facultative que nous faisons
au moyen et de nos sens et de notre pensée, rend possible
pour nous, dans la sphére de nos affections et de notre vo-
lonté, une impression imposée & notre étre lui-méme.

Avant de passer & la constatation de la forme spéciale de
cette expérience, il faut d’abord rappeler le caractére de cette
sphére de la vie morale & laquelle nous sommes ainsi arrivées
par voie d’élimination. Il faut nous rendre compte de la raison
pour laquelle c’est bien 14 le seul coté de notre étre qui soit
apte & recevoir au dedans de nous 'expérience d’un étre essen-
tiellement supérieur & notre étre. Ce n’est qu’aprés avoir élu-
cidé ce premier point, que nous pourrons préciser la portion
spéciale de cette vie morale qui serait soumise en nous a cette
expérience.

La preuve qu’il n’y a qu'une impression morale cui puilsse
étre au dedans de nous le résultat direct de I'action d’un Etre
essentiellement supérieur & notre étre, cette preuve doit tout
d’abord étre cherchée dans ce fait que, tandis que toutes les
autres perceptions dépendent en nous d’une mise en ceuvre
volontaire de nos organes, dans 'impression morale notre mol

THEOL. ET PHIL. 1883. 25



378 C. MALAN

peut étre directement atteint par une action indépendante de
notre propre initiative. Et il y a plus encore. Cette impression
morale est encore la seule dans laquelle nous puissions nous
sentir I'objet d’une action positivement infinie. Toutes nos
aulres perceptions, en effet, étant pour ainsi dire « inscrites »
au dedans de l'impression générale de ’espace et du temps,
sont nécessairement, et par cela seul, inaptes & nous trans-
mettre 'impression spéciale dont il s’agit.

Non pas sans doute qu’il ne soit souvent question de lUinfini
a propos de ce que nous percevons au moyen soit des organes
de nos sens, soit de l'activité de notre pensée réfléchie. Dans
ce cas-la, cependant, ce mot n’a que la signification purement
négative d’illimité. Il signifie uniquement alors la négation de
ce qui est fini, c’est-d-dire de ce qui ressortirait pour nous
au domaine essentiellement limité de ’espace et de la durée.

Quant & une impression réellement positive de l'infini, ou,
ce qul revient au méme, quant & ’expérience de ’étre infini,
— c’est 14 chose absolument impossible pour tout organe
de notre étre dont la mise en osuvre dépendrait de notre
propre initiative. L’activité du corps, du moment oll nous
essayons de la supposer positivement infinie, c’est-a-dire
indépendante des limites de la durée et de I’espace, devient
aussitot, méme sous sa forme la plus idéale, entiérement impos-
sible ne flit ce que pour notre pensée. Il en est de méme de
Pactivité de lintelligence. Rien de plus faux que de vouloir
citer, & propos de la vie définitive ou éternelle, ce mot de Les-
sing que, « si Dieu nous présentait d’une main la vérité
et de l'autre la recherche de la veérité, nous devrions saisir
cette derniére. » (C’est sans doute 1a l'expression de cette
activité progressive et essentiellement temporaire qui est
la forme actuelle de notre existence réfléchie. Mais si, pour
cette activité réfléchie ou consciente, la recherche de la
vérité demeure maintenant — comme tout ce qui s’appelle
pour nous le progrés, — le plus pressant de nos besoins et
par conséquent le premier de nos devoirs, cette recherche
n’en implique pas moins un effort qui finirait si bien par nous
lasser que, ne fiit ce que pour cette seule raison, il nous est



LA PLACE DE LA LIBKRTE DANS LE FAIT RELIGIEUX 379

impossible d’y voir la forme définitive ou permanente de
notre vie. Si, dans l'état d’obscurité et d’ignorance ou nous
retient actuellement notre séparation d’avec Dieu, cet effort est
soutenu par un désir et par un élan qui en font pour le mo-
ment une des plus vives et des plus pures jouissances, c’est 1a
une circonstance spéciale dela position imparfaite que nous oc-
cupons a cette heure; et méme celan’est réellementle cas que
pour autant que nous voyons dans cette position un achemine-
ment & un état de choses définitif qui sera tout différent de
notre état actuel. A ce point de vue, le besoin et la possibilité
du progrés nous apparaissent non comme le but lui-méme,
mais comme une main qui nous serait tendue pour nous attirer
du coté de ce but.

Avec tout cela le chemin n’est pas le but. Aussi bien cette
vie définitive et permanente qui ici estle but, subsiste-t-elle au
dela et au dessus de tout ce qui n’est qu’un progrés. Toujours
apprendre, fat ce les plus sublimes vérités, est aussi loin de
figurer pour nous le repos et la béatitude absolue que ne le
figurerait, dans la sphere inférieure de notre existence progres-
sive, le fait de toujours manger du meilleur ou de toujours voir
du nouveau.

Il n’est qu'une seule activité de notre étre que ne lassera
jamais la plus entiére possession de son objet; ou, ce qui re-
vient au méme, dont 'objet sera de nature & demeurer pour
nous un objet permanent, ou éternel. Cette activité qui seule,
une fois qu’elle a été réveillée en nous, peut y persister indé-
finiment, c’est précisément cette vie morale, dont nous venons
de voir qu’elle est le seul endroit ol notre moi puisse étre di-
rectement atteint par une action étrangére & notre initiative.
C’est cette activité de 'amour, qui a nécessairement pour objet
un étre et non un fait, quelque illimité qu'on suppose ce fait ;
et qui, de plus, est ce qui seul peut en nous saisir un &tre per-
manent, c’est-a-dire ’étre infini et éternel lui-méme.

Il résulte de tout cela que supposer un tel étre en rapport
direct soit avec 'activité de nos sens soit avec celle de notre
intelligence, équivaut & détruire pour notre pensée ou lidée
de cet étre lui-méme, ou celle de ces activités essentiellement



380 C. MALAN

progressives, relatives et limitées. Il en résulte encore que
ce méme moi qui ne peut ainsi ni voir ni comprendre Dieu,
est néanmoins capable et de le craindre et de 'aimer. Dans le
fait, il n’est pas d’ame humaine qui n’aspire a oser 'aimer. La
seule question pour cctte Ame ne sera jamais que celle de la
possibilité de ce qui demeure ainsidans le fond le but supréme
de sa vie; et la seule réponse a cette question sera toujours que
Dieu seul peut le lui faire atteindre.

Avoir apprécié ces faits, c’est avoir constaté que «le rapport
religieux » est un rapport de personne a personne, et, de plus,
que c’est & Dieu qu’il appartient de I'inaugurer avec I’homme.

II

La place qui revient a la liberté dans ce rapport religieux.

Le rapport religieux étant ce que nous venons de dire, quelle
y sera la place, et quel y demeurera le role, de la liberté ?

Il est d’autant plus nécessaire de se poser cette question que,
du moment ol ce rapport est ainsi inauguré par Dieu, et o1 il
I’est dans la sphére de notre vie morale, cela ne peut avoir lieu
qu’en tant que Dieu imposerait directement, & notre volonté
elle-méme, I'expérience d’une autorité que nous ne pourrions
attribuer qu’a Lui seul.

Ou bien nous déniera-t-on le droit ne fit ce que de parler de
liberté, en face d’une autorité semblable, et qui se ferait ainsi
sentir directement, au dedans de nous, 4 notre volonté elle-
méme ? Dira-t-on qu’affirmer que Dieu se fait connaitre & nous
en imposant & notre libre volonté une autorité absolue, c’est
déja avoir exclu jusqu’a I'idée qu’il puisse étre encore question
pour nous de liberté dans notre rapport avec Lui ?

Tout dépend ici de la fagcon dont on se serait représenté cet
acte de Dieu; du sens qu’on serait arrivé 4 donner a cette
expression : « la loi de la liberté, » par laquelle un apotre dé-
signe ce qui résulte de cet acte pour I'ime qui en est I'objet.

S1 T'on entend par la la présence simultanée, au dedans de
I’ime, et d’une loi absolue et de la liberté, il est évident que,



LA PLACE DE LA LIBERTE DANS LE FAIT RELIGIEUX 381

ces deux faits étant essentiellement inconciliables, la liberté
humaine sera celui des deux qui devra disparaitre. Deés lors,
sans doute, ce mot : « la lo1 de la liberté » ne pourra signifier
que la substitution violente de la volonté divine & la volonté
humaine.

Cette méme expression, cependant, revét un tout autre sens
du moment ol elle désigne, non pas la présence simultanée
mais bien la succession, des deux faits qu’elle rappelle. Elle
signifiera alors, non plus une autorité portant sur le principe
méme de Ja liberté (ce qui équivaudrait & la destruction de
cette liberté dans son principe), mais bien une loi venant s’im-
poser & 'homme déjd en possession du résultat de sa liberté;
c’est-A-dire n’atteignant ’homme qu’apres qu’il aura fait de cette
liberté tout l'usage qu’il en peut faire. Aulieu de nous montrer
la loi de Dieu se substituant chez I’homme & l'exercice de la
liberté, cette expression nous fait donc voir cette loi sanction-
nant et affermissant le résultat de cet exercice.

Pour prouver que c’est bien 1a le sens qu’il faut rattacher &
cette expression, il suffit de considérer de plus preés le fait
qu’elle veut nous rappeler.

La premiére chose qui nous y apparait, c’est 'homme affir-
mant sa liberté. Nous le voyons tout d’abord distinguant, seul
avec lui-méme, entre ce qui & ses yeux est le bien et ce qui de-
meure pour lui le mal. Dans ce moment-la il agit avec une en-
tiere indépendance. Nous venons de le dire, n’ayant alors
affaire qu’avec lui-méme, il est libre de toute préoccupation
autre que celle de sa responsabilité en face de lul seul. Rien,
dans ce moment-l4, n’empéche qu’il mette & cet acte toute la
délibération nécessaire, en s’entourant méme pour cela a loisir
de toutes les lumieres dont il dispose.

Ce qui prouve que nous sommes la en face d’une pleine
manifestation de la liberté, c’est que, dans le moment dont
nous parlons, 'hnomme ressentirait comme un empiétement
sur ses droits les plus sacrés, I'intervention & quelque degré
que ce soit d’'une volonté étrangére & la sienne ; c’est que, dans
le cas oli cet homme serait un croyant, il repousserait, comme
contraire & I'idée de la justice divine, la seule supposition que



382 C. MALAN

Dieu lui-méme pt alors intervenir de facon & géner en quoi
que ce soit une décision dont ce croyant se sent et se sait seul
responsable. C'est, en effet, la possibilité de choisir librement
entre le bien et le mal, qui demeure pour 'homme le garant
de la réalité de sa liberté; tout comme en lui-méme, ce choix
constitue devant autrui, la preuve et laffirmation de cette
liberté.

Ce n’est cependant pas la tout ce que renferme le fait que
nous étudions. Dés que ce premier acte de liberté a été ac-
compli, nous voyons apparaitre la loi. A peine 'homme a-t-il
achevé de faire ainsi, librement et délibérément, « le départ »
entre ce qui lui semble bien et ce qu’il croit é&tre mal, que se
produit au dedans de lui 'impression d’une autorité. Une loi
se leve alors dans son 4me pour ainsi dire derriere lui ; par oll
je veux dire qu’elle surgit en lui sans que rien en ait annoncé
Pavénement, et, de plus, sans que, le moment venu, ’homme
la voie en face, c’est-a-dire de fagon & pouvoir reconnaitre Pétre
vivant dont elle signale la présence. Cette loi(ou cette autorité
portant sur la volonté) consiste en un commandement absolu,
qui enjoint & ’homme de vouloir résolument et définitivement
ce qu’il a lui-méme discerné comme le bien, et de détourner
entierement son affection de ce qu’il a reconnu comme le
mal.

Voilad ce que J’ai appelé le sens successif de cette expression :
« la loi de la liberté. »

La preuve que c’est bien de la sorte qu’il faut comprendre le
fait que désignent ces mots, c’est que, comme nous ’avons vu,
aussi longtemps que 'nomme est occupé a faire le départ dont
il a été question, il n’est encore soumis & aucune impression
d’autorité ou de loi. Dire de I'nomme qu’il est aprés a décider
ce qui est bien, n’équivaut nullement & dire qu’il nous apparai-
trait déjh alors soumis & 'impression du devoir. A lui seul, et
considéré en lui-méme, le sentiment de ce qui est bien n'est
pas encore 'impression du devoir; vu que le premier de ces
sentiments peut exister au dedans de nous, et cela d’une fagon
trés prononcée, a I’endroit de faits qui, ne nous concernant
pas, ne seront jamais, et ne sauraient jamais étre pour nous,



LA PLACE DE LA LIBERTE DANS LE FAIT RELIGIEUX 383

'objet du second. Le sentiment de ce qui est bien précede
plutot toujours, et méme il introduit toujours en nous, cet au-
tre sentiment qui va étre pour notre volonté la loi du devoir.
C’est, & chaque fois, au nom du jugement que 'homme aurait
déja lui-méme formulé a ’égard de ce qui pour lui est le bien,
que s'imposera ensuite a lul le devoir de vouloir ce bien. Con-
sidérées en elles-mémes et pour elles seules, ce sont la deux
impressions essentiellement distinctes ; I'une étant le résultat
chez nous d’une action personnelle et facultative, tandis que
Pautre est produite en nous par une autorité qui se fait sentir
directement & notre volonté elle-méme.

(’est ainsi que cette expression « la loi de la liberté, » signi-
fie non pas une loi qui s’imposerait & la liberté elle-méme,
mais une loi qui vient s’imposer & 'homme aprés qu’il a lui-
méme affirmé sa liberté, ¢t cela dans le but non de détruire le
résultat de cette affirmation, mais de le sanctionner en le dic-
tant directement & activité de la volonté.

On le voit, nous sommes ici, dans ’ame de ’homme, au
point de rencontre de deux actions bien distinctes. A celle qui
s’est accomplie dans le passé de cette dme en succede une au-
tre, supérieure a celle-1a, et qui a trait & 'avenir. La premiére
élait Paction d’une volonté relative, et par conséquent d’'une
volonté qui, comme telle, pouvait ne pas avoir été normale. Le
seconde est celle d’'une volonté essentiellement absolue. A 1'é-
gard de celle-ci, le droit d’étre ce qu’elle est ne saurait méme
étre mis en question. De la premiére pourra résulter plus tard
I'expérience pour I'homme de son ignorance ou de I'incertitude
de ses résolutions. La seconde, tout au contraire, va faire faire
a ce méme homme l'expérience d’une volonté absolue, c’est-a-
dire d’une volonté pour laquelle il n’est pas d’erreur possible.
Cette derniére sera méme pour cet homme la preuve directe,
et méme la seule preuve expérimentale, de la réalité présente
d’un étre qu’il appellera des lors le Seignewr de sa volonté,
ou son Dieu.

Ici on nous arréte. « L’avénement dans I’homme », nous dit-
on, « de cette autorité qu’a cause de son caractére absolu vous
rapportez ainsi & Dieu, cel avénement n’implique-t-il pas, & lui



334 C. MALAN

seul, la condamnation de 'homme comme agent moral ? Des
lors, comment se fait-il que laffirmation de celte nouvelle
volonté vienne ainsi donner force de loi & une décision qut
aurait été librement prise par cet homme ? Comment rattacher
ce (ue vous nous présentez comme une sanclion divine, au
choix fait par un étre que vous dites incapable de vouloir ce
qu’il aurait lui-méme reconnu étre le bien ? D’ailleurs, com-
ment admettre qu’un étre qui ne peut vouloir le bien ait déja
pu discerner? Et, dans le fait, n’est-il pas vral que cette auto-
rité absolue sanctionnera parfois des décisions qui, plus tard,
seront reconnues comme ayant été de graves erreurs? Ne
sommes nous donc pas appeles bien plutot & nous demander
si le bien absolu existe réellement pour 'expérience humaine ?
si ce mot ne désignerait pas toujours pour ’homme ce qul ne
posséde jamais dans le fond qu'une valeur relative ?

« Mais alors, cependant, si le fait que ’homme a préfere telle
alternative parce qu’elle lui semblait bien; si, de plus, le fait
que cette décision a été ensuile sanctionnée par une autorité
que 'homme a ressentie comme absolue, — si tout cela ne suffit
pas pour donner le droit de dire que ce que 'homme avait cru
étre le bien I’était réellement, en vertu de quoi ce choix avait-
1l été si clair et sidécidé ? Vous nous dites que, lorsque ’homme
fait ce choix, il est encore libre de toute influence étrangere,
quil est seul avec lui-méme. Evidemment il découle de la que
ce qul le guide alors, ¢’est ou son jugement raisonné ou la pente
mstinctive de ses affections. Du moment, cependant, o, une
fois ce choix fait, 'homme a besoin, pour vouloir positivement
le bien gu’il a choisi, de se soumettre 4 ’autorité d’'une volonté
étrangere a la sienne, n’en ressort-il pas nécessairement que la
pente instinctive de sa volonté était aussi peu propre a le guider
dans son choix, que pouvait 'étre son appréciation délibérée ? »

I n'y a qu'un moyen de jeter quelque clarté dans cette
obscurité. G’est d’avoir compris ue. pour se décider 4 'endroit
de ce qui est bien, I'homme possede, & cOté et des motifs et
des mobiles de sa volonté, la vue ou le sentiment de ce qui,
dans le centre inconscient de sa vie personnelle, subsiste
encore comme un fait de vie essentiellement normal.



LA PLACE DE LA LIBERTE DANS LE FAIT RELIGIEUX 385

Non pas sans doute que, du fait que 'homme est ainsi guidé
dans ce choix par la vue ou par le sentiment de ce qu’il n’ana-
lyse pas, il faille aussitot conclure qu’il ne serait pas un agent
libre. Ce qui s’oppose a4 une semblable conclusion, c’est que
cette vue ou ce sentiment n’ont pas pour objet quelque chose
dans 'homme qui serait réellement étranger & sa vie person-
nelle. Bien au contraire, le fait dont la vue le décide alors est
si bien encore lui, que c’est méme ce qu’il ressent comme
constituant au dedans de lui la partie la plus essentielle de son
Elpe.

Aux yeux de 'homme lui-méme, sa volonté réfléchie, ce qui
en lui « délibére sa voie, » n’apparait pas en effet comme la
sphére premiére et normale de sa vie personnelle. Chaque
homme sent qu’au dedans de lui existe, au dessous de sa vie
consciente, et & coté d’instincts qu’il ressent comme anormaux,
un fait de vie inconscient, plus normal que ne le sont et les
mobiles dont il se rend compte, et les motifs dont il évoque et
dirige & son gré lactivité.

Aussi bien, en cherchant ainsi la direction de sa volonté
réfléchie dans cette portion de sa vie instinctive, 1'homme
a-t-il si peu le sentiment d’abdiquer sa liberté, qu’en se sou-
mettant a cette influence 1l a bien plutot le seniiment de s’étre
rapproché des origines normales de son étre.

Tous, en effet, nous faisons I'expérience au dedans de nous
d’un fait central de vie instinctive qui se présente & nous comme
ce qui y subsisterait encore d’un moi primitif et normal arrété
dans son développement. Dans le fond, notre autre centre de
volonté, le moi qui est en nous au point de départ immeé-
diat d’une activité consciente de ses mobiles, ce moi-la ne
constitue & nos propres yeux que le coté historique de notre
personnalité ; en méme temps que 'état de dépendance qui le
caraclérise témoigne devant nous d’une séparation survenue
entre ce moi conscient, et ce qui est ainsi en nous comme le
reste et « le témoin » d’une premiére existence normale.

Tels sont les faits qui seuls peuvent nous expliquer, d’un
coté la présence en nous d’'une volonté réfléchie incapable de
vouloir « le bien, » et de l'autre 'existence au dedans de nous,



386 C. MALAN

lorsque nous sommes seuls avec nous-mémes, d’une nécessite
de rechercher ce qui serait pour nous le bien. Evidemment, a
elle seule, cette nécessité trahit d’un coté la persistance, dans
le centre instinctif de notre étre, d’'une portion de vie normale ;
et, de l'autre, le fait que cette vie normale n’est pas encore
clairement et directement apprécice par le colé de notre étre
qul est en pleine possession de la conscience de ses mobiles.

(’est bien aussi 1a ce qui nous fait comprendre comment la
substitution d’une autre volonté a la place de notre volonté ré-
fléchie, loin d’affaiblir ou de détruire en nous le sentiment des
droits essentiels de notre étre, ranime au contraire et fortifie
bien plutot ce sentiment. Cette autre volonté, en effet, bien
qu’étrangére a notre moi conscient de sa liberté, bien que s’im-
posant méme avec autorité & notre liberté réfléchie, n’arrive
Jamais, en sanctionnant de la sorte le choix que nous avait dicté
notre instinct central, qu’a nous rejeter du coté de ce qui cons-
litue, & nos propres yeux, le reste et « le témoin » de nos ori-
gines. C’est & cela, dans le fond, que cette nouvelle volonté
doit de demeurer pour nous, malgré le caractére absolu de
son autorité, non pas ce qui serait le caprice d’un étre étran-
ger & notre histoire, mais bien la volonté de Celui qui, parce
qu’il est 'auteur méme de celte histoire, en demeure nécessai-
rement le protecteur, et nous apparait méme comme le garant
de notre développement normal. (Cest bien pour cela que, chez
le croyant, I'obéissance a « la loi de Dieu » ajoute directement
et positivement ce gu’elle enléve a linitiative et & 'indépen-
dance ce sa volonté réfléchie, & ce qui subsiste encore au
dedans de lul de sa vie originaire et normale.

Nous retrouvons la les faits que Nolre Seigneur avait en vue
lorsque, se présentant lui-méme comme la manifestation hu-
maine de la volonté divine, il n’hésitait pas & dire « que celui
qui perd sa vie pour 'amour de lui la trouvera. » Evidemment,
la vie qu’un homme peut ainsi « perdre » par un acte délibéré
de sa volonté, n’est pas le méme fait de vie que celui que cet
homme serait appelé & « retrouver. » Le premier de ces faits
est nécessairementune vie consciente et maitresse d’elle-méme ;
tandis que l'autre est un fait de vie donl ce méme homme n’a-



LA PLACE DE LA LIBERTE DANS LE FaIT RELIGIEUX 387

vait pas eu conscience avant de I'avoir « trouvé, » bien que
déja alors ce fait eut constitué le centre de sa vie normale
elle-méme. Aussi bien voyons nous que I'Evangile n’hésite pas
4 nous montrer, dans ’homme qul a ainsi retrouvé sa vraie vie
dans la vie du Christ de Dieu, un étre qui n’est méme pas en-
core en possession & cette heure d’une conscience directe de
saproprevie. Méme alors cet étre n’en saisit encore que d'une
facon indirecte et les pouvoirs et les destinées. (1 Jean III, 2.)
L’Evangile nous montre ce « régénéré » n’étant méme con-
scient de la réalité de cette vie 14 que pour autant qu’il en
ressent 'activité, et qu’il en lit 'histoire elle-méme, dans la vie
et dans I'histoire de Celui en qui il est arrivé & voir ’homme
normal ou le fils de ’homme,; dans la réalité historique de Celui
qu’il saisit aussi bien comme « la parole » qui lul est adressée
de Dieu, que comme « le chemin » qui doit le ramener, lui, a
ce Dieu.

On nous demandera peul-étre si tout cela n’équivaut pas a
détruire 'unité essentielle de I'étre humain ? En particulier,
on nous demandera comment nous retenons le sentiment de
cette unité en face de I'idée d’un homme qui, bien que capa-
ble de se décider pour le bien, est néanmoins ensuite incapa-
ble de le vouloir ?

Nous répondons 2 cela que, s’il faut sans doute retenir 'unité
de 'homme dans chagque moment spécial de son développe-
ment historique, rien n’empéche que nous voyions se succéder,
dans Phistoire du méme homme, deux principes distincts, et
méme deux directions opposées, de la volonté. Rien n’empéche
que la volonté du bien ne vienne s’ajouter chez '’homme & ce
qui n’aurait été chez lui que la vue plus ou moins claire de ce
bien. Et, dans le fait, pendant qu’a lieu cette vue du bien, la
volonté de ce bien n’existe réellement pas encore. Dans ce pre-
mier moment nous ne surprenons nullement 'homme faisant
appel a I’énergie de sa volonté, ni méme & une tension spéciale
de sa pensée. Il n’y a alors en lui rien de ce quiressemblerait a
un acte d’initiative. Nous le voyons bien plutot alors écouter et
se recueillir. Loin d’avoir recours & la vigueur de son intelli-
gence, il ne s’applique, dansle moment dont nous parlons, qu'a



388 C. MALAN

laisser arriver jusqu’a lui une impression dont il se sent'objet.
La seule activité qu’il déploie, c’est cette action négative grice
a laquelle, pour « rentrer en lui-méme, » pour « revenir & lui-
méme, » pour « se retrouver lui-méme, » il impose silence a
la voix bruyante de ses convoitises et aux impatientes récla-
mations de sa volonté propre.

Avec tout cela, on ne saurait méconnaitre ’apparition subsé-
quente, dans ce méme homme, d’'une action toute différente
de celle-la. L’une, celle par laquelle il choisit le bien, n’est
qu’une action réceptive. Nous 'avons dit, c’est une vue qui lui
est accordée. L’autre, obéissance & I'autorité qui vient ensuite
sanctionner en lui le résultat de cette vue, fait succéder, a ce
qui n’avait été qu’'une activité réceptive, I'énergie qui met en
ceuvre, qui traduit en action, ce qui jusqu’alors navait été que
passivement ressenti. Cette seconde action est donc non seule-
ment distincte et différente de la premiére, mais elle lui est
encore essentiellement supérieure. Aussi est-ce bien parce que
I’homme a senti que, s’il s’en tenait & cette premiere activité,
il demeurerait incapable de vouloir le bien de facon & Il'ac-
complir, qu’il se soumet maintenant & une autorité absolue et
sans appel. On le voit : statuer une semblable autorité n’est pas
détruire I’idée de ’'homme; bien que ce soit 14 sans doute, et
cela d’accord avec la conscience que 'homme a de lui-méme,
avoir discerné dans son état actuel un état anormal.

Ce dernier mot nous engage & nous arréter encore devant ce
qui résulterait pour 'nommede 'apparition au dedans de lui
de cette autorité.

10 A I’égard de sa pensée, 'expérience quiluiestainsiimposée
d’une volonté absolue, péremptoire, et par conséquent essen-
tiellement supérieure a la sienne propre, cette expérience im-
plique nécessairement pour lui la révélation directe de la
présence positive du sujet de cette volonté. De plus, cette
révelation arrivant & homme sous la forme d’une expérience
a laquelle 11 ne saurait se soustraire, ce sera la pour lui non
seulement la révélation d’'un étre qui ne serait supérieur qu’a
son activité humaine, mais ce sera celle de I'’Etre absolu
lui-méme. I’homme se voit par 12 mis en un rapport direct



LA PLACE DE LA LIBERTE DANS LE FAIT RELIGIEUX 389

avec l'étre qui s’affirme au dedans de lui non-seulement
comme le maitre de l'activité de cet homme, mais avant tout
comme le maitre des décisionsdesaliberté, c’est-2-dire comme
le premier auteur de cette liberté elle-méme.

Remarquons encore que I’expérience qui est ainsi imposée
a4 Thomme differe essentiellement de celle que cet homme
doit & la conscience qu’il a de lui-méme. Tandis que, dans ce
dernier cas, le centre ou le point de départ de sa vie humaine
devra toujours étre cherché dans un fait de vie inconsciente;
tandis que ¢’est dans son instinct que 'homme devra toujours
ressaisir le fait originaire de son existence, il ne saurait évi-
demment étre question d’une vie initiale inconsciente ou
instinctive pour I’Etre donl la volonté vient ainsi sanctionner
en lul cette impression de conscience, tout en demeurant de-
vant lui l'autorité supréme de sa liberté. A lui seul, le ca-
ractere de cette action implique la présence, dans Celui qui en
est 'auteur, d’une volonté claire et précise. L'homme se voit
la dedans 'objet d’une autorité absolue ; ce qui veut dire qu’il
se trouve en face d’une volonté parfaitement consciente de ses
droits.

Aussi, tandis que 1’histoire de ’homme lul apparaitra tou-
Jours & lui-méme comme une réalisation successive de ce qui
caractérise pour lui l'instinct central de sa vie, I'histoire du
sujet de lautorité absolue & laquelle I’homme se voit ainsi
soumis, ne sera-t-elle jamais devant Jui qu’une succession
d’actes souverains et absolus. Cela équivaut & rappeler que
le rapport de Dieu avec sa créature se présente toujours a
celle-ci non comme une évolution graduelle de Dieu lui-méme,
mais bien comme une expérience successive d’actes divins qui
auraient pour objet cette créature.

20 Quant au moyen par lequel peut s’effectuer cette impres-
sion sur la libre volonté de I’homme, il est évident que si ce
moyen ne peut étre cherché dans 'homme lui-méme, il peut
encore moins étre question de l'attribuer & quol que ce soit
d’extérieur & 'homme. L’agent de cette action ne saurait étre
qu’un agent intérieur ou spirituel. De plus, vu la nature de
l'action dont il s’agit, cet agent spirituel, ou cet esprit, ne



390 C. MALAN

peut étre que 'Esprit supréme ou absolu ; c¢’est-a-dire 'Esprit
divin, ou Dieu agissant directement dans I’homme comme
Esprit.

(Yest ainsi que les faits que nous révéle la conscience de
ce qui se passe en nous suffisent, du moment ot nous nous
y rendons attentifs, pour nous faire reconnaitre la vérité de
ce (ue nous annonce le témoignage évangélique. On sait
jusqu’a quel point 'Evangile fait toujours appel & notre expé-
rience pour prouver la vérité des faits qu’il propose & notre
foi. Il suffit, & cet égard, de rappeler et les paraboles du
Christ, et les appels & la conscience dont fait un usage si fré-
quent 'apdtre des gentils. En particulier, chacun se rappelle
quel role décisif joue, dans la parole de I’Evangile, cette acti-
vité intérieure de I'Esprit de Dieu & laquelle nous a conduits
notre analyse. L’ceuvre de I'Esprit y apparait, soit dans
cette « nouvelle naissance » qui est la vivification, dans
I’homme historique, de ’homme normal et éternel, et par
conséquent le premier début, dans notre existence actuelle,
de tout ce qui mérite pour nous le nom de la vie; soit dans
cette autorité intérieure qui, chez cet homme la, prend peu
a peu la place de tout ce qui jusqu’alors avait été, et quel-
quefois méme de la part de Dieu, une simple autorité exté-
rieure. C’est bien cette action intérieure qui seule, ou bien
sanctionne l'autorité extérieure & laquelle nous aurions été
temporairement soumis par la Providence de Dieu, ou bien qui,
le moment venu, nous libére de cette autorité lorsqu’elle cour-
rait le risque de n’étre plus pour nous qu’une autorité pure-
ment humaine ou historique.

3° Quant au résultat de cette ceuvre intérieure pour I’homme
moral, ce sera, ou bien celte obéissance du coeur qui s’appelle
la foi, ou cette révolte du coeur qui apparait dans Uincrédulité.
Aussi I'avenement de cette autorité dans I'dme humaine im-
plique-t-il & chaque fois une crise dans le développement de
sa vie morale. Déja la seule perception de cette autorité a lieu,
nous ’avons vu, non pas au moyen d’une vue intellectuelle,
mais au moyen d’une impression morale; non par uneidée mise
devant ’esprit, mais par une expérience imposée a la volonté;



LA PLACE DE LA LIBERTE DANS LE FAIT RELIGIEUX 391

expérience que l'intelligence se bornera ensuite a formuler,
soit pour l'usage que 'homme en devrait faire, soit pour le
souvenir qu’il en devrait conserver.

1l semble difficile, en face de tels faits, de ne pas reconnaitre
Pinitiative divine dans tout ce qui touche au rapport religieux.
11 n’est pas moins toute une école de « théologiens » qui, par
crainte de blesser le sentiment de la liberté, se contentent de
constater dans le fait religieux « un fait de conscience. » Ces
esprits ne pensent méme pas a aller plus loin. Ils ne se de-
mandent pas de quoi ou de quz’homme a alors conscience ; et,
dans le cas ou il aurait réellement alors conscience de quel-
qu'un, sic’est la chez lul la conscience d’'un acte dont cet
homme demeurerait le sujet, ou celle d’un acte dont il ne se-
rait que l'objet. Vinet a parlé éloquemment de « la volonté
cherchant sa Joi. » Ici nous avons essdyé de montrer comment
se forme cette volonté 1a; comment ce quin’était d’abord que
de la soumission devient de P'obéissance; comment la libre
obéissance arrive a sanctionner au dedans de nous, et a vy tra-
duire en vie active, ce qui n'avait été qu’'une soumission ins-
tinctive.

Indiquons encore, en terminant, deux corollaires de notre
théese.

Le premier se rattache & ce que nous avons deja dit de ce
qui découle de l’expérience de la volonté divine pour la
pensée de celui qui a fait cette expérience. Cette idée du
Maitre et du Juge de la liberté qui nous a été dictée par cette
expérience, est la préparation indispensable, et comme l'intro-
duction obligée, a la foi au Dieu de la Révélation. La seule
chose, en effet, qui rende justice & ce qui résulte pour notre
pensée de cette expérience, c’est le grand fait que résume
devant nous Uapparition, dans la personne historique de Jésus
de Nazareth, da Christ de Dieu le Sauveur des hommes. Ce
premier corollaire aboutirait done & faire voir, dans lexpé-
rience imposée & notre volonté, l'acheminement & la vérité
chrétienne proprement dite; & montrer que la vérité, et par
conséquent que 'autorité, de U'Eeriture découlent directement
pour nous de notre ohéissance al’autorité de l'obligation morale,



392 C. MALAN

Un second corollaire de cette méme thése concernerait le
résultat, pour le croyant, de la foi par laquelle il est ainsi
arrivé a saisir en Jésus-Christ le Dieu dont sa conscience lui
a fait discerner au dedans de lui-méme la vivante autorité.
Evidemment, chez cet homme-la, la loi est un point de vue
entierement dépassé. Pour lui V'autorité, aprés avoir rempli
sa tache, a cédé la place & 'amour. Dés lors la liberté regne
de nouveau dans cette 4me, mais cette fois sans limitation, et
surtout d’une facon définitive et assurée.

Nous reconnaissons 14 ce dont parlait Celui qui, se présen-
tant lui-méme comme la Parole, ou la manifestation, de Dieu,
disait & ceux qu’il invitait & venir &4 Lui: « Si le Fils vous affran-
chit vous serez véritablement libres. »

C. MaLaN,




	La place de la liberté dans le fait religieux

