
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1883)

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VARIETES

M. Dubois-Reymond autrefois et aujourd'hui,
d'après M. Zœckler1.

Dans un discours prononcé le 24 janvier, jour anniversaire
de la naissance de Frédéric le Grand, en présence de
l'Académie des sciences de Berlin, M. le professeur Dubois-Beymond
a exalté la mémoire de Darwin en des termes qui ne pouvaient
manquer de faire sensation. Usant d'une comparaison employée

pour la première fois par Huxley, et qui revient plus d'une fois
chez les représentants du monisme moderne, il a déclaré que

pour lui Darwin était le Copernic du monde organique. Darwin,
dit-il pour préciser sa pensée, a eu ce mérite-ci : tandis que
Descartes en était encore à représenter les animaux comme des

machines et l'homme seul comme un être animé, lui, le
premier, a aboli le rapport d'incommensurabilité qu'on avait établi
entre l'homme et l'animal et il nous a enseigné à envisager
l'homme comme un être « qui n'occupe pas, à côté des

animaux, une place à l'écart. » L'ancienne conception erronée a

dû céder devant la théorie de Darwin sur l'origine des espèces.
« Maintenant tout se développait d'une manière continue, en

partant d'un petit nombre de germes des plus simples. Maintenant,

plus n'était besoin de recourir à des créations par fournées

; un seul jour de création suffisait, celui où fut la matière
en mouvement. Maintenant, la finalité organique était
remplacée par une mécanique d'une nouvelle sorte ; car c'est ainsi
qu'on peut envisager la sélection naturelle. Maintenant enfin,
l'homme occupait la place qui lui revient à la tète de ses frères. »

1 Beweis des Glaubens, avril 1883.



294 VARIÉTÉS

Ce discours est devenu l'objet de vives discussions, soit dans
les organes du radicalisme, célébrant à grand fracas ce

nouveau triomphe de la conception monistique du monde, soit
dans le bord opposé. Dans la Chambre des députés même, il
donna lieu à un débat retentissant. En réponse à M. Stœcker,
qui protestait énergiquement contre cette manière d'ériger
fièrement en faits inaugurant une ère nouvelle de simples
hypothèses non démontrées, M. Virchow plaida la cause de

son collègue pour autant que le lui permettait son propre point
de vue. Selon lui, dit-il, l'origine animale de l'homme n'est

pas encore prouvée. Il ne considère pas même comme
vraisemblable que les recherches relatives à cet objet aboutissent
jamais à établir cette origine scientifiquement. Néanmoins,
ajoutait-il, quoique non darwinien, il rapproche, lui aussi,
l'homme des limites de l'animalité à un degré que l'orthodoxie
ne saurait approuver. M. Virchow réclamait pour les représentants

de la foi à la descendance animale le droit d'exprimer
librement leur opinion et faisait profession d'adhérer à ce que
son collègue avait dit au sujet de la doctrine biblique de la

création ; d'ailleurs, prétendait-il en alléguant de soi-disant
citations à l'appui, « les découvertes assyriologiques enlevaient
toute valeur aux documents de l'Ancien Testament relatifs à

cette matière. »

Pour ce qui est de cette excursion du célèbre professeur de

médecine sur les terres des orientalistes, on a remarqué avec
raison combienelleavaitétémal inspirée. Leshommesvraiment

compétents, M. Dillmann par exemple, jugent tout autrement
de l'âge et de la valeur des récits relatifs aux origines de l'histoire

qui sont en tète de l'Ancien Testament. Après cela, quoi
d'étonnant si l'anthropologiste et le physiologue se trouvent
d'accord en principe, puisqu'ils partent des mêmes conceptions

matérialistes, antibibliques et incroyantes à l'endroit de la
révélation? En particulier, on aurait tort de voir quoi que ce

soit de nouveau et de surprenant dans la glorification par
M. Dubois-Beymond du dogme darwinien de la descendance.

Et si M. Virchow, malgré les leçons qu'il a plus d'une fois

administrées à son disciple M. Hceckel, n'en prend pas moins



VARIÉTÉS 295

le parti de « ces bons révolutionnaires, » en anthropologie
comme ailleurs, cela répond parfaitement à ses antécédents
bien connus.

Quant au secrétaire perpétuel de l'académie de Berlin, pour
prévenir l'idée assez répandue que ses concessions au monisme
seraient de date toute récente, il suffit d'en appeler à quelques
assertions peu équivoques qui se rencontrent dans plusieurs
de ses précédents discours.

On se souvient que dans sa conférence sur l'histoire de la
civilisation et les sciences naturelles, prononcée à Cologne en
1877, il ne craignait pas d'insister pour que l'instruction
religieuse fût abolie dans la prima des gymnases. On n'a sans

doute pas oublié comment, clans un discours académique de

l'an 1874, il exaltait le point de vue de la science moderne,
disant que l'explorateur qui « s'avance sans vertige sur les

hauteurs du pyrrhonisme » (ou d'après une autre version non
moins authentique : « sur la cime aérienne du scepticisme
souverain ») — « dédaigne de remplir des fantômes créés par
son imagination le vide béant qui l'environne, et plonge son

regard sans crainte dans l'impitoyable engrenage d'une nature
sans Dieu. » Déjà en 1872, apropos du livre de Zœllner sur les

comètes, ne se rapprochait-il pas des Vogt, des Moleschott, des

Büchner, jusqu'à déclarer que « nous sommes le jouet de nos
molécules célébrales? » Ce qui lui valut, de la part de Zœllner,
une réponse indignée et assaisonnée d'un sel mordant.
L'astronome de Leipzig se laissa même emporter par son indignation

à dire, dans ses Dissertations scientifiques, que Dubois

mériterait, pour son libertinage d'esprit, « d'être précipité du

rocher de Loreley avec une meule au cou, en guise d'ordre

pour le mérite »

Entre autres preuves de cette « liberté d'esprit, » voici une
glorification de Darwin qu'il ne sera pas hors de saison de

remettre en mémoire. Elle est tirée d'un opuscule intitulé
Darwin versus Galiani (1876) dont on cite avec complaisance
ce passage renfermant une critique caustique des généalogies
animales de Haeckel : « Quand j'ai envie de lire un roman, j'ai
mieux à faire que de prendre en mains une histoire de la créa-



296 VARIÉTÉS

tion. » Dans ce même petit volume nous lisons ce qui suit :

« Aussi le fait d'avoir montré, ne fût-ce que de loin, la possibilité

de bannir de la nature la prétendue finalité et de substituer

partout une aveugle nécessité à des causes finales, apparaît
comme l'un des plus grands progrès qui aient été réalisés dans
le monde de la pensée, progrès d'où datera une nouvelle ère

dans la tractation de ces problèmes. Avoir calmé en quelque
mesure ce tourment de l'intelligence faisant du monde l'objet
de ses réflexions, sera le plus grand titre de gloire de Charles

Darwin, aussi longtemps qu'il existera des naturalistes
philosophes. »

Ne voilà-t-il pas déjà, assez clairement exprimées, les deux
choses que le récent discours académique vient de relever à la
plus grande louange de Darwin, à savoir, que sa théorie est

un événement qui ne le cède en rien à la découverte de Copernic,

et ensuite, que par sa « mécanique d'un nouveau genre »

il a su rendre superflue la finalité organique? D'où il s'en suit

que le Dubois-Beymond de 1876 ne différait pas essentiellement,
quant à sa manière de juger de la doctrine de la descendance,
de celui de 1883. D'ailleurs, on a pu remarquer naguère que la
formation de la nature de l'homme, sa provenance de la
nature animale, ne faisait point partie des Sept énigmes du monde

qui passaient à ses yeux pour être absolument insolubles. Ni
dans les précédentes éditions de ses Bornes de notre connaissance

de la nature, ni dans le supplément formé par la

conférence sur les dites « Enigmes, » on ne voit figurer la

première origine de l'être humain et de la conscience
humaine parmi les difficultés qualifiées de « insurmontables. » Dans

l'un et l'autre de ces écrits, l'auteur part de la supposition que
la doctrine de la sélection naturelle a suffisamment levé la
difficulté.

Si dans son dernier discours académique, l'orateur s'est
prononcé plus ouvertement en faveur du darwinisme qu'il ne

l'avait fait dans de précédentes occasions, cela est dû peut-être
à certains jugements dont ses Sept énigmes du monde avaient
été l'objet. On avait cru reconnaître dans cet écrit l'indice d'un

mouvement de retraite, une tendance marquée à revenir du



VARIÉTÉS 297

point de vue plutôt matérialiste qu'il avait occupé auparavant,
voire même un léger accès de mysticisme. 11 serait fort
possible que l'académicien berlinois eût profité de la circonstance

pour mettre une sourdine à de semblables appréciations. Libre
à ceux qui trouvent la chose peu vraisemblable, d'admettre
que c'est le principe de mortuis nil nisi bene qui a inspiré
l'orateur et l'a porté à accentuer, plus qu'il ne l'avait encore
fait jusque-là, les témoignages de sa sympathie pour la
doctrine de Darwin. Quoi qu'il en soit, à tout prendre, sa position
à l'égard de ces questions n'a pas subi de changement notable
dans ces dix à douze dernières années. Et si, à la prochaine
occasion, il lui arrivait de se prononcer de nouveau, sur ce
même problème, d'une manière plus réservée, à la façon de

son collègue et compagnon d'armes, M. Virchow, il n'y aurait
pas lieu d'en être trop surpris.

La Mosaïcité du Pentateuque et le Nouveau Testament.

1. Le témoignage de Jésus L

Il sera nécessaire dans le cours de notre discussion de distinguer

les expressions employées par Jésus et les auteurs du Nouveau

Testament sur le sujet qui nous occupe, de celles qu'ont
prononcées des hommes pour lesquels on ne peut réclamer
aucune inspiration, tels que les scribes et les pharisiens : les

premiers seulement peuvent avoir pour nous une autorité qui nous

lie. Quelle que soit la manière dont ces derniers ont pu parler de

Moïse, nous devons nous en tenir à Jésus et à ses disciples, si

nous voulons avoir l'enseignement du Nouveau Testament sur la

question présente. Sans doute, ceux qui n'ont aucun titre à l'inspiration

peuvent avoir eu sur l'enseignement des auteurs du Nouveau

Testament une certaine influence qu'il sera utile d'étudier;
mais pour le moment leur témoignage ne doit point entrer en

ligne de compte.

1 Traduit de l'anglais du prof. Francis Brown, du séminaire théologique

de l'Union, a New-York.
THÉOL. ET PHIL. 1883. 20



298 VARIÉTÉS

Une autre distinction, moins importante, mais qui a bien quelque

avantage pratique, est celle qu'on a déjà faite quelquefois
entre les paroles de Jésus lui-même et celles des auteurs du Nouveau

Testament. Cherchons donc tout d'abord si Jésus, par ses

expressions relatives à Moïse, a mis hors de question la mosaïcité

du Pentateuque.
Nous rencontrons le nom de Moïse dans vingt-huit passages des

Evangiles. Parmi ces passages, six sont les paroles des évangé-
listes eux-mêmes : aussi, quelle que puisse être leur teneur,
ne nous en occuperons-nous pas pour le moment. Ce sont :

Matthieu XVII, 3, 4 (et les parallèles Marc IX, 4, 5 ; Luc IX, 30, 33);
Luc II, 22; XXIV, 27 ; Jean I, 17 nous excluons également de

notre élude huit passages, de personnes non inspirées : Matthieu

XIX, 7, 8; et le parallèle Marc X, 3-5 dans lesquels ce sont des

pharisiens qui parlent ; dans Matthieu XXII, 24 et les parallèles
Marc XII, 19 et Luc XX, 28 ce sont des Sadducéens; dans Jean

I, 45, c'est Philippe ; dans Jean VIII, 5, ce sont les scribes et les

pharisiens ; dans Jean IX, 28, 29 ce sont les pharisiens. Les deux

premiers de ces passages contiennent aussi des paroles de Jésus

au sujet de Moïse; il y a de plus quatorze autres passages de ce

genre. Il nous reste donc à examiner les seize passages suivants :

Matthieu VIII, 4 (et les parallèles Marci, 44, et Luc V. 14) Matthieu

XIX, 8 (et Marc X, 3, 5 déjà mentionnés) ; Matthieu XXIII, 2 ;

Marc VII, 10 ; XII, 26 (et le parallèle Luc XX, 37) ; Luc XVI, 29,
31 ; XXIV, 44 ; Jean III, 14 ; V, 45-47 ; VI, 32 ; VII, 19, 22, 23.

f

Nous pouvons éliminer deux de ces passages qui ne nous parlant

de Moïse que relativement à certains événements rapportés
dans le Pentateuque, ne concernent en rien la question de son

auteur : ce sont Jean III, 14 : « Comme Moïse éleva le serpent
dans le désert... > etc. ; et Jean VI, 32 : « Moïse ne vous a pas
donné le pain du ciel... » etc. Deux autres ne parlent de Moïse

qu'en termes très généraux et ne voient en lui que le législateur,
qu'ils proclament, l'un implicitement, Matthieu XXIII, 2 : « Les
scribes et les pharisiens sont assis sur le siège de Moïse ; » l'autre



VARIÉTÉS 299

explicitement Jean VII, 19 : « Moïse ne vous a-t-il pas donné la

loi? » etc. Personne ne pourra voir dans le premier de ces textes

une indication quelconque sur l'auteur des livres contenant la loi

d'Israël. Dans le second, il ressort du contexte que le terme de

loi est pris dans son sens littéral et non dans le sens de Pentateuque;

car après avoir dit : « Moïse ne vous a-t-il pas donné la loi, »

Jésus ajoute : « Et cependant, nul d'entre vous n'observe la loi. »

Bien plus, abstraction faite du contexte, il est évident que « donner

la loi » peut aussi bien signifier la donner oralement que la donner

par écrit. Enfin, donner la loi, même par écrit, est tout autre
chose qu'écrire le livre où la loi se trouve consignée au milieu
d'autres éléments. Ce passage ne nous donne donc aucune lumière

sur la question de savoir qui a écrit le Pentateuque.

II

Il en est de même des six passages qui suivent, excepté toutefois

ceux dans lesquels nous avons affaire non point à la loi considérée

comme un tout, mais à des prescriptions spéciales de la loi.
Voici ces passages : Matthieu VIII, 4 (et les parallèles : Marc

I, 44; Luc V, 14); Matthieu XIX, 8 (et le parallèle Marc

X, 3, 5); Marc VII, 10; Luc XX, 37; Jean V, 45-47; VII, 22, 23.

Les trois premiers parlent, avec de très légères différences dans

les expressions, de l'offrande « que Moïse a commandée pour la

purification du lépreux qui a été guéri. » Le précepte se trouve
dans Lévitique XIV, mais l'expression n'implique nullement que
Moïse ait écrit Lévitique XIV, et encore moins qu'il ait écrit le

Pentateuque. De la formule : « L'Eternel a commandé » ceci ou

cela, conclurait-on que l'Eternel ait écrit le livre ou le passage

qui rapportent cet ordre?
Il ne s'agit donc pas de l'auteur de l'œuvre littéraire qui

renferme la loi de Moïse avec bien d'autres choses, ni même de celui

qui a codifié ces lois, mais simplement du législateur et de son

autorité. (Comp. Marc X, 3.) Il en de même de Matthieu XIX, 8 :

« Moïse... vous a permis de répudier vos femmes » (couf. Deut.

XXIV, 1) et de Jean VII, 22. « C'est pour cela que Moïse vous a

donné la circoncision. » (Conf. Lévit.XII, 3.) Ici Jésus s'en réfère



300 VARIÉTÉS

évidemment à la source et à l'autorité delà loi et non point à l'auteur

du livre que contient la loi. S'il fallait rendre cette assertion

plus évidente encore nous citerions Jean VII, 23. « Si un homme

reçoit la circoncision le jour du sabbat, afin que la loi de Moïse ne

soit point violée..., etc. » Le Pentateuque pourrait-il être violé

par une légère infraction au rite de la circoncision Si Marc

VII, 10 Moïse dit : « Honore ton père et ta mère i> (conf. Ex.

XX, 12 ; Deut. V, 16) et « Que celui qui parle mal de son père

ou de sa mère soit puni de mort » (conf. Ex. XXI, 17; Lévit.

XX, 9) renferme autre chose que les passages précédents, ce n'est

toutefois que la confirmation explicite du fait historique que
Moïse a prononcé les paroles que nous venons de citer ; mais ce

passage, pas plus que les autres, ne nous apprend quelque chose sur
l'auteur du livre qui rapporte ces expressions. Des textes précédents,

nous n'avons aucun droit de conclure à l'évidence de la mo-

saïcité du Pentateuque; ils ne sont nullement probants.

III

Voici trois autres passages qui semblent former un groupe
distinct : Marc XII, 26 ; Luc XVI, 29, 31 ; XXIV, 44.

Le premier s'exprime ainsi ' « N'avez-vous pas lu dans le livre
de Moïse, à l'endroit du buisson? » (Marc XII, 26, conf. Ex.

IH, 61.) L'expression livre de Moïse, peut certainement désigner
le livre écrit par Moïse ; mais elle peut aussi bien signifier le livre

qui traite de Moïse, dans lequel Moïse occupe la première place ;

tout comme nous parlons du livre de Buth, ou du livre des Bois,
désignant simplement par là les écrits qui font de l'histoire de

Buth ou des Bois leur principal objet. Il y a encore une troisième

possibilité : l'expression livre de Moïse peut être tout simplement
le nom ou le titre du livre dont est tiré l'incident rapporté par
Jésus. Dans ce cas il n'y aurait eu aucune raison essentielle pour
Jésus de donner ce titre à l'ouvrage : ce pouvait être là son vrai
titre soit que Moïse eût réellement écrit, soit qu'il fût supposé

1 Nous citons d'après le texte anglais et non d'après la version Segond
qui dit : « N'avez-vous pas lu, dans le livre de Moïse, ce que Dieu lui dit
dans le buisson, etc. »



VARIÉTÉS 301

l'avoir écrit. Ce fait peut venir encore de ce que le Pentateuque
traite de Moïse ; on peut enfin l'attribuer à toute autre raison,

puisque le fait de se servir du titre courant d'un ouvrage n'engage

personne à citer exactement ce titre, encore moins à en donner

l'explication. Dans ce cas le titre est identifié à l'ouvrage lui-
même, et c'est là une habitude qui nous est familière, quand nous

nous en référons à l'Ancien Testament. Ce passage n'a donc

aucune autorité décisive dans la question qui nous occupe. S'il y
a même dans ce passage une indication relative au sens à donner
à l'expression livre de Moïse, nous devons avouer que le sens :

livre qui traite de Moïse, a peut-être plus en sa faveur que tous les

autres sens. Cela ressort de cette partie du passage : « comment
Dieu lui parla. » Le fait que celui qui parle (Jésus) nous ramène
à Moïse par le moyen d'un simple pronom, semble montrer que
du commencement à la fin de ses paroles, il a dans l'esprit non

point un Moïse auteur du Pentateuque, mais un Moïse personnalité

vivante, qui se tient en présence de Dieu. Il est vrai qu'il ne

faudrait pas trop presser ces expressions, et que le pronom
employé pourrait tout aussi bien désigner Moïse comme auteur ;

mais le fait que les deux interprétations sont possibles, nous

montre que rien n'oblige, dans les expressions même de notre

passage, à regarder Moïse comme l'auteur du Pentateuque. Le

passage est absolument neutre.
Nous passons à Luc XXIV, 44. Il y est parlé de choses qui sont

écrites dans la loi de Moïse concernant le Sauveur. S'il faut prendre

les mots loi de Moïse dans leur sens littéral, il n'y a là

aucune affirmation de la mosaïcité du Pentateuque; car la loi, dans

son sens strict, ne s'étend pas aussi loin que le Pentateuque1.
Nous pouvons donc voir ici soit la loi en tant qu'écrite par Moïse,
soit la loi en tant que promulguée par Moïse, et rédigée par
quelque autre auteur, que d'autres témoignages permettent de

déterminer. Mais la première de ces interprétations ne prouve
pas plus que la seconde que Moïse soit l'auteur de la vaste

composition connue sous le nom de Pentateuque. Si, d'autre part,

1 Les mots anglais sont plus explicites que notre périphrase. « The
law, in its littéral sense, is not co-extensive with the Pentateuch. » (Note
du Trad.)



302 VARIÉTÉS

l'expression loi de Moïse s'applique ici à tout le Pentateuque,
elle peut signifier, lorsqu'on l'analyse, « le livre qui renferme la

loi de Moïse comme partie capitale de son contenu ; » mais elle

ne nous dit en rien qui a incorporé ces loisà l'ouvrage en question.
S'il parait, de plus, que le terme loi de Moïse doive indiquer
le titre du Pentateuque, on peut l'entendre comme nous l'avons
fait plus haut : celui qui a prononcé ces paroles aurait identifié le

titre à l'ouvrage sans avoir à donner l'explication de ce litre. Ce

passage, comme le précédent, est donc encore neutre.
Le troisième texte de notre groupe Luc XVI, 29, 31, parle de

Moïse el les prophètes. Le nom de Moïse peut sans doute désigner
ici les écrits de Moïse, mais on peut l'interpréter aussi dans le

sens du livre de Moïse, ce qui nous fait rentrer dans le cas incertain

que nous venons d'examiner. De plus, on peut penser que
Moïse el les prophètes sont considérés dans la parabole comme

présents chez les frères du mauvais riche, et que leurs paroles,

rapportées dans l'Ancien Testament, sont représentées comme
prononcées véritablement par eux et entendues de leurs auditeurs. Il
ressort des expressions du texte que cette interprétation est la plus
naturelle; mais si nous l'acceptons, nous devons aussi reconnaître

qu'elle ne nous apprend rien sur celui qui a composé le livre où

sont consignées les paroles de Moïse. Et si nous rejetons cette

exégèse, il nous reste encore les interprétations également admissibles

que nous avons déjà rencontrées, mais entre lesquelles il
est impossible de se prononcer. Notre passage peut donc, lui
aussi, être considéré comme neutre.

IV

Il nous reste à examiner trois passages que nous avons jusqu'ici
laissés de côté.

Dans Luc XX, 37 (conf. Marc XII, 26, parallèle déjà examiné)
nous lisons : « Que les morts ressuscitent, c'est ce que Moïse a

fait connaître, à l'endroit du buisson, quand il appelle le

Seigneur le Dieu d'Abraham, etc. » (Conf. Ex. III, 6.) La différence

qui existe entre ce passage et le précédent est la suivante : Puisque
la mention du buisson nous renvoie, de l'aveu de tous, à un ouvrage
où le buisson occupe une place importante, les mots Moïse a fait



VARIÉTÉS 303

connaître semblent impliquer l'action de Moïse dans la genèse de

cet écrit ; de même l'expression il appelle nous rapporte non point
au moment où Dieu parlait, mais à la relation que Moïse nous fait

de cette circonstance. Il faut observer toutefois que, même si ce

passage doit être interprété comme enseignant l'origine mosaïque
de l'ouvrage où se rencontre Exode III, 6, ce fait ne prouverait

pourtant pas la mosaïceté du Pentateuque. Si l'on peut prouver
que le Pentateuque a été formé de divers documents combinés

par un rédacteur, te passage Luc XX, 37, dans l'hypothèse qu'il
aurait une origine mosaïque, ne nous forcerait pas d'admettre un

autre auteur que celui d'un document où se trouverait Exode III, 6.

Mais il faut remarquer aussi que rien dans notre passage ne parle
de son auteur, et que, bien que l'idée vienne tout naturellement à

l'esprit de ceux qui sont habitués à regarder le Pentateuque

comme issu de Moïse, que Moïse en soit l'auteur, les termes
mêmes du texte ne postulent pas cette exégèse. Il est certainement
évident que le récit de la scène du buisson ardent et de l'entrevue

entre Moïse et l'Eternel, emprunte son historicité au fait qu'il est

rapporté par un témoin oculaire et que ce témoin occulaire a été

l'acteur humain de cette scène. Si donc l'on peut établir par
d'autres preuves que Moïse n'a pas écrit le Pentateuque, ni même
le passage Exode III, 6, les expressions de ce passage seront susceptibles

d'une interprétation facile à donner : on en conclura que
Moïse fait autorité dans l'emploi du nom divin de « Dieu d'Abraham,

etc. » et dans la preuve de la résurrection des morts qui en

découle, et que ces assertions sont rapportées « à l'endroit qui
concerne le buisson, » (c'est-à-dire dans le livre bien connu qui
renferme ce passage.)

Nous lisons de plus dans Marc X, 3, 5 : « Que vous a commandé

Moïse (vide supra) C'est à cause de la dureté de vos cœurs qu'il
vous a écrit ce commandement. » (Conf. Deut. XXIV, 1) La

différence entre ce passage et le passage parallèle Matthieu XIX, 8,

que nous avons examiné plus haut, est dans l'emploi des mots « a

écrit ; » mais strictement interprétés, ces mots ne réclament pas

l'origine mosaïque du Pentateuque. Si donc il est prouvé, d'après
d'autres sources, que Moïse a écrit seulement le Deutéronome,
les exigences de notre texte seront satisfaites; si même l'on
démontre que Moïse n'a rédigé que le groupe de lois dans lequel se



304 VARIÉTÉS

trouve la loi sur le divorce, notre passage serait suffisamment
expliqué. Mais en examinant le Deutéronome lui-même, nous serons
à même d'en parler avec plus d'exactitude. — Dans un discours
adressé par Moïse au peuple après la promulgation orale de la loi
et introduit par la notice Deutéronome XXVII, 11, nous lisons au

chapitre XXVIII, 58 (conf. versets 61 et XXIX, 27) : « Toutes les

paroles de cette loi écrites dans ce livre. » Ainsi donc, dans le

cours d'un discours fait au peuple, Moïse s'en réfère à une loi
écrite : cette loi est précisément celle qui avait été promulguée
oralement et qui contenait les préceptes relatifs au divorce.

(Deut. XXIV. 1.) Plus explicite encore est le passage Deutéronome

XXXI, 9, ccnf. 24, qui est narratif: « Moïse écrivit cette

loi ; » il s'agit de la loi dont le contenu se trouve dans les

chapitres précédents, y compris le chapitre XXIV. Nous aurons donc

maintenant un sens satisfaisant pour le texte Marc X, 5, en admettant

qu'il nous renvoie au document que Moïse a écrit d'après ce

qui est dit clans le Deutéronome. Mais cette loi écrite n'était
certainement pas identique au livre du Deutéronome, encore moins

au Pentateuque.
Examinons enfin le passage Jean V, 45-47 : « Ne pensez pas que

moi je vous accuserai devant le Père ; celui qui vous accuse c'est

Moïse en qui vous avez mis votre espérance. Car si vous croyiez
Moïse vous me croiriez aussi, parce qu'il a écrit de moi. Mais si

vous ne croyez pas à ses écrits, comment croirez-vous à mes
paroles. » Sans soulever ici la question de la légitimité d'une
interprétation autre que l'interprétation littérale, nous devons remarquer

que ces paroles affirment que Moïse a écrit sur Jésus-Christ
et impliquent que les écrits de Moïse sur cette question étaient

entre les mains des Juifs. Mais elles n'affirment ni n'impliquent
que ces écrits fussent identiques"' au Pentateuque. Si nous avions

une preuve quelconque que la Genèse soit issue de Moïse, cette

preuve nous suffirait, puisque le passage en question concerne la

Genèse, à moins toutefois qu'on ne rejette la messianilé des

prophéties contenues dans Genèse III, 15 et XII, 3. Si de plus nous

pouvions fournir la preuve que les livres du milieu du Pentateuque

soient mosaïques, ou qu'il en soit ainsi des parties de ces

livres qui comprennent la loi rituelle, cela suffirait encore, à

1 Anglais : co-extensive.



VARIÉTÉS 305

moins qu'on ne diseque les rites juifs ne préfiguraient pas l'œuvre
de Christ. Si enfin la loi écrite mentionnée Deutéronome XXXI, 9

est mosaïque, cela suffit, à moins qu'on ne prouve, ou bien que le

passage Deutéronome XVIII, 15-19, n'était pas contenu dans cette

loi écrite, ou bien qu'il n'est pas mosaïque. Il n'est pas nécessaire

de prolonger les lignes de l'argumentation : ce que nous avons
dit suffit à montrer clairement que notre passage n'implique en

rien la mosaïcité du Pentateuque '.
Nous avons donc passé en revue toutes les expressions de Jésus

qu'on se plaît à invoquer au sujet delà mosaïcité du Pentateuque.
Nous avons vu que deux des passages que nous venons d'interpréter

sont simplement des indications historiques et ne jettent
aucun jour sur la question ; que deux autres s'en réfèrent à Moïse

comme législateur et six autres à des ordonnances mosaïques
spéciales, mais sans impliquer que Moïse ait rédigé le recueil de ces

ordonnances spéciales ; que trois autres parlent du lirre de Moïse

en termes ambigus, qui n'exigent en aucune façon que Moïse soit
l'auteur du Pentateuque ; qu'enfin, des trois derniers textes, un
seul peut impliquer que Moïse ait écrit quelque chose et que deux
autres l'affirment, mais que tous les trois sont également impuissants

à prouver la mosaïcité du Pentateuque.
Le résultat de notre étude est donc le suivant : d'après les

paroles de Jésus, considérées en elles-mêmes et interprétées d'après
les lois d'une exégèse strictement littérale, il n'y a pas d'évidence

positive qui nous force à admettre que Moïse ait composé le

Pentateuque ; la grande majorité de ces passages sont manifestement et

absolument neutres ; enfin s'il y a un passage qui semble apporter
quelque présomption en faveur de la mosaïcité du Pentateuque, ce

passage est de telle nature qu'il doit être éliminé, si quelque

preuve du contraire peut être donnée.

Le langage de Jésus ne nous dégage donc pas de l'obligation de

chercher où nous le pourrons une réponse à la question qui nous

occupe. C'est ce que nous ferons dans un prochain article.

Traduit de l'Indépendant, de New-York, par J. E. Neel.

1 Clairement En rien V (H. V- Réd. Comp, la Revue de théologie et

philosophie de janvier 1882, pag 19 et suiv.)


	Variétés

