
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1883)

Artikel: Un métaphysicien suisse : l'Anti-Kant du Dr. Adolphe Bolliger

Autor: Brunnhofer, Hermann / Bolliger, Adolphe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379324

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379324
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UN MÉTAPHYSICIEN SUISSE

L'ANTI-KANT DU Dr ADOLPHE BOLLIGER

PAR

HEBMANN BBUNNHOFEB1

Le titre de cet ouvrage fait pressentir une œuvre originale et

neuve. Il est même provocateur, car nous nous sommes
malheureusement habitués à voir dans Kant, dont M. Bolliger lui-
même reconnaît la place importante dans l'histoire de la

philosophie, une puissance invincible. Kant est devenu le

philosophe à la mode de l'orthodoxie philosophique ; son nom
seul suffit à donner la chair de poule aux empiriques, qui
méprisent la philosophie. L'inviolabilité de Kant est devenue un

vrai dogme.
En science, il n'y a pourtant rien de plus nuisible que le

dogme : c'est le boulevard de la stagnation intellectuelle, le

sabot du progrès. Voyez le recul produit pendant plus de deux
mille ans par le système de l'univers de Ptolémée, qui rejeta
dans l'ombre les idées plus justes des pythagoriciens. Il fallut
un Copernic et un Giordano Bruno pour transformer le kosmos,
devenu une sorte d'oignon sphérique à neuf enveloppes, en un
système d'astres se mouvant librement, et pour faire de

l'infinite du monde le fondement de la recherche scientifique, la
base de toute spéculation philosophique.

1 Dr Adolphe Bolliger, Privatdocent de philosophie à l'université de

Bâle : Anti-Kant oder Elemente der Logik, der Physik und der Ethik.
Bâle, Félix Schneider, 1832. 407 pages, grand, in-8.

THÉOL. ET PHIL. 1883. 19



2ö<! HERMANN BRDNNHOFER

De même, vers la fin du siècle dernier. Kant détruisit l'illusion

naïve des philosophes ses devanciers, qui pensaient que
dans l'étude du monde extérieur les objets pouvaient être
saisis immédiatement par l'esprit. Il montra que la cognosci-
bilité des choses est elle-même un problème, qui amène forcément

aux recherches préliminaires les plus difficiles sur la

capacité de l'intellect humain. Dans sa Critique de la raison

pure, où il se demandait s'il y a un lien entre le sujet qui se

représente et l'objet de la représentation, Kant fit de cette

question l'arène de l'analyse philosophique. Le résultat de la

critique kantienne se concentra dans ces quelques ruines de

connaissance : toutes nos perceptions, dont la combinaison

nous sert à construire le monde extérieur, ne sont au fond

que les essais de notre faculté de représentation, cherchant
à se rendre compte des influences qui, partant de la chose en

soi, base de tous les phénomènes, agissent sur notre moi, au

moyen des formes intuitives de l'espace et du temps. Toute notre
connaissance positive se réduit uniquement à la possession de

la conscience de notre moi, et nous devons en faire dériver
tout le monde de la représentation. Quant à connaître ce qui
existe en dehors des représentations, la chose en soi, nous ne
le pouvons absolument pas, car les formes de l'espace et du

temps, au moyen desquelles notre esprit s'assimile le monde
extérieur comme une somme de représentations, sont de

nature purement subjective, et par leur nature même, elles ne

peuvent nous fournir aucune connaissance du monde. Le seul

bien qui nous reste, et du moins sa possession est incontestable,

c'est l'existence d'un sujet qui se représente, sujet doué

de conscience morale, c'est-à-dire de la faculté de pouvoir
dans chaque cas choisir entre le bien et le mal.

On sait comment Fichte généralisa ce moi humain en un
moi universel et fit régner l'idéalisme subjectif. On sait aussi

que Schelling identifia ce sujet universel absolu avec la chose

en soi de Kant, l'objet universel absolu ; il créa ainsi la

philosophie de l'idéalisme objectif ou la philosophie de l'identité,
dont la construction systématique valut à Hegel pendant quelques

années le sceptre philosophique.



UN MÉTAPHYSICIEN SUISSE 283

Cette philosophie de l'identité féconda avec Schelling la

connaissance de la nature et avec Hegel surtout les disciplines
historiques, mais on en fut enfin rassasié, et les vingt années

du règne de Schopenhauer amenèrent une résurrection de

l'idéalisme subjectif de Kant.

Depuis une quinzaine d'années, Kant, c'est-à-dire seulement
le Kant de la raison pure, a repris l'hégémonie que la

philosophie de l'identité lui avait enlevée, et cela au grand détriment
de la science, disent les nouveaux kantiens rigides.

Depuis cette réhabilitation de Kant, on s'est mis avec ardeur
à chercher la solution du problème posé de nouveau à si juste
titre. On en est venu à une véritable adoration de Kant et,
comme le remarquait encore dernièrement M. Lasson dans la
préface de sa Philosophie du droit, il s'est produit une littérature

kantienne passablement exagérée. Dans un des derniers
numéros de la Gegenwart de Berlin, L. Noire appelle la critique
de la raison pure : la plus haute production de l'esprit humain.

Vaihinger lui consacre le commentaire le plus étendu qui ait
jamais été publié pour aucun ouvrage. Les nouveaux disciples
de Kant ont pour mot d'ordre : « théorie de la connaissance »

et ils donneraient un royaume pour une telle théorie. Il en

pleut, de ces théories, bien que F. A. Lange, un des grands

dignitaires du nouveau kantisme ait donné la déclaration
suivante comme la quintessence de cette philosophie : la

connaissance du monde extérieur est à jamais un domaine fermé
à l'esprit humain ; il lui reste tout au plus la possibilité de se

représenter d'une manière poétique des mondes imaginaires
qu'il vaut ensuite la peine de purifier par la critique et de

reproduire sous une forme toujours plus élevée. En un mot, la

critique de la raison pure, cette sibylle du néo-kantisme, en

est réduite à pousser ce cri de désespoir : Point de connaissance

en dehors de la pénétration dans l'essence de l'esprit
humain lui-même! Si l'on demande maintenant ce que toutes

ces théories ont ajouté à la somme des connaissances
positives, il n'y a qu'une réponse à faire : Bien, absolument rien,

pas même l'ombre d'un atome.
Cette recherche de théories parfaitement stériles ayant dé-



284 HERMANN BRUNNHOFER

truit tout respect pour la philosophie chez ceux qui, d'après
M. Bolliger, font seuls progresser la science, notreauteur désire
relever le crédit de la philosophie. C'est avec enthousiasme

qu'il parle des naturalistes que. seule, l'ignorance aveugle a

pu désigner sous le nom de « matérialistes, » comme des

monstres d'impiété. Le matérialisme scientifique peut en

appeler à ses œuvres. Pendant que ses savants adversaires

aiguisent paresseusement leurs armes pour la grande bataille
et se demandent avec un air inspiré si le monde nous est

accessible, le matérialisme revêtu d'une armure d'enfant fait peu
à peu la conquête du monde. Il force la nature à lui expliquer
comment elle produit toutes ces créations étonnantes ; il a su

découvrir que c'est par des moyens simples et uniformes
qu'elle appelle à la vie les créatures les plus compliquées et
les plus diverses. Il a, on peut bien dire, prouvé, et cela
contrairement à toutes les suppositions précédentes, que la nature
tisse toutes les parties de son vêtement bigarré avec les mêmes
fils et le même mécanisme. Le matérialisme n'est certainement

pas sans comprendre le cours des choses et il le prouve aux
sceptiques par ses calculs, ses présages, qui se réalisent
toujours avec la plus grande exactitude. Comment cela serait-il
possible si les prémisses du matérialisme n'étaient pas en relation

intime avec la noble déesse de la vérité? (Pag. 298.)
L'erreur fondamentale de Kant consiste, d'après M. Bolliger,

dans une conception tout à fait fausse de la notion de la

métaphysique. Le mot de métaphysique se rencontre pour la
première fois dans les œuvres d'Aristote, réunies par ses disciples,
et il ne signifie pas autre chose que science des principes du
monde expérimental. « L'amour philosophique entraîna ces
hommes à ôter le voile qui couvrait le monde, c'est-à-dire à

en rechercher les causes. » (Pag. 71.) La métaphysique était

l'analyse du monde et comme telle (pag. 72) la science
expérimentale par excellence. Pour Kant au contraire la métaphysique

est la recherche de la « chose en soi, » cachée derrière
tous les phénomènes et que du reste aucun de nos organes ne

nous permet d'étudier. La métaphysique, au sens kantien, est
donc « un vol dans un espace sans air. » (Pag. 72.) L'histoire



UN MÉTAPHYSICIEN SUISSE
' 285

de la métaphysique rappelle à M. Bolliger cet enfant qui devait
extraire une racine carrée sans savoir faire cette opération.
(Pag. 119.) On démontre que les notions de Dieu, delà liberté,
de l'immortalité ne sont basées sur aucune expérience; ce sont
donc des notions toutes fictives. Cependant Kant continue à

les nommer connaissances ou objets de la connaissance; de

même que, chose étrange, la faculté d'inventer de pareilles
notions ne s'appelle nullement imagination, mais raison pure.
(Pag. 16.) Une semblable raison pure, nom par lequel Kant
(pag. 16) désignerait mêmel'erreur ou l'imagination, mériterait
bien plutôt d'être appelée la déraison pure, le feu follet de la

race humaine. (Pag. 107.) Voici ce qu'en dit M. Bolliger : «Une
faculté humaine qui, avec la contrainte d'une force naturelle,
procurerait aux hommes des rêves transcendants, je l'appellerais

faculté de la fiction et de l'illusion. » (Pag. 132.) Kant est

conséquent quand, dans le même ouvrage, il affirme que les

mathématiques et les sciences naturelles ne sont des sciences

que pour autant et parce que leurs objets ne sont pas
empiriques. Le kantisme est en principe un défi à l'empirisme ;

pour lui, tout ce qui est empirique n'est pas connu parce que
c'est empirique, mais dans la mesure où c'est aprioristique.
(Pag. 64.)

Ces contradictions violentes, causées par le conflit de la

métaphysique transcendantale et du progrès journalier des

sciences empiriques, M. Bolliger les attaque en ces mots :

« Les théologiens n'ont jamais prétendu que nous péchons

parce nous possédons la « vertu pure, » mais bien plutôt
parce qu'elle nous manque ; comment donc les rêves trans-
cendantaux proviendraient-ils, non d'un manque de raison,
mais de la « raison pure? » Pauvre raison et pauvre humanité

Si notre œil spirituel nous trompe, qui nous conduira?
Si la lumière qui est en nous est ténèbres, qui nous éclairera »

(Pag. 132.) M. Bolliger montre ensuite excellemment (pag. 140-

148) à quelles confusions l'abus du mot « transcendantal »

chez Kant a dû le conduire. Il y a bien une douzaine de sens

dans lesquels Kant a pris ce mot. Et le pire de tout c'est que
dans aucun de ses. sens le mot transcendantal n'est une notion



286 HERMANN BRUNNHOFER

vraiment riche, mais toujours une simple ombre. (Pag. 147.)
C'est dans l'opposition la plus marquée à Kant que M. Bolliger,
pour combattre cette tendance à tout volatiliser dans le monde

transcendantal, émet la thèse suivante : « Tout ce qui est dans

une âme est empirique, fait d'expérience » (pag. 35) et (pag.
42) : « Nommez votre monde nature, nommez-le univers, ou

phénomène, ou représentation, — mais n'oubliez jamais
que la notion de l'expérience doit lui correspondre parfaitement.

»

Ensuite de sa manie de tout déclarer transcendant, Kant
établit continuellement une différence marquée entre la
représentation et l'objet de la représentation, et tombe dans le
dualisme et le scepticisme. Le dualisme de Kant, et, en thèse

générale, tout dualisme dans l'étude du monde, est intimement
lié à la conception aprioristique du phénomène de l'espace.
Si l'espace, comme pour Kant, n'est rien de plus qu'une
intuition a priori déjà déposée dans notre âme. c'est-à-dire
seulement une forme d'après laquelle nous disposons les objets
du monde extérieur de la même manière que nous les percevons

comme phénomènes, alors un abîme insondable s'ouvre
entre la chose en soi et l'idée que nous nous en faisons.

D'un autre côté l'empirisme, c'est-à-dire les mathématiques
unies aux sciences naturelles, a donné depuis un demi-siècle
la preuve irréfragable que l'espace, loin d'être seulement une
forme de notre faculté intuitive, est bien plutôt quelque chose

de parfaitement réel, une substance une, existant aussi en

dehors de notre intuition humaine. Et plus le pur objectivisme
étudiera avec sérieux et solidité le phénomène de l'espace,
plus aussi la physique ou, ce qui revient au même, la
métaphysique reconnaîtra que l'espace, seul lien qui rassemble
dans une unité absolue les myriades d'individus, d'atomes, est
bien plus que l'empirisme n'a été disposé à le croire. L'espace
est la révélation de l'unité du monde et par conséquent de

l'être suprême lui-même (pag. 235) vis-à-vis duquel l'existence

des atomes et des corps dans l'espace se présente
seulement comme une manifestation d'êtres subordonnés.

L'espace est le véritable kosmocrator (pag. 319), car étant ab-



UN MÉTAPHYSICIEN SUISSE 287

solument indivisible, il est le prototype de tous les atomes, le

reflet du Maître de la matière et de l'esprit. (Pag. 376.)
Pour notre philosophe de l'empirisme le temps est aussi

réel que l'espace. Le temps est le médium par lequel nous

percevons des changements dans les objets du monde extérieur
qui nous sont révélés par l'espace. Or le changement n'est
évidemment rien autre qu'une négation continue du monde

phénoménal. « Cette négation de ce qui est donné, la suppression

continuelle de ce qui est réel, c'est-à-dire des phénomènes,

est un fait, par conséquent une quantité réelle. Or la

réalité des changements consiste dans la négation de réalités,
c'est une négation continue. Le temps, quintessence de tous
les changements, est une sj nthèse continue de négations, ce qui
en fait quelque chose de très réel. On ne peut se représenter
des négations, c'est pourquoi la réalité du temps, comme
négation continue du monde sensible, est inséparable du fait
qu'on ne peut se le représenter. Le fait que le temps est réel

signifie seulement que tout ce qui est phénoménal est en réalité
nié. (Pag. 401.)

La causalité, pour M. Bolliger, n'est pas non plus une forme
abstraite de la pensée, mais tout ce qu'il y a au monde de plus
réel. L'action la plus universelle de la cause première, ou des

causes dans le monde phénoménal, est pour lui la gravitation.
C'est sa réponse à cette question aussi vieille que le monde :

« D'où viennent le mouvement et la vie dans le tout? » La
gravitation est cette unité des forces naturelles à laquelle aboutira
tout empirisme tendant vers son idéal. (Pag. 336.) Tous les

procès naturels dans le monde organique et inorganique ne
sont pour lui que des modalités d'un devenir, qui se réalise

d'après la seule formule de la gravitation. Toutes les formes
existantes des corps ne sont que des systèmes variés à l'infini
d'atomes mus d'après la loi de gravitation. L'étendue et la

dureté, la ténacité et l'élasticité, l'état liquide et l'état gazeux,
les éléments et les combinaisons chimiques et, en général, tous
les états et les changements de la matière apparaîtront aux
générations futures comme des manifestations d'atomes en

mouvement, et on constatera que tous ces mouvements s'accom-



288 HERMANN BRUNNHOFER

plissent, dans les formes infiniment différentes des corps,
d'après la seule et unique loi de gravitation. (Pag. 320.) « Un

caillou, qui semble une masse en repos, serait un système
infiniment compliqué de millions innombrables de planètes. La

terre aussi semble en repos, elle se meut pourtant, et depuis

que nous savons qu'elle se meut, nous n'en sommes pas moins
heureux. De même nos minéraux ne seront pas moins
utilisables quand nous saurons que tout en eux est en mouvement.

» (Pag. 343.) De même encore notre cerveau « est un

système d'atomes gravitants, qui, dans le cours des choses, a

été produit sous certaines conditions. 11 a au être formé de la

même manière que dans d'autres circonstances il se produit
du grès ou de la houille. Il est bien certain que le cours des

choses a eu à parcourir un chemin bien plus long pour
composer le cerveau que pour former le grès, et pour produire
continuellement de nouveaux cerveaux il se sert d'un mécanisme

d'une complication inouïe ; mais, sans aucun doute, cet

organe si parfait est formé par un mécanisme analogue à ceux

qui produisent la chaux et la serpentine, les météores et les

comètes, la voie lactée et la grande ourse ; il n'y a partout que
des atomes gravitants, qui se meuvent d'après des règles
éternelles, selon que leur nature et l'espace les y forcent. Ces

atomes produisent tous ces êtres admirables dans le ciel et

sur la terre.
» 11 peut être assez difficile de comprendre comment, quand

et dans quel ordre ont pu naître les différentes formes du
monde matériel, depuis la molécule d'hydrogène du nuage
primitif jusqu'au cerveau humain, et du cerveau humain

jusqu'à des êtres bien supérieurs qui, en dehors de notre
imagination, existent peut-être dans les planètes ou dans les étoiles
fixes. La science qui cherchera à dévoiler ces mystères, c'est
l'histoire de l'évolution, qui fera briller une magnifique lumière
au sein des obscurités de notre terre. » (Pag. 359, 360.)

La théorie de l'évolution, déjà pressentie par Giordano Bruno
et Gœthe, et développée à notre époque par Darwin et Haeckel,
réussit à déterminer la route que l'homme, le plus haut produit

de la vie organique sur la terre, a dû suivre depuis la



UN MÉTAPHYSICIEN SUISSE 289

cellule primitive, à travers d'innombrables périodes de

développement.

Cette théorie ouvre des perspectives analogues sur les
profondeurs de la vie universelle dans l'espace et dans le temps
et ces perspectives nous remplissent d'une consolation
encourageante, quant à l'insuffisance relative de l'organisation
sensible que nous sommes parvenus à acquérir. Bien n'est plus
borné, plus absurde, comme le dit Giordano Bruno, que de

croire que les modalités de la perception sensible soient
réduites aux cinq que nous possédons. « L'égalité entre les

hommes est déjà très contestable, à cause de leurs différences

d'organisation ; tout d'abord remarquez combien les hommes
se distinguent les uns des autres quant à leurs facultés
supérieures, la pensée, la volonté, le sentiment. La différence de

sensibilité, qui est moins marquée, est pourtant très grande ;

certains sens sont ou bien faiblement développés ou manquent
entièrement. La distance est mieux marquée entre nous et les

animaux. Chez ceux-ci quelques formes de sensibilité atteignent
bien un degré supérieur de développement, mais l'activité
intellectuelle de l'homme ne se trouve chez eux qu'à un état

atrophié. Le manque de certains sens, fait anormal chez les
hommes et les animaux supérieurs, est la règle chez les
animaux inférieurs et on a le droit de prétendre que les espèces
les plus simples n'ont qu'une seule forme vague de sensibilité.
Sur la base de ces faits on peut bien se demander si les formes
existantes de la sensibilité et de l'activité de représentation
sont les seules possibles. On fera bientôt l'expérience qu'il est

impossible d'avancer une seule preuve à l'appui de cette
dernière thèse ; rien ne montre que notre sensibilité forme un
tout complet. Il est vrai que nous ne pouvons nous faire
aucune idée d'autres formes possibles de représentation. Mais cela

prouve-t-il leur impossibilité? Les vers intestinaux ne se

doutent pas de l'existence de la lumière et pourtant la lumière
existe pour nous. Les habitants du fond de l'Océan ne
connaissent pas les sons et pourtant nous entendons. Le crocodile
n'a pas de sentiments moraux et cependant les hommes sont

moraux. Le rhinocéros ne fait pas de philosophie, bien que



290 HERMANN BRUNNHOFER

les hommes en fassent. Nous pouvons admettre, avec la même
certitude que pour toute autre hypothèse scientifique, que les

êtres vivants les plus élevés de notre planète, les hommes

avec leur plus ou moins de raison, sont les produits d'un
procès d'évolution d'une longueur inappréciable; ce procès
commençant par la matière inorganique (prétendue sans vie)
a conduit, à travers les premières formes de l'organisation et
d'une sensibilité vague et monotone, jusqu'à notre organisation
digne d'un pieux étonnement et à notre vie intellectuelle plus
étonnante encore. Qu'est-ce qui indique, s'il vous plaît, que
l'évolution ait atteint son terme? Dans les prochains millions
d'années ne se passera-t-il donc rien de nouveau sur notre
planète? Pensez-vous peut-être que le bon Dieu a abandonné

son œuvre et que, parce qu'il ne peut rien inventer de mieux,
il se contente de laisser son intelligente humanité se multiplier
à l'infini Et si même par hasard, pour une raison quelconque,
l'idéal était atteint sur notre planète, que peut prouver l'histoire

de notre motte de terre pour le reste du inonde infini de

Dieu? La pensée que. dans d'autres mondes, d'autres êtres

nous dépassent dans la mesure où nous sommes supérieurs
aux chouettes ou aux morues, ou même aux coraux et aux
botryocéphales a scientifiquement autant de probabilité que
son contraire. Mais même pour notre planète, nous ne devons

pas cesser d'espérer. Si par hasard dans quelques millions
d'années les habitants de la terre étudient la géologie, il est à

craindre que la couronne actuelle de la création ne soit
regardée avec les mêmes sentiments et les mêmes pensées que
maintenant les crânes de singes fossiles. » (Pag. 229-231.)

Les quelques citations de ce livre substantiel font sentir que
M. Bolliger sait écrire avec simplicité et clarté, de façon à se

faire comprendre de tous. Son Anti-Kant s'adresse avant tout
aux empiriques à la pensée claire et simple, qui, dès longtemps,
sont parvenus à comprendre qu'une métaphysique durable
doit être conquise, non par la voie de la spéculation aprioris-
tique, mais sur le sol assuré de l'expérience. Alors, — et
M. Bolliger est très décidé sur ce point, — la métaphysique n'est

plus qu'une branche des sciences naturelles, une physique su-



UN MÉTAPHYSICIEN SUISSE 291

périeure. Le monde transcendantal se dévoile, non comme
dépassant toute expérience, mais comme en dehors de nos
perceptions sensibles.

Les phénomènes, c'est-à-dire tout le monde des représentations

humaines, ne perdent rien de leur réalité matérielle si

nous reconnaissons en eux des projections de notre esprit ; au

contraire, puisque ces projections apparaissent comme des

manifestations du grand tout qui se révèle dans l'espace, elles

sont les témoins vivants d'un monisme devant lequel l'antique
opposition d'esprit et de matière, de pensée et d'être n'est

plus qu'une superstition traditionnelle. D'après le livre de

M. Bolliger nous pouvons pressentir une époque où les luttes du

passé au sujet de l'opposition prétendue entre l'être et le non-
être, l'esprit et la matière seront jugées de la même manière que
nous considérons maintenant le combat d'Ormuz et d'Ahriman,
avec les lumières que nous a données l'étude scientifique des

mythes. Car, comme le dit excellemment M. Bolliger: «Le faible

rayon de lumière qui éclaire le présent est à la fois une
histoire du passé, et pour les gens intelligents, une prédiction de

l'avenir, s

La philosophie de M. Bolliger appartient à cette tendance qui,
commençant dans les temps modernes avec Giordano Bruno, a

continué avec Spinosa, Leibniz et Lotze. Seulement l'auteur
de l'Anti-Kant, suivant de plus près les traces de Bruno,
accentue, avec plus d'énergie que ses prédécesseurs immédiats,

que toute étude du système du monde ne peut arriver à des

résultats durables et sûrs que dans la mesure où elle se décidera

à se servir uniquement des matériaux fournis par l'analyse

des expériences faites. Cette étude doit se conformer à cet

aphorisme de Gœthe :

Si tu veux atteindre l'infini,
Parcours seulement le fini dans tous les sens.

Le premier volume de l'Anti-Kant contient seulement les élé-

mentsde la logique et de laphysique. L'éthique manque encore.
Mais M. Bolliger laisse clairement entendre qu'elle ne sera aussi

qu'une pure science expérimentale. La toute-puissance de



292 HERMANN BRUNNHOFER

Kant dans le domaine de l'éthique, basée sur la foi à « l'impératif

catégorique, » doit aussi être brisée. Car M. Bolliger trouve
insupportable l'opinion d'après laquelle les connaissances qui
nous importent le plus, c'est-à-dire les règles de notre
conduite, sont basées sur la foi. (Pag. 138.)

Nous attendons le second volume de l'Anti-Kant avec
impatience, car le premier a déjà prouve que son auteur est un

penseur original, qui ne se contente pas de léguer à d'autres
dans d'ennuyeux paragraphes ce qu'il a hérité de ses

prédécesseurs, mais qui a la force et le courage de tout refondre
dans le feu de sa propre pensée.

Son ouvrage, écrit d'une manière élégante, se recommande

non seulement à l'étude des philosophes, mais de tous ceux

qui s'intéressent à la philosophie. M. Bolliger est encore très

jeune ; il a donc le temps de compléter son système dans tous
les sens et de lui donner, comme Lotze, cette transparence,
cette simplicité qui persuade l'intelligence et qui de plus gagne
le cœur.

C'est une joie pour nous, compatriotes du docteur Bolliger, de

constater que la philosophie a enfin pris pied chez nous. Elle a

pris racine dans un sol qui avait jusqu'ici été favorable à toutes
les branches de la science, mais où jamais, pour ainsi dire, la
recherche des causes premières n'avait fleuri. Qui sait si l'amour
de l'utile ne réveillera pas chez nous l'amour du beau, et si les

arts, régénérés comme la philosophie, ne seront pas animés
d'une nouvelle vie.

(Traduit de la Nouvelle Gazette de Zurich du 5 et du 7 janvier 1883

par Ch. Bieler, cand. theol.)


	Un métaphysicien suisse : l'Anti-Kant du Dr. Adolphe Bolliger

