Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 16 (1883)

Artikel: De l'autorité de I'écriture

Autor: Chapuis, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379323

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE L’AUTORITE DE L’ECRITURE

SEGOND ARTICLE

Nous avons constaté dans une premiére ¢tude! que l'inspi-
ration des Ecritures, de quelque maniere d’ailleurs qu’on la
congoive, ne saurait fournir & lautorité que possede le saint
livre dans I’Eglise protestante aucune base vraiment solide.

Il importe donc de trouver & cette valeur normative de la
Bible, inhérente & la conception protestante du christianisme,
une raison d’étre plus profonde et plus probante; car I'inspira-
tion n’en serait une que si les auteurs sacrés étaient seuls a
posséder ou avaient possédé d’une maniére toute spéciale ce
souffle, cette lumiere du Saint-Esprit. Il est vrai, sans qu’on
s’en rende toujours bien compte, qu'ainsila chose est entendue
dans ce sentiment ou ce raisonnement populaire : nous admet-
tons 'autorité de 'Ecriture® ou méme nous crovons en elle,
parce qu’elle est inspirée.

' Voyez Revue de théologie et de philosophie, décembre 1882

% Des expressions comme celles-ci : « croire en l'Ecriture, » « la fol en
I'Ecriture, » trahissent déjh les erreurs capitales qui rbgnent i son sujet
an sein de notre monde religieux, car on ne les entend généralement pas
dans le seul sens dont elles soient ici susceptibles, dans celui de créance
de confiance accordée a un document. L'Ecriture devient objet de la foi
dans Tacception religieuse du mot; or la foi ne peut avoir pour objet
qu'un étre vivant; elle suppose une communion. Je crois en Dieu. en
Jésus-Christ, je ne saurais croire en un livre, je puis simplement ajou-
ter foi & ses renseignements.

THEOL. ET PHIL. 1883, 7



250 PAUL CHAPUIS

On établit alors, conséquence logique du principe, une dis-
tinction essentielle, jallais dire une opposition entre les saints
hommes auxquels nous devons nos documents canoniques et
les produits de la pensée et de la piété qu'a enfantés le cours
des siecles. Pour demeurer dans la sphére chrétienne, sans
nous préoccuper pour l'heure de 'ancienne alliance, disons
qu’on érige volontiers une barriére, presque une muraille entre
les temps apostoliques et les périodes subséquentes. La tout
est pure lumiere; le vent de I’Esprit souffle en tempéte. chasse
tous les miasmes, toutes les erreurs; ¢’est 'heure des miracles
et des dons extraordinaires. Paul guérit comme guérissait
Jésus; Plerre ressuscite les morts, comme les ressuscitait son
Maitre. Puis, tout & coup, le ciel se ferme; les dons cessent, le
souffle de I'Esprit ne traverse plus que faiblement I'Eglise,
d’autres lois, les lois dites naturelles, président au développe-
ment du régne de Dicu sur la terre. L’dge d’or de 'Eglise fut
comme ’éclair dans la sombre nuit; comme un jour de soleil
dissipant pour une heure les brouillards, il a disparu, et nous
ne vivons plus que sous un ciel gris qui ne nous dispense
qu’une lumiere blafarde.

Il serait facile de relever, dans nos livres et journaux reli-
gieux, plus d’une page inspirée de ce point de vue. On ne
réfléchit pas, par exemple, qu’en parlant ainsi on donne & tous
ceux qui nient le sérieux historique des évangiles, qui traitent
leurs récits de mythes ou de libres compositions, le plus fort
argument qui se puisse concevoir. Car enfin, si UEsprit de
Dieu ne posscde plus la méme pnissance que jadis, siles cha-
rismes apostoliques ont et doivent avoir disparu, n’est-il pas
probable que le tableau que nous donnent nos plus anciens
documents des temps apostoliques s’est coloré quelque peu
des reflets de limagination naive des heures du premier
amour ?

Je pense qu’il n’est pas de conception plus fausse, et il im-
porte de dégager la chrétienté contemporaine de ces restes
d’un déisme rationaliste qui 'ont trop longtemps obsédée. Au
point de vue biblique, & celui tout au moins de ’Evangile, I'ac-
tion de 'Esprit de Dieu n’est pas limitée & une époque déter-



DE L'AUTORITE DE L’ECRITURE 251

minée ; elle a été donnée pour les siécles ; les promesses sont
pour nous et pour nos enfants. Distinguons, je le veux, entre
I’époque créatrice et celle de la croissance; mais rappelons-
nous aussi que le chéne est dans le gland, la plante dans le
germe, que les mémes forces spirituelles vivifient et main-
tiennent I'organisme de I'Eglise depuis le premier jour et pour
Péternité.

Cette force c’est toujours et partout 'Esprit dans ses mani-
festations et ses impulsions variées. Aussi la Pentecote n’est-
elle pas un moment, aussitot disparu que paru; c’est le point
de départ d’'une ére qui a pour elle tout 'avenir, et s’il est vrai
que Christ revenu par I'Esprit demeure avec les siens jusqu’a
la fin du monde, il en faut conclure que les lois spirituelles qui
ont présidé a la fondation président aussi aux développements
de ’Eglise, que 'Esprit, si nos rébellions le contristent et le
chassent parfois, peut souffler encore, qu’il doit souffler, si
tant est qu’il y ait sur la terre des adorateurs en esprit et en
vérité. Le montanisme et sa nouvelle prophétie ont eu leurs
exces; les anabaptistes de 'Allemagne du XVI¢ siécle se sont
souillés de monstrueuses violences; mais ce n'est point une
raison qui nous permette d’oublier ce fait essentiel, primordial
du christianisme authentique, que tout disciple, s’il est disciple.
est un nspiré, etau bon sens du mot, un illuminé.

Ainsi done l'inspiration par U'Esprit est un fait général et ca-
ractéristique de la nouvelle alliance, et si elle était le critére
unique ou fondamental de 'autorité d’un écrit, il faudrait ac-
corder cette valeur normative & tous ceux qui ont été marqués
de ce sceau divin, 4 ceux quiont suivil’ére apostolique, comme
a ceux qui furent les produits et les témoins de cette grande
éporue. Les derniers ont possédé peut-étre, je ne le nie point,
une inspiration d’une singuliére puissance; mais comme le
degré d’inspiration se mesure au degré de communion que
nous avons avec le Pere, 1l est toujours permis de supposer, a
titre de possibilité tout au moins, que l'intensité de vie des
Paul, des Jean. a été atteinte, qui sait, dépassée par d’autres
disciples du Crucifié. Entre la hauteur morale du Tarsien et la
sainteté parfaite du Christ, il v a place encore pour plus d'une



252 PAUL CHAPUIS

grandeur ; je ne dis pas que ces places soient occupées, je n’en
sais rien, vous n’en savez rien, Dieu seul le sait, mais elles ont
pu ’étre, elles pourront 'étre un jour.

Pourquoi donc 'Eglise protestante accorde-t-elle & I'Ecriture
une place unicue et privilégiée? Pourquoi, cet exemple préci-
sera ma pensée, la lettre de saint Jacques, les épitres de Jean,
celle aux Hébreux méme, ont-elles & nos yeux une autorité
normative et un poids plus considérable que les élans mysti-
ques de Thomas a-Kempis, qui font le bonheur de tant d’ames,
ou que certaines pages enflammeées d’Augustin d’Hippone ?
Pourquot une lettre de saint Paul, « écrite avec cette locution
rude, avec cette phrase qui sent I'étranger, » dont nous parle
Bossuet, occupe-t-elle au sein de 'Eglise une place supérieure
aux plus éloquents discours d’Adolphe Monod, aux discours
plus profonds encore d’Alexandre Vinet ?

I

A la base de cette opinion, protestante par excellence, i1l y a
des motifs de divers genres. L’autorité de I'Ecriture, se fonde sur
deux ordres d’arguments ; ou, si on pretere cette formule, elle
est de deux especes. Cest d’abord une autorité historique ; c’est
ensulte une autorité religieuse.

Pour nous entendre nous-mémes, fixons le sens du terme
autortté, qui constitue le centre du probleme. Le dictionnaire
de Littré nous apprend que l'usage consacre six acceptions
différentes du mot. Nous les citons toutes pour choisir en con-
naissance de cause. Autorité ! c’est d’abord le pouvoir de se
taire obéir, qui dans lordre normal appartient, par exemple,
aux parents & 'égard de leurs enfants, aux maitres en face des
servitcurs. Le mot désigne ensuile celui-la méme qui possede
cette puissance; il est alors synonyme de gouvernement ou,
avec une nuance qui constitue la troisieme acception, d’admi-
nistration publique. Ailleurs autorité sera employé dans le sens
de crédit, de considération; puis il désignera la créance ou la
confiance que méritent un homme, une atfirmation, un docu-
ment; enfin il remplace parfois son dérivé : autorisation.



DE 1L AUTORITE DE L’ECRITURE 253

Quand nous parlons de Pautorité historique de I'Ecriture,
nous l'assimilons aux autres documents (ui nous enseignent
le passé et nous la jugeons d’apres les critéres en usage dans
ce domaine. (Age du document, confiance gu'inspire l'auteur,
etc., etc.) C'est le cingquieme sens cité par Littré; autorité est
synonyme de créance, de confiance, ce qui est dans l'ordre
des idées un degré de plus que la simple considération, celle-
cirevétant, au point de vue de la valeur probante, un carac-
tére moins nécessaire, moins irrésistible que la premieére.
Sur ce sujet, il n’y aura guere de contestation. Il en est autre-
ment lorsqu’il s’agit de définir 'autorité religieuse de I'Ecriture.

M. Edmond Scherer, par exewmple, dans son inféressante
étude sur lautorité en matiere de foi (Revue de théologie de
Strasbourg, 1850) définit autorité : « tout ce qui détermine une
action ou une opinion par des considérations étrangeres & la
valeur intrinséque de lordre intimé ou de la proposition
intimée. » Nous sommes ramenés au premier sens de Litlré,
le pouvoir de se faire obéir. On peut alors, comme le fait
M. Scherer, opposer a I'autorité la foi, ¢’est-a-dire 'expérience
personnelle des choses religieuses qui fournit les molifs de
croire. Telle est bien la signification du mot quand lautorité
paternelle exige, dans un but pédagogique, que 'enfant obéisse
sans demander pourquoi ou quand le général réclame du sol-
dat Paveugle soumission & des ordres que Pinférieur ne saurait
discuter. Telle est surtout la valeur de lidée dans ’Eglise ro-
maine qui réclame de ses fideles orthodoxes I'abdication du
Jugement et ne répond aux pourquoi que par le je le veux! de
l'absolutisme. Mais sous cetle forme la notion d’aulorité est
contraire a I'essence méme du protestantisme puisqu’elle ex-
clut la protestation ; elle lui est étrangére... ou tout au moins
devrait I’étre. Pour le prouver sans longueurs il suffit de rap-
peler cet autre principe, sinon créé du moins mis en évidence
par la Réformation et qui s’appelle le libre examen. Il exclut,
il interdit ce saut dans les ténébres qui s’appelle la soumission
Sans motif ou la soumission « par des considérations étrangeé-
res & la valeur intrinséque de Pordre intimé. »

Je veux bien, au sens le plus général des termes, et ici



204 PAUL CHAPUIS

M. Scherer a raison, voir dans laulorité scripturaire le pou-
voir que possedent nos saints livres de se faire obéir ou écou-
ter. Mais nous n’avons garde d’oublier I'adjectif, le modificatif:
il s’agit d’'une autorité religreuse, d’une autorité en maticre de
foi. Or qui dit religion, au sens chrétien du mot sans doute, dit
aussi conscience, et qui dit conscience dit liberté. Une autorité
religieuse est une autorité & laquelle je me soumets librement,
en vertu de motifs puisés avant tout dans 'ordre moral et dont
je suis juge, que des lors je pése, je discute et jlapprécie.
(Yest une autorité librement consentie.

Si nous essavions d'une définilion, nous dirions que 'autorité
religieuse de I’Ecriture est la puissance qu’elle possede de se
soumettre les esprits, en vertu de certaines qualités morales
qui lui sont propres et constituent son attrait.

Tel est, d'une maniére abstraite et générale, le principe pro-
testant de 'autorité, fort différent, on le voit, de l'idée catho-
ligue. Au risque de paraitre paradoxal, je dirai que dans l'es-
prit de la Réformation autorité appelle la liberté, la suppose
et ne s'impose jamais en vertu d’une nécessit¢ logique ou an-
térieure, mais au nom d’'une nécessité morale, autrement dit
d’un consentement libre, réfléchi et mirement pesé.

Il se pourra faire sans doute que les circonstances indivi-
duelles, le milieu, des motifs de l'ordre pédagogique amenent
a lautorité de V'Ecriture ou plutot 'imposent, au sens de
M. Scherer. Mais nous affirmons, au nom méme de la nature
religieuse de cette autorité, que cet état ne peut étre que tran-
sitolre, qu’il est en tout cas imparfait, que nul n’est un protes-
tant complet §’1l n’est individualiste, c’est-d-dire un protestant,
un chrétien sachant en qui il croit et pourquoi il croit. Il im-
porte donc de distinguer entre les protestants demeurés catho-
liques dans la méthode, et c’est peut-étre le grand nombre, et
ceux qui le sont parce qu’ils veulent I’étre et savent pourquol
ils le veulent. Les définitions de M. Scherer conviennent aux
premiers ; mais il a le tort de les prendre pour I'espéce vraie,
quand elle n’est que dégénérée ou rudimentaire.

Aprés ces considérations théoriques, il nous est permis de
reprendre notre premiére question.



Df: L’AUTORITE DE L’ECRITURE 258

IIT

Sur quelle base repose l'autorité historique des Ecritures?
— Nous répondons : sur les circonstances qui ont présidé a la
naissance des documents sacrés et qui en font les archives les
plus anciennes et les plus authentiques de la foi. Pour démon-
trer cette thése, il me suffira d’envisager le Nouveau Testa-
ment, le document de la nouvelle alliance, la place et la valeur
de ’Ancien devant étre determinées d’une autre maniere.

Je dis d’abord que le Nouveau Testament renferme les ar-
chives les plus anciennes de la foi. En effet, nous ne possédons
pour connaitre le christianisme dans ses origines et dans sa
période créatrice aucun témoin qui le dépasse. On peut discu-
ter I’dge relatif de chacun des livres qui le composent. La criti-
que, dans le feu du premier amour, a tenté d’en rejeter plu-
sieurs bien loin dans le second siécle ; mais 1l a fallu revenir
de ces exagérations et 1’école de Baur, malgré les éclatants
services qu’elle a rendus, a été obligée de se transformer et de
renoncer a Pesprit systématicque et aprioristique de ses pre-
miers représentants. Les plus sceptiques font aujourd’hui de
nombreux pas en arriére. Les Philippiens redeviennent authen-
tiques; les Colossiens renferment tout au moins quelques frag-
ments de la plume de Paul et, 6 sagacité germanique ! Holtz-
mann! sait nous dire ot s’arréte la plume de Papotre, ol
commence celle de I'interpolateur. Les synoptiques reprennent
leurs anciennes places ou peu s'en feut. Mais peu importe,
les exagérés eussent-ils raison, les livres du Nouveau Testa-
ment seront toujours, quelque date qu'on leur assigne, les plus
anciens que nous possédions sur la matiére.

Or, en histoire, plusles documents sont rapprochés des éve-
nements qu’ils rapportent ou de I’heure olt naquirent les 1dées
quils refletent, plus ils sont précieux. Dans une religion qui
repose sur des faits historiques, l'ancienneté devient méme
une vertu. Quoique Bérose nous ait donné des renseignements
que les connaisseurs disent souvent exacts sur l'histoire de

' Holtzmann. Kritik der Epheser- und Kolosser-Briefe. Leipzig 1872,



2506 PAUL CHAPUIS

I’Assyrie, les assyriologues préterent encore déchiffrer les bi-
bliothécques de pierre que recelent les ruines de ces royau-
mes éteints. Herodote a fort bien décrit I'Egypte, mais les
pyramides et les hiéroglyphes sont des témoins autrement
sérieux de ces dges passés. Il en est de méme de V'Ecriture
dans la vaste bibliothéque des écrits chrétiens qu’ont enfantés
les si¢cles. Elle est le fover lumineux, dont les autres produits
de la pensée chrétienne ne sont que le rayonnement plus ou
moins lointain.

Les siecles sans doute ont poursuivi le travail commencé,
approfondi plus d’'une pensée, mis au jour plus d’une conse-
quence a peine entrevue ou méme ignorée des principes évan-
géliques. Mais sur ce vaste fleuve dont le cours va toujours
grandissant, jusqu’d ce qu’il se jette dans U'océan éternel, et qui
recoit des affluents purs ou impurs, il faudra toujours remon-
ter & la source pour v puiser ’eau du rocher.

Je dis, en effet, que ces archives de la foi sont les plus au-
thentiques que nous possédions. Par authentique je ne songe
point & affirmer que chaque livre doive nécessairement étre at-
tribué a auteur que nomme son contenu ou le titre que lui ont
donné les manuscrits et la tradition. Jentends que les docu-
ments du Nouveau Testament sont les représentanls les plus
originaux et les plus purs du christianisme primitif. Nous n’en
possédons pas de meilleurs. Ils sont nés, pour la plupart, a
une épocue de vie intense et de foi profonde, & une époque
créatrice, 'l en fut jamais, puisqu’elle a semé les germes d’ol
sont procédées une société et une civilisation nouvelles. Ils sont
des lors la manifestation la plus pure de la vie du Christ se
déplovant dans I'Eglise; et sans insister sur une observation
dont on a souvent exagéré la valeur, avouons qu’il existe une
différence considérable entre ces premiers et plus anciens do-
cuments de la littérature chrétienne et ceux qui les ont imme-
diatement suivis. Lisez, par exemple, un des meilleurs de cette
derniére catégorie, la premicre lettre de Clément de Rome aux
Corinthiens, & peu prés contemporaine des écrits johanniques,
et jugez.

Les procédés de tous les historiens prouvent du reste notre



DE L’AUTORITE DE L'ECRITUGRE 257

dire. Les plus sceptiques, les plus négatifs, lorsqu’ils retra-
cent les origines chrétiennes, sont obligés de recourir aux
documents qu’ils condamnent ou démembrent. Ils discutent,
¢’est leur droit, les affirmations produites, il les transforment,
trop souvent en refaisant une histoire bitie sur le sable des
hypothéses subjectives, mais enfin ils ulilisent nos saints livres
et ne sauraient faire autrement. Que n’a-t-on pas dit du livre
des Actes. de son esprit tendancieux, de sa partialité, de ce
roman qui taille les faits au gré de ses désirs, qui fait agir on
parler Paul comme il n’a pas pu (0 amour de U'a priori!) le
faire. Kt pourtant, lorsqu’on c¢crit I'histoire du premier dge de
I’'Eglise, il faut recourir a ses lumieres, sans lesquelles nous
sommes réduits & un jour a peine crépusculaire.

Nous accorderons au scepticisme critique tout ce qu’il deman-
dera: disons un instant avec lul que la naiveté de plusieurs de
nos écrivains, leur courte vue, leurinintelligence, I'imagination
exaitée des premiers disciples, certaines notions préconcues,
ont troublé la pureté et la transparence des faits. Le Nouveau
Testament n’en demeure pas moins ce que nous avons de plus
authentique, au senslarge du mot, sur le christianisme des pre-
miers jours. Il faudra, en tout état de cause et partout, en reve-
nir & lui, de méme que pour la constilution du texte du saint
livre, on sera toujours obligé de mettre au premier rang les
manuscrits du cinquieme sicele ou de la fin du quatrieme. On
ne saurait remonter au dela, parce quau deld le temps a tout
dévoré. Nous sommes enserrés dans ce dilemme: Ou bien,
comme le disait David Strauss dans sa troisicme et dernicre
maniere, nous ne savons rien du fondateur du christianisme
sinon (u'il a vécu et qu’il est mort; toul le reste est douteux,
dérivé, corrompu. Ou bien, ce que nous savons de plus précis,
de plus certain sur la nature primitive de 'Evangile, nous le
trouvons dans les écrits du Nouveau Testament. On ne sort pas
de la.

Or, le protestantisme est par un de ses cOtés un retour aux
origines; il a tenté de dégager le vrai, le pur christianisme
des traditions, des adjonctions et des erreurs, sous lesquelles
Pavait enseveli le moyen éage. Il a fait ce que fit Jésus lui-méme



208 PAUL CHAPUIS

lorsque, avec le Baptiste, il remontait par deld les traditions des
écoles aux sources limpides de la religion d’Israél, a la loi et
aux prophetes. Voila pourquoi la Réforme en est revenue & nos
écrits sacrés comme & la source la plus ancienne, la plus au-
thentique qu’il soit possible de consulter. Cette source, on la
peut discuter en plusieurs de ses parties ; mais au-dessus d’elle
iln’y a rien. Voila pourquoi ’Ecriture est & nos veux 'autorité
historique nécessaire, que le XVI¢ siécle a opposée avec toute
raison aux traditions postérieures et aux ordres de U'Eglise.

A ce que je viens de dire, 1l serait facile d’ajouter d’autres
considérations encore; je me borne ici & une derniére remar-
que qui me servira de transition & ma seconde partie :

On sait le role considérable qu’a joué I'apostolat dans la fon-
dation de I'Eglise. Les Paul, les Pierre et les Jean, chacun dans
la mesure de leurs dons, ont jeté les premieres assises de
I’édifice chrétien. Le premier a fourni les documents les plus
fondamentaux du christianisme, apres les évangiles toutefois
qui posent les faits, et I'on s’accorde généralement a dire qu’il
a saisi plus profondément qu’aucun autre les principes essen-
tiels du Christ et de son ceuvre. L'efflorescence de cette pre-
miere littérature chrétienne s’est produite, non seulement sous
ses yeux et ceux de ses premiers collégues, mais il en a été
Pun des plus puissants instruments. Remontez jusqu’a saint
Paul ; prenez ses quatre grandes épitres dont 'authenticité est
assise sur la plus inébranlable des certitudes ; vous avez dans
ces quelques pages, marquées du sceau du génie, les faits
et les idées dont tous les autres livres du Nouveau Testament
sont ou la confirmation ou le développement. Ou est ’histoire
qui puisse montrer des archives aussi solides ?

Mais j’ai hate d’arriver a la partie la plus difficile et la plus
essentielle aussi de mon sujet, & 'autorité religieuse des Ecri-
tures.

IV

Commencons par quelques observations générales :
Aucun esprit impartial n’étudiera la Bible sans y retrouver,
au milieu d’'une diversité infinie, une profonde harmonie inté-



DE L'AUTORITE DE L'ECRITURE 259

rieure. Il me parait difficile de ne pas étre frappé de cette unité,
de cette simplicité qui nous conduisent a reconnaitre dans
I'histoire de la révélation D'existence d’'un moment unique
entre tous et dont les produits litléraires doivent & jamais ser-
vir de norme & la foi chrétienne. A travers les ages, celle-ci se
présentera sous des formes différentes; on donnera meéme le
nom de chrétien, ceci encore est un hommage indirect & la
grandeur du Christ, & des conceptionsou i des systémes quires-
semblent au type primitif comme une estampe de foire & une
toile de Raphaél. Mais lorsque vous désirerez connaitre le
christianisme, non des philosophes et des beaux esprits, mais
de Jésus-Christ, ol irez-vous le chercher?

Il serait également difficile de méconnaitre I'originale forma-
tion de ce recueil, unique en son genre. Constitué lentement a
travers les siécles, composé d’éléments divers, disparates
meme, il y régne pourtant un esprit vivifiant qui le traverse
d’un bout & I'autre. Cette collection de documents juxtaposés
fait presque I'effet d’'un organisme. On dirait un étre animé
respirant & pleins poumons le souffle du Seigneur, et 'on com-
prend que cette Bible, qui est tout ensemble le produit, le do-
cument et I’'un des facteurs essentiels de I'histoire de la rédemp-
tion et de la conquéte de ’lhumanité par I'Esprit de Dieu, occupe
dans I'Eglise cette place d’honneur que lui a donnée la. Réfor-
mation.

Enfin, aujourd’hui, aprés une expérience plusieurs fois sécu-
laire, faite sous toutes les latitudes, au sein des civilisations les
plus diverses et de la barbarie la plus abjecte, ne pourrait-on
pas en appeler, en faveur du saint volume, aux effets merveil-
leux, & l'influence salutaire de cette Bible que 1'on discute,
mais qui sans cesse répand la divine semence jusqu’aux extré-
mités de la terre ? Sa popularité et sa profondeur incompara-
bles, son unité profonde et son aptitude a s’appliquer 4 toutes
les situations, A tous les degrés de culture, & tous les états
d’dme, qualités ordinairement opposées et qui souvent s’ex-
cluent, sont ici fondues en un tout harmonieux et font de
UEcriture le livre le plus répandu et le plus lu, le livre non
seulement le plus édifiant, mais le plus instructif de tous ceux



260 PAUL CHAPUIS

gqu'a produits la race humaine. Nos réformaleurs ont manqué
de cette preuve que développent largement au temps présent
les succes de nos sociétés bibliques et 'enthousiasme mission-
naire qui semble s’emparer aujourd’hui de plus d’une église
protestante. Ce n’est pasla, & proprement parler, un argument
théologique, mais c’est un fait, ce qui vaut incontestablement
davantage.

Ces considérations toutefois, prises aelles seules, demeurent
insuffisantes. A ces causes générales et indirectes s’en ajoute
immédiatement une plus essentielle : I’ Eeriture est considérée
par I'Eglise protestante comme autorité normative en matiére
de foi, parce (ue les écrits qui la composent constituent les do-
cuments, je ne dis pas uniques, nous verrons bientdt pourquoi,
mais fondamentaux de la vévélation salutaire de Dieu aux
hommes, révélation qui trouve en Jésus-Christ son but et son
centre.

Cette affirmation doit étre expliquée, car de la nature de la
révélation dépend aussi la nature et le caractere des documents
qui en sont les échos. Qu’est-ce donc que la révélation ?

AY

Sans entrer a cette place dans une discussion historicque ap-
profondie, nous pouvons dire que, d’aprés'idée traditionnelle,
la révélation est avant tout concue comme une comrmunication
de vérités el de doctrines, que Dieu donne & 'homme au cours
de I'histoire sainte, afin de compléter ou de rectifier celles que
Ihumanité avait acquises par ses propres efforts. Dieu nous four-
nit un supplément de connaissances, celles que notre esprit
borné ou corrompu n’aurait jamais pu atteindre et qui pour-
tant sont nécessaires & notre bonheur éternel. Cette concep-
tion a tous les mérites du grand &ge ; elle remonte, si je
suis bien informé, aux Peres apologétes et domine le moyen
age; elle réussit & se maintenir en partie au seizieme siécle
pour refleurir avec une vigueur toute nouvelle dans la scolas-
tique protestante, et je crois bien que le vieil arbre, qu’a sou-
vent déja frappé la cognée de I’analyse religieuse et philosophi-
que, n’est point encore déraciné.



DE L’AUTORITE DE L’EGRITURE 261

« Car si Pon regarde, dit Calvin lui-méme, combien I'esprit
humain est enclin et fragile pour tomber en oubliance de Dieu,
combien aussi il est facile & décliner en toutes especes d’er-
reurs, de auelle convoitise il est mené pour se forger des reli-
gions étranges & chaque minute, de la on pourra voir combien
il a été nécessaire que Dieu eust ses registres authentiques
pour y coucher sa vérité, afin qu’elle ne périt point par oubli
ou ne s’évanouit par erreur ou ne fit corrompue par 'audace
des hommes 1. »

On comprend que le dix-septieme siecle, déduisant les consé-
quences des principes, mais oubliant la haute spiritualité qui
les corrigeait chez les Péres de la réforme, en soit venu a con-
fondre la révélation et I'Ecritrue. On distingue, il est vrai, la re-
velatio divina immediaia vel primitiva et la revelatio mediata.
Mais, sous le premier nom, on entend simplement cette illumi-
nation ou inspiration spéciale qui fut le privilége exclusif des
prophétes et des apotres, tandis que la révélation médiate,
UEcriture sainte, est le résultat tangible de ces grices surnatu-
relles. L'Esprit Saint, dit Hollaz, a suggéré aux prophetes et aux
apodtres I'idée et le mot en ce qui concerne les dogmes de la
foi et les régles morales qui en découlent 2. Les vérités ou doc-
trines qui proceédent de la révélation seule et que nous ne sau-
rions jamais atteindre sans elle, constituent les articuli puri
vel simplices, tandis que les dogmes qui se rattachenl a la reli-
gion naturelle, et qu’a seulement troublés le péché, forment les
articieli mixti. On le voit, la doctrine biblique ou tout au moins
ses theses essentielles occupent une place & part et dérivent
directement d’une communication divine.

On jugera par la de Pimportance non seulement historique
mais dogmatique quon devait donner aux attributs, c’est le
langage du temps, de I'Ecriture, & sa nécessité, a son intégrité,
a sa Verite, a sa divinité, & son autorité, a sa perfection et a
sa clarté. Ceux que ce sujet intéresse en trouveront le dévelop-
pement tout & la fois curieux et complet dans le Compendivm

U Institution chrétienne, 1,6, 3.
9 .. . .
Spiritus sanctus prophetis et apostolis conceptus rerum et verborum de
dogmatibus fidei et moribus suggessit.



262 PAUL CHAPUIS

theologize christiance que publia & Bale, en 1739, J.-F. Ostervald.
(Né en 1663, mort en 1747.)

La théorie de l'inspiration littérale, verbale, pléniéere, est la
fille légitime et nécessaire de cette conception intellectualiste
qui ne peut étre établie et défendue que par elle. Le systéme du
pasteur neuchitelois, nommé tout & ’heure, dénote & certains
égards un progrés sur la scolastique protestante proprement
dite; mais ne fait pas exception a la regle, comme on pourrait
le croire. Son orthodoxie rationalisante distingue sans doute
dans D'Ecriture des parties entiérement inspirées, d’autres
qui ne le sont pas, du moins au méme degré. Les premiéres
concernent les choses cachées aux auteurs, les prophéties par
exemple. Dans ce cas l'illumination porte sur les mots et sur
les choses. Lorsque, au contraire, i1l s’agissait de rapporter
des faits ou des paroles, susceptibles d’étre connus par la rai-
son, le témoignage, ou l'observation, 'action divine s’est bor-
née 4 préserver les écrivains des erreurs possibles; elle ne
les a plus conduils d’'une maniére absolue !. On reconnaitra ici
I'application parfaitement logique de cette théorie de la révéla-
tion dont nous venons de parler et qui sépare les articles ou
dogmes purs des articles mixtes. Mais au fond des choses on en
reste pour I'essentiel & 'inspiration verbale, garantie indispen-
sable de la divinité et de la vérité de la révélation 2.

U Compendium, pag. 44 : Inspiratio illa sic est concipienda: Quandoque,
Deus authores sacros ita afficiebat, ut illis ef res ipsas e¢ verba inspiraret
scilicet cumres sibiabsconditas proferrent ac scriberent, ut in prophetiis;
at cum de rebus sibi cognitis loquerentur, aut illas scripto consignarent,
tunc utique inspiratione opus non fuit, quae res ipsas revelaret. Sic apos-
toli inspiratione non indigebant, nt historiam Domini Jesu seriberent,
tune enim illa scribebant, quae audiverant, quae viderant. 1 Joh. 1, 1. Sed
Deus spiritu suo ipsos ita dirigebat et afficiebat, ut nihil 1psis excideret
quod non esset verum.

2 Ostervald distingue en effet tres nettement, et c’est logique, la vérité
d’une proposition de sa divinité: la premiere qualité est une garantie
insuftisante. [l ne sutfit pas que I'Ecriture soit vraie, il la faut divine. 11
dit : Sed non sufficit s1 credamus scripturam esse veram, nisi insupra
divinam esse agnoscamus, hoc est @ Deo inspiratam 2 Tim. ITI, 16. Com-
pendivm, pag. 44.)



DE L’AUTORITE DE L’ECRITURE 263

Faut-il rappeler les lacunes de cette maniére d’entendre la
conceptiion de révélation ?

Elle rend tout d’abord presque impossible la distinction pour-
tant si profonde et attestée par les faits les plus évidents, entre
Iancienne et la nouvelle économie. L'organisme scripturaire,
ou pour étre plus exact, le développement religieux dont il est
le témoin, disparait pour faire place au code. L’Ecriture devient
une collection de dogmes et de sentences morales, et par son
moyen on construit une dogmatique soi-disant chrétienne ou les
textes de la Genese, des Psaumes ou de Job sont placés, a titre de
preuves, sur le méme rang que les paroles du Christ ou les en-
seignements d’un saint Paul 1.

Il y a plus : le coté moral de la religion, qui est aprés tout
soh essence meéme, est absolument méconnu. La conscience
est supplantée par lintelligence ; c’est pour elle plus encere
que pour le cceur qu’on attend l'illumination. La fol devient
savoir ou croyance. Le grand péché, le péché central est,
comme chez Socrate, 'ignorance, et la rectitude de la formule
tient lieu de la rectitude de la volonté.

Si, nous 'avons marqué plus haut, ce point de vue a laissé
au milieu de nous des traces nombreuses de son influence, il
importe d’ajouter ¢u’il tend de plus en plus a disparaitre. En
dépit des théories, le coté moral et vivant de 'EEvangile est par-
tout mis en évidence; un Alexandre Vinet tressaille de voir main-
tenant son jour et les faits auront raison de ce qui reste des
théories. Les plus séveres tombent d’accord avec nous pour
reconnaitre que la vie vaut mieux que la formule, que la foi
agissante pese davantage que la plus correcte des ortho-
doxies.

Mais qu’est alors la révélation salutaire 7 — Sans entrer dans
une discussion, dont ce n’est point ici la place, mais qui méri-
terait d’étre entreprise, sur les diverses formules tentées par

! Nous avons vu paraitre, il y a quelques années, une sorte de dogma-
tique congue sur ce plan: Résumé des doctrines bibligues mises dans leur
ordre et accompagndes d'un tres grand nombre de leurs textes par G.-A.
Rosselet, pasteur. Neuchitel.



2064 PAUL CHAPUIS

Schleiermacher 1, Rothe 2, Biedermann?, Lipsius#, Kaftan 3,
etc., voici, me semble-t-il, ce qui suffit & notre but.

L’idée de révélation suppose toujours deux et méme trois
éléments. Un révélateur, un objet ou un étre révélé, un sujet
qui percoit cette manifestation et se 'approprie. Dans le cas par-
ticulier, les deux premiers termes se confondent, car la révé-
lation religieuse proceéde de Dieu et a Dieu pour objet. Quelle
que soit la forme ou le contenu particulier de cette manifesta-
tion d’En Haut, elle a toujours pour but de faire sentir et sai-
sir le Saint des saints. GPest Lui qu’Abraham a entendu sous
les chénes de Mamré, Lui que les prophétes ont contemplé dans
leurs visions, annoncé el comme touché du doigt dans leurs
discours, Lui que proclame dans ses sentences ou ses symbo-
les la loi du Sinai.

Ni T'histoire, ni la conscience ne nous apprennent autre
chose ; car si 'homme tombé doit retrouver le Dieu perdu qui
s’approche comme a nouveau de lui pour le rendre saint, il
n’est point dispensé pour cela d’employer les talents qu’il a
recuas ; au lieu de les enfouir comme le mauvais serviteur de
la parabole, il doit les consacrer a la recherche patiente et & la
conquéte de la vérité.

Comme le dit en substance Richard Rothe, Dieu est le seul
objet que manifeste la révélation; elle n’a pas d’autre but.
Quelque envie que nous ayons de la faire parler sur d’autres
sujets, la révélation ne nous enseigne rien d’étranger & son
domaine spécial, du moins d’une maniere directe. Il va sans
dire gqu’indirectement, par une action réflexe, elle répand sa
lumiére sur le monde entier. Mais elle ne nous communique
pas une connaissance toute faile de ces choses ; elle se borne

! Schleiermacher. Der christliche Glaube. 5¢ édit (Berlin 1861). Ier vol.
pag. 61-67; 81 et suiv., ete.

2 R. Rothe. Zur Dogmatik ; Dogmatik (1370).

* Biedermann. Dogmatik, 1-37 et suiv.

© Lipsius. Lehrbuch dey evangelischen protestantischen Dogmatik (1576).
Pag. 37 et suiv.

» Kaftan. Das Wesen der christlichen Religion (1381). Pag. 171 et suiv.
— Comp. aussi les dogmatiques de Pfleiderer (Religionsphilosoplie), d’A.
Schweizer (christliche Glaubenslelre), de Beck, de Dorner, etc.



DE L’AUTORITE DE L'ECRITURE 265

a placer les objets sous la transparente lumiére du jour, nous
laissant le soin d’en acquérir nous-mémes une connaissance
effective. Par sa révélation, Dieu nous conduit en toute vérite,
mais sans promulguer d’une maniére surnaturelle un systeme
complet de science universelle. Il se borne a faire briller sur
notre horizon sa fidele image. Pareil au soleil levant qui éclaire
d’abord les hauts sommets pour pénétrer ensuite dans les val-
lées les plus profondes, la lumiére de Dieu nous inonde et nous
enseigne toutes choses. En dehors de Dieu se manifestant lui-
méme, il n’y a pas de connaissances révélées. Celles quon
serait tenté d’appeler de ce nom sont tout au plus des connais-
sances dérivées de la connaissance révélée de Dieu ; mais elles
ne sont pas elles-mémes des vérités révéléesl.

A qui Dieu se révele-t-il ?— A ’homme, ici-bas le seul étre &
qui Dieu puisse se communiquer, avec lequel il entre en rela-
tion, se mette en communion, parce que cet homme esl derace
divine, créé a I'image de Dieu, fils de Dieu par son origine et des-
tiné 4 le redevenir d’'une maniere effective. Cet homme a donc
sa place etsonrole dans la révélation. Pour 'avoir trop oublié,
le supranaturalisme a fait de lui, en face de la révélation, je ne
sals quel instrument passif qui recoit les communications d’En
Haut, comme un vase ’eau de la fontaine.

Mais par quel moyen ’homme pourra-t-il recevoir et perce-
voir la révélation de Dieu ? Ce moyen ne sera pas l'intelligence
au sens propre du,mot; car, n’en déplaise aux adorateurs
quand méme de l'instruction, comme instrument de régénéra-
tion sociale, I'histoire s’inscrit en faux contre cette espérance.
La connaissance théorique ne délivre pas du mal. Redresser
une erreur n’est point encore effacer un péché. De ce coté
d’ailleurs, Dieu est inaccessible; tous les efforts, toute la
sagesse des siécles, qu’elle s’appelle Platon, Philon ou Thomas
d’Aquin, qui vous voudrez encore, aboutissent ici & la confes-
sion d’Agur, fils de Jaké :

J'ai sondé Dieu, j'ai sondé Dieu sans y parvenir.

0 . . . . °

Qui est monté aux cieux, et qui en est descendu 2 ?

1 Richard Rothe, Zur Dogmatik, 2¢ édit., Gotha 1369, pag. 60 et suiv.

2 Prov. XXX, 1, 4 (texte corrigé).
THEOL. ET PHIL. 1883, 18



266 PAUL CHAPUIS

L’étre infini ne saurait étre saisi par le fini; il se voile et
nous dépasse; la conscience seule souléve un coin du voile.
Etincelle divine, elle projette sa clarté sur I'impénétrable et
constitue comme le courant qui relie I’homine & son Créa-
teur.

Il en faut conclure que la révélation sera partout et toujours
de nature morale, que Dieu fait connaitre aux hommes ce qu’il
est par ce qu’il veut et ordonne. Quelle que soit d’ailleurs la
forme de la révélation divine, on retrouvera nécessairement
partout cet élément central, aussi bien dans la vision du
buisson ardent que dans la vocation d’Esaie, que dans le Pére
révélé en Jésus-Christ. Peu importe 'apparence du phéno-
meéne, (ue ce soit un songe, une vision sombre ou lumineuse,
le vent de tempéte, le son doux et subtil, les langues de feu,
I’extase, l'illumination intérieure ou lintuition sereine, la con-
science demeure linstrument de perception. Par elle Dieu
pénetre 'homme, par elle 'homme séléve A Dieu, I'écoute et
le comprend.

Vous demandez la forme non pas spéciale, accidentelle (son-
ges, visions, etc.), mais générale, le véhicule, si 'on veut, de
cette réveélation qui ne peut étre saisie que par la conscience.

La nature, avec ses lois et ses spectacles tour & tour sereing
comme l'azur, terrifiants comme la foudre, ne serait-elle pas le
langage de Dieu, son livre, comme on aime & s’exprimer ?

Les poétes de I'Ancien Testament qui magnifient I’éclat des
cieux, la beauté de la création, parlent, semble-t-il, en faveur
de cette conception. On invoque aussi le témoignage d’un saint
Paul, alors qu’il nous dit que ce qu'on peut connaitre de Dieu
est manifeste, Dieu nous l'ayant fait connaitre par ses perfec-
tions invisibles, sa puissance et sa divinité qui se voient comme
a 'ceil quand on les considére dans ses ouvrages. (Rom. I, 19,
20.) Mais nous remarquerons qu’au dire du méme écrivain
cette langue n’a point été comprise. On pourra supposer sans
doute que si la création se ft développée d’une maniére nor-
male, elle se serait élevée degré par degré, en partant du spec-
tacle de la nature, a4 une intelligence plus profonde et plus fon-
cierement morale de son Dieu. Aprés avoir constaté Dieu dans



DE L’AUTORITE DE L’ECRITURE 267

son ceuvre, elle aurait reconnu comme tel, au lieu de le mé-
connaitre pour le perdre.

Mais, en I'état actuel des choses, cette révélation par la nature
ne nous manifeste que la puissance du Créateur, son intelli-
gente et supérieure sagesse, sa divinité, dirait I'apotre que
nous commentons. Elle ne nous dit rien ou presque rien de
son amour ou de sa bonté, moins encore de sa sainteté qui est
pourtant I'essence méme de son étre. Ainsi, a travers les sié-
cles, Paul tend la main aux Pascal et aux Vinet qui prétendent
que la manifestation de Dieu par la nature est incomplete, et
dés lors insuffisante.

Sans doute, les patres de la Bactriane ont pu, en des chants
sublimes, adorer la bonté du Dieu qui arrose les fertiles patu-
rages, ceux d’Israél célébrer 'Eternel, le bon berger. Ce sont,
ou bien des cris isolés ou bien la foi vive, comme disent les
Pensées, qui voit incontinent « que toul ce qui est n’est autre
chose cue 'ouvrage du Dieu qu’ils (les hommes) adorent. Mais
pour ceux en qui cette lumiere s’est éteinte et dans lesquels on
a dessein de la faire revivre, ces personnes destituées de foi
et de grice, qui recherchent de toute leur lumiere tout ce qu’ils
voient dans la nature qui les peut mener & cette connaissance,
ne trouvent qu'obscurité et ténébrest. »

En un mot, nous pouvons dans un sentiment pieux metire
Dieu dans la nature ; mais la nature comme telle, seule con-
sultée, ne nous le donne pas dans sa perfection morale. Sur ce
point sérieusement invoquée, elle dit tout autre chose. Si,
pour parler encore le langage de Pascal, elle a des perfections
pour montrer (qu’elle est 'image de Dieu, elle a des défauts
pour montrer qu'elle n’en est pas I'image 2, et nous ajouterons
que cette derniére conclusion dépasse et domine de beaucoup
la premieére.

En effet le spectacle des lois naturelles, de celte vie des étres
qui a pour condition la guerre et la mort, la souffrance par
conséquent, est bien loin de proclamer 'ceuvre d'un Pére, la
bonté du Créateur.

' Pascal, Pensées, édition Asti€, 2¢, pag. 453.
2 Id., pag. 497.



268 PAUL CHAPUIS

Ce langage demeure incompréhensible pour 'homme pé-
cheur. Il proclame Dieu, mais en le proclamant il pose le plus
redoutable des problémes.

Pourquoi done, 6 Maitre supréme,
As-tu créé le mal si grand,

Que la raison, la vertu méme
S’épouvantent en le voyant !

Pourquoi dans ton ceuvre céleste
Tant d’éléments si peu d’accord,
A quoi bon le crime et la peste,

O Dieu juste, pourquoi la mort ?

Voila le cri de la conscience, mise en face des ceuvres de
la nature, consultée en dehors du prisme de sentiments reli-
gieux acquis par une autre voie. Il nous faut une autre et plus
sainte manifestation de Dieu, ou, pour parler plus exactement,
il nous faut un langage qui parle plus directement & notre con-
science et qui fasse briller & nos yeux, au-dessus des nuages
dont nous enveloppe la contemplation de la nature, le soleil
de la sainteté divine, du Dieu qui est bon, qui est amour.

Cette révélation, au sens le plus général du mot, nous la
voyons dans l'histoire de I’humanité, ou si vous le voulez en
termes plus précis, dans I'action de Dieu dans I'histoire, qui
forme, discipline et éclaire la conscience. Les luttes et les ef-
forts de 'humanité cherchant le souverain bien; ses chutes et
ses progres, ses journées de bonheur et ses siécles de larmes,
ses espérances et ses découragements, ce soupir immense qui
s’éleve de la terre au ciel et auquel le ciel a répondu de diver-
ses manieres, le drame humain tout entier témoigne de la
vérité de notre affirmation. Si Dieu a laissé les nations marcher
dans leurs voies, il ne les a point abandonnées ; 'abandon
seralt la ruine totale. Ce Verbe qui éclaire tout homme venant
au monde et qui a travaillé tous les 4ges, qu’est-ce autre chose
qu'une manifestation de Dieu dans le monde ? Mais il y a his-
toire et histoire; diverses sont les dispositions divines qui, par
des sentiers en apparence opposés, doivent amener 'homme &
réaliser sa destinée. On P’a dit, si les hommes ont cherché



DE L’AUTORITE DE L'ECRITURE 269

Dieu, sans réussir a le trouver d’'une maniére satisfaisante, Dieu
de son coté a cherché ’homme, et cette recherche de 'homme
par Dieu, qui commence dans le peuple élu pour aboutir &
Jésus-Christ, constitue la révélation proprement dite. Sous
une autre forme, on peut dire que 'histoire, théitre de laction
de Dieu, comprend deux mouvements principaux : le premier
aboutit & une sorte de résultat négatif, & ce vide de I'dme, & ce
découragement dans leffort qui ouvre I’ceil aux divines réali-
tés ; le second prépare et illumine ces derniéres, et constitue
la révélation positive.

Celle-ci counsiste, faut-il le redire encore, non pas dans la
communication de certaines vérités théoriques, mais dans des
faits qui montrent Dieu et le déploient, dans une longueetémou-
vante série de faits qui ont préparé le terrain a Jésus-Christ,
la révélation parfaite et par conséquent définitive. On dirait un
grand arbre dont le germe fut déposé en lerre dans la nuit des
temps et qui, & travers une pénible croissance, arrive a pro-
duire un fruit exquis. C’est, pour citer (quelques exemples entre
mille autres, appel d’Abram et de sa race. c’est la servitude
d’Egypte, I'établissement du peuple nomade en Canaan, les
destinées de ce peuple avec ses rois, ses propheétes, avec ses
chutes el ses repentances. A I’école de I'histoire dirigée d’En
haut, comme toute histoire, Dieu éleve Israél a 'adoration de
son nom, le fait passer du monothéisme relatif, souvent grossier,
des premiers ages au service du Dieu unique, créateur des
cleux et de la terre, au spiritualisme des Esaie, des Jérémie,
qul entrevoient les temps ou tous les hommes pourront deve-
nir les inspirés de Jéhovah, qui résnment dans le ceeur froissé
et brisé retournant & son Dieu le sacrifice agréable a 'Eternel,
c’est-a-dire la vraie religion. (Voy., par exemple, Esa. LVIII,
Ps. LI, etc.)

S’il est vral que cette histoire constitue la révélation posi-
tive, dans sa période préparatoire tout au moins, on com-
prendra peut-étre pourquoi j’ai dit que les livres de ’Ancien
et du Nouveau Testament sont les documents ou les archives,
non pas uniques mais essentielles, de la révélation.

Dans le cas particulier, cette remarque s’applique tout d’a-



-~

270 PAUL CHAPUIS

bord aux écrits de 'ancienne alliance. En effet, cette histoire
ne s’arréte pas & Malachie, & supposer, ce qui est improbable,
ce qui est faux, que le livre de ce prophéte soit le plus récent
du canon israelite. Entre celui qu'on nomme le dernier des
propheétes et Jean-Baptiste, 1l s’est écoulé des siecles. Les con-
ditions d’existence du peuple élu se sont transformeées, mais
Dieu, le vrai Dieu veille sur la nation qui enfantera le Messie.

Cette période, longtemps neégligée, mais qu’aujourd’hui on
étudie avec des soins redoublés, est essentielle a I'intelligence
des origines chrétiennes, dont elle fut le berceau. Elle forme
et prépare le théatre sur lequel apparaitra le Christ. Elle pos-
séde une littérature considérable. Elle a produit, selon toute
probabilité, cette apocalypse de Daniel qui fut un deslivres les
plus influents de 'époque, et que Jésus a lue et méditée. Elle a
vu surgir et se développer la glorieuse certitude de la résur-
rection des morts, si essentielle a la foi chrétienne. Llle a pro-
tégé Israél et sa religion contre U'invasion de I'hellénisme qui,
depuis les conquétes d’Alexandre, étendait le filet de sa cul-
ture et de ses mceeurs sur tout le bassin de la Méditer-
ranée.

Il ne m’appartient pas de rechercher ici pourquoi les livres
qui sont le fruit et l'instrument, tout ensemble, de ce grand
travail n’ont pour la plupart pas trouvé place dans le canon de
la religion juive, pourquoi les parties alors composées de I’Apo-
calypse d’Hénoch, ou les Psaumes de Salomon par exemple,
ont été laissés en dehors de I'honneur canonique. Je ne con-
teste pas non plus que plusieurs de ces écrits ne représentent
que faiblement Uesprit vivifiant et pur de ’ancienne théocratie ;
car les jours héroiques du prophétism= sont passés et ont fait
place 4 une élaboration a la fois moins téconde et moins spiri-
tuelle. Mais si ’Ancien Testament, sous la forme ou nous le
possédons aujourd’hui, constitue le document essentiel de la
période préparatoire, les faits que je viens de rappeler me
permettent d’ajouter que les siécles qui séparent Malachie de
Jean-Baptiste ne sont pas une période étrangére ala révéla-
tion. On les considére volontiers comme une faille, tandis
qu’ils font partie de la chaine de 'histoire révélatrice, chaine



DE L’AUTORITE DE L’ECRITURE 271

moins majestueuse, moins sublime que les autres, mais pour-
tant nécessaire a I'intelligence de ’ensemble.

Vers quel but marchait donc le plan salutaire de Dieu
se réalisant au travers de I'histoire ? — A la rédemption par
Jésus-Christ, chacun 'accorde, qui est le centre de la révé-
lation de Dieu aux hommes. A lui aboutissent et les immenses,
quoique vains efforts des siécles, et la préparation dont Israél a
été le dépositaire et 'instrument. En lui se résume 'histoire ;
celle qui précéde sa venue, 'annonce et I'appelle, celle qui
suit son apparition, le déploie et le glorifie. Et pour en revenir
aux Ecritures, on peut dire qu’il est leur raison d’étre, comme
il est la raison d’étre des tressaillements prophétiques, aspirant
& voir son jour. Il est 'anneau qui relie les diverses parties de
ce faisceau, la lumiére qui éclaire le livre. N'est-ce pas ce
gu’affirme Jésus lui-méme alors qu'il dit que I’Ancien Testa-
ment lui rend témoignage? « Il s’était contemplé dans ce miroir,
ainsi s’exprime M. F. Godet, il y avait tellement reconnu sa
propre figure, qu’il lui paraissait impossible d’avoir étudié sin-
cérement ce livre et de ne pas venir ¢ lui immédiatement?. »
(Jean V. 39.)

S'il est vrai, comme nous ’avons affirmé plus haut, que Dieu
soit 'objet unique de la révélation, Jésus-Christ et le role
qu’il s’attribue confirment notre dire. 1l se donne lui-méme
comme la révélation parfaite de Dieu, sans tache, ni voile,
autant du moins que le Dieu infini qui habite une lumiére
inaccessible peut se montrer a la créature finie. Qui m’a vu,
dit quelque part le Maitre, a vu mon Pére. Il se présente
comme le chemin, comme la vérité, la vie, comme la lumiére
du monde, ce qui explique qu’il fasse de sa personne l'un des
objets essentiels, on peut méme dire l'objet essentiel de son en-
seignement.

Si en lul n'avait pas habité la plénitude de la divinité, pour
parler avec saint Paul, cette prétention ne serait qu’une or-
gueilleuse aberration et le Christ aurait ravi & Dieu cette
louange et cet hommage auxquels Dieu seul a droit. Venez a

1 Godet. Commentaire sur U'Evangile selon soint Jean. (Seconde édition.)
II, pag. 440.



Q72 PAUL CHAPUIS

moi, dit-il encore, vous tous, les travaillés, les chargés. Pre-
nez mon joug, suivez-moi. (e n’est pas un docteur qui en-
seigne, c’est un mailre souverain (qui commande, qui pardonne
les péchés, qui se déclare maitre du sabbat, qui est la fin de
la loi, c’est-a-dire son accomplissement, son achévement?!. Son
ceuvre tout entiére, comme sa personne, sa mort et sa vie-
toire sur la mort, tout le présente et le pose non pas comme
I’'un des organes de la révélation seulement, pas méme comme
le plus grand, mais comme son objet; car en Christ nous
avons Dieu réconciliant le monde avec soi, en Christ nous
avons la rédemption et Paul a pu dire qu’en lui ont été créées
toutes les choses qui sont dans les cieux et sur la terre, les
visibles et les invisibles, tout a été créé par lui et pour lui; il
est avant toutes choses et toutes choses subsistent en lui.

Il est permis, il est nécessaire de juger 'arbre & ses fruits ;
1l sera donc légitime d’apprécier et de comprendre la révéla-
tion et les documents qui en sont les témoins écrits a la
lumiére de Jésus-Christ. Si le protestantisme a eu raison d’ac-
corder & la Bible une autorité particuliere, en tant qu’elle
renferme les documents essentiels et primitifs de la révéla-
tion, il est juste aussi d’éclairer ces documents de la splendeur
de celui qui en est l'objet. Jésus-Christ demeure le foyer
lumineux qui projette sur ces livres ses rayons.

Essayons, en d'autres termes, la nature et le centre de la
réveélation enfin déterminés, de dire les caracteres et dés lors
les limites de l'autorité scripturaire.

VI

Ici se présente une premiére solution en apparence facile et
concluante : Jésus-Christ et apres lui les écrivains sacrés de

t On dit souvent que le quatrieme évangile seul pose le Christ comme
objet de son propre enseignement, Je pense qu’il n'est pas de these plus
fausse. Les synoptiques, comme le montrent les exemplesiei cités, et 1'on
en trouverait beaucoup d'autres, laissent en derniere analyse la méme
impression. — Ce qui est vrai, c’est que chez Jean ce coté seul est mis en
relief.



DE L’AUTORITE DE L’EGRITURE 275

la nouvelle alliance rendent souvent témoignage & I’Ancien
Testament et acceptent son autorité. Ils paraissent accorder &
ce docuinent une origine divine. Dés lors il est légitime, non-
seulement de les suivre sur leur terrain, mais de reporter, par
un raisonnement a minort ad majus, ce caractére normatif
sur les documents canonigques de la nouvelle économie.

A vy regarder de pres, cette conclusion n’est pas aussi
solide qu’elle en a l’air. Volel & ce sujet quelques observa-
tions qui méritent d’étre pesées, on en pourrait faire d’autres
encore :

Il est écuitable tout d’abord de distinguer entre la méthode
exégétique de Jésus et celle des apdtres. Ces derniers, sans
tomber jamais dans les fulilités du rabbinisme, s’inspirent
cependant des mémes procédés. Ils admettent, dirait-on, le
double et le triple sens d’'un méme passage ; le contexte et
lacception historique leur sont en général indifférents et ils
ne craignent pas d’appliquer un oracle prophétique ou telle
autre parole canonique & des faits ou dans des raisonnements
absolument étrangers au sens primitif. Ils aiment lallégorie,
parfois méme les procédés de la gématrie. Qu'on se rappelle
le fameux raisonnement de saint Paul dans Gal. III, 1518,
alors qu’il s’appuie sur le mot semence employé au singulier
par le livre de la (Genése, pour faire entendre que les pro-
messes divines faites & Abraham s’appliquent au Christ, tandis
que le régime légal n’est qu'une vaste parenthése entre la pro-
messe faite et la promesse réalisée. On connait dans la méme
lettre (Gal. IV, 21-31) l'allégorie d’Agar-Sina; il est inutile de
citer I’épitre aux Hébreux, fort instructive a cet égard, ou en-
core le chiffre 666 de I’Apocalypse, une de ces énigmes chif-
frées que l'apocalyptique affectionne.

Chez Jésus, au contraire, il serait difficile de trouver rien de
pareil. Partout I’emploi qu’il fait des oracles d’Israél a ce ca-
chet de haute spiritualité, de pénétration intime qui distingue
son ceuvre entre toutes. Ce n’est pas sans doute, et nous nous
en félicitons, un professeur d’exégése qui discute et qui tranche,
c’est un fils de I'Ecriture qui l'approfondit, I'illumine et dont
Iinterprétation, sil’on me permet ce terme risqué, est toujours



74 PAUL CHAPUIS

suggestive, ouvre de larges horizons ou d’immenses profon-
deurs 1.

Toutefois, indépendamment de la méthode exégétique, il est
incontestable que soit le Maitre soit les auteurs sacrés accor-
dent une grande, une considérable autorité 4 I’Ancien Testa-
ment. La maniére dont le premier synoptique cong¢oit 'accom-
plissement des prophéties, envisagées avant tout comme
prédictions, les formules de citations : il est écrit, I'Ecriture
dit, Dieu dit, etc., le prouvent surabondamment.

Mais quelle est la nature de cette autorité ? — Elle est abso-
lue, s’applique & tous les domaines et & toutes les parties
du saint livre. Ainsi parlent plusieurs théologiens ou apolo-
getes qui attribuent aux auteurs sacrés leur propre notion de
Pinspiration pléniere, celle-la méme qu'ont réhabilitée et dé-
veloppée le dix-septieme siecle et M. Gaussen. (Vest aussi,
mais pour des motifs de I'ordre historique et non dogmatique.
Pavis de M. Reuss?. « Leur notion de l'inspiration, dit-il en
parlant des auteurs sacrés, renfermait tous les éléments d’ex-
cellence et d’absoluité que les définitions données plus tard
n'ont cessé d’'y reconnaitre. En effet ce n’est qu'a ce point de
vue que nous pouvons nous expliquer comment tant de textes
relatifs & un passé lointain, de simples récits, des cantiques
exprimant les joies ou les regrets soit d’'un individu soit du
peuple dans une situation particuliere, pouvaient incessam-
ment et avec une entiére confiance se traduire en prédictions

1 On ne saurait trop, dit fort justement M. de Pressensé (Jésus-Christ,
son temps, sa vie, son ceuvre. 1381, 6¢ édit., pag. 365), admirer sa méthode
d’interprétation, infiniment supérieure & celle de ses premiers disciples
et completement affranchie de 'influence des écoles rabbiniques de son
temps. Nulle part on ne rencontre chez lui la subtilité qui tord les textes
ou qui multiplie les rapprochements artificiels. Commentaire vivant de
cet Ancien Testament qu'il est venu accomplir, il met en lumiere la pen-
gée dominante qui en fait 1'unité. Il montre que tout aboutit & son ceu-
vre, i sa personne, & ses souffrances et a son triomphe... Jamais, dit
Ewald, on n'a porté dans l'interprétation de la sainte Ecriture une intui-
tion plus profonde, une clarté plus lumineuse, une intelligence plus pé-
nétrante. Toujours il sait trouverce qu’'il y a de plus frappant et en faire
la plus admirable application.

2 Reuss, Histoire du canon.



DE L’AUTORITE, DE L'ECRITURE 275

positives et spéciales, propres & preéoccuper 'esprit spéculatif
des ¢coles ou & nourrir et & exalter le sentiment religieux des
masses. Quand nous voyons cette interprétation, essentiellement
divinatoire, appliquée a4 des membres de phrases détachés du
contexte, & des mots parfaitement isolés, ce procédé que nous
n’oserions aujourd’hui nous permetire & I'égard d’aucun
ouvrage ni sacré ni profane, tire sa raison d’étre précisément
de la notion qu’on se faisait de linspiration, laquelle n’était
pas considérée comme restreinte & une direction générale de
Pesprit des auteurs, mais comme impliquant positivement
I'idée d’une dictée de mots. »

Il est singulierement difficile, avec le peu de renseignements
ou plutot avec les renseignements contradictoires que nous
possédons, de dire sur ce point quelque chose de parfaitement
str. Nous ne saurions ici discuter le sujet sous toutes ses faces,
mais les conclusions de M. Reuss et de I’école orthodoxe qui,
est-11 besoin de le dire, déduit de cette théese des enseigne-
ments trés opposés 4 ceux du professeur de Strasbourg, me
paraissent exageérées.

Elles se heurtent tout d’abord & une objection capitale, je
veux dire a4 la liberté grande dont nos auteurs sacrés usent &
I'égard du texte sacré. Sipar exemple le Targum d’Onkelos
trouvant étrange que Moise ait épousé une femme d’Ethiopie
(Nomb. XII, 1) élude ce qu’il considére comme une sorte de
scandale, en remplacant, selon les procédés de la gématrie, le
mot Gouschith par jephath marhé (belle de figure), qui donne
numériquement parlant la méme somme que le premier (736),
on pourradire sans doute que cette exégese confirme la théorie,
qu'on veut précisément éviter de faire dire & la Parole de Dieu,
au sens strict du mot, ce qu’elle ne peut ni ne doit dire selon
les conceptions de I'époque. Mais il est d’autres cas ol la dif-
ficulté du point de vue éclate avec évidence. Si les auteurs
sacrés du Nouveau Testament, qui seuls nous occupent, partent
des principes de l'inspiration verbale, comment expliquer ces
continuelles et souvent inlentionnelles modifications du texte
original ? Que dire d’'un écrivain usant & la fois du canon en
langue hébraique et de la traduction alexandrine, méme alors



276 PAUL CHAPUIS

quiil y a entre les deux textes des différences considérables?
Et entre ces variantes des deux textes (u’il connait également
il ne se fait pas scrupule de choisir la traduction alexandrine
méme fautive, sielle convient mieux que l'original & 'argumen-
tation dont il a besoin. L’inspiration verbale entraine et impli-
(que le respect du mot ; on le pourra tourner, modifier dans son
sens primttif, comme le montre ’exemple cité plus haut, mais
le mot doit demeurer et le mot n’est pas respecté par nos au-
teurs, ni celui du texte original, ni celui des Septante, consi-
déré par plusieurs comme également inspiré. Ne faut-il pas
conclure de cette seule observation que la conception théo-
pneustique des écrivains du Nouveau Testament n’est pas tout
a fait celle qu’on leur préte. Si Dieu est 'auctor primarius des
Ecritures, il ne l'est pas, semble-t-il, au sens ot on 'entend
d’ordinaire.

J'ai parlé au singulier de la théorie de l'inspiration prétée
aux €crivains sacrés. Peut-étre faudrait-il employer le pluriel,
car il y en a, je crois, plusieurs dans le Nouveau Testament.
Ainsi épitre aux Hébreux, qui secule posséde la formule Dieu
dit, semble partir d'une conception plus matérialiste que
Paul, lequel use ordinairement de la formule U’ Ecriture dit.

A Pappul de ce que je viens d’affirmer rappelons que, dans
la théologie judaique, les diverses parties du canon ne jouis-
saient pas, comine on le croitcommunément, d’'une égale auto-
rité. On distinguait positivement des degrés trés divers d’'inspi-
ration. Tandis que la loi constitue la norme essentielle, qu’elle
est regardée comme révélation divine jusqu’a la derniere de
ses lettres, y compris, selon la plupart des docteurs, le récit
de la mort de Moise écrit par le législateur lui-méme, le ca-
non prophétique (Josué, Juges, Samuel, Rois et les Prophetes)
possédait un crédit de beaucoup inférieur au premier. Dans le
cours d'une année, la synagogue parcourait le code en son
entier, mais se contentait de quelques fragments prophétiques.
Les hagiographes (Psaumes, Proverbes, Job, Cantique, Ruth,
Lamentations, Ecclésiaste, Esther, Daniel, FEsdras, Néhémie,
Chroniques) occupent un rang plus secondaire encore. On allait
méme parfois jusqu’a les assimiler & la simple tradition, qui,



DE L’AUTORITE DE L’ECRITURE 277

il est vrai, jouait un role considérable dans le pharisaisme.
Ces remarques a elles seules me paraissent exiger en la ma-
tiere une grande prudence ; elles excluent ou ébranlent en
tout cas les conséquences qu'on a voulu tirer de I'usage que
font les auteurs sacrés de la nouvelle alliance du canon
israélite. Il en est d’autres encore ; qu'on nous permette d’en
relever quelques-unes.

Ainsi les écrits rabbiniques, la Mischna, par exemple,
citent parfois, au moyen de la formule ¢ est ecrit, des textes
non canoniques et qui ne I'ont jamais été ; le livre de Jésus-Si-
rach est souvent ainsi introduit. Le méme phénoméne se pré-
sente a4 plus d’une reprise dans le Nouveau Testament. Je
rappellerai Luc XI, 49, et surtout 1 Cor. II, 9; Math. II, 23 et
Jacques IV, 5. Ce sont 14 sans doute des exceptions, mais il
en faut conclure qu’on n’a pas le droit de tirer de ces formules
de citation toutes les inductions qu'on y a puisées.

Remarquons encore avec Auguste Winsche!, que ces for-
mules encore de citation, le afin que soit accompli entre autres,
a propos duquel on a édifié tant de théories, sont fréquemment
employées dans les parties hagadiques du Talmud pour faire
ressortir ou une applieation du passage cité ou simplement
montrer une des nombreuses illustrations dont il est suscep-
tible. « Deux enfants, lit-on quelque part dans un Midrash du
prétre Ssadoc, une fille et un garcon, tombérent comme pri-
sonniers entre les mains de deux fonctionnaires. L'un d’eux
livra son captif & une prostituée, 'autre ’échangea aupres d’un
marchand contre du vin ; afin que fut accompli ce qui est dit :
«Ils ont donné le jeune gargcon pour une prostituée; ils ont
vendu la jeune fille pour du vin. » (Joél I1I, 3.)

Autre observation : on sait le role pédagogique et transi-
toire que saint Paul attribue 4 la loi et combien il insiste sur
son abolition par l'évangile. Concoit-on que dans ces condi-
tions et avec de tels principes il ait conservé & I’Ancien Tes-
tament 'autorité normative qu’on lui attribue et qui le place-
rait indubitablement sur le rang méme du Nouveau? Il

1 Neue Beitrdge zur Erliuterung der Evangelien aus Talmud und Mi-
drasch. G6ttingen 1878.



278 PAUL CHAPUIS

faudrait alors statuer chez l'apOtre des gentils une contra-
diction insoluble et infiniment improbable. Lui, pour qui les
préceples de pureté lévitique, la distinction entre les alimentg
purs et impurs, le sabbat lui-méme appartenaient « aux rudi-
ments du monde, » il aurait encore accordé au recueil mo-
saique une pleine et entiére autorité religieuse ; il en aurait
appelé & lul comme & une sorte de code infaillible ! Non, une
étude sérieuse de la pensée de Paul et de sa manieére d’em-
ployer I’Ancien Testament ne saurait conduire aux conclu-
sions que nous combattons. Aux yeux de lapotre, ces docu-
ments de la révélation préparatoire, remplis des échos de
I'Esprit de Dieu, participent en quelque maniére au caractere
transitoire de lalliance ancienne. Ce sont la choses passées,
depuis que le regne de U'esprit a remplacé celui de la lettre et
que la grace a absorbé la loi.

Terminons enfin cette discussion par deux considérations
dignes, me parait-il, d’étre relevées :

A supposer méme, ce qui n’est pas, semble-t-il, que les écri-
vains du Nouveau Testament et Jésus-Christ aient reconnu
aux écrits canoniques de l'ancienne alliance le caractéere ma-
tériellement, littéralement divin qu’on suppose, il faut se
rappeler pourtant que l'autorité du saint livre demeure & leurs
yveux purement religieuse. C’est la seule spheére dans laquelle
ils emploient ’Ancien Testament et nulle part ils n’ont essayé
de prouver par son moyen telle these de science cosmologique
ou astronomique. Il est vrai gu’ils n’en ont pas eu l'occasion,
mais il est vrai aussi que, sans faire une hypothése hasardée,
on ne saurait tirer de leur méthode autre chose que 'autorité
religieuse des oracles d’Israél.

Cette affirmation s’applique tout spécialement & Jésus qui
emploie le livre d’Israél et Pexplique avec une profondeur, un
4-propos, une puissance pénétrante qu’on n'admirera jamais
assez. Voyez-le par exemple dans la scéne de la tentation; s’il
rappelle ces paroles antiques que réveille dans son souvenir
sa situation du moment, il invoque leur témoignage, leur
autorité, s’il croit 4 la réalité morale de ces affirmations, c’est
moins sans doute parce qu’elles se trouvent dans le saint vo-



DE L’AUTORITE DE L'ECRITURE 279

lume que parce qu’elles sont éternellement, divinement vraies.

Apres Jésus, les écrivains sacrés, et ce fait, pour le dire en
passant, explique plus d'une des bizarreries de I'exégése syna-
gogale, sont tellement pénétrés de la valeur purement reli-
gieuse du canon juif, quils cherchent toujours dans chacune
de ses paroles cet élément primordial et nécessaire. Pourquoi,
par exemple, Paul ne veut-il pas admettre que Dieu dans I'E-
criture s’occupe des beeufs? (1 Cor. 1X, 9.) Parce qu’a ses yeux
comme pour la synagogue, qui, avant lui si je ne me trompe,
avait trouvé cette interprétation de Deut. XV, 25, ilne faut cher-
cher dans le canon que des éléments purement religienx, a
coté desquels le reste demeure sans valeur, du moins sans
importance. Ne serait-ce pas 14, & tout prendre, il serait utile
de fouiller cette pensée jetée sur notre chemin, la cause
essentielle du peu d’attention prété par les écrivains sacrés au
sens historique des textes, dés lors de leur habitude de les ar-
racher a leur contexte naturel et, en résumé, ’explication der-
niére de leur méthode d'interprétation dans son entier ? En
tout cas il en résulte qu’on n’est pas fidele a leur esprit, qu'on
croit imiter, jusqu’a en devenir servile, lorsqu’on emploie I'E-
criture et ses textes isolés pour battre en bréche je ne sais
quelle thése d’économie sociale, de politique ou de science.
Et 'on sait les abus immenses dont on s’est ici rendu coupa-
ble. Il ne faut point enaccuser les écrivains sacrés qui, malgré
le caractere de leurs méthodes, parfois étrangeres & nos con-
ceptions, ont partout et toujours envisagé les saints livres
comme livres religieux, réservés au domaine religieux, et non
pas comme je ne sais quel manuel encvclopédique de science
divino-humaine.

Derniere remarque, qui est une question: Est-on bien sur
qud I'époque de Jésus et des apodtres le canon de I’Ancien
Testament ait été celui que nous connaissons aujourd’hui ? Le
probleme est loin, je crois, d’étre résolu avec certitude. Etsi le
canon n’existait pas sous sa forme actuelle que devient cette
autorité qu’on lui accorde, légitimée par 'usage qu’en font nos
écrivains sacrés? La prémisse étant incertaine, la conclusion
I'est aussi.



280 PAUL CHAPUIS

A vral dire, la question est complexe, et je me garderai de
m’aventurer dans ces ténebres. Si I'existence du canon légal,
du canon prophétique et du livre des Psaumes considéré
comme document liturgique est nettement attestée, il n’en est
pas de méme des hagiographes. Nous savons que plusieurs des
livres qui composent ce dernier recueil ont été discutés et
méme contestés, au point de vue de leur valeur canonique,
dans les écoles d’Hillel et de Schammai, sous le régne d’Hé-
rode le Grand. C’est dire qu’a ce moment, un demi-siecle en-
viron avant le ministére de Jésus, I'autorité canonique des ha-
giographes n’était pas encore généralement reconnue. Plu-
sieurs indices portent méme & croire que leur sort ne fut
définitivement fixé que dans les écoles de Jamnia, quelques
années apres la destruction de Jérusalem par Titus.

En présence de ces faits, il nous sera permis de dire sans
témérité que le témoignage rendu par Jésus-Christ et les au-
teurs sacrés de la nouvelle alliance & I’Ancien Testament, dans
I’emploi qu’ils font de ce livre, ne fournit pas des données suf-
fisantes a la solution du probléeme de l'autorité des Ecritures.

Il faut donc en revenir & notre point de départ, & Jésus-
Christ, centre et lumiére de la révélation. Son autorité nous
dira celle qui appartient au saint livre. Mais qu’est-ce qui fait
I'autorité de Jésus-Christ? ol réside-t-elle ? quelle est sa na-
ture et son fondement? A cette question, qui nous procurera
nos conclusions derniéres, nous consacrerons le troisieme et
dernier article de cette étude.

Paur Cuaruis.




	De l'autorité de l'écriture

