
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1883)

Artikel: De l'autorité de l'écriture

Autor: Chapuis, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379323

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE L'AUTORITE DE L'ECRITURE

SECOND ARTICLE

I

Nous avons constaté dans une première étude ' que l'inspiration

des Ecritures, de quelque manière d'ailleurs qu'on la

conçoive, ne saurait fournir à l'autorité que possède le saint

livre dans l'Eglise protestante aucune base vraiment solide.

Il importe donc de trouver à cette valeur normative de la

Bible, inhérente à la conception protestante du christianisme,
une raison d'être plus profonde et plus probante ; car l'inspiration

n'en serait une que si les auteurs sacrés étaient seuls à

posséder ou avaient possédé d'une manière toute spéciale ce

souffle, cette lumière du Saint-Esprit. Il est vrai, sans qu'on
s'en rende toujours bien compte, qu'ainsi la chose est entendue
dans ce sentiment ou ce raisonnement populaire : nous admettons

l'autorité de l'Ecriture2 ou même nous croyons en elle,
parce qu'elle est inspirée.

1 Voyez Revui'de théologie et de philosophie, décembre 1882.
2 Des expressions comme celles-ci : « croire en l'Ecriture, » « la foi en

l'Ecriture, » trahissent déjà les erreurs capitales qui régnent a son sujet
au sein de notre monde religieux, car on ne les entend généralement pas
dans le seul sens dont elles soient ici susceptibles, dans celui de créance
de confiance accordée "a un document. L'Ecriture devient objet de la foi
dans l'acception religieuse du mot ; or la foi ne peut avoir pour objet
qu un être vivant; elle suppose une communion. Je crois en Dieu, en
Jésus-Christ, je ne saurais croire en un livre, je puis simplement ajouter

foi à ses renseignements.
THEOL. ET PHIL. 1883. 17



250 PAUL CHAPTJIS

On établit alors, conséquence logique du principe, une
distinction essentielle, j'allais dire une opposition entre les saints
hommes auxquels nous devons nos documents canoniques et
les produits de la pensée et de la piété qu'a enfantés le cours
des siècles. Pour demeurer dans la sphère chrétienne, sans

nous préoccuper pour l'heure de l'ancienne alliance, disons

qu'on érige volontiers une barrière, presque une muraille entre
les temps apostoliques et les périodes subséquentes. Là tout
est pure lumière; le vent de l'Esprit souffle en tempête, chasse

tous les miasmes, toutes les erreurs; c'est l'heure des miracles
et des dons extraordinaires. Paul guérit comme guérissait
Jésus; Pierre ressuscite les morts, comme les ressuscitait son
Maître. Puis, tout à coup, le ciel se ferme; les dons cessent, le
souffle de l'Esprit ne traverse plus que faiblement l'Eglise,
d'autres lois, les lois dites naturelles, président au développement

du règne de Dieu sur la terre. L'âge d'or de l'Eglise fut
comme l'éclair dans la sombre nuit; comme un jour de soleil

dissipant pour une heure les brouillards, il a disparu, et nous
ne vivons plus que sous un ciel gris qui ne nous dispense
qu'une lumière blafarde.

Il serait facile de relever, dans nos livres et journaux
religieux, plus d'une page inspirée de ce point de vue. On ne
réfléchit pas, par exemple, qu'en parlant ainsi on donne à tous

ceux qui nient le sérieux historique des évangiles, qui traitent
leurs récits de mythes ou de libres compositions, le plus fort
argument qui se puisse concevoir. Car enfin, si l'Esprit de

Dieu ne possède plus la même puissance que jadis, si les
charismes apostoliques ont et doivent avoir disparu, n'est-il pas
probable que le tableau que nous donnent nos plus anciens
documents des temps apostoliques s'est coloré quelque peu
des reflets de l'imagination naïve des heures du premier
amour

Je pense qu'il n'est pas de conception plus fausse, et il
importe de dégager la chrétienté contemporaine de ces restes

d'un déisme rationaliste qui l'ont trop longtemps obsédée. Au

point de vue biblique, à celui tout au moins de l'Evangile, l'action

de l'Esprit de Dieu n'est pas limitée à une époque déter-



DE L'AUTORITÉ DE L'ÉCRITURE 251

minée; elle a été donnée pour les siècles; les promesses sont

pour nous et pour nos enfants. Distinguons, je le veux, entre

l'époque créatrice et celle de la croissance; mais rappelons-
nous aussi que le chêne est dans le gland, la plante dans le

germe, que les mêmes forces spirituelles vivifient et
maintiennent l'organisme de l'Eglise depuis le premier jour et pour
l'éternité.

Cette force c'est toujours et partout l'Esprit dans ses

manifestations et ses impulsions variées. Aussi la Pentecôte n'est-
elle pas un moment, aussitôt disparu que paru ; c'est le point,
de départ d'une ère qui a pour elle tout l'avenir, et s'il est vrai

que Christ revenu par l'Esprit demeure avec les siens jusqu'à
la fin du monde, il en faut conclure que les lois spirituelles qui
ont présidé à la fondation président aussi aux développements
de l'Eglise, que l'Esprit, si nos rébellions le contristent et le

chassent parfois, peut souffler encore, qu'il doit souffler, si

tant est qu'il y ait sur la terre des adorateurs en esprit et en

vérité. Le montanisme et sa nouvelle prophétie ont eu leurs
excès; les anabaptistes de l'Allemagne du XVIe siècle se sont
souillés de monstrueuses violences; mais ce n'est point une
raison qui nous permette d'oublier ce fait essentiel, primordial
du christianisme authentique, que tout disciple, s'il est disciple,
est un inspiré, et au bon sens du mot, un illuminé.

Ainsi donc l'inspiration par l'Esprit est un fait général et

caractéristique de la nouvelle alliance, et si elle était le critère
unique ou fondamental de l'autorité d'un écrit, il faudrait
accorder cette valeur normative à tous ceux qui ont été marqués
de ce sceau divin, à ceux qui ont suivi l'ère apostolique, comme
à ceux qui furent les produits et les témoins de cette grande
époque. Les derniers ont possédé peut-être, je ne le nie point,
une inspiration d'une singulière puissance; mais comme le
degré d'inspiration se mesure au degré de communion que
nous avons avec le Père, il est toujours permis de supposer, à

titre de possibilité tout au moins, que l'intensité de vie des

Paul, des Jean, a été atteinte, qui sait, dépassée par d'autres
disciples du Crucifié. Entre la hauteur morale du Tarsien et la
sainteté parfaite du Christ, il y a place encore pour plus d'une



252 PAUL CHAPUIS

grandeur ; je ne dis pas que ces places soient occupées, je n'en
sais rien, vous n'en savez rien, Dieu seul le sait, mais elles ont

pu l'être, elles pourront l'être un jour.
Pourquoi donc l'Eglise protestante accorde-t-elle à l'Ecriture

une place unique et privilégiée? Pourquoi, cet exemple précisera

ma pensée, la lettre de saint Jacques, les épitres de Jean,
celle aux Hébreux même, ont-elles à nos yeux une autorité
normative et un poids plus considérable que les élans mystiques

de Thomas a-Kempis, qui font le bonheur de tant d'âmes,
ou que certaines pages enflammées d'Augustin d'Hippone?
Pourquoi une lettre de saint Paul, « écrite avec cette locution
rude, avec cette phrase qui sent l'étranger, » dont nous parle
Bossuet, occupe-t-elle au sein de l'Eglise une place supérieure
aux plus éloquents discours d'Adolphe Monod, aux discours

plus profonds encore d'Alexandre Vinet?

II

A la base de cette opinion, protestante par excellence, il y a

des motifs de divers genres. L'autorité de l'Ecriture, se fonde sur
deux ordres d'arguments ; ou, si on préfère cette formule, elle

est de deux espèces. C'est d'abord une autorité historique ; c'est

ensuite une autorité religieuse.
Pour nous entendre nous-mêmes, fixons le sens du terme

autorité, qui constitue le centre du problème. Le dictionnaire
de Littré nous apprend que l'usage consacre six acceptions
différentes du mot. Nous les citons toutes pour choisir en

connaissance de cause. Autorité c'est d'abord le pouvoir de se

faire obéir, qui dans l'ordre normal appartient, par exemple,
aux parents à l'égard de leurs enfants, aux maîtres en face des

serviteurs. Le mot désigne ensuite celui-là même qui possède
cette puissance ; il est alors synonyme de gouvernement ou,
avec une nuance qui constitue la troisième acception,
d'administration publique. Ailleurs autorité sera employé dans le sens

de crédit, de considération; puis il désignera la créance ou la

confiance que méritent un homme, une affirmation, un
document; enfin il remplace parfois son dérivé : autorisation.



DE l'autorité de l'écriture 2.33

Quand nous parlons de l'autorité historique de l'Ecriture,
nous l'assimilons aux autres documents qui nous enseignent
le passé et nous la jugeons d'après les critères en usage clans

ce domaine. (Age du document, confiance qu'inspire l'auteur,
etc., etc.) C'est le cinquième sens cité par Littré; autorité est

synonyme de créance, de confiance, ce qui est dans l'ordre
des idées un degré de plus que la simple considération, celle-
ci revêtant, au point de vue de la valeur probante, un caractère

moins nécessaire, moins irrésistible que la première.
Sur ce sujet, il n'y aura guère de contestation. Il en est autrement

lorsqu'il s'agit de définir l'autorité religieuse de l'Ecriture.
M. Edmond Scherer, par exemple, clans son intéressante

étude sur l'autorité en matière de foi (Revue de théologie de

Strasbourg, Ì850) définit l'autorité : « tout cequi détermine une
action ou une opinion par des considérations étrangères à la

valeur intrinsèque de l'ordre intimé ou de la proposition
intimée. » Nous sommes ramenés au premier sens de Littré,
le pouvoir de se faire obéir. On peut alors, comme le fait
M. Scherer, opposer à l'autorité la foi, c'est-à-dire l'expérience
personnelle des choses religieuses qui fournit les motifs de

croire. Telle est bien la signification du mot quand l'autorité
paternelle exige, dans un but pédagogique, que l'enfant obéisse

sans demander pourquoi ou quand le général réclame du soldat

l'aveugle soumission à des ordres que l'inférieur ne saurait
discuter. Telle est surtout la valeur de l'idée dans l'Eglise
romaine qui réclame de ses fidèles orthodoxes l'abdication du

jugement et ne répond aux pourquoi que par le je le veux', de

l'absolutisme. Mais sous cette forme la notion d'autorité est

contraire à l'essence même du protestantisme puisqu'elle
exclut la protestation ; elle lui est étrangère... ou tout au moins
devrait l'être. Pour le prouver sans longueurs il suffit de
rappeler cet autre principe, sinon créé du moins mis en évidence
par la Béformation et qui s'appelle le libre examen. Il exclut,
il interdit ce saut dans les ténèbres qui s'appelle la soumission
sans motif ou la soumission « par des considérations étrangères

à la valeur intrinsèque de l'ordre intimé. »

Je veux bien, au sens le plus général des termes, et ici



PAUL CHAPUIS

M. Scherer a raison, voir dans l'autorité scripturaire le pouvoir

que possèdent nos saints livres de se faire obéir ou écouter.

Mais nous n'avons garde d'oublier l'adjectif, le modificatif:
il s'agit d'une autorité religieuse, d'une autorité en matière do

foi. Or qui dit religion, au sens chrétien du mot sans cloute, dit
aussi conscience, et qui dit conscience dit liberté. Une autorité
religieuse est une autorité à laquelle je me soumets librement,
en vertu de motifs puisés avant tout dans l'ordre moral et dont

je suis juge, que dès lors je pèse, je discute et j'apprécie.
C'est une autorité librement consentie.

Si nous essayions d'une définition, nous dirions que l'autorité
religieuse de l'Ecriture est la puissance qu'elle possède de se

soumettre les esprits, en vertu de certaines qualités morales

qui lui sont propres et constituent son attrait.
Tel est, d'une manière abstraite et générale, le principe

protestant de l'autorité, fort différent, on le voit, de l'idée catholique.

Au risque de paraître paradoxal, je dirai que dans l'esprit

de la Béformation l'autorité appelle la liberté, la suppose
et ne s'impose jamais en vertu d'une nécessité logique ou

antérieure, mais au nom d'une nécessité morale, autrement dit
d'un consentement libre, réfléchi et mûrement pesé.

Il se pourra faire sans doute que les circonstances
individuelles, le milieu, des motifs de l'ordre pédagogique amènent
à l'autorité de l'Ecriture ou plutôt l'imposent, au sens de

M. Scherer. Mais nous affirmons, au nom même de la nature
religieuse de cette autorité, que cet état ne peut être que
transitoire, qu'il est en tout cas imparfait, que nul n'est un protestant

complet s'il n'est individualiste, c'est-à-dire un protestant,
un chrétien sachant en qui il croit et pourquoi il croit. Il
importe donc de distinguer entre les protestants demeurés
catholiques dans la méthode, et c'est peut-être le grand nombre, et

ceux qui le sont parce qu'ils veulent l'être et savent pourquoi
ils le veulent. Les définitions de M. Scherer conviennent aux

premiers ; mais il a le tort de les prendre pour l'espèce vraie,
quand elle n'est que dégénérée ou rudimentaire.

Après ces considérations théoriques, il nous est permis de

reprendre notre première question.



dé l'autorité de l'écriture 255

III

Sur quelle base repose l'autorité historique des Ecritures?
— Nous répondons : sur les circonstances qui ont présidé à la
naissance des documents sacrés et qui en font les archives les

plus anciennes et les plus authentiques de la foi. Pour démontrer

cette thèse, il me suffira d'envisager le Nouveau Testament,

le document de la nouvelle alliance, la place et la valeur
de l'Ancien devant être déterminées d'une autre manière.

Je dis d'abord que le Nouveau Testament renferme les

archives les plus anciennes de la foi. En effet, nous ne possédons

pour connaître le christianisme dans ses origines et dans sa

période créatrice aucun témoin qui le dépasse. On peut discuter

l'âge relatif de chacun des livres qui le composent. La critique,

dans le feu du premier amour, a tenté d'en rejeter
plusieurs bien loin dans le second siècle ; mais il a fallu revenir
de ces exagérations et l'école de Baur, malgré les éclatants
services qu'elle a rendus, a été obligée de se transformer et de

renoncer à l'esprit systématique et aprioristique de ses

premiers représentants. Les plus sceptiques font aujourd'hui de

nombreux pas en arrière. Les Philippiens redeviennent authentiques;

les Colossiens renferment tout au moins quelques
fragments de la plume de Paul et, ô sagacité germanique Holtz-
manni sait nous dire où s'arrête la plume de l'apôtre, où

commence celle de l'interpolateur. Les synoptiques reprennent
leurs anciennes places ou peu s'en faut. Mais peu importe,
les exagérés eussent-ils raison, les livres du Nouveau Testament

seront toujours, quelque date qu'on leur assigne, les plus
anciens que nous possédions sur la matière.

Or, en histoire, plus les documents sont rapprochés des

événements qu'ils rapportent, ou de l'heure où naquirent les idées

qu'ils reflètent, plus ils sont précieux. Dans une religion qui
repose sur des faits historiques, l'ancienneté devient même
une vertu. Quoique Bérose nous ait donné des renseignements
que les connaisseurs disent souvent exacts sur l'histoire de

1 Holtzmann. Kritik der Epheser- und Kolosser-Briefe. Leipzig 1872.



256 PAUL CHAPUIS

l'Assyrie, les assyriologues préfèrent encore déchiffrer les

bibliothèques de pierre que recèlent les ruines de ces royaumes

éteints. Hérodote a fort bien décrit l'Egypte, mais les

pyramides et les hiéroglyphes sont des témoins autrement
sérieux de ces âges passés. 11 en est de même de l'Ecriture
dans la vaste bibliothèque des écrits chrétiens qu'ont enfantés
les siècles. Elle est le foyer lumineux, dont les autres produits
de la pensée chrétienne ne sont que le rayonnement plus ou
moins lointain.

Les siècles sans doute ont poursuivi le travail commencé,
approfondi plus d'une pensée, mis au jour plus d'une
conséquence à peine entrevue ou même ignorée des principes
évangéliques. Mais sur ce vaste fleuve dont le cours va toujours
grandissant, jusqu'à ce qu'il se jette dans l'océan éternel, et qui
reçoit des affluents purs ou impurs, il faudra toujours remonter

à la source pour y puiser l'eau du rocher.
Je dis, en effet, que ces archives de la foi sont les plus

authentiques que nous possédions. Par authentique je ne songe
point à affirmer que chaque livre doive nécessairement être
attribué à l'auteur que nomme son contenu ou le titre que lui ont
donné les manuscrits et la tradition. J'entends que les
documents du Nouveau Testament sont les représentants les plus

originaux et les plus purs du christianisme primitif. Nous n'en

possédons pas de meilleurs. Ils sont nés, pour la plupart, à

une époque de vie intense et de foi profonde, à une époque

créatrice, s'il en fut jamais, puisqu'elle a semé les germes d'où

sont procédées une société et une civilisation nouvelles. Ils sont
des lors la manifestation la plus pure de la vie du Christ se

déployant dans l'Eglise; et sans insister sur une observation
dont on a souvent exagéré la valeur, avouons qu'il existe une

différence considérable entre ces premiers et plus anciens
documents de la littérature chrétienne et ceux qui les ont
immédiatement suivis. Lisez, par exemple, un des meilleurs de cette

dernière catégorie, la première lettre de Clément de Borne aux

Corinthiens, à peu près contemporaine des écrits johanniques,
et jugez.

Les procédés de tous les historiens prouvent du reste notre



de l'autorité de l'écriture 257

dire. Les plus sceptiques, les plus négatifs, lorsqu'ils retracent

les origines chrétiennes, sont obligés de recourir aux
documents qu'ils condamnent ou démembrent. Ils discutent,
c'est leur droit, les affirmations produites, il les transforment,
trop souvent en refaisant une histoire bâtie sur le sable des

hypothèses subjectives, mais enfin ils utilisent nos saints livres
et ne sauraient faire autrement. Que n'a-t-on pas dit du livre
des Actes, de son esprit tendancieux, de sa partialité, de ce

roman qui taille les faits au gré de ses désirs, qui fait agir ou

parler Paul comme il n'a pas pu (ô amour de l'a priori!) le

faire. Et pourtant, lorsqu'on écrit l'histoire du premier âge de

l'Eglise, il faut recourir à ses lumières, sans lesquelles nous

sommes réduits à un jour à peine crépusculaire.
Nous accorderons au scepticisme critique tout ce qu'il demandera

: disons un instant avec lui que la naïveté de plusieurs de

nos écrivains, leur courte vue, leur inintelligence, l'imagination
exaltée des premiers disciples, certaines notions préconçues,
ont troublé la pureté et la transparence des laits. Le Nouveau
Testament n'en demeure pas moins ce que nous avons de plus
authentique, au sens large du mot, sur le christianisme des
premiers jours. Il faudra, en tout état de cause et partout, en revenir

à lui, de même que pour la constitution du texte du saint

livre, on sera toujours obligé de mettre au premier rang les

manuscrits du cinquième siècle ou de la fin du quatrième. On

ne saurait remonter au delà, parce qu'au delà le temps a tout
dévoré. Nous sommes enserrés dans ce dilemme: Ou bien,
comme le disait David Strauss dans sa troisième et dernière
manière, nous ne savons rien du fondateur du christianisme
sinon qu'il a vécu et qu'il est mort; tout le reste est douteux,
dérivé, corrompu. Ou bien, ce que nous savons de plus précis,
de plus certain sur la nature primitive de l'Evangile, nous le

trouvons dans les écrits du Nouveau Testament. On ne sort pas
de là.

Or, le protestantisme est par un de ses côtés un retour aux
origines ; il a tenté de dégager le vrai, le pur christianisme
des traditions, des adjonctions et des erreurs, sous lesquelles
l'avait enseveli le moyen âge. Il a fait ce que fit Jésus lui-même



258 PAUL CHAPUIS

lorsque, avec le Baptiste, il remontait par delà les traditions des

écoles aux sources limpides de la religion d'Israël, à la loi et

aux prophètes. Voilà pourquoi la Déforme en est revenue à nos
écrits sacrés comme à la source la plus ancienne, la plus
authentique qu'il soit possible de consulter. Cette source, on la

peut discuter en plusieurs de ses parties ; mais au-dessus d'elle
il n'y a rien. Voilà pourquoi l'Ecriture est à nos yeux l'autorité
historique nécessaire, que le XVIe siècle a opposée avec toute
raison aux traditions postérieures et aux ordres de l'Eglise.

A ce que je viens de dire, il serait facile d'ajouter d'autres
considérations encore; je me borne ici à une dernière remarque

qui me servira de transition à ma seconde partie :

On sait le rôle considérable qu'a joué l'apostolat dans la
fondation de l'Eglise. Les Paul, les Pierre et les Jean, chacun dans

la mesure de leurs dons, ont jeté les premières assises de

l'édifice chrétien. Le premier a fourni les documents les plus
fondamentaux du christianisme, après les évangiles toutefois

qui posent les faits, et l'on s'accorde généralement à dire qu'il
a saisi plus profondément qu'aucun autre les principes essentiels

du Christ et de son œuvre. L'efflorescence de cette
première littérature chrétienne s'est produite, non seulement sous
ses yeux et ceux de ses premiers collègues, mais il en a été

l'un des plus puissants instruments. Démontez jusqu'à saint
Paul ; prenez ses quatre grandes épitres dont l'authenticité est

assise sur la plus inébranlable des certitudes ; vous avez dans

ces quelques pages, marquées du sceau du génie, les faits
et les idées dont tous les autres livres du Nouveau Testament
sont ou la confirmation ou le développement. Où est l'histoire
qui puisse montrer des archives aussi solides

Mais j'ai hâte d'arriver à la partie la plus difficile et la plus
essentielle aussi de mon sujet, à l'autorité religieuse des

Ecritures.

IV

Commençons par quelques observations générales :

Aucun esprit impartial n'étudiera la Bible sans y retrouver,
au milieu d'une diversilé infinie, une profonde harmonie inté-



de l'autorité de l'écriture 259

rieure. Il me paraît difficile de ne pas être frappé de cette unité,
de cette simplicité qui nous conduisent à reconnaître dans

l'histoire de la révélation l'existence d'un moment unique
entre tous et dont les produits littéraires doivent à jamais servir

de norme à la foi chrétienne. A travers les âges, celle-ci se

présentera sous des formes différentes ; on donnera même le

nom de chrétien, ceci encore est un hommage indirect à la

grandeur du Christ, à des conceptions ou à des systèmes qui
ressemblent au type primitif comme une estampe de foire à une
toile de Baphaél. Mais lorsque vous désirerez connaître le

christianisme, non des philosophes et des beaux esprits, mais
de Jésus-Christ, où irez-vous le chercher?

Il serait également difficile de méconnaître l'originale formation

de ce recueil, unique en son genre. Constitué lentement à

travers les siècles, composé d'éléments divers, disparates
même, il y règne pourtant un esprit vivifiant qui le traverse
d'un bout à l'autre. Cette collection de documents juxtaposés
fait presque l'effet d'un organisme. On dirait un être animé

respirant à pleins poumons le souffle du Seigneur, et l'on
comprend que cette Bible, qui est tout ensemble le produit, le

document et l'un des facteurs essentiels de l'histoire de la rédemption

et de la conquête de l'humanité par l'Esprit de Dieu, occupe
dans l'Eglise cette place d'honneur que lui a donnée la
Déformation.

Enfin, aujourd'hui, après une expérience plusieurs fois séculaire,

faite sous toutes les latitudes, au sein des civilisations les

plus diverses et de la barbarie la plus abjecte, ne pourrait-on
pas en appeler, en faveur du saint volume, aux effets merveilleux,

à l'influence salutaire de cette Bible que l'on discute,
mais qui sans cesse répand la divine semence jusqu'aux extrémités

de la terre Sa popularité et sa profondeur incomparables,

son unité profonde et son aptitude à s'appliquer à toutes
les situations, à tous les degrés de culture, à tous les états
d'âme, qualités ordinairement opposées et qui souvent
s'excluent, sont ici fondues en un tout harmonieux et font de
l'Ecriture le livre le plus répandu et le plus lu, le livre non
seulement le plus édifiant, mais le plus instructif de tous ceux



260 PAUL CHAPUIS

qu'a produits la race humaine. Nos réformateurs ont manqué
de cette preuve que développent largement au temps présent
les succès de nos sociétés bibliques et l'enthousiasme missionnaire

qui semble s'emparer aujourd'hui de plus d'une église

protestante. Ce n'est pas là, à proprement parler, un argument
théologique, mais c'est un fait, ce qui vaut incontestablement
davantage.

Ces considérations toutefois, prises à elles seules, demeurent
insuffisantes. A ces causes générales et indirectes s'en ajoute
immédiatement une plus essentielle : l'Ecriture est considérée

par l'Eglise protestante comme autorité normative en matière
de foi, parce que les écrits qui la composent constituent les

documents, jene dis pas uniques, nous verrons bientôt pourquoi,
mais fondamentaux de la révélation salutaire de Dieu aux

hommes, révélation qui trouve en Jésus-Christ son but et son

centre.
Cette affirmation doit être expliquée, car de la nature de la

révélation dépend aussi la nature et le caractère des documents

qui en sont les échos. Qu'est-ce donc que la révélation?

Sans entrer à cette place dans une discussion historique
approfondie, nous pouvons dire que, d'après l'idée traditionnelle,
la révélation est avant tout conçue comme une communication
de vérités et de doctrines, que Dieu donne à l'homme au cours
de l'histoire sainte, afin de compléter ou de rectifier celles que
l'humanité avait acquises par ses propres efforts. Dieu nous fournit

un supplément de connaissances, celles que notre esprit
borné ou corrompu n'aurait jamais pu atteindre et qui pourtant

sont nécessaires à notre bonheur éternel. Cette conception

a tous les mérites du grand âge ; elle remonte, si je
suis bien informé, aux Pères apologètes et domine le moyen
âge ; elle réussit à se maintenir en partie au seizième siècle

pour refleurir avec une vigueur toute nouvelle dans la scolastique

protestante, et je crois bien que le vieil arbre, qu'a
souvent déjà frappé la cognée de l'analyse religieuse et philosophique,

n'est point encore déraciné.



de l'autorité de l'écriture 261

« Car si l'on regarde, dit Calvin lui-même, combien l'esprit
humain est enclin et fragile pour tomber en oubliance de Dieu,
combien aussi il est facile à décliner en toutes espèces

d'erreurs, de quelle convoitise il est mené pour se forger des

religions étranges à chaque minute, de là on pourra voir combien

il a été nécessaire que Dieu eust ses registres authentiques
pour y coucher sa vérité, afin qu'elle ne pérît point par oubli
ou ne s'évanouît par erreur ou ne fût corrompue par l'audace
des hommes1. »

On comprend que le dix-septième siècle, déduisant les

conséquences des principes, mais oubliant la haute spiritualité qui
les corrigeait chez les Pères de la réforme, en soit venu à

confondre la révélation et l'Ecritrue. On distingue, il est vrai, la re-
velatio divina immediata vel primitivaet larerelatio mediata.
Mais, sous le premier nom, on entend simplement cette illumination

ou inspiration spéciale qui fut le privilège exclusif des

prophètes et des apôtres, tandis que la révélation médiate,
l'Ecriture sainte, est le résultat tangible de ces grâces surnaturelles.

L'Esprit Saint, ditllollaz, a suggéré aux prophètes et aux
apôtres l'idée et le mot en ce qui concerne les dogmes de la

foi et les règles morales qui en découlent -. Les vérités ou
doctrines qui procèdent de la révélation seule et que nous ne
saurions jamais atteindre sans elle, constituent les articuli puri
vel sim/dices, tandis que les dogmes qui se rattachent à la
religion naturelle, et qu'a seulement troublés le péché, forment les
articuli mixti. On le voit, la doctrine biblique ou tout au moins
ses thèses essentielles occupent une place à part et dérivent
directement d'une communication divine.

On jugera par là de l'importance non seulement historique
mais dogmatique qu'on devait donner aux attributs, c'est le

langage du temps, de l'Ecriture, à sa nécessité, à son intégrité,
a sa vérité, à sa divinité, à son autorité, à sa perfection et à

sa clarté. Ceux que ce sujet intéresse en trouveront le développement

tout à la fois curieux et complet dans le Compendium

1 Institution chrétienne, 1, G, 3.

Spiritus sanctus prophetis et apostolis concepitus rerum et verborum de
dogmalibus fidei et moribus suggessit.



262 PAUL CHAPUIS

theologix christianse que publia à Bale, en 1739, J.-F. Ostervald.

(Né en 1663, mort en 1747.)
La théorie de l'inspiration littérale, verbale, plénière, est la

fille légitime et nécessaire de cette conception intellectualiste
qui ne peut être établie et défendue que par elle. Le système du

pasteur neuchâtelois, nommé tout à l'heure, dénote à certains

égards un progrès sur la scolastique protestante proprement
dite; mais ne fait pas exception à la règle, comme on pourrait
le croire. Son orthodoxie rationalisante distingue sans doute
dans l'Ecriture des parties entièrement inspirées, d'autres

qui ne le sont pas, du moins au même degré. Les premières
concernent les choses cachées aux auteurs, les prophéties par
exemple. Dans ce cas l'illumination porte sur les mots et sur
les choses. Lorsque, au contraire, il s'agissait de rapporter
des faits ou des paroles, susceptibles d'être connus par la

raison, le témoignage, ou l'observation, l'action divine s'est bornée

à préserver les écrivains des erreurs possibles; elle ne
les a plus conduits d'une manière absolue '. On reconnaîtra ici
l'application parfaitement logique de cette théorie de la révélation

dont nous venons de parler et qui sépare les articles ou

dogmes purs des articles mixtes. Mais au fond des choses on en

reste pour l'essentiel à l'inspiration verbale, garantie indispensable

de la divinité et de la vérité de la révélation2.

1 Compendium, pag. 44 : Inspiratio Illa sic est concipienda : Quandoque,
Deus authores sacros itaafficiebat, ut illis et res ipsas et verba inspiraret
scilicet cum res sibiabsconditas proferrent ac scriberent, ut in prophetiis ;

at cum de rebus sibi cognitis loquerentur, aut illas scripto consignarent,
tune utique inspiratione opus non fuit, quae res ipsas revelaret. Sic apostoli

inspiratione non indigebant, ut historiam Domini Jesu scriberent,
tunc eniiii ilia scribebant, quae audiverant, quae viderant. 1 Joh. 1,1. Sed

Deus spiritu suo ipsos ita dirigebat et affleiebat, ut nihil ipsis excideret

quod non esset verum.
- Ostervald distingue en effet très nettement, et c'est logique, la vérité

d'une proposition de sa divinité: la première qualité est une garantie
insuffisante. 11 ne suffit pas que l'Ecriture soit vraie, il la faut divine. Il
dit : Sed non sufficit si credamus scripturam esse veram, nisi insupra
divinum esse agnoscamus, hoc est a Deo inspiratavi 2 Tim. Ill, 16.

Compendium, pag. 44.)



de l'autorité de l'écriture 263

Faut-il rappeler les lacunes de cette manière d'entendre la

conception de révélation
Elle rend tout d'abord presque impossible la distinction pourtant

si profonde et attestée parles faits les plus évidents, entre
l'ancienne et la nouvelle économie. L'organisme scripturaire,
ou pour être plus exact, le développement religieux dont il est

le témoin, disparaît pour faire place au code. L'Ecriture devient
une collection de dogmes et de sentences morales, et par son

moyen on construit une dogmatique soi-disant chrétienne où les

textes de la Genèse, des Psaumes ou de Job sont placés, à titre de

preuves, sur le même rang que les paroles du Christ ou les

enseignements d'un saint Paul '.
Il y a plus : le côté moral de la religion, qui est après tout

son essence même, est absolument méconnu. La conscience
est supplantée par l'intelligence; c'est pour elle plus encore

que pour le cœur qu'on attend l'illumination. La foi devient
savoir ou croyance. Le grand péché, le péché central est,

comme chez Socrate, l'ignorance, et la rectitude de la formule
tient lieu de la rectitude de la volonté.

Si, nous l'avons marqué plus haut, ce point de vue a laissé

au milieu de nous des traces nombreuses de son influence, il

importe d'ajouter qu'il tend de plus en plus à disparaître. En

dépit des théories, le côté moral et vivant de l'Evangile est partout

mis en évidence ; un Alexandre Vinet tressaille de voir
maintenant son jour et les faits auront raison de ce qui reste des

théories. Les plus sévères tombent d'accord avec nous pour
reconnaître que la vie vaut mieux que la formule, que la foi

agissante pèse davantage que la plus correcte des
orthodoxies.

Mais qu'est alors la révélation salutaire? — Sans entrer dans

une discussion, dont ce n'est point ici la place, mais qui mériterait

d'être entreprise, sur les diverses formules tentées par

1 Nous avons vu paraître, il y a quelques années, une sorte de dogmatique

conçue sur ce plan : Résumé des doctrines bibliques mises dans leur
ordre et accompagnées d'un très grand nombre de leurs textes par G.-A.
Rosselet, pasteur. Neuchâtel.



264 PAUL CHAPUIS

Schleiermacher1, Bothe -, Biedermann3, LipsiusL Kaftan5,
etc., voici, me semble-t-il, ce qui suffit à notre but.

L'idée de révélation suppose toujours deux et même trois
éléments. Un révélateur, un objet ou un être révélé, un sujet
qui perçoit cette manifestation et se l'approprie. Dans le cas

particulier, les deux premiers termes se confondent, car la
révélation religieuse procède de Dieu et a Dieu pour objet. Quelle

que soit la forme ou le contenu particulier de cette manifestation

d'En Haut, elle a toujours pour but de faire sentir et saisir

le Saint des saints. C'est Lui qu'Abraham a entendu sous
les chênes de Mamré, Lui que les prophètes ont contemplé dans

leurs visions, annoncé et comme touché du doigt dans leurs
discours, Lui que proclame dans ses sentences ou ses symboles

la loi du Sinaï.
Ni l'histoire, ni la conscience ne nous apprennent autre

chose ; car si l'homme tombé doit retrouver le Dieu perdu qui
s'approche comme à nouveau de lui pour le rendre saint, il
n'est point dispensé pour cela d'employer les talents qu'il a

reçus ; au lieu de les enfouir comme le mauvais serviteur de

la parabole, il doit les consacrer à la recherche patiente et à la

conquête de la vérité.
Comme le dit en substance Bichard Bothe, Dieu est le seul

objet que manifeste la révélation ; elle n'a pas d'autre but.
Quelque envie que nous ayons de la faire parler sur d'autres

sujets, la révélation ne nous enseigne rien d'étranger à son

domaine spécial, du moins d'une manière directe. Il va sans
dire qu'indirectement, par une action réflexe, elle répand sa

lumière sur le monde entier. Mais elle ne nous communique
pas une connaissance toute faite de ces choses ; elle se borne

1 Schleiermacher. Der christliche Glaube. 5e édit (Berlin 1861). Ier vol.

pag. 61-67; 81 et suiv., etc.
2 R. Rothe. Zur Dogmatik ; Dogmatik (1870).
3 Biedermann. Dogmatik. 1-37 et suiv.
1 Lipsius. Lehrbuch der evangelischen protestantischen Dogmatik (1S76).

Pag. 37 et suiv.
¦"• Kaftan. Das Wesen der christlichen Religion (1881). Pag. 171 et suiv.

— Comp, aussi les dogmatiques de Pfleiderer (Réligionsphilosophie), d'A-
Schweizer (christliche Glaubenslehre), de Beck, de Dorner, etc.



DE l'autorité de l'écriture 265

à placer les objets sous la transparente lumière du jour, nous
laissant le soin d'en acquérir nous-mêmes une connaissance
effective. Par sa révélation, Dieu nous conduit en toute vérité,
mais sans promulguer d'une manière surnaturelle un système

complet de science universelle. Il se borne à faire briller sur
notre horizon sa fidèle image. Pareil au soleil levant qui éclaire
d'abord les hauts sommets pour pénétrer ensuite dans les vallées

les plus profondes, la lumière de Dieu nous inonde et nous
enseigne toutes choses. En dehors de Dieu se manifestant lui-
même, il n'y a pas de connaissances révélées. Celles qu'on
serait tenté d'appeler de ce nom sont tout au plus des connaissances

dérivées de la connaissance révélée de Dieu ; mais elles

ne sont pas elles-mêmes des vérités révélées1.
A qui Dieu se révèle-t-il? — A l'homme, ici-bas le seul être à

qui Dieu puisse se communiquer, avec lequel il entre en relation,

se mette en communion, parce que cet homme est de race
divine, créé à l'image de Dieu, fils de Dieu par son origine et destiné

à le redevenir d'une manière effective. Cet homme a donc
sa place etsonrôle dans la révélation. Pour l'avoir trop oublié,
le supranaturalismeafaitde lui, en face de la révélation, je ne
sais quel instrument passif qui reçoit les communications d'En
Haut, comme un vase l'eau de la fontaine.

Mais par quel moyen l'homme pourra-t-il recevoir et percevoir

la révélation de Dieu Ce moyen ne sera pas l'intelligence
au sens propre du îmot ; car, n'en déplaise aux adorateurs

quand même de l'instruction, comme instrument de régénération

sociale, l'histoire s'inscrit en faux contre cette espérance.
La connaissance théorique ne délivre pas du mal. Bedresser

une erreur n'est point encore effacer un péché. De ce côté

d'ailleurs, Dieu est inaccessible ; tous les efforts, toute la

sagesse des siècles, qu'elle s'appelle Platon, Philon ou Thomas

d'Aquin, qui vous voudrez encore, aboutissent ici à la confession

d'Agur, fils de Jaké :

J'ai sondé Dieu, j'ai sondé Dieu sans y parvenir.

Qui est monté aux cieux, et qui en est descendu '2

1 Richard Rothe, Zur Dogmatik, 2e édit., Gotha 1869, pag. 60 et suiv.
2 Prov. XXX, 1, 4 (texte corrigé).

THÉOL. ET PHIL. 1883, 18



266 PAUL CHAPUIS

L'être infini ne saurait être saisi par le fini ; il se voile et
nous dépasse ; la conscience seule soulève un coin du voile.
Etincelle divine, elle projette sa clarté sur l'impénétrable et
constitue comme le courant qui relie l'homme à son Créateur.

Il en faut conclure que la révélation sera partout et toujours
de nature morale, que Dieu fait connaître aux hommes ce qu'il
est par ce qu'il veut et ordonne. Quelle que soit d'ailleurs la
forme de la révélation divine, on retrouvera nécessairement

partout cet élément central, aussi bien dans la vision du
buisson ardent que dans la vocation d'Esaïe, que dans le Père
révélé en Jésus-Christ. Peu importe l'apparence du phénomène,

que ce soit un songe, une vision sombre ou lumineuse,
le vent de tempête, le son doux et subtil, les langues de feu,
l'extase, l'illumination intérieure ou l'intuition sereine, la
conscience demeure l'instrument de perception. Par elle Dieu

pénètre l'homme, par elle l'homme s'élève à Dieu, l'écoute et
le comprend.

Vous demandez la forme non pas spéciale, accidentelle (songes,

visions, etc.), mais générale, le véhicule, si l'on veut, de

cette révélation qui ne peut être saisie que par la conscience.
La nature, avec ses lois et ses spectacles tour à tour sereins

comme l'azur, terrifiants comme la foudre, ne serait-elle pas le

langage de Dieu, son livre, comme on aime à s'exprimer?
Les poètes de l'Ancien Testament qui magnifient l'éclat des

cieux, la beauté de la création, parlent, semble-t-il, en faveur
de cette conception. On invoque aussi le témoignage d'un saint
Paul, alors qu'il nous dit que ce qu'on peut connaître de Dieu
est manifeste, Dieu nous l'ayant fait connaître par ses perfections

invisibles, sa puissance et sa divinité qui se voient comme
à l'œil quand on les considère dans ses ouvrages. (Bom. I, 19,

20.) Mais nous remarquerons qu'au dire du môme écrivain
cette langue n'a point été comprise. On pourra supposer sans

doute que si la création se fût développée d'une manière
normale, elle se serait élevée degré par degré, en partant du spectacle

de la nature, à une intelligence plus profonde et plus
foncièrement morale de son Dieu. Après avoir constaté Dieu dans



de l'autorité de l'écriture 267

son œuvre, elle l'aurait reconnu comme tel, au lieu de le
méconnaître pour le perdre.

Mais, en l'état actuel des choses, cette révélation par la nature
ne nous manifeste que la puissance du Créateur, son intelligente

et supérieure sagesse, sa divinité, dirait l'apôtre que
nous commentons. Elle ne nous dit rien ou presque rien de

son amour ou de sa bonté, moins encore de sa sainteté qui est

pourtant l'essence même de son être. Ainsi, à travers les
siècles, Paul tend la main aux Pascal et aux Vinet qui prétendent
que la manifestation de Dieu par la nature est incomplète, et
dès lors insuffisante.

Sans doute, les pâtres de la Bactriane ont pu, en des chants

sublimes, adorer la bonté du Dieu qui arrose les fertiles
pâturages, ceux d'Israël célébrer l'Eternel, le bon berger. Ce sont,
ou bien des cris isolés ou bien la foi vive, comme disent les

Pensées, qui voit incontinent « que tout ce qui est n'est autre
chose que l'ouvrage du Dieu qu'ils (les hommes) adorent. Mais

pour ceux en qui cette lumière s'est éteinte et dans lesquels on
a dessein de la faire revivre, ces personnes destituées de foi
et de grâce, qui recherchent de toute leur lumière tout ce qu'ils
voient dans la nature qui les peut mener à cette connaissance,
ne trouvent qu'obscurité et ténèbres1. »

En un mot, nous pouvons dans un sentiment pieux mettre
Dieu dans la nature ; mais la nature comme telle, seule
consultée, ne nous le donne pas dans sa perfection morale. Sur ce

point sérieusement invoquée, elle dit tout autre chose. Si,

pour parler encore le langage de Pascal, elle a des perfections

pour montrer qu'elle est l'image de Dieu, elle a des défauts

pour montrer qu'elle n'en est pas l'image2, et nous ajouterons

que cette dernière conclusion dépasse et domine de beaucoup
la première.

En effet le spectacle des lois naturelles, de cette vie des êtres

qui a pour condition la guerre et la mort, la souffrance par
conséquent, est bien loin de proclamer l'œuvre d'un Père, la
bonté du Créateur.

1 Pascal, Pensées, édition Astié, 2e, pag. 453.
2 Id., pag. 457.



2bö PAUL CHAPUIS

Ce langage demeure incompréhensible pour l'homme
pécheur. Il proclame Dieu, mais en le proclamant il pose le plus
redoutable des problèmes.

Pourquoi donc, ô Maitre suprême,
As-tu créé le mal si grand,
Que la raison, la vertu même

S'épouvantent en le voyant

Pourquoi dans ton œuvre céleste

Tant d'éléments si peu d'accord,
A quoi bon le crime et la peste,
O Dieu juste, pourquoi la mort

Voilà le cri de la conscience, mise en face des œuvres de

la. nature, consultée en dehors du prisme de sentiments
religieux acquis par une autre voie. Il nous faut une autre et plus
sainte manifestation de Dieu, ou, pour parler plus exactement,
il nous faut un langage qui parie plus directement à notre
conscience et qui fasse briller à nos yeux, au-dessus des nuages
dont nous enveloppe la contemplation de la nature, le soleil
de la sainteté divine, du Dieu qui est bon, qui est amour.

Cette révélation, au sens le plus général du mot, nous la

voyons dans l'histoire de l'humanité, ou si vous le voulez en

termes plus précis, dans l'action de Dieu dans l'histoire, qui
forme, discipline et éclaire la conscience. Les luttes et les
efforts de l'humanité cherchant le souverain bien ; ses chutes et

ses progrès, ses journées de bonheur et ses siècles de larmes,
ses espérances et ses découragements, ce soupir immense qui
s'élève de la terre au ciel et auquel le ciel a répondu de diverses

manières, le drame humain tout entier témoigne de la
vérité de notre affirmation. Si Dieu a laissé les nations marcher
dans leurs voies, il ne les a point abandonnées ; l'abandon
serait la ruine totale. Ce Verbe qui éclaire tout homme venant
au monde et qui a travaillé tous les âges, qu'est-ce autre chose

qu'une manifestation de Dieu dans le monde Mais il y a
histoire et histoire ; diverses sont les dispositions divines qui, par
des sentiers en apparence opposés, doivent amener l'homme à

réaliser sa destinée. On l'a dit, si les hommes ont cherché



de l'autorité de l'écriture 269

Dieu, sans réussir àie trouver d'une manière satisfaisante, Dieu
de son côté a cherché l'homme, et cette recherche de l'homme

par Dieu, qui commence dans le peuple élu pour aboutir à

Jésus-Christ, constitue la révélation proprement dite. Sous

une autre forme, on peut dire que l'histoire, théâtre de l'action
de Dieu, comprend deux mouvements principaux : le premier
aboutit à une sorte de résultat négatif, à ce vide de l'âme, à ce

découragement dans l'effort qui ouvre l'œil aux divines réalités

; le second prépare et illumine ces dernières, et constitue
la révélation positive.

Celle-ci consiste, faut-il le redire encore, non pas dans la

communication de certaines vérités théoriques, mais dans des

faits qui montrent Dieu et le déploient, dans une longueetémou-
vante série de faits qui ont préparé le terrain à Jésus-Christ,
la révélation parfaite et par conséquent définitive. On dirait un
grand arbre dont le germe fut déposé en terre dans la nuit des

temps et qui, à travers une pénible croissance, arrive à

produire un fruit exquis. C'est, pour citer quelques exemples entre
mille autres, l'appel d'Abram et de sa race, c'est la servitude

d'Egypte, l'établissement du peuple nomade en Canaan, les

destinées de ce peuple avec ses rois, ses prophètes, avec ses

chutes et ses repentances. A l'école de l'histoire dirigée d'En

haut, comme toute histoire, Dieu élève Israël à l'adoration de

sononom, le fait passer du monothéisme relatif, souvent grossier,
des premiers âges au service du Dieu unique, créateur des

cieux et de la terre, au spiritualisme des Esaïe, des Jérémie,
qui entrevoient les temps où tous les hommes pourront devenir

les inspirés de Jéhovah, qui résument dans le cœur froissé
et brisé retournant à son Dieu le sacrifice agréable à l'Eternel,
c'est-à-dire la vraie religion. (Voy., par exemple, Esa. LVIII,
Ps. LI, etc.)

S'il est vrai que cette histoire constitue la révélation positive,

dans sa période préparatoire tout au moins, on
comprendra peut-être pourquoi j'ai dit que les livres de l'Ancien
et du Nouveau Testament sont les documents ou les archives,
non pas uniques mais essentielles, de la révélation.

Dans le cas particulier, cette remarque s'applique tout d'à-



270 PAUL CHAPUIS

bord aux écrits de l'ancienne alliance. En effet, cette histoire
ne s'arrête pas à Malachie, à supposer, ce qui est improbable,
ce qui est faux, que le livre de ce prophète soit le plus récent
du canon israélite. Entre celui qu'on nomme le dernier des

prophètes et Jean-Baptiste, il s'est écoulé des siècles. Les

conditions d'existence du peuple élu se sont transformées, mais

Dieu, le vrai Dieu veille sur la nation qui enfantera le Messie.

Cette période, longtemps négligée, mais qu'aujourd'hui on

étudie avec des soins redoublés, est essentielle à l'intelligence
des origines chrétiennes, dont elle fut le berceau. Elle forme
et prépare le théâtre sur lequel apparaîtra le Christ. Elle
possède une littérature considérable. Elle a produit, selon toute

probabilité, cette apocalypse de Daniel qui fut un des livres les

plus influents de l'époque, et que Jésus a lue et méditée. Elle a

vu surgir et se développer la glorieuse certitude de la
résurrection des morts, si essentielle à la foi chrétienne. Elle a

protégé Israël et sa religion contre l'invasion de l'hellénisme qui,
depuis les conquêtes d'Alexandre, étendait le filet de sa

culture et de ses mœurs sur tout le bassin de la Méditerranée.

Il ne m'appartient pas de rechercher ici pourquoi les livres
qui sont le fruit et l'instrument, tout ensemble, de ce grand
travail n'ont pour la plupart pas trouvé place dans le canon de

la religion juive, pourquoi les parties alors composées de

l'Apocalypse d'Hénoch, ou les Psaumes de Salomon par exemple,
ont été laissés en dehors de l'honneur canonique. Je ne
conteste pas non plus que plusieurs de ces écrits ne représentent

que faiblement l'esprit vivifiant et pur de l'ancienne théocratie ;

car les jours héroïques du prophétisme sont passés et ont fait

place à une élaboration à la fois moins féconde et moins
spirituelle. Mais si l'Ancien Testament, sous la forme où nous le

possédons aujourd'hui, constitue le document essentiel de la

période préparatoire, les faits que je viens de rappeler me

permettent d'ajouter que les siècles qui séparent Malachie de

Jean-Baptiste ne sont pas une période étrangère à la révélation.

On les considère volontiers comme une faille, tandis

qu'ils font partie de la chaîne de l'histoire révélatrice, chaîne



DE l'autorité de l'écriture 271

moins majestueuse, moins sublime que les autres, mais pourtant

nécessaire à l'intelligence de l'ensemble.
Vers quel but marchait donc le plan salutaire de Dieu

se réalisant au travers de l'histoire? — Ala rédemption par
Jésus-Christ, chacun l'accorde, qui est le centre de la
révélation de Dieu aux hommes. A lui aboutissent et les immenses,
quoique vains efforts des siècles, et la préparation dont Israël a

été le dépositaire et l'instrument. En lui se résume l'histoire ;

celle qui précède sa venue, l'annonce et l'appelle, celle qui
suit son apparition, le déploie et le glorifie. Et pour en revenir
aux Ecritures, on peut dire qu'il est leur raison d'être, comme
il est la raison d'être des tressaillements prophétiques, aspirant
à voir son jour. Il est l'anneau qui relie les diverses parties de

ce faisceau, la lumière qui éclaire le livre. N'est-ce pas ce

qu'affirme Jésus lui-même alors qu'il dit que l'Ancien Testament

lui rend témoignage? « Il s'était contemplé dans ce miroir,
ainsi s'exprime M. F. Godet, il y avait tellement reconnu sa

propre figure, qu'il lui paraissait impossible d'avoir étudié
sincèrement ce livre et de ne pas venir à lui immédiatement1. »

(Jean V. 39.)
S'il est vrai, comme nous l'avons affirmé plus haut, que Dieu

soit l'objet unique de la révélation, Jésus-Christ et le rôle

qu'il s'attribue confirment notre dire. Il se donne lui-même
comme la révélation parfaite de Dieu, sans tache, ni voile,
autant du moins que le Dieu infini qui habite une lumière
inaccessible peut se montrer à la créature finie. Qui m'a vu,
dit quelque part le Maître, a vu mon Père. Il se présente
comme le chemin, comme la vérité, la vie, comme la lumière
du monde, ce qui explique qu'il fasse de sa personne l'un des

objets essentiels, on peut même dire l'objet essentiel de son

enseignement.

Si en lui n'avait pas habité la plénitude de la divinité, pour
parler avec saint Paul, cette prétention ne serait qu'une
orgueilleuse aberration et le Christ aurait ravi à Dieu cette

louange et cet hommage auxquels Dieu seul a droit. Venez à

1 Godet. Commentaire sur l'Evangile selon soint Jean. (Seconde édition.)
II, pag. 440.



272 PAUL CHAPUIS

moi, dit-il encore, vous tous, les travaillés, les chargés. Prenez

mon joug, suivez-moL Ce n'est pas un docteur qui
enseigne, c'est un maître souverain qui commande, qui pardonne
les péchés, qui se déclare maître du sabbat, qui est la fin de

la loi, c'est-à-dire son accomplissement, son achèvement1. Son

œuvre tout entière, comme sa personne, sa mort et sa
victoire sur la moi't, tout le présente et le pose non pas comme
l'un des organes de la révélation seulement, pas même comme
le plus grand, mais comme son objet; car en Christ nous
avons Dieu réconciliant le monde avec soi, en Christ nous
avons la rédemption et Paul a pu dire qu'en lui ont été créées

toutes les choses qui sont dans les cieux et sur la terre, les

visibles et les invisibles, tout a été créé par lui et pour lui ; il
est avant toutes choses et toutes choses subsistent en lui.

Il est permis, il est nécessaire de juger l'arbre à ses fruits ;

il sera donc légitime d'apprécier et de comprendre la révélation

et les documents qui en sont les témoins écrits à la
lumière de Jésus-Christ. Si le protestantisme a eu raison
d'accorder à la Bible une autorité particulière, en tant qu'elle
renferme les documents essentiels et primitifs de la révélation,

il est juste aussi d'éclairer ces documents de la splendeur
de celui qui en est l'objet. Jésus-Christ demeure le foyer
lumineux qui projette sur ces livres ses rayons.

Essayons, en d'autres termes, la nature et le centre de la
révélation enfin déterminés, de dire les caractères et dès lors
les limites de l'autorité scripturaire.

VI

Ici se présente une première solution en apparence facile et

concluante : Jésus-Christ et après lui les écrivains sacrés de

1 On dit souvent que le quatrième évangile seul pose le Christ comme

objet de son propre enseignement, Je pense qu'il n'est pas de thèse plus
fausse. Les synoptiques, comme le montrent les exemples ici cités, et l'on
en trouverait beaucoup d'autres, laissent en dernière analyse la même

impression. — Ce qui est vrai, c'est que chez Jean ce côté seul est mis en

relief.



de l'autorité de l'écriture 273

la nouvelle alliance rendent souvent témoignage à l'Ancien
Testament et acceptent son autorité. Ils paraissent accorder à

ce document une origine divine. Dès lors il est légitime, non-
seulement de les suivre sur leur terrain, mais de reporter, par
un raisonnement a minori ad majus, ce caractère normatif
sur les documents canoniques de la nouvelle économie.

A y regarder de près, cette conclusion n'est pas aussi

solide qu'elle en a l'air. Voici à ce sujet quelques observations

qui méritent d'être pesées, on en pourrait faire d'autres
encore :

Il est équitable tout d'abord de distinguer entre la méthode

exégétique de Jésus et celle des apôtres. Ces derniers, sans
tomber jamais dans les futilités du rabbinisme, s'inspirent
cependant des mêmes procédés. Ils admettent, dirait-on, le
double et le triple sens d'un même passage ; le contexte et
l'acception historique leur sont en général indifférents et ils
ne craignent pas d'appliquer un oracle prophétique ou telle
autre parole canonique à des faits ou dans des raisonnements
absolument étrangers au sens primitif. Ils aiment l'allégorie,
parfois même les procédés de la gématrie. Qu'on se rappelle
le fameux raisonnement de saint Paul dans Gai. III, 15-18,
alors qu'il s'appuie sur le mot semence employé au singulier
par le livre de la Genèse, pour faire entendre que les

promesses divines faites à Abraham s'appliquent au Christ, tandis

que le régime légal n'est qu'une vaste parenthèse entre la

promesse faite et la promesse réalisée. On connaît dans la même

lettre (Gai. IV, 21-31) l'allégorie d'Agar-Sina; il est inutile de

citer l'épître aux Hébreux, fort instructive à cet égard, ou
encore le chiffre 666 de l'Apocalypse, une de ces énigmes
chiffrées que l'apocalyptique affectionne.

Chez Jésus, au contraire, il serait difficile de trouver rien de

pareil. Partout l'emploi qu'il fait des oracles d'Israël a ce
cachet de haute spiritualité, de pénétration intime qui distingue
son œuvre entre toutes. Ce n'est pas sans doute, et nous nous

en félicitons, un professeur d'exégèse qui discute et qui tranche,
c'est un fils de l'Ecriture qui l'approfondit, l'illumine et dont

l'interprétation, si l'on me permet ce terme risqué, est toujours



274 PAUL CHAPUIS

suggestive, ouvre de larges horizons ou d'immenses profondeurs

L

Toutefois, indépendamment de la méthode exégétique, il est

incontestable que soit le Maître soit les auteurs sacrés accordent

une grande, une considérable autorité à l'Ancien Testament.

La manière dont le premier synoptique conçoit
l'accomplissement des prophéties, envisagées avant tout comme

prédictions, les formules de citations : il est écrit, l'Ecriture
dit, Dieu dit, etc., le prouvent surabondamment.

Mais quelle est la nature de cette autorité? — Elle est absolue,

s'applique à tous les domaines et à toutes les parties
du saint livre. Ainsi parlent plusieurs théologiens ou apolo-
gètes qui attribuent aux auteurs sacrés leur propre notion de

l'inspiration plénière, celle-là même qu'ont réhabilitée et

développée le dix-septième siècle et M. Gaussen. C'est aussi,
mais pour des motifs de l'ordre historique et non dogmatique,
l'avis de M. Beuss2. « Leur notion de l'inspiration, dit-il en

parlant des auteurs sacrés, renfermait tous les éléments
d'excellence et d'absoluité que les définitions données plus tard
n'ont cessé d'y reconnaître. En effet ce n'est qu'à ce point de

vue que nous pouvons nous expliquer comment tant de textes
relatifs à un passé lointain, de simples récits, des cantiques
exprimant les joies ou les regrets soit d'un individu soit du

peuple dans une situation particulière, pouvaient incessamment

et avec une entière confiance se traduire en prédictions

1 On ne saurait trop, dit fort justement M. de Pressensé {Jésus-Christ,
son temps, sa vie, son œuvre. 1881. 6S édit., pag. 365), admirer sa méthode

d'interprétation, infiniment supérieure à celle de ses premiers disciples
et complètement atfranchie de l'influence des écoles rabbiniques de son
temps. Nulle part on ne rencontre chez lui la subtilité qui tord les textes
ou qui multiplie les rapprochements artificiels. Commentaire vivant de

cet Ancien Testament qu'il est venu accomplir, il met en lumière la pensée

dominante qui en fait l'unité. Il montre que tout aboutit à son œuvre,

à sa personne, à ses souffrances et a son triomphe.¦¦ Jamais, dit
Ewald, on n'a porté dans l'interprétation de la sainte Ecriture une intuition

plus profonde, une clarté plus lumineuse, une intelligence plus
pénétrante. Toujours il sait trouver ce qu'il y a de plus frappant et en faire
la plus admirable application.

2 Reuss, Histoire du canon.



de l'autorité de l'écriture 275

positives et spéciales, propres à préoccuper l'esprit spéculatif
des écoles ou à nourrir et à exalter le sentiment religieux des

masses. Quandnous voyons cette interprétation, essentiellement

divinatoire, appliquée à des membres de phrases détachés du

contexte, à des mots parfaitement isolés, ce procédé que nous
n'oserions aujourd'hui nous permettre à l'égard d'aucun

ouvrage ni sacré ni profane, tire sa raison d'être précisément
de la notion qu'on se faisait de l'inspiration, laquelle n'était
pas considérée comme restreinte à une direction générale de

l'esprit des auteurs, mais comme impliquant positivement
l'idée d'une dictée de mots. »

Il est singulièrement difficile, avec le peu de renseignements
ou plutôt avec les renseignements contradictoires que nous
possédons, de dire sur ce point quelque chose de parfaitement
sûr. Nous ne saurions ici discuter le sujet sous toutes ses faces,
mais les conclusions de M. Beuss et de l'école orthodoxe qui,
est-il besoin de le dire, déduit de cette thèse des enseignements

très opposés à ceux du professeur de Strasbourg, me
paraissent exagérées.

Elles se heurtent tout d'abord à une objection capitale, je
veux dire à la liberté grande dont nos auteurs sacrés usent à

l'égard du texte sacré. Si par exemple le Targum d'Onkelos
trouvant étrange que Moïse ait épousé une femme d'Ethiopie
(Nomb. XII, 1) élude ce qu'il considère comme une sorte de

scandale, en remplaçant, selon les procédés de la gématrie, le

mot Couschith par jephath marhé (belle de figure), qui donne

numériquement parlant la même somme que le premier (736),
on pourra dire sans doute que cette exégèse confirme la théorie,
qu'on veut précisément éviter de faire dire à la Parole de Dieu,
au sens strict du mol, ce qu'elle ne peut ni ne doit dire selon
les conceptions de l'époque. Mais il est d'autres cas où la
difficulté du point de vue éclate avec évidence. Si les auteurs
sacrés du Nouveau Testament, qui seuls nous occupent, partent
des principes de l'inspiration verbale, comment expliquer ces

continuelles et souvent intentionnelles modifications du texte

original? Que dire d'un écrivain usant à la fois du canon en

langue hébraïque et de la traduction alexandrine, même alors



276 PAUL CHAPUIS

qu'il y a entre les deux textes des différences considérables?
Et entre ces variantes des deux textes qu'il connaît également
il ne se fait pas scrupule de choisir la traduction alexandrine
même fautive, si elle convient mieux que l'original à l'argumentation

dont il a besoin. L'inspiration verbale entraîne et implique

le respect du mot ; on le pourra tourner, modifier dans son

sens primitif, comme le montre l'exemple cité plus haut, mais
le mot doit demeurer et le mot n'est pas respecté par nos
auteurs, ni celui du texte original, ni celui des Septante, considéré

par plusieurs comme également inspiré. Ne faut-il pas
conclure de cette seule observation que la conception théo-
pneustique des écrivains du Nouveau Testament n'est pas tout
à fait celle qu'on leur prête. Si Dieu est l'auctor primarius des

Ecritures, il ne l'est pas, semble-t-il, au sens où on l'entend
d'ordinaire.

J'ai parlé au singulier de la théorie de l'inspiration prêtée
aux écrivains sacrés. Peut-être faudrait-il employer le pluriel,
car il y en a, je crois, plusieurs dans le Nouveau Testament.
Ainsi l'épître aux Hébreux, qui seule possède la formule Dieu

dit, semble partir d'une conception plus matérialiste que
Paul, lequel use ordinairement de la formule l'Ecriture dit.

A l'appui de ce que je viens d'affirmer rappelons que, dans

la théologie judaïque, les diverses parties du canon ne
jouissaient pas, comme on le croit communément, d'une égale autorité.

On distinguait positivement des degrés très divers d'inspiration.

Tandis que la loi constitue la norme essentielle, qu'elle
est regardée comme révélation divine jusqu'à la dernière de

ses lettres, y compris, selon la plupart des docteurs, le récit
de la mort de Moïse écrit par le législateur lui-même, le
canon prophétique (Josué, Juges, Samuel, Rois et les Prophètes)
possédait un crédit de beaucoup inférieur au premier. Dans le

cours d'une année, la synagogue parcourait le code en son

entier, mais se contentait de quelques fragments prophétiques.
Les hagiographes (Psaumes. Proverbes. Job. Cantique, Ruth,
Lamentations, Ecclesiaste, Esther, Daniel. Esdras, Néhémie,
Chroniques) occupent un rang plus secondaire encore. On allait
même parfois jusqu'à les assimiler à la simple tradition, qui,



de l'autorité de l'écriture 277

il est vrai, jouait un rôle considérable dans le pharisaïsme.
Ces remarques à elles seules me paraissent exiger en la
matière une grande prudence ; elles excluent ou ébranlent en

tout cas les conséquences qu'on a voulu tirer de l'usage que
font les auteurs sacrés de la nouvelle alliance du canon
israélite. Il en est d'autres encore ; qu'on nous permette d'en
relever quelques-unes.

Ainsi les écrits rabbiniques, la Mischna, par exemple,
citent parfois, au moyen de la formule il est écrit, des textes
non canoniques et qui ne l'ont jamais été ; le livre de Jésus-Si-
rach est souvent ainsi introduit. Le même phénomène se

présente à plus d'une reprise dans le Nouveau Testament. Je

rappellerai Luc XI, 49, et surtout 1 Cor. II, 9 ; Math. II, 23 et

Jacques IV, 5. Ce sont là sans doute des exceptions, mais il
en faut conclure qu'on n'a pas le droit de tirer de ces formules
de citation toutes les inductions qu'on y a puisées.

Démarquons encore avec Auguste Wünsche1, que ces
formules encore de citation, le afin que soit accompli entre autres,
à propos duquel on a édifié tant de théories, sont fréquemment
employées dans les parties hagadiques du Talmud pour faire
ressortir ou une application du passage cité ou simplement
montrer une des nombreuses illustrations dont il est susceptible.

« Deux enfants, lit-on quelque part dans un Midrash du

prêtre Ssadoc, une fille et un garçon, tombèrent comme
prisonniers entre les mains de deux fonctionnaires. L'un d'eux
livra son captif à une prostituée, l'autre l'échangea auprès d'un
marchand contre du vin ; afin que fût accompli ce qui est dit :

«Ils ont donné le jeune garçon pour une prostituée; ils ont
vendu la jeune fille pour du vin. » (Joël III, 3.)

Autre observation : on sait le rôle pédagogique et transitoire

que saint Paul attribue à la loi et combien il insiste sur
son abolition par l'évangile. Conçoit-on que dans ces conditions

et avec de tels principes il ait conservé à l'Ancien
Testament l'autorité normative qu'on lui attribue et qui le placerait

indubitablement sur le rang même du Nouveau? Il
1 Neue Beiträge zur Erläuterung dei' Evangelien aus Talmud und Mi-

drasch. Cöttingen 1878.



278 PAUL CHAPUIS

faudrait alors statuer chez l'apôtre des gentils une contradiction

insoluble et infiniment improbable. Lui, pour qui les

préceptes de pureté lévitique, la distinction entre les aliments

purs et impurs, le sabbat lui-même appartenaient « aux
rudiments du monde. » il aurait encore accordé au recueil
mosaïque une pleine et entière autorité religieuse ; il en aurait
appelé à lui comme à une sorte de code infaillible Non, une
étude sérieuse de la pensée de Paul et de sa manière
d'employer l'Ancien Testament ne saurait conduire aux conclusions

que nous combattons. Aux yeux de l'apôtre, ces
documents de la révélation préparatoire, remplis des échos de

l'Esprit de Dieu, participent en quelque manière au caractère
transitoire de l'alliance ancienne. Ce sont là choses passées,

depuis que le règne de l'esprit a remplacé celui de la lettre et

que la grâce a absorbé la loi.
Terminons enfin cette discussion par deux considérations

dignes, me paraît-il, d'être relevées :

A supposer même, ce qui n'est pas, semble-t-il, que les
écrivains du Nouveau Testament et Jésus-Christ aient reconnu
aux écrits canoniques de l'ancienne alliance le caractère
matériellement, littéralement divin qu'on suppose, il faut se

rappeler pourtant que l'autorité du saint livre demeure à leurs

yeux purement religieuse. C'est la seule sphère dans laquelle
ils emploient l'Ancien Testament et nulle part ils n'ont essayé

de prouver par son moyen telle thèse de science cosmologique
ou astronomique. Il est vrai qu'ils n'en ont pas eu l'occasion,
mais il est vrai aussi que, sans faire une hypothèse hasardée,

on ne saurait tirer de leur méthode autre chose que l'autorité
religieuse des oracles d'Israël.

Cette affirmation s'applique tout spécialement à Jésus qui
emploie le livre d'Israël et l'explique avec une profondeur, un
à-propos, une puissance pénétrante qu'on n'admirera jamais
assez. Voyez-le par exemple dans la scène de la tentation; s'il
rappelle ces paroles antiques que réveille dans son souvenir

sa situation du moment, s'il invoque leur témoignage, leur

autorité, s'il croit à la réalité morale de ces affirmations, c'est

moins sans doute parce qu'elles se trouvent dans le saint vo-



de l'autorité de l'écriture 279

lume que parce qu'elles sont éternellement, divinement vraies.

Après Jésus, les écrivains sacrés, et ce fait, pour le dire en

passant, explique plus d'une des bizarreries de l'exégèse syna-
gogale, sont tellement pénétrés de la valeur purement
religieuse du canon juif, qu'ils cherchent toujours dans chacune
de ses paroles cet élément primordial et nécessaire. Pourquoi,
par exemple, Paul ne veut-il pas admettre que Dieu dans
l'Ecriture s'occupe des bœufs? (1 Cor. IX, 9.) Parce qu'à ses yeux
comme pour la synagogue, qui, avant lui si je ne me trompe,
avait trouvé cette interprétation de Deut. XV, 25, il ne faut chercher

dans le canon que des éléments purement religieux, à

côté desquels le reste demeure sans valeur, du moins sans

importance. Ne serait-ce pas là, à tout prendre, il serait utile
de fouiller cette pensée jetée sur notre chemin, la cause
essentielle du peu d'attention prêté par les écrivains sacrés au

sens historique des textes, dès lors de leur habitude de les
arracher à leur contexte naturel et, en résumé, l'explication
dernière de leur méthode d'interprétation dans son entier En

tout cas il en résulte qu'on n'est pas fidèle à leur esprit, qu'on
croit imiter, jusqu'à en devenir servile, lorsqu'on emploie
l'Ecriture et ses textes isolés pour battre en brèche je ne sais

quelle thèse d'économie sociale, de politique ou de science.

Et l'on sait les abus immenses dont on s'est ici rendu coupable.

Il ne faut point en accuser les écrivains sacrés qui, malgré
le caractère de leurs méthodes, parfois étrangères à nos

conceptions, ont partout et toujours envisagé les saints livres
comme livres religieux, réservés au domaine religieux, et non

pas comme je ne sais quel manuel encyclopédique de science

divino-humaine.
Dernière remarque, qui est une question : Est-on bien sûr

qu'à l'époque de Jésus et des apôtres le canon de l'Ancien
Testament ait été celui que nous connaissons aujourd'hui? Le

problème est loin, je crois, d'être résolu avec certitude. Et si le

canon n'existait pas sous sa forme actuelle que devient cette

autorité qu'on lui accorde, légitimée par l'usage qu'en font nos

écrivains sacrés? La prémisse étant incertaine, la conclusion
l'est aussi.



280 PAUL CHAPUIS

A vrai dire, la question est complexe, et je me garderai de

m'aventurer dans ces ténèbres. Si l'existence du canon légal,
du canon prophétique et du livre des Psaumes considéré

comme document liturgique est nettement attestée, il n'en est

pas de même des hagiographes. Nous savons que plusieurs des

livres qui composent ce dernier recueil ont été discutés et

même contestés, au point de vue de leur valeur canonique,
dans les écoles d'Hillel et de Schammaï, sous le règne d'Hé-
rode le Grand. C'est dire qu'à ce moment, un demi-siècle
environ avant le ministère de Jésus, l'autorité canonique des

hagiographes n'était pas encore généralement reconnue.
Plusieurs indices portent même à croire que leur sort ne fut
définitivement fixé que dans les écoles de Jamnia, quelques
années après la destruction de Jérusalem par Titus.

En présence de ces faits, il nous sera permis de dire sans

témérité que le témoignage rendu par Jésus-Christ et les
auteurs sacrés de la nouvelle alliance à l'Ancien Testament, dans

l'emploi qu'ils font de ce livre, ne fournit pas des données
suffisantes à la solution du problème de l'autorité des Ecritures.

Il faut donc en revenir à notre point de départ, à Jésus-

Christ, centre et lumière de la révélation. Son autorité nous
dira celle qui appartient au saint livre. Mais qu'est-ce qui fait
l'autorité de Jésus-Christ? où réside-t-elle? quelle est sa
nature et son fondement? A cette question, qui nous procurera
nos conclusions dernières, nous consacrerons le troisième et
dernier article de cette étude.

Paul Chapuis.


	De l'autorité de l'écriture

