
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1883)

Artikel: Le millénarisme

Autor: Goens, F.-C.-J. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379322

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379322
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE MILLÉNARISME

L'Eglise apostolique combinait avec la foi à la résurrection
et la gloire céleste de Jésus l'attente de son retour visible sur
la terre. Cette manifestation future est désignée comme la

permanente, en opposition à la courte durée de la première, ou
comme la seconde, opposée à la précédente, par le terme de
¦è napovam, c'est-à-dire la présence. Si, aux yeux de l'Eglise
apostolique, le Crucifié n'avait pas encore fondé le règne messianique,

quoiqu'il fût le Messie, il était naturel qu'elle se représentât

le Glorifié prêt à quitter le ciel pour fonder le royaume
que son premier passage sur la terre n'avait pas établi. Les

pieux amis de Jésus allaient être dédommagés de toutes les

pertes qu'ils avaient faites; ce seraient « les temps de

rafraîchissement. » (Act. Ill, 20.) Le ciel devait retenir le Christ
glorifié jusqu'à l'époque de « la restauration universelle » (vers. 21)
où il reviendrait pour juger les vivants et les morts (Act. X, 42)
et ramener à sa perfection originelle non seulement l'humanité,
mais encore la nature assujettie à la souffrance par les péchés
des hommes. (Comp. Bom. Vili, 19-23.)

L'auteur judéo-chrétien de l'Apocalypse précisa les dates et
affirma qu'à son retour prochain Jésus commencerait par
régner mille ans sur la terre, avec les justes ressuscites. C'est
cette période qu'on appelle le millénium; ceux qui partagent
cette croyance s'appellent millénaires ou chiliastes ; cette

croyance elle-même porte le nom de millénarisme ou de chi-
liasme, suivant l'étymologie latine ou grecque. L'Apocalypse
étant le seul livre de la Bible qui nous offre ce détail de la pa-
rousie, il faudra commencer par se rendre compte de ce que
ce livre en dit.

THÉOL. ET PHIL. 1883. 10



218 F.-C.-J. VAN goens

1

Transportons-nous dans la seconde moitié de l'an 68 de notre
ère, sous le règne de l'empereur Galba. La persécution de

Néron, son prédécesseur (l'an (J4), est passée, mais tout
annonce que de plus grandes persécutions vont fondre sur
l'Eglise, surtout parce que le monde chrétien et païen ne croit pas
à la mort de Néron, mais le suppose caché en Orient chez les
Parthes et prêt à revenir avec eux pour s'emparer de l'Orient
et de Jérusalem '. Plus la prévision de l'angoisse est vive, plus
la foi au triomphe devient intense chez les chrétiens. Cette foi,
l'auteur de l'Apocalypse la partage plus que personne et il
demande, sous le souffle brûlant de l'Orient, à l'entretenir et à

l'exalter chez ses coreligionnaires qui gémissent sous la hache
du bourreau. Mais il va plus loin : il ne se contente pas de

répéter jusqu'à vingt fois que le moment décisif est imminent; il
va même jusqu'à le déterminer. « Pendant trois ans et demi,
dit-il, l'ennemi triomphera; pendant trois ans et demi, les

fidèles lutteront » (Apoc. XI, 2, 3; XII, 14); c'est un nombre

emprunté à Daniel -; c'est la fraction du nombre sacré de sept;
c'est le nombre du malheur. Mais après cet intervalle, c'est-à-
dire en 72, Néron précipité dans l'étang de soufre et son année
détruite par l'épée qui sort de la bouche du Christ, celui-ci
viendra régner mille ans sur la terre, à Jérusalem, dont le temple

sera préservé de la conquête et de la profanation qui
menacent le reste de la ville de la part des païens.

Tout en rendant hommage aux intentions pieuses du

prophète, nous ne saurions nous empêcher de signaler ses erreurs.
Néron n'a pas été l'antéchrist et n'est pas revenu de l'Orient,
comme le voulait l'opinion populaire, pour désoler encore une
fois le monde de ses fureurs. L'empire romain, loin de succomber

en 70, a subsisté encore pendant des siècles. Le temple de

1 Gieseler, Kirchengeschichte, 1814, 4e Aufl., I. B., 1. Abth, pag. 108. —

Reuss, Histoire de la théologie chrétienne, I, pag. 442. 2e édition, I860. —

Jileek's Vorlesungen über die Apocalypse, 1862, pag. 92-98.
2 Dan. VU, 25; XII, 7.



LE millénarisme 219

Jérusalem n'a pas été épargné dans la guerre judaico-romaine ;

la ville sainte a été rasée et les Juifs ne se sont pas convertis.
Le faux prophétisme de l'Eglise n'a pas été jeté dans l'étang
de feu ardent et de soufre et les martyrs ne sont pas ressuscites

pour entrer dans la joie du règne millénaire. Christ n'est pas
revenu pour verser sur le monde les coupes remplies des plaies
de la colère divine et l'on n'a pas vu descendre du ciel une
Jérusalem nouvelle pour remplacer celle qui avait disparu. Ni
l'histoire du monde ni celle du royaume de Dieu n'ont eu l'issue

que l'imagination de l'ardent prophète s'était retracée. Mais,
sans tarder plus longtemps, nous voulons étudier ce que l'A-
pocalypticien nous dit du règne de mille ans. (Apoc. XX, 1-0.)

« Je vis un ange descendu du ciel, ayant la clef de l'abîme
et une grande chaîne en sa main. Il saisit le dragon, le serpent
ancien, qui est le diable, Satan, et il l'enchaîna nour mille ans.
Puis il le jeta dans l'abîme qu'il ferma à clef et scella sur lui,
afin qu'il n'égarât plus les nations, jusqu'à ce que les mille ans
fussent écoulés. Après cela il doit être relâché pour un peu de

temps.
» Et je vis des trônes et des personnes [les vingt-quatre

anciens, les célestes représentants de l'Eglise (Apoc. IV, i)] qui
s'y assirent et il leur fut remis un jugement [ c'est-à-dire, elles
furent chargées de décider qui participerait au règne
millénaire]. Et je vis les âmes de ceux qui avaient été décapités pour
le témoignage de Jésus et pour la parole de Dieu et celles de

ceux qui n'avaient pas adoré la bête [l'empire romain personnifié

par Néron dans son esprit cruel et malfaisant], ni son
image [l'image des empereurs à laquelle on rendait des

honneurs divins] et qui n'en avaient pas reçu la marque sur le
front ni sur la main [qui n'étaient pas citoyens romains]. Ils
devinrent vivants et régnèrent avec Christ pendant mille ans;
mais le reste des morts ne revint pas à la vie, jusqu'à ce que
les mille ans fussent écoulés. C'est la première résurrection
Heureux et saints ceux qui ont part à la première résurrection
La seconde mort n'a point de pouvoir sur eux, mais ils seront
sacrificateurs de Dieu et du Christ et régneront avec lui mille
ans. »



220 F.-c.-j. van goens

II est inutile de montrer que l'événement, encore ici, n'a pas

répondu à l'attente du prophète. Mais on se demande ce qui a

pu le porter à attendre cet avenir et à le prédire?
En plaçant sur la terre le régne préliminaire de Jésus, avant-

coureur de la fin du monde, l'auteur partage l'idée de tous ses

contemporains chrétiens. On n'a qu'à se rappeler la question
des douze au moment du départ de Jésus : « Seigneur est-ce

en ce temps-ci que tu dois rétablir le royaume de Dieu pour
Israël? » (Act.I, 6.) Paul n'attendait pas autre chose (1 Cor.

XV, 23-28, comp. 51, 52; 1 Thés. IV, 15-17.)
Mais ce qui est exclusivement propre à l'Apocalypse, c'est

cet espace de mille ans assigné au règne préalable du Christ

sur la terre et suivi d'un nouveau déchaînement du mal, lequel
sera à son tour totalement vaincu et suivi de l'établissement
définitif de la Jérusalem céleste sur la terre. On se demande
d'où l'idée des mille ans est venue? Les calculs cabalistiques
des Juifs nous en fourniront la clef1. On partait de la parole
du Psalmiste : « Mille ans sont devant toi, ô Dieu I comme un
jour » (Ps. XC,4) : expression poétique marquant l'éternité de

Dieu, mais que l'esprit prosaïque des scribes prenait à la lettre.
On fit en conséquence de chacun des six jours de la création
autant de milliers d'années. Voilà six mille ans pour la durée
du monde. La fin en est venue pour notre auteur et le
septième jour, le sabbat, l'intervalle de mille ans de repos, est

approché ; c'est le jour de la vengeance de Yahveh annoncé par
Esaïe. (XXXIV, 8 ; LXIII, 4.) Ce sabbat appartient encore à

l'économie actuelle, comme le septième jour appartient encore
à la semaine de la création. Les nouveaux cieux et la nouvelle
terre ne viennent qu'à l'expiration de la grande semaine
sabbatique2. Cette conception est tout à fait différente de celle de

l'épître aux Hébreux (IV, 3-9) qui fait du sabbat l'éternité.
Après que ces mille ans seront écoulés, Satan rassemblera

Gog et Magog contre Jérusalem. (Apoc. XX, 8.) Ces termes
sont empruntés au prophète Ezéchiel (XXXVIII et XXXIX) et y
désignent les peuples très éloignés au delà de la mer Noire et

1 Voir VEpître de Barnabas, chap. XV.
2 Bleek's Vorlesungen über die Apocalypse, pag. 80, 81.



LE millénarisme 221

connus sous le nom de Scythes : ils allaient attaquer Israël

après son retour de Babylone. Dans l'Apocalypse ces termes
servent à désigner « les nations qui habitent aux quatre extrémités

de la terre » (Apoc. XX, 8), c'est-à-dire au delà des limites

de l'empire romain.
Démarquons enfin que les participants du règne millénaire

sont les martyrs. (Apoc. XX,4.) Il s'agit d'un privilège refusé

aux chrétiens qui n'ont pas enduré la persécution. Les martyrs
n'ont rien à craindre du jugement avenir; en attendant, ils
régnent en sacrificateurs et en rois avec Christ, pendant mille
ans, sur les chrétiens alors vivants.

Bésumons-nous. L'an 72 de notre ère, Jésus-Christ triomphera

de l'empire romain et régnera sur la terre. Les martyrs
ressusciteront pour régner sur les chrétiens qui vivront alors.
Ce règne durera mille ans. Cet intervalle écoulé, c'est-à-dire
l'an 1072, un nouveau combat s'engage avec Satan; il n'est

pas dit combien de temps il durera. Tout le paganisme sera
anéanti et la Jérusalem céleste descendra sur la terre pour y
établir les chrétiens clans une paix et une félicité éternelles.
Voilà le millémum selon l'Apocalypse. On le voit, cette croyance
a cessé d'être possible depuis longtemps, et on s'attendrait à la

voir promptement disparaître.

II

Cependant elle a eu une histoire même séculaire et nous
nous proposons de l'esquisser.

Les chrétiens du premier siècle, inébranlables dans leur foi
à l'avènement prochain du Christ, l'attendaient toujours ; mais
il n'arrivait pas. Contrairement à la prophétie de l'Apocalypse,
Jérusalem et son temple sont détruits; il n'en reste pierre sur
pierre. Les disciples immédiats disparaissent un à un; Jean lui-
même expire le dernier, dans un âge avancé. Grand étonne-
ment « Où est la promesse de l'avènement? » s'écrie la
génération qui succède à celle de l'Apocalypticien, « car depuis que
les pères sont morts, tout continue à subsister comme depuis
le commencement do la création. » (2 Pier. Ill, 4.) Convenons-



222 F.-c.-j. van goens

en, la question était fondée; les faits étaient là; impossible de

les contester. Mais la foi a toujours des ressources, au besoin
même des subterfuges, parce qu'elle a ses racines par delà les

croyances, dans les profondeurs mêmes du cœur humain. On

se fit donc peu à peu à la situation ; l'Eglise se résigna à vivre
et à durer. La plupart des écrivains du second siècle demeurèrent

attachés aux idées de l'Apocalypse, mais sans en observer
la sobriété. Ecoutons-en quelques-uns. A leur tête figure Pa-

pias, la grande autorité millénaire, dont Irénée nous reproduira
les traditions avec une foi respectueuse. Justin, martyr à Rome

en 160, assure que si les gnostiques rejettent le chiliasme, les

vrais chrétiens se prononcent en sa faveur. « Pour moi, dit-il,
je partage l'idée des chrétiens orthodoxes1. » Irénée donne,

sur la foi de son maître Papias, une idée de la fécondité du sol

pendant l'ère millénaire (adv. licer., V, 33) : « Chaque cep de

vigne aura dix mille branches et chaque sarment dix mille
grappes et chaque grappe dix mille grains et chaque grain donnera

vingt-cinq fûts. » Enfin Tertullien soutient le chiliasme
contre Marcion (comp. Marc III, 24) et affirme qu'on a vu
récemment en Judée se dessiner la nouvelle Jérusalem sur l'azur
du ciel pendant quarante jours consécutifs. Il faut surtout
signaler le montanisme. On vit, vers l'an 150, en Phrygie, se

former, au nom du Paraclet, une secte millénaire très exaltée ;

parcourir la contrée, son chef Montanus en tête, accompagné
de deux femmes fanatiques, Prisca et Maximilla ; réagir contre
le relâchement de la foi à la fin du monde; aggraver la discipline

chrétienne à l'égard du jeûne, du mariage, du martyre;
bref, gourmander la chair et insister dans de sombres discours
sur la rupture avec le monde, au nom de l'imminence de la

catastrophe finale-.
Cependant, dès l'entrée du IIIe siècle, la sympathie pour cette

croyance commença sensiblement à se refroidir. Les évêques
de l'Asie mineure se hâtèrent de condamner la secte des mon-

1 Dial, c Tryphone, cap. LXXX. — (Jonf. Baur. Dogmengeschichte, I. B,
I. Abth., pag. 701.

* « Après moi, » disait Maximilla, « il n'y aura plus de prophétesse,
mais la fin. » (Epiph. Hier., XLV1II, 2.)



LE MILLÉNARISME 223

tanistes. L'Eglise tout entière, toujours plus solidement assise

sur le pouvoir croissant des évêques, se sentit toujours moins
appelée à la condition transitoire que le millénarisme supposait.

On commença même à combattre la croyance sur divers

points. On vit un presbytre de l'Eglise de Rome, homme
d'Eglise, Cajus, en 220, sans aller jusqu'à attribuer l'Apocalypse à

Cérinthe, reprocher à celui-ci d'avoir introduit le chiliasme
dans l'Eglise1. Origene, à son tour (-]- 254), considérant, en

idéaliste platonicien, la matière comme le siège du mal, ne put
voir qu'un servile idéalisme dans l'espérance des biens terrestres,

grossiers et périssables, et convertit tout en allégories2.
Si Origene avait tourné la difficulté en allégorisant tous les textes

gênants, Denys, son disciple, évêque d'Alexandrie en 250,

exégète érudit et critique habile, comprit que pour atteindre
les millénaires il fallait frapper l'Apocalypse, Il la frappa en
effet3. S'il est hésitant à quelques égards, n'osant dire toute sa

pensée, il refuse pourtant nettement l'authenticité à l'Apocalypse.

« Il est singulièrement édifiant, dit M. Morize, de voir
avec quelle indépendance un évêque discutait alors l'authenticité

et la valeur religieuse d'un livre jusqu'alors si vénéré dans

l'Eglise4. » Les défenseurs du chiliasme ne manquèrent pas:
Méthodius, évêque de Tyr, et Apollinaire, évêque de Laodicée,
en Orient; Commodien, Lactance, Victorin en Occident5; mais
leurs efforts ne purent arrêter la décadence du chiliasme après
qu'Augustin se fut mêlé du débat. Autrefois partisan de la

croyance millénaire, comme il le déclare avec une parfaite
candeur'', il finit par la rejeter hautement7. L'Eglise le suivit dans

1 Eusèbe, Histoire ecclésiastique, 111,28.

•De princ, II, 11, § fi ; in Math. Opp., IV, 307.
3 Eusèbe, Histoire ecclésiastique, VII, 25.
'' Denys d'Alexandrie. Etude historique. Thèse présentée il la faculté

protestante de Paris, par M. P. Morize, 1881, pag. 107.Toute la polémique de
Denys est admirablement exposée, pag. 97 et suiv.

0 Real-Encyclopœdie de Herzog et Plitt, III, pag. 197. — Renan l'Eglise
chrétienne, pag. 13Ò et suiv.

' De civ. Dei, XX, 7 : Ktiam nos hoc opinati sumus aliquando.
Ibid., 9 : Ecclesia et nunc est regnum Christi regnumque eîelorurn.

begnant itaque cum ilio etiam nunc sancti ejus.



224 F.-C.-J. VAN GOENS

cette voie : exemple frappant du changement qui peut s'opérer
dans la conscience religieuse de l'Eglise1 N'oublions pas,
pour l'expliquer, l'influence de la conversion de Constantin

qui, en faisant cesser les persécutions, enleva au chiliasme son

principal intérêt. Lorsque, en effet, on ne sentit plus le besoin
de se consoler du présent par des espérances à venir, on

renvoya le retour du Christ au jugement dernier et le chiliasme
n'eut bientôt plus pour adhérents que les mystiques et les
enthousiastes.

Cette révolution dans les idées n'empêcha pas cependant
l'Apocalypse d'être admise au IVe siècle au nombre des livres
canoniques, du moins en Occident2, mais une exégèse complaisante

aura soin d'en neutraliser les effets. C'est à partir de ce

moment que commence ce qu'on pourrait appeler l'histoire de

la passion de l'Apocalypse. Aucun livre de la Bible n'a été
maltraité comme celui-ci, et c'est beaucoup dire. Chacun le tire à

soi, l'Eglise de son côté, les sectes du leur.
Le moyen âge n'accorde qu'un faible intérêt à l'étude de notre

dogme. Les commotions de la nature et des peuples
n'inspirèrent pas plus d'espérances millénaires que le caractère
croissant de mondanité de l'Eglise'L On fut satisfait du triomphe

de l'Eglise, commandant aux empereurs et aux rois. Quant
aux sectes, elles virent la consommation de l'Eglise dans sa

régénération plus que dans la substitution d'un nouvel ordre
de choses4 ; les uns attendaient tout d'un retour de la pauvreté

1 II en est ici comme du dogme de la prédestination professé par Zwingle,

Calvin, les huguenots, toute l'Eglise réformée du XVIe et du XVIIe
siècle; il est généralement repoussé par celle du XIXe siècle. L'orthodoxe
d'hier est l'hérétique d'aujourd'hui.

- En 397, au synode de Carthage, sous l'influence directe d'Augustin. En

Orient, le concile de Laodicée, en 363, exclut l'Apocalypse du nombre des

écrits canoniques. Voir Reuss, Histoire du canon, 2d0 édition, pag. 191-193

et pag. 218.
3 Bleek's Vorlegungen über die Apocalypse, 1862, pag. 44-47.

' 11 suffit de signaler Joachim, abbé de Flor f 1202, qui dans son exposi-
tio Apocalypsis tance vertement le clergé et annonce l'avènement de l'ère
du Saint-Esprit. Ces idées sont développées dans VEvangelium œternum

qui parut en 1254 et plus tard par le fervent franciscain Pierre Jean Olivi
11297. Il déclare dans son commentaire sur l'Apocalypse que la grande



LE MILLÉNARISME 225

apostolique ; les autres combinaient avec elle la contemplation
et l'enthousiasme de l'amour ; ici, on comptait sur le grand
avenir à force de copier puérilement la vie de Jésus ; là, à l'aide
de la communion fraternelle sous le gouvernement d'un pape
saint envoyé d'en haut. Enfin les théologiens qui s'occupaient
de l'Apocalypse la considérèrent comme un abrégé anticipé
de l'histoire de l'Eglise. Il en résulta, par exemple, qu'en
fixant l'entrée du millénium à l'avènement de Constantin, ils
attendirent le jugement suprême environ l'an 1300. Inutile de

dire que les événements donnèrent à ces calculs les mêmes
démentis qu'à ceux de l'Apocalypse.

La Béforme, dans ses confessions, condamna le chiliasme.
Celle d'Augsbourg (art. 17) réprouve ceux « qui nunc spargunt
judaicas opiniones, quod ante resurrectionem mortuorum
pii regnum mundi occupaturi sint, ubique oppressis impis. »

Et la seconde confession helvétique (art. 6) repousse ajudaica
somnia, quod antejudicii diem aureum in terris sit futurum
saeculum et pii regna mundi occupaturi, oppressis suis hostibus
impiis. » Et il faut bien leur donner raison. Tous les prophètes
israélites considèrent le retour de Babylone comme définitif.
Selon eux, Israël, une fois rétabli en Canaan, n'aura plus à

craindre la dispersion '. Or, on sait qu'après les Chaldéens
sont venus les Perses, après les Perses les Grecs, après les

prostituée n'est pas seulement la Rome païenne, mais encore la Rome
chrétienne, « quia a fideli cultu et a sincero amore et deliciis Dei Christi,
sponsi sui, recedens adhseret huic sœculo et divitiis et deliciis ejus et
diabolo. » Il attend une rénovation de la vie évangélique. l'extirpation de

l'antichristianisme, la conversion des juifs et des gentils, suivie sur la
terre de « qusedam quieta et mira participate futura gloria;, ac si cse-

lestis Jerusalem videatur descendisse in terram, » en attendant la vie
future, la résurrection, la gloire des saints et la consommation de toutes
choses. Voyez Gieseler, K. G., II. B., 2. Abth., 353-363 où l'on trouve
l'extrait des textes originaux, et Baur, K. G. des Mittelalters, pag. 458-466.

1 Esa. XXXV, 10: « une joie éternelle couronnera Jeur tête. » (Celle des

captifs rentrés dans leur patrie.) LX1I, 8 : « L'Eternel l'a juré par sa
droite et par son bras puissant : Je ne donnerai plus ton blé pour nourriture

a tes ennemis et les fils de l'étranger ne boiront plus ton vin, fruit
de tes labeurs.» Cp. M. A. Kuenen, Deprofeten en de profetie onder Israël,

l pag. 301-305.



226 F.-C.-J. VAN G0ENS

Grecs les Romains qui ont tout balayé. C'était donc bien un rêve

juif. On n'est pas surpris d'entendre dire à Calvin, très défiant
à l'endroit de l'imagination : « Chiliastarum cornmentum pue-
rilius est quam ut refutatione vel indigeat, vel dignum sit. »

(lnst. III, 25, 5.) Hâtons-nous cependant d'ajouter que la

Réforme, pour repousser le chiliasme, ne se montra pas pourtant
meilleur interprète de l'Apocalypse. A l'entendre, la Babylone
de l'Apocalypse n'est pas la Rome païenne, mais la Rome

chrétienne, et l'antéchrist n'est pas Néron, mais le pape1. Il
est évident qu'en la déracinant ainsi du sol où elle est née, on
enlève à l'Apocalypse toute actualité, tout rapport avec les

circonstances, tout sens naturel, pour obéir à deux mouvements
aussi funestes qu'impérieux : l'autorité scripturaire d'une part
et la haine pour Rome de l'autre. Or la foi aveugle et la haine

implacable sont deux très mauvais guides en fait d'exégèse
biblique.

Quelques sectes, il est vrai, et notamment l'anabaptisme,
s'efforcèrent, au siècle de la Réforme, de relever le drapeau du

millénarisme, mais elles s'étaient fait de « la liberté un manteau

pour couvrir leur méchanceté ; » les horreurs de Munster,
ses ravages iconoclastes, ses cruautés inouïes, ses mœurs
dissolues, son roi de théâtre, sa polygamie, sa communauté des

biens, décréditèrent si bien la croyance chiliaste qu'on l'eût
crue ensevelie pour toujours dans les profondeurs du passé.

Elle ressuscita pourtant au commencement du XVIIIe siècle.
Nous ne citerons qu'en passant, en Angleterre, Th. Burnet

(f 1715), Ray (f 1706), Whiston (f 1755) qui croyaient que la

terre se renouvellerait pour servir pendant mille ans de séjour
aux justes ressuscites2. C'est l'Allemagne qui attire ici
principalement notre attention. On connaît le piétisme qui, unissant
au mysticisme de Luther les deux dogmes fondamentaux du

péché originel et de la rédemption, travailla de toutes ses forces

' Calvin (1. 1.) s'exprime ainsi : « in millenario numero non agitur de

arterna ecclesia? beatitudine, sed tantum de varus agitationibus quse ec

clesiam, adhuc in terris laborantem. manebant.» Ses vues sont aussi
arbitraires que celles de Luther.

2 E. Haag, Histoire des dogmes chrétiens, II, pag. 335.



LE MILLÉNARISME 227

à ranimer le christianisme protestant presque étouffé sous les

étreintes du scolasticisme. L'homme eminent qui imprima à

cette tendance religieuse un caractère apocalyptique fut Johann
Albrecht Bengel (-j-1753), le savant créateur de la critique du

Nouveau Testament dans l'Eglise luthérienne1. Grâce à une
combinaison cabalistique des chiffres de l'Apocalypse, il alla

jusqu'à prédire la fin du monde pour l'an 1836. Le prestige de

cet homme aussi savant que pieux remit le chiliasme en honneur

non seulement dans le Wurtemberg, sa patrie, mais
encore dans d'autres Etats de l'Allemagne. Nous n'avons qu'à
signaler Oetinger, Hahn, Crusius, Jung Stilling, Lavater, tous
chiliastes autant que piétistes. De nos jours la croyance millénaire

passe dans certaines régions pour une foi scripturaire
supérieure, représentée par Hofmann, Delitzsch, Kurtz, Lange,
Ebrard, Auberlen. Cependant, dans le camp même de l'orthodoxie,

les plus savants théologiens sont loin de s'entendre. J'en
citerai deux, morts il y a peu d'années. Hengstenberg vous dira :

le millénium inauguré par le couronnement de Charlemagne
est déjà passé; nous sommes à l'heure qu'il est dans la lutte
avec Gog el Magog. D'ailleurs peu soucieux d'une intervention
miraculeuse, le professeur de Berlin ne demande que le
concours d'un gouvernement séculier tout-puissant pour assurer
le triomphe de l'Eglise. En revanche, Auberlen, professeur à

Bâle, aussi autoritaire que Hengstenberg, désespère de
l'avenir de l'Eglise abandonnée aux ressources ordinaires et ne
conçoit la délivrance qu'à la suite de l'intervention surnaturelle

de l'apparition du Christ. Chez l'un et l'autre de ces
théologiens l'interprétation de l'Apocalypse, quant à la question du

chiliasme, dépend entièrement de la manière dont ils envisagent

la condition de l'Eglise 2.

Enfin, l'alliance du chiliasme et du piétisme sectaire se
manifeste encore dans les Eglises du Réveil. Ici les irvingiens et
les darbystes, tout en différant totalement à l'égard des moyens
destinés à restaurer l'Eglise, se donnent la main. Les uns et
les autres se représentent le Christ régnant prochainement

1 Cf. Bleek, 1. c, pag. 54.

2Bleek, I.e., pag. 67-71.



228 F.-C.-J. VAN GOENS

comme roi des juifs et des païens dans sa résidence à Jérusalem.

Ce moment est fort proche, selon eux, puisque l'économie
actuelle est totalement ruinée. Darby, par exemple, espérait
voir de son vivant le retour visible du Seigneur. Il alla même,
pendant son séjour dans l'Ardèche, jusqu'à annoncer ce retour
pour le mois de novembre 1844 L Fort de cette prédiction, un
de ses amis dans cette contrée se mit un jour en marche avec
sa femme, au milieu des neiges, pour aller à la rencontre du

Seigneur. En passant nuitamment par une forêt, il crut
entendre une voix qui lui disait : « Très bien très bien » et qui
partit ensuite d'un éclat de rire. Surpris du phénomène, notre
homme se retourna et crut voir le diable qui lui dit : « Tu es

un de mes plus fidèles serviteurs. » Le pèlerin effrayé n'osa

pas poursuivre sa route et rentra chez lui tout tremblant2.

III

Un incident pareil ne prête qu'à rire. Mais il y a des faits
bien plus graves à signaler si l'on tourne les yeux vers
l'Allemagne, l'Angleterre et les Etats-Unis contemporains. Ici nous
possédons de riches tableaux puisés dans des documents
authentiques 3.

En Allemagne, ce fut au commencement de ce siècle, surtout
à Königsberg, que le chiliasme joua un grand rôle, grâce à un
théosophe illettré et fantasque, Schünherr (-f-1826), continué

par un pasteur luthérien, gentleman accompli, Ebel (f 1861)4.

D'étranges soupçons planèrent sur leur congrégation et
provoquèrent de longs procès, finalement assoupis à cause des

grands noms aristocratiques de la Prusse qui s'y trouvèrent
1 Herzog, Les frères de Plymouth, pag. 52.
2 Ibid. pag. 56.
3 Le grand article sur Schönherr, Real-Encykl. de Herzog, XIII, 620-647,

est dû à la plume d'un savant bienconnu, Erbkam. Quant à W¦ H.
Dixon, il a compulsé les documents a Königsberg et a visité et étudié
sur les lieux les sectes qu'il décrit. Ses livres abondent en pièces aussi

authentiques que curieuses. Nous citons d'après l'édition Tauchnitz des

deux ouvrages : Spiritual ¦wives et New America.
'' Real-Encykl. 1. 1., pag. 630; Dixon, 1. c. pag. 112.



LE MILLÉNARISME 229

mêlés. Laissons ces mystères et signalons deux faits caracté-

risques. Vers la fin de ses jours, en 1825, l'idée vint en songe
à Schönherr de bâtir un navire d'un modèle tout nouveau,
destiné à sauver les élus des ravages du cataclysme qui allait
survenir. Le nom du navire à bâtir dans la foi était le Cygne,
Ce navire devait être doué du pouvoir de naviguer contre vents
et marées, sans voiles, sans rames, sans chevaux ; il ne laisserait

pas cependant de l'emporter en vitesse sur le meilleur
voilier de la Baltique. Le chantier du Prégel (c'est le nom de

la rivière sur laquelle est bâti Königsberg) ne manque pas
d'hommes pénétrés d'assez de foi pour exécuter les rêves de

notre illuminé, et tandis que les ouvriers lui prêtent leurs bras,
les marchands lui fournissent le bois nécessaire. L'arche sainte
étant achevée, on se dispose à la lancer à l'eau. Malheureusement

les ouvriers n'avaient pas travaillé dans la foi qui transporte

les montagnes : le navire lancé refusa de flotter et coula
bas. C'est à peine si les croyants furent sauvés1.

Le pasteur Ebel, disciple de Schönherr, compromit sérieusement

à son tour la congrégation qu'il avait créée.
C'était en 1823. On était encore bien éloigné de l'an 1836,

1 Schönherr prétendait avoir résolu le mystère de l'univers par le fait
que la lumière est mâle et l'eau femelle. Un jour, invitant Kant, il lui
révèle son secret : « Tout ce qui vit, dit-il, consiste en lumière et en eau.
A la bonne heure, répliqua le philosophe, avez-vous essayé d'en vivre »

(Dixon, Spiritual tvives, I, pag. 105, 110.) Schönherr se disait le Paraclet
fait chair. (Pag. 107,108.) Au dernier jour de sa vie, il affirma qu'il ne
pouvait pas mourir, parce que, étant régénéré, il avait déjà passé par la
mort. (Pag. 113.)

Ebel s'adressa à la plus haute noblesse de la Prusse, tandis que Schönherr

s'occupait des ouvriers. Trois comtesses jouaient le premier rôle
dans cette brillante congrégation; on l'appelait l'Eglise des femmes. On
comprend qu'elle fut vivement exploitée, surtout par un médecin juif,
L. W. Sachs qui, ne pouvant obtenir une chaire de médecine qu'à condition

qu'il se fît chrétien, se fit baptiser, lui qui se moquait de la religion,
avec sa femme et son enfant. Il obtint la chaire qu'il avait convoitée.
Dixon, 1. c. 146-149. Il est curieux de constater la part que prirent à ce
mouvement l'orientaliste Justus Olshausen et son frère Hermann, le
théologien. Celui-ci écrivit même la vie de Schönherr. Voir Dixon, 1. c,
108, 145, 161, 176.



230 F.-C.-J. VAN GOENS

époque fixée par Bengel, accueillie par Jung Stilling et généralement

adoptée, sur l'autorité de leurs noms, pour l'apparition
visible du Christ. Une sainte impatience s'empare de l'archidiacre

de Königsberg et il annonce hardiment l'avènement du

Seigneur pour le jour de Pâques de l'année 1823. Les fidèles
accueillent cette idée avec enthousiasme; mais comment recevoir

le Seigneur? A l'église, sans doute. Et comment? sera ce

en rêvant et en se lamentant Non, Dieu est un Dieu d'amour
et de lumière. « Organisons, dit un des fidèles, une fête de noces.
Un banquet de noces ouvrit le ministère du Christ ; un banquet
de noces doit encore signaler son second avènement. » Un seul

frère, un comte, secoua la tête et conseilla la prudence. Toutes

les sœurs protestèrent unanimement avec vivacité. Ebel
sourit du manque de foi. Enfin le jour de Pâques arrive. Le

veau gras est tué. L'église est tendue de guirlandes; les tables
sont couvertes de viandes et de vins. On chante un psaume.
Tout est prêt... mais l'hôte céleste n'arrive pas. L'embarras, le

doute, le dépit se partagent le cœur des convives et on se

demande pourquoi celui qui devait venir ne vient pas « Pourquoi?

s'écrient les plus ardents; pouvez-vous en douter? C'est

l'effet de l'incrédulité du comte ' »

Quittons l'Allemagne et transportons-nous en A ngleterre vers
l'an 1830, à Spaxton, près de Bridgewater, dans le Somersetshire,

au sud-ouest de la Grande-Bretagne. C'est là que nous
trouvons un établissement appelé Agapémoné ou Demeure de

l'amour, fondé par Henry James Prince, qui a donné son nom
à la secte des princéites'2.

M. Prince admet cinq grandes alliances traitées entre Dieu et
l'homme : avec Adam, avec Noé, avec Abraham, avec Jésus et
finalement avec M. Prince. La dispensation de la grâce est

1 Dixon, 1. c. I. pag. 167 et suiv.
- Les débuts de Prince et de ses amis furent très honorables. Etudiants

au collège Saint-David, à Lampeter, Cardiganshire (pays de Galles), ils
furent outrés du formalisme de leur Eglise anglicane et se proposèrent
de lui inspirer de la vie. Ils rappellent Wesley et Whitefield, mais
seulement au début. (Dixon, 1. c, 229 et suiv.)



LE MILLÉNARISME 231

l'alliance de Jésus, mais elle est passée. Celle du jugement est

arrivée; c'est celle que Dieu amène par M. Prince: le règne
de M. Prince succède à celui de Jésus-Christ. « Vous contemplez

en moi, » dit-il un jour à un de ses hôtes, M. Dixon,
auquel j'emprunte ces détails, « vous contemplez en moi
l'amour de Dieu. Regardez-moi : je suis un avec Christ dans la
chair L En moi le Saint-Esprit a tué la vie de Satan. Mort au

péché et renouvelé en esprit, je fais l'œuvre de Dieu. Par moi
et en moi, Dieu a racheté toute chair de la mort et a fait passer
les corps des hommes vivants dans un état de résurrection. » —
Vous n'admettez donc pas que la mort vienne pour vous?
demanda le visiteur. Non, nous ne pensons jamais à la mort, nous
ne l'attendons pas. — Mais vous voyez d'autres s'en aller et
vous-mêmes vous avancez en âge.— Nous savons que Dieu est

un Dieu vivant et qae nous sommes vivants en lui. Le mot de

mort appartient au temps ; c'est un terme à vous, ce n'est pas
celui de Dieu; vous l'avez inventé pour représenter des faits

terrestres, nous sommes dans d'autres oonditions2. — Le jour
du jugement est imminent, dites-vous. Eh! que pensez-vous
donc de ces millions au delà de votre étroite enceinte3, les

croyez-vous perdus? —C'est la volonté de Dieu, non la nôtre.
Il en fut toujours ainsi. Combien peu d'hommes furent sauvés

par l'arche A qui Dieu adressa-t-il une vocation comme à

Abraham? Combien peu d'âmes Jésus attira-t-il à lui! — N'y
a-t-il pas ici d'enfants? continue le questionneur. — Vous ne

comprenez pas la vie que nous menons ici, dit un des oints du

Beloved4. Nous ne prenons ni ne donnons en mariage; ceux
1 1 am one initie flesh with Christ.-» (Idem, ibid. pag. 281.) « In me you see

Christ in the flesh, Christ in my flesh. Pag.» 245. Aussi, fort de la conscience
de sa dignité, il commandait en souverain. S'il avait besoin d'argent, par
exemple, il écrivait à la sœur Jeanne: « Le Seigneur a besoin de

cinquante livres sterling. Amen. » Et sœur Jeanne lui envoyait sa bourse ou
un chèque. (Pag. 269.) L'astuce se mêlait au despotisme. (Pag. 269-276.)
On se rappelle involontairement certains procédés de Mahomet.

2 Id. ibid., pag. 227.
3 Elle ne renferme que 60 personnes. (Pag. 223.) La secte entière ne comptait

en 1868 que six cents frères et sœurs. (Pag, 290.)
4 C'est le titre que porte M. Prince et qui est emprunté au Cantique

des cantiques.



232 F.-C.-J. VAN GOENS

qui étaient mariés avant d'entrer ici. vivent comme s'ils ne
l'étaient point. Les hommes sont séparés des femmes et ne
connaissent pas l'amour du diable; ils sont, comme les anges
au ciel, doués de la vie éternelle.— J'ai vu pourtant, dit M.

Dixon, jouer là-bas un enfant sur la pelouse? —Ah cette petite
fille est le chaînon rompu de notre ligne de vie, un enfant de

la honte, témoignage vivant du dernier grand triomphe du
diable dans le cœur de l'homme. — Votre règle est donc
l'abstinence? — Notre règle est celle des anges; nous vivons dans

l'amour, non dans le péché; car le péché est la mort, tandis

que la vie éternelle, corps et esprit, est notre partage dès ici-
bas. Nous ne mourrons pas. Nous verrions la vallée que voilà
se remplir de dix mille cadavres que nous ne serions pas
convaincus de mourir un jour. Ceux que Dieu a sauvés vivront1.
— Et de quoi vous occupez-vous? — Nous attendons le moment
de Dieu. Il ne nous appartient pas de précipiter ses pas. En

son temps la fin viendra2 » C'est à cela qu'aboutit le zèle
généreux qui consuma jadis une douzaine d'étudiants en théologie

du collège de Saint-David, à Lampeter, dans le pays de

Galles, outrés comme autrefois Wesley et Whitefield de
l'indifférence et du formalisme de leur Eglise, doués des plus belles

qualités du cœur et de l'esprit, endurcis aux assauts du monde

Ils quittent leurs postes, s'enferment dans un jardin, méditent
et rêvent, mangent de tables bien fournies, s'entourent
d'aimables femmes, tout en prétendant que la chair est morte, et

attendent, au sein de la mollesse et de l'oisiveté, que le monde
entier soit condamné. Après avoir commencé par l'esprit, ils
ont fini par la chair.

Traversons l'Atlantique et voyons ce que le chiliasme est

devenu en Amérique 3.

1 L. c. 223-228. Tout ce que M. Dixon raconte des sectaires de l'Angleterre

est la reproduction fidèle de ce qu'il a vu et entendu. 11 en sera de

même des détails qui vont suivre sur l'Amérique. M. Dixon d'ailleurs est

un homme religieux, autre garantie de fidélité quand il s'agit de phénomènes

religieux : l'indifférence et l'antipathie religieuses ne savent pas
les apprécier.

2 Pag. 291.
3 Nous ne nous arrêtons pas au mormonisme ; s'il a eu pour point de



LE MILLÉNAHISME 233

Pour le comprendre, il faut remonter au grand revival de

1832, dans les Etats de New-York et de Massachusetts. On

connaît ce mouvement national qui éclata on ne sait comment;
si, à son origine, on signale quelques noms, ils ne sont pas
illustres; ces individus n'ont pas fait le revival; c'est le revival
qui les a faits. Une multitude d'âmes assiège le ciel, dans la
conscience du péché et du danger. Dans les villes, les temples
ne peuvent plus contenir les foules ; on loue des écoles, des

salles de bal, des théâtres ; toutes les localités dont on peut
disposer deviennent des églises. A la campagne, des camps
se forment en vue de la prière; une charrette devient une
chaire, une tente un sanctuaire, un tronc d'arbre un autel.
Des centaines de prédicateurs itinérants, hommes et femmes,
se mettent en campagne pour combattre Satan et la chair. Le

clergé régulier passe pour un témoin muet et infidèle de la
vérité ; les fermiers et les chaudronniers lui remontrent sa
faute et le déclarent mort et damné. Lorsque la première
tempête fut passée, il se trouva qu'une nouvelle secte s'était
établie dans les Etats-Unis et qu'un certain nombre d'hommes
et de femmes se préoccupaient d'une « loi supérieure, s d' « un
meilleur chemin, » d'un nouveau « degré de vie spirituelle. »

On prétendait que l'homme peut atteindre ici-bas, par la grâce
de Dieu, à un état parfait, dans lequel il ne saurait pécher et
tous ses actes sont saints. On en appelait, pour établir cette
doctrine, à la déclaration de Paul : la loi de l'esprit qui donne
la vie en Jésus-Christ m'a affranchi de la loi du péché et de la
mort. (Bom. Vili, 2.)1 C'est ce qui donna à la secte le nom
d'Eglise paulinienne ou bien d'Eglise parfaite. Les sectaires
eux-mêmes préférèrent se qualifier de perfectionnistes et de

saints. Ils se partagèrent en deux branches : l'une, irréprochable

et même ascétique dans sa première phase"2, s'établit à

départ le chiliasme, il ne rentre plus au fond dans le christianisme. Les
mormons ne donnent-ils pas le nom de gentils aux chrétiens Cp. Nippold,
Handbuch der neuesten Kirchengeschichte, 1867. pag. 477.

1 Une secte chiliaste du Slesvig, 1737-1739, die Bordelumsche Rotte, alla
plus loin et prétendit être supérieure à Paul qui s'écriait : Misérable
que je suis, qui me délivrera Real-Encyclopœdie de Herzog, t. II. in voce.

'l Dixon, Spiritual Wives, II, 15.

THÉOL. ET PHIL. 1883. IG



234 F.-C.-J. VAN G0ENS

Manlius, village au nord-ouest de l'Etat de New-York, sous la

direction du rév. Hiran Sheldon; l'autre, d'abord à Putney
dans l'Etat de Vermont, puisa Brimfield dans le Massachusetts

et finalement sur les rives du lac Oneida dans l'Etat de New-

York, sous la conduite de John Humphrey Noyés, « la plus

sage et la plus brillante lumière de l'armée revivaliste1. »C'est
à ce dernier que nous nous arrêterons, et notamment à la

dernière phase de sa vie tourmentée et inégale2.
Passé de Putney à Oneida, Noyés déclara à ses partisans

qu'il ne leur imposait plus les rigueurs d'autrefois et leur
recommandait « le devoir de jouir de la vie. » Si Dieu avait voulu
qu'Adam jeûnât et priât, l'aurait-il placé dans un jardin si

délicieux. Or les saints d'Oneida se trouvent dans les conditions
d'Adam avant la chute, sans péché, pour qui tout est légitime
parce que tout est pur; ils peuvent donc manger, boire, aimer,
selon le désir de leur cœur, sous la direction journalière du

Saint-Esprit. Toute propriété est cédée à Christ; les femmes et
les enfants sont communs à tous, comme les pains et les poissons

:î. On se tromperait cependant en s'imaginant que les saints

se livrassent à l'intempérance : les plus faibles mangent de la

viande ; mais les autres se contentent de légumes et de fruits.
Noyés lui-même est sobre dans ses repas. La famille ne boit ni

vin, ni bière. Ce n'est qu'à titre de cordial qu'on prend du vin
de cerise ou de groseilles, quoique Noyés préfère que son

peuple s'en passe4.
Le grand principe : vous n'êtes pas sous la loi mais sous la

grâce, se trouva laisser trop de marge à l'individualité. Noyés

1 Dixon, Spiritual Wives, II, 29.

- Jeune prédicateur, voyant toutes les femmes s'engouer de sa
personne, il quitta Brimfield en février au milieu de la nuit et fit vingt-
quatre lieues a pied par les neiges pour regagner la maison de son père
à Putney. (Id. ibid. 32,33.) D'autre part, cherchant les moyens de construire
une maison pour ses prosélytes a Putney, il épousa une jeune personne
riche, pour son argent, en disant qu'elle lui était donnée en récompense
de son dévouement a la vérité. {New America, II, 190-194.) Ici encore la fin
n'a guère correspondu aux débuts.

3 ld. New America, II, pag. 200.
4 Id. ibid. pag. 206.



LE MILLÉNARISTE 235

sentit qu' « on ne saurait faire un câble d'un monceau de grains
de sable. » Il invoqua donc comme second principe la sympathie,

destinée à corriger la volonté individuelle et à réconcilier
la nature avec l'obéissance. Un frère peut faire ce que bon lui
semble, mais il doit consulter préalablement la congrégation ;

si la sympathie de celle-ci lui fait défaut, il renonce à l'objet
de son désir. Ce principe est devenu une puissance. Chaque
soir on se réunit pour contrôler le caractère et la conduite des

membres de la congrégation. Cette enquête publique est délicate

et profonde, attestant une grande puissance d'analyse,
aiguisée par une pratique journalière. Celui qui en est l'objet
n'est pas admis à se justifier sur-le-champ ni en personne; la

réponse ne peut se faire que par un écrit adressé à toute
la communauté. Le procédé est remarquable ; mais ce qui
est plus remarquable encore, c'est qu'on ait pu l'appliquer
sans provoquer une levée de boucliers1.

Nous n'avons pas tout dit : le cœur du sytème domestique
est la relation mutuelle des sexes que la secte appelle « un
mariage complexe. » A ses yeux, la communauté des biens
implique celle des femmes : Noyés prétend que « l'homme ne

peut ni aimer une fois seulement pendant sa vie ni aimer
seulement un seul objet à la fois. Au contraire l'histoire du cœur
affirme qu'il est capable d'aimer plusieurs fois et plusieurs
personnes. C'est la loi de la nature. » En conséquence chaque
homme devient le mari et le frère de chaque femme et chaque
femme l'épouse et la sœur de chaque homme. Le mariage,
comme rite et fait, les perfectionnistes l'ont aboli pour toujours
au nom de la vraie religion; c'est, disent-ils, une institution
égoïste et exclusive, que toutes les honnêtes Eglises mépriseront

du moment que le monde sera débarrassé de la fausse
idée que l'amour est un péché. Les seuls vrais mariages sont
ceux qui sont bons pour le temps et l'éternité; les seules vraies
unions sont celles des bien assortis (like to like). La légalité

1 Voir la lettre authentique très touchante qu'un jeune homme écrivit
à la communauté après avoir été l'objet de sa critique sévère. Il remercie

l'assemblée de sa sincérité et le chef de son inépuisable patience. Voir
New America II, 204, 205.



236 F.-C.-J. VAN GOENS

a fait son temps; mort au monde, le chrétien est entré dans

la vie céleste. Dans une sainte communauté il n'y a pas plus
de raison d'apporter des restrictions légales au commerce sexuel

qu'au manger et au boire. J'appelle une certaine femme mon

épouse; elle est à vous; elle est à Christ et en Christ elle est

l'épouse de tous les saints. C'est l'antinomisme de Carpocrate,
conduisant à un naturalisme et un communisme qui suppriment

la différence entre le physique et le moral1.
Cependant Noyés place ce grave objet sous la surveillance

des membres les plus sages de la communauté qui se laissent

guider par les principes suivants : il est bon qu'un jeune
homme ou une jeune femme s'associe à une personne d'un
caractère mûr et d'un esprit rassis; point d'attachement de

deux personnes entre elles exclusivement, c'est une idolâtrie
malsaine et funeste; personne n'est obligé d'accepter les
attentions de ceux qu'il n'aime pas; les entrevues des deux sexes
doivent avoir lieu avec l'intervention d'un tiers qui puisse
soumettre la question au jugement de la communauté et diminuer

l'embarras des femmes qui déclinent la proposition qu'on
leur a faite2. Le monde a fait la guerre à l'amour libre comme
à la communauté des biens ; Noyés s'est contenté de répondre :

« Begardez notre heureux cercle : nous travaillons, nous nous

reposons, nous étudions, nous jouissons ; la paix règne dans

notre intérieur; nos jeunes gens sont pleins de santé, nos

jeunes femmes florissantes; nous vivons bien et nous ne nous
multiplions pas au delà de nos vœux3. »

Peu à peu, dit Dixon, on a triomphé de l'inimitié du monde :

si les membres de la communauté se trompent dans l'interprétation

du Nouveau Testament, on sent qu'ils s'appliquent
sérieusement à honorer leur profession4. Depuis qu'on juge ses

disciples par les résultats, le père Noyés est devenu populaire

1 Voyez Baur, K. G., I, 492.
2 Ces principes sont extraits d'une lettre de Noyés k M. Dixon {New

America, II, 210) et d'un manifeste de Noyés appelé la Battle-axe letter-

(Spiritual Wives. II, 40-44.)
3 Id. New America, pag. 213.

1 II y a des exceptions. Nous y reviendrons.



LE MILLÉNARISME 237

dans les alentours d'Oneida, tandis que ses adhérents, au
nombre de trois cents, invoquent sa médiation, comme celle
d'un prophète, entre l'homme et Dieu1. En 1880 l'association,
menacée de poursuites judiciaires, a dû renoncer à la
communauté des femmes et ne pratique aujourd'hui que celle des

biens. C'est de cette association que sortit l'assassin du président

Garfield2.
Au tableau des chiliastes, partisans du libre amour et du

libre divorce, nous opposerons celui des chiliastes célibataires,
hommes et femmes:!. Il s'agit de sectaires auxquels les railleurs
ont donné le sobriquet de shakers ou trembleurs, mais qui
s'appellent eux-mêmes la société des croyants au second

avènement. Cette secte très respectable, issue des quaeres, mais

entrée, au siècle dernier, dans sa forme actuelle sous l'inspiration

de sa prophétesse Anne Lee (-{-1784), réside principalement

dans le village Mount Lebanon, sur les bords de l'Hudson
dans l'Etat de New-York. Cet établissement en a créé une
vingtaine d'autres dont les membres se montent à plusieurs
milliers*. Mount Lebanon est le centre d'un système bien
caractérisé, possède une forte organisation et une vie propre qui
ne laisse pas d'avoir des éléments excellents au milieu de

beaucoup d'excentricités5. Ici encore, comme souvent, la pra-

1 Id. ibid. Ce témoignage date de 1867.

- Le journal le Temps, du 12 juillet 1881. On trouvera une appréciation
succincte d'Oneida dans Dr C. Thönes, Die christliche Anschauung der
Ehe und ihre modernen Gegner, mémoire couronné en 1881 par la société
de la Haye, pag. 295-302.

3 Ce contraste, fort surprenant au premier abord, s'explique très bien.
Chez les uns et les autres règne le même dualisme, l'opposition entre
l'esprit et la matière. Ne pouvant défaire le nœud, on le coupe. Les
uns rompent totalement avec la matière; les autres la déclarent absolument

indifférente, en sorte que les œuvres de la chair n'atteignent pas
l'essence de l'esprit. C'est la reproduction du gnosticisme. Cp. Baur'
K. G., L pag. 491.

"' Dixon, New America, II, 89.
" 11 suffit de rappeler leur étrange accoutrement. Les hommes portent

une espèce de sac arabe avec un collet de toile, sans ceinture; une veste
de dessous boutonnée .jusqu'au menton et couvrant les cuisses; une
culotte flottante, un chapeau do paille à larges bords. Les femmes sont



238 F.-C.-J. VAN GOENS

tique vaut mieux que la théorie, ou, si l'on veut, la mauvaise

théologie n'empêche pas la vie de porter des fruits précieux.
L'école, entre autres, passe pour une des meilleures de l'Etat
de New-York. L'Eglise des shakers repose sur les idées
suivantes : le règne de Dieu est venu; Christ règne personnellement

sur la terre; l'ancienne loi est abolie; le commandement :

Croissez et multipliez a cessé ; le péché d'Adam est expié ;

la communication du ciel et de la terre est rétablie; la
condamnation ne pèse plus sur le travail; la terre avec tout ce

qu'elle renferme sera rachetée ; les anges et les esprits sont
devenus, comme autrefois, les familiers et les ministres des

hommes; les morts entretiennent des relations avec les

vivants; les élus, morts au monde, ne connaissent ni naissance

ni mariage. Mourir, c'est changer de vêtement. Le célibat et

la communauté de biens sont de rigueur. L'usage du vin
et du porc est interdit. Les shakers fuient les cités et
vivent à la campagne. Ils sont sobres, prudents et doux.
Ils ne prêtent point de serment. Ils évitent toute contention.

Ils abhorrent la guerre. Ils ne se soucient pas d'être
américains; ils ne se mêlent pas de politique et ne vont jamais
voter pour un président. Ils ignorent tout ce qui se passe hors
de leur domaine, même dans la ville de New-York. Ils s'adonnent

tout entiers à l'agriculture. Ils ont transformé le repaire
inculte des Iroquois en jardins délicieux; rien n'égale leurs
fleurs, leurs vergers, leurs gazons, leurs graines, leurs plantes,
leur eau de rose. L'ordre, la propreté, la sécurité, la paix
régnent à Lebanon comme nulle part ailleurs. Comparé à la

débauche de New-York, c'est l'innocence d'Eden. Chacun est
à la fois occupé et tranquille. Bien ne se fait par contrainte.
Chacun est libre; libre de s'associer, libre de se retirer. Il n'y
a ici ni police ni juges ni soldats ; personne n'en appelle à un
tribunal. Nous nous demandons comment des jeunes gens des

coiffées d'un bonnet en mousseline; elles ont le sein et les épaules
enveloppés d'un fichu blanc ; un sac leur serre le corps depuis la ceinture et

descend jusque sur le cou-de-pied; enfin des chaussons et des souliers
blancs. (Id. ibid. pag. 71.) Nous reviendrons plus bas sur les danses

bizarres qui leur ont valu leur sobriquet.



LE MILLÉNARISME 239

deux sexes peuvent vivre ensemble dans ces lieux charmants,
au milieu de la paix et de l'abondance, sans penser à l'amour.
Nous sommes tristes à la pensée que cette jeunesse dont la joie
éclate dans l'avenue n'aura jamais, si elle reste ici, d'enfants
qui jouent sur la pelouse du village. C'est que le shaker est

un moine et la shakeress une religieuse qui n'ont rien à dire
au monde. Que si vous demandez à ces fleuristes et ces
semeurs paisibles comment, vivant en célibataires, ils pourront
se préserver d'une extinction prochaine, ils vous répondent
naïvement : Nous comptons sur les prosélytes que nous amènent

les revivais, comme le laboureur compte sur le retour de

la fenaison et de la récolte L

Au reste, dans tous ces mouvements religieux, antérieurs
au grand revival ou directement émanés de lui, il y a une
protestation et une réforme : une protestation contre le formalisme
et la léthargie de l'Eglise ; une réforme dans les conditions
intérieures et extérieures de la vie sociale. Il s'agit maintenant
de conclure.

IV

Si l'on peut dire que la croyance accentuée du second
avènement du Christ se trouve à la base de tous ces credos sociaux
et religieux, il faut convenir aussi qu'ils nous placent devant
un chaos. Or que faut-il en penser? « L'homme, » a dit un
penseur, «ne s'est jamais tout à fait trompé; dans ses plus
grossières erreurs reste toujours un lambeau de vérité. » En

effet, ici aussi on peut constater une confusion de mauvais et
de bons éléments; nous commencerons par les mauvais.

La grande cause d'où ils découlent, c'est l'empire absolu de

l'imagination qui, dans sa témérité aussi ardente qu'ignorante,
égare tout : cœur, conscience, intelligence, volonté. Grâce à

cette déplorable usurpation, on méprise cette réalité tant
collective qu'individuelle du passé et du présent qui s'appelle

1 Id. ibid. pag. 69-122. Les shakers rappellent les esséniens par leur
isolement, leur célibat, leur communauté des biens et leur rigoureuse
discipline.



240 F.-C.-J. VAN GOENS

l'expérience; on isole la religion de la conscience, et tout en

exaltant la volonté de Dieu dont on se dit le serviteur fidèle,
on n'obéit qu'à ses propres fantaisies. Nous allons en fournir
les preuves.

La manière chimérique dont on traite la Bible, tout en en

appelant perpétuellement à ses témoignages, pourra nous en
convaincre. La Bible, toute la Bible, rien que la Bible, disent
ces autoritaires : et voyez ce qu'ils en font. L'attente apocalyptique

très expresse des mille ans s'est absorbée dans la foi très

vague de l'apparition prochaine ou de la présence personnelle
très réelle, déjà dès maintenant, de notre Seigneur. Et l'on se

met à étudier les différentes régions du ciel, comme les
haruspices de l'ancienne Borne. Noyés citera le prophète Abdias

(18, 21) pour prouver les révolutions qu'il attend d'un jour à

l'autre1. Il fera dire à Paul que nous pouvons atteindre ici-bas
à la perfection et être parfaitement saints, en en appelant à

Bom. VIII, 2, sans remarquer que l'apôtre ne parle que d'une
délivrance en principe, en espérance, en idéal, non en pleine
réalité, puisqu'il déclare lui-même ailleurs qu'il n'a pas atteint
le but. (Philip. III, 14.)2 II affirmera, pour justifier son mariage
spirituel, que le même apôtre était accompagné d'une femme

non mariée, tandis que Paul déclare que, s'il le voulait, il
pourrait se faire accompagner d'une chrétienne en qualité
d'épouse, comme les autres apôtres. (1 Cor. IX, o.)3 Il insistera

sur la liberté du divorce et fera ains'i bon marché de l'apôtre
qui veut que si l'on est marié, on ne cherche pas à se dégager.
(1 Cor. VII, 10, 11, 27.) On le voit, la fantaisie ne permet pas
aux chiliastes de prendre la Bible au sérieux; tout autoritaires
qu'ils sont, ils s'en servent à leur convenance.

Il en est de même de l'histoire el de ses lois. En effet, qu'at-

1 Dixon, Spiritual Wives, II, 42.
2 Ibid. pag. 11.

3 Ibid. pag. 45-49. Le mot àlùffi rend l'addition de ^uvà superflue, à

moins que yvvri ne signifie épouse. D'autre part Paul a été célibataire; il
déclare que c'est sonîStov -/àpitr^a. ht 8eoû. (1 Cor. Vil, 7.) Par conséquent

s'il affirme qu'il a le droit de mener avec lui une épouse, il parle hypo-
thétiquement : supposé que je fusse marié, je pourrais, etc.



LE MILLÉNARISME 241

tend le chiliasme une interruption brusque dans la marche
des choses; un dénouement magique de l'histoire de l'humanité.

C'est le radicalisme qui, au mépris de la loi du développement,

prétend créer tout à coup, inopinément, l'idéal qu'il
rêve, par quelque coup de force. Cette attente peut-elle être
celle d'un homme qui consulte sérieusement les deux grandes
révélations de Dieu, les plus authentiques et les plus claires,
j'entends le passé et le présent? Dans la pensée de Jésus-Christ,

qu'il faut bien distinguer de celle de la primitive Eglise, l'Evangile

doit transformer l'humanité, comme le levain pénètre la

pâte, c'est à dire peu à peu, successivement. Or le présent nous
dit que cette transformation est loin, très loin d'être accomplie,
etle passé nous apprend qu'elle ne s'opère que peu à peu, qu'elle
avance en spirale, que sa marche est inégale. Nous combinons
cette double révélation et nous en concluons qu'à l'heure qu'il
est rien ne nous autorise à attendre d'un jour à l'autre la finde
l'économie présente. Cette conclusion, ce semble, est pertinente.
Mais voilà le chiliasme qui vient nous dire : la fin de toutes choses

est proche! Sur quoi, je vous prie, établissez-vous cette grave
prophétie? Je la démens au nom de la double voix authentique
de Dieu dans le passé et dans le présent. Et vous, sur quoi la

fondez-vous On répond : sur la toute-puissance de Dieu
Mais cette toute-puissance sera apparemment soumise au plan
invariable de la sagesse divine et ne pourra pas l'intervertir;
elle ne dérangera pas plus l'ordre moral que le passé et le

présent nous révèlent, qu'elle ne bouleverse sous nos yeux
l'ordre physique. Si Dieu est la cause absolue de tout ce qui
existe réellement, il n'est pas permis de faire de sa toute-puissance

la faculté de réaliser même les fantaisies que l'imagination

se crée, c'est-à-dire l'absurde. Dieu ne peut produire que
ce qui a sa base dans sa nature souverainement sainte et sage.
C'est encore la foi imaginative qui met son dieu chimérique à

la place du vrai Dieu. S'il faut invoquer une autorité biblique,
mieux vaudra suivre ici les indications du IV« évangile que
celles de l'Apocalypse et penser lorsqu'il s'agit de l'avènement
de Jésus-Christ, non à une apparition soudaine et visible qui
bouleverse l'ordre du monde, mais à une manifestation spiri-



242 F.-C.-J. VAN GOENS

tuelle, invisible et continue qui, au lieu de suspendre et

d'interrompre le développement de notre espèce, est destinée à le

continuer, à le seconder et à le consommer.
Notons enfin combien le chiliasme défigure à plusieurs

égards la vie, sociale, individuelle, religieuse.
L'économie actuelle est déchue, le monde court à sa perte,

la dernière heure a sonné. Sauvons-nous de la génération
perverse! Laissons périr ce qui doit périr! Voilà le cri d'alarme.
Et que fait-on on s'isole de la société, on se renferme dans
les conventicules, on ne se soucie guère de la marche de

l'humanité; on traite de bagatelles, de jeux, de dangers même, les

biens les plus précieux, les dons les plus inestimables que
Dieu nous ait accordés, la science, l'art, l'industrie,... tout en

en profitant souvent largement. A son tour la vie individuelle
est livrée aux extravagances les plus déplorables. Mary Cragin,
la plus eminente des femmes d'Oneida. en proie à une exaltation

fanatique, dira au moment de sa conversion : Je confesse
le Christ en moi, sauveur de tout péché : je ne pécherai plus
jamais1 et se distinguera par une passion féroce du martyre
au point de s'écrier à propos de son mari, victime de sa

conversion : Le premier décembre il sera sans argent et sans

affaires; comme cela me réjouit2! D'autre part, Prince sera
ridicule. Il prétend au dépouillement de lui-même, il renonce
à tout désir personnel ; il n'attend que l'inspiration divine,
c'est-à-dire qu'il ne comprend pas l'Evangile qui veut le
renoncement à nous-mêmes en tant qu'égoïstes et charnels et à

notre volonté propre en tant que contraire à celle de Dieu. En

conséquence, s'il va faire une promenade, il demandera à Dieu
s'il va pleuvoir. S'il a besoin d'une chaise dans sa chambre, il
demandera à l'Esprit la permission d'en acheter une. II
recourra àia prière avant de mettre un habit neuf et de prendre
son parapluie. Bref il s'imaginera — car c'est une pure imagination

— quitter l'habitude de juger par lui-même des choses

les plus simples pour suivre ce qu'il appelle les inspirations de

l'Esprit, même, ce qui est très grave, lorsqu'elles le poussent

1 Spiritual Wives, II, 90.
¦2 Ibid. II, 93.



LE MILLÉNARISME 243

à agir contrairement à ce qui lui semble être bon1. Voilà bien
l'effet de la substitution de l'imagination à la conscience et de

l'opposition de la conscience à la volonté de Dieu. Il n'est pas
jusqu'aux shakers, d'ailleurs si respectables, qui n'éprouvent
les effets de cet égarement. Leur culte, le dimanche, consiste
dans une danse exécutée dans la chapelle. Les hommes se

rangent d'un côté, les femmes de l'autre. Après une allocution et

un chant, commence, sur un signal donné, cette danse sacrée

accompagnée de mouvements de la tête et des bras, d'abord
lents et solennels, mais successivement plus animés ; les cercles

se forment et se brisent tour à tour, au milieu de chants
et d'inclinations, jusqu'à ce que l'épuisement général commande
la fin de la cérémonie. En vérité, on se croirait transporté à

Constantinople, au milieu des derviches musulmans, plutôt
qu'au sein de ces respectables cultivateurs de Mount Lebanon.
Que si vous leur demandez l'origine de ce culte bizarre, ils en

appellent à David qui dansa devant l'arche de l'alliance qu'il
transporta à Jérusalem2. Au reste, il y a des aberrations bien

plus graves encore; nous rencontrons à Königsberg des

fanatiques effrontés3, à Spaxton un banquier très peu scrupuleux4,
à Oneida un tartufe repoussant5. J'avoue qu'il serait injuste de

juger une théorie ou une association par le caractère ou la
conduite d'un seul individu qui professe cette théorie ou qui est

membre de cette association. Mais n'oublions pas qu'il s'agit
ici non du premier venu mais des chefs; or il ne faut qu'une
brebis galeuse pour gâter tout un troupeau. Les shakers font
ici la plus honorable des exceptions. Aussi jugent-ils les
perfectionnistes très sévèrement : « Au nom de la religion, »

disent-ils, « on donne carrière aux passions avec un profond

I Ibid. 1,216.
- Real-Encyklopredie de Herzog, in voce Shaker, XIV, 311.
II Schönherr et Ebel. Real-Encyclopaedic de Herzog, XI11, 628-816, article

composé sur les documents par Erbkam.
'' Prince. Voir la manière dont il amassa des milliers de livres sterling

pour fonder son Agapemone: Dixon Spiritual Wives, I, 269-276.
" Le rév. Abram C. Smith compromit tellement son ami Noyés que

celui-ci fut forcé de le désigner a la haine publique comme un coquin (a
rogue). (Dixon, Spiritual Wives, II, 97-145 et notamment pag. 139.)



244 F.-C.-J. VAN G0ENS

sentiment de repos1. » On ne joue pas impunément avec le

feu épouvantable des appétits sensuels.

N'y a-t-il donc ici qu'à blâmer et à condamner? N'y a-t-il
que. du mal? n'y a-t-il pas de bien? Ne permettons pas à nos

préjugés d'obscurcir notre jugement. Déjà à priori on ne saurait

admettre cette pensée par la simple raison qu'il n'y a ni

erreur ni mal absolus, qu'ils sont toujours relatifs. L'erreur est

toujours la déviation de quelque vérité et le mal est toujours
la caricature d'un bien, parce que l'image de Dieu, c'est-à-dire
le bien, constitue le fonds primitif et indélébile de toute nature
humaine. C'est ce que les faits vont encore confirmer. Nous

avons vu la gangue; signalons en finissant le métal précieux
qui s'en dégage.

On a appelé ces sectes des Eglises de femmes; les femmes,

en effet, y jouent un rôle considérable et en général non
seulement honorable, mais distingué. Nous n'avons qu'à signaler
à Königsberg la comtesse Ida v. d. G.2, troisième fille du

président supérieur de la province de Prusse, von Auerswald;
elle fut un des plus fidèles partisans d'Ebel. Son mari était
mort dans la campagne de Lûtzen, en 1813. Cette jeune veuve
était encore plus noble de caractère que de naissance. Ses

ennemis mêmes lui reconnaissaient un ensemble de grâces et de

vertus fort rare. La calomnie resta muette devant cette figure
idéale, qui fut la lumière et la gloire de Königsberg3. A Oneida

nous sommes touchés de Mary Cragin qui, après avoir échappé
victorieusement aux pièges détestables quelui tendit l'hypocrisie
la plus effrontée, se concilia tellement l'affection de la
communauté que vingt ans après sa mort un étranger ne pouvait
pas s'informer d'elle sans faire trembler les voix et provoquer
les larmes 4.

Mais il ne suffit pas de s'arrêter à quelques individus ; il
faut interroger le mouvement chiliaste tout entier.

1 Dixon, New America, il, pag. 215.

- Nous ne pouvons donner que les initiales. M. Tauchnitz n'a admis

que sous cette forme les noms des familles liées a l'Eglise d'Ebel, dans

l'édition qu'il a donnée des Spiritual wives. Voir la fin de la préface.
: Dixon, Spiritual ivives, 1, 151-159.

4 Id. II, pag. 114.



LE MILLÉNARISME 245

Et d'abord, d'où vient ce désir véhément qui pousse le
chiliasme en aveugle vers une révolution totale, prompte, définitive

de l'ordre de choses actuel C'est que cet ordre ne le

satisfait pas. Or qui oserait s'inscrire en faux contre la légitimité de

ce malaise, ou le blâmer absolument? S'il ne consiste qu'à
regretter l'absence de jouissances matérielles, il faut évidemment

le condamner. Mais s'il a pour objet le bien et sa réalisation,

s'il consiste dans la conscience de l'insuffisance du présent
et dans la vive impatience d'un meilleur avenir, qui est-ce qui
ne s'y rangerait pas? Or, où est le chrétien qui, en jetant les

yeux sur les conditions sociales, ne déplorera pas du fond du

cœur, d'une part, l'absence de ressources qui fait souffrir des

millions de nos semblables, les prive de l'occasion de bien vivre
et les livre à une inévitable dégradation, et de l'autre, la poursuite

acharnée du bien-être matériel, plus considérable peut-
être aux Etats-Unis que partout ailleurs? Faut-il s'étonner de

l'effroi que cause ce spectacle et de l'isolement qui en résulte?
•—En est-il autrement de la vie domestique? Les mystiques
disent qu'en général le mariage est une grande méprise ; qu'il
se conclut par hasard, souvent à la hâte, quelquefois par
ignorance ; peu de motifs élevés ; la naissance, la richesse, la beauté,
l'occasion décident tout. L'amour est un commerce, un calcul.
Les mystiques ont-ils tort est-il donc étonnant qu'ils en tirent
la conclusion que le vrai mariage implique le droit de chercher
sa compagne naturelle et que le faux mariage implique la liberté
du divorce? — Jetez enfin les yeux sur tant d'Eglises établies qui
méconnaissant l'Evangile, s'identifient grossièrement avec le

royaume de Dieu et prétendent, malgré l'évidence de leurs
misères, avoir réalisé, ou à peu près, le règne de Christ sur la
terre. Convenez après cela qu'il est bien naturel que, concevant

un autre idéal religieux, nos utopistes demandent à l'esprit

sectaire d'ouvrir, à défaut de temple, une cénacle ou une
chapelle, comme le fit Prince, anglican, en présence d'une
Eglise gouvernée par des évêques âgés, conservateurs et
méticuleux, auxquels toute ardeur est suspecte et toute parole
nouvelle un élément de scandale. Il y a de la dignité et de la
grandeur à protester contre ce plat épicurisme qui se contente



246 F.-C.-J. VAN G0ENS

froidement de sa condition, borne ses désirs pour éviter les

mécomptes, prend indifféremment les gens comme ils sont et

le temps comme il vient. Mieux vaut mille fois le chiliasme qui,
tout en se trompant gravement sur les moyens, est vrai dans

le fond lorsqu'il proteste contre une Eglise incapable de pénétrer

la société de son souffle régénérateur. Cette protestation
sectaire est solennelle; elle annonce l'approche de la décentralisation

dans le protestantisme et de la formation de groupes
individuels; elle somme le principe protestant de chercher de

meilleures formes que celle d'une copie mesquine du catholicisme.

Le coup le plus fatal serait porté à ce principe si ceux
qui le représentent répondaient aux cris qui sollicitent un
nouveau ciel et une nouvelle terre par l'injonction séculaire
de l'intolérance : Contrains-les d'entrer! ou par l'accueil glacial

de l'indifférence : Que nous importe cela te regarde!
Un autre trait précieux du chiliasme. c'est sa foi dans un

meilleur avenir, fruit de sa foi en Dieu. Que d'enfants de notre
génération s'écrient avec les contemporains de Jérémie (XVIII,
12) : Il n'y a plus d'espérance c'est pourquoi nous suivrons
nos pensées et chacun de nous fera selon la dureté de son

cœur. Eh bien c'est à ce cri de désespoir glacial que les
chiliastes opposent le cri de triomphe sublime qu'ils ont emprunté
à l'Apocalypse et qui constitue la grande valeur religieuse de

ce document biblique : Le règne de Dieu viendra, il vient, il
est venu En effet, que signifie ce cri? Il signifie que la victoire
finale est au bien, à la justice, à Dieu; qu'à la fin la bonne
cause triomphe; qu'un « tout est bien » définitif plane sur les

destinées du monde; que ce triomphe est tellement certain que
ni le péché ni la terre entière coalisés contre l'Oint du Seigneur
ne sauraientl'empêcher; quela victoire temporaire du mal n'est

qu'une fausse apparence et hâte la réaction toute-puissante de

Celui qui dirige le monde vers sa consommation, sans se laisser
détourner de son but éternel par les agitations et les révoltes
des hommes; que la vérité, la justice et l'amour l'emporteront
aujourd'hui sur les gouvernements politiques ou ecclésiastiques

persécuteurs, demain sur la papauté infaillible, après-demain
sur le matérialisme athée. Or, où est celui qui, ayant le cœur



LE MILLÉNARISME 247

bien placé, ne s'associe pleinement à de si nobles aspirations
Qu'elles soient accompagnées, hélas! dans l'Apocalypse
d'erreurs de fait palpables et, dans le chiliasme de tous les temps,
d'un cortège effrayant de bizarreries, de misères, d'étroitesses,
d'insanités1, de cruautés inouïes2, personne ne le contestera,
personne n'hésitera à les flétrir. Mais toutes ces fâcheuses

expériences n'empêchent pas la grandeur du principe : Dieu

règne et sa sainte volonté finira par avoir raison de tous les
obstacles. Disons-le, cette foi-là est la bonne part.

Signalons enfin comme élément précieux des sectes chiliastes
le dévouement qu'elles déploient en faveur de leur cause. Elles
entendent perpétuellement retentir la parole du Maître : Que

vos reins soient ceints et vos lampes allumées Et dès lors,
quelle ardeur dans la prière quelle puissance de vigilance
quelle force d'abnégation quel courage à souffrir quelle
consolation dans les pertes! quelle sérénité dans la mort Voilà
ce qui s'est vu chez les chiliastes des temps apostoliques,
toujours attentifs au cri : l'Epoux vient! et il faut convenir que,
de nos jours encore, la même foi enfante des dispositions
analogues bien propres à faire rougir tant de prétendus éclairés

qui sont incapables de faire le moindre sacrifice pour les

convictions qu'ils professent. L'héroïsme des sectaires ne prouve
pas plus pour la vérité que contre la vérité de leurs doctrines.
Aussi ce qui importe, ce n'est pas de croire ce qu'ils ont cru,
mais de croire comme ils ont cru ; ce qui importe ce ne sont pas
leurs conceptions religieuses, mais l'énergie et l'ardeur qu'ils
mettent à les défendre. Leur foi est juive, leur charité communiste,

leur espérance grossière, mais ces âmes chaudes et

vivantes savent porter leur croix, elles savent souffrir pour leur
cause, elles savent sacrifier biens, gloire, plaisirs, aises et la

1 Voici la condition qu'Ebel assigne au salut : « Celui qui veut sauver
son âme doit être élevé au-dessus de toute tentation ; il doit fouler aux
pieds la chair ; il doit avoir la force de résister au pouvoir diabolique delà

beauté. Il ne doit pas ressentir devant une femme vivante plus que
devant un mur de pierre. Son œil doit être rendu froid et son pouls
parfaitement calme. » (Dixon, Spiritual wives, I, 165.)

2 II suffit de Irenvoyer ici à l'anabaptisme et aux horreurs de Munster.



248 F.-C.-J. VAN GOENS

vie même. C'est ce qui les rend respectables malgré leurs
misères qui provoquent la haine des uns et arment la satire des

autres. C'est ce qui fait qu'elles ont leur raison d'être dans la

vaste société chrétienne et qu'elles représentent toujours à leur
manière ce qu'il y a de plus sérieux au monde : la foi et le
dévouement. Or, au milieu de tout ce qui s'évanouit, comme une

vapeur, ces deux choses demeurent et constitueront toujours,
au sein d'un monde égoïste, la belle livrée du disciple de Jésus-

Christ.
Confondu de l'héroïsme des chiliastes de son temps, Mélan-

chton ne pouvait se l'expliquer qu'en disant : Le diable les a

endurcis et les a rendus insensibles à la souffrance. Pour nous,
instruits mieux que lui à l'école de l'histoire, nous critiquerons
le chiliasme, ce qui est notre droit, mais nous en retiendrons
ce qui est bon, ce qui est notre devoir.

F.-C.-J. van Goens.


	Le millénarisme

