Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1883)

Artikel: La critique du Pentateuque dans sa phase actuelle [suite]
Autor: Vuilleumier, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379318

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379318
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE
DANS SA PHASE ACTUELLE

PREMIERE PARTIE

III
(Fin.)

31. Dans une étude comparée du Livre de l'alliance et du
code deutéronomique, il est impossible de passer sous silence
les textes concernant les lievx de culte, sujet capital et plus
que jamais actuel.

Proscrire la pluralité des autels; faire disparaitre tous les
cultes locaux, les sanctuaires privés, les bamoth ou hauts lieux,
ol 'on adorait I'Eternel en dehors du sanctuaire central; con-
centrer tous les sacrifices et en général les actes religieux au-
tour de 'autel unique dressé dans le lieu choisi par ’Eternel
dans 'une des tribus, en un mot, centraliser le culte, telle est
la constante préoccupation du législateur dans la thorah deuté-
ronomique 2. A cet objet se rapporte plus spécialement la pre-
miere loi du code proprement dit, Deut. XII.

« Garde-toi bien, fait dire & Moise le rédacteur de cette loi,
d’offrir tes holocaustes en tout endroit que tu verras, » c’est-a-
dire dans le premier endroit venu (v. 13). « C’est & Vendroit

' Voir la Revue de théologie et de philosophie de janvier, mai, juillet,
septembre et novembre 1882 et de janvier 1883.

2 C'est 1h un fait universellement reconnu. A notre connaissance, il n'y
a que M. Kleinert qui ait essayé de le contester, dans Das Deuteronomium
und der Deuteronomiker (1872), pag. 85 sq. ]



110 H. VUILLEUMIER

que UEternel, votre Dieu, choisira d’entre toutes vos tribus pour
y élablir son nom, poury demeurer, que vous devez le chercher,
et c¢’est 1a que tu terendras. La vous apporterez vos holocaustes
et vos sacrifices, vos dimes et la portion que vos mains auront
prélevée (c’est-a-dire vos prémices), vos offrandes votives et
volontaires et les premiers-nés de votre gros et de votre menu
bétail. La vous ferez vos festins en présence de 'Eternel, votre
Dieu, et vous vous y réjouirez, vous et vos familles, de tout ce
que vos mains auront acquis et en quoi I'Eternel, ton Dieu,
t’aura béni. » (Vers. 5-7; comp. 11, 12.)

Cette loi, au moment ou elle fut promulguée, constituait une
innovation. « Vous ne ferez plus — c’est toujours Moise qui est
censé parler — comme nous faisons ici aujourd’hui, chacun
comme bon lui semble » (vers. 8), offrant des sacrifices et nous
acquittant de nos autres devoirs religieux aw premier endroit
venu. (Comp. vers. 13, 14.) N'existait-il done, jusqu’alors, pas de
régle sur la matiere ? Chacun pouvait-il sacrifier ici ou 14, selon
son bon plaisir ? D’aprés le texte que nous venons de citer, on
pourrait le croire. Mais, sans parler des lois intermédiaires, le
Livre du pacte sinaitique, ce document fondamental de la théo-
cratie, n’avait-il pas posé tout au moins quelques principes au
sujet du culte & rendre a I’Eternel ? Oui certes, et ces principes
se trouvent formulés dans Ex. XX, 24-26 :

Tu me feras un autel de terre, sur lequel tu immoleras tes holocaustes
et tes sacrifices de prospérité, ton gros et ton menu bétail : en tout lien
ol je mettrai la mémoire de mon nom, je viendrai a toi et je te bénirai.

Et si tu me fais un autel de pierres, tu ne le construiras pas en pier-
res taillées; car en travaillant [la pierre] a coups de ciseau, tu la pro-

fanerais.
Et tu ne monteras pas @ mon autel par des degrés, afin que ta nudité

n’y soit pas mise a découvert.

A force de sollicitations plus ou moins douces, on en est
venu & tirer ce texte en des sens divers, voire méme en des
sens diamétralement opposés. Les uns y voient proclamée la
liberté la plus illimitée quant au choix des lieux de culte. D’au-
tres, au contraire, pensent y retrouver le principe de la centra-
lisation du culte non moins positivement affirmé que dans le



LA CRITIQUE DU PENTATLUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 111

Deutéronome. A entendre ceux-la, le Livre du pacte sanction-
nerait précisément la coutume que le Deutéronome veut faire
cesser. S'il fallait en croire ceux-ci, Moise (ou celui qui repro-
duit ses paroles) ne ferait dans la thorah du Deutéronome
(qu’accentuer, par opposition a la pratique générale, le postulat
de 'unité du sanctuaire, déja posé en principe dans le Livre
du pacte.

Nous sommes convaincu, quant & nous, que les textes inter-
rogés sans partipris ne donnent raison ni & 'une ni a Pautre de
ces opinions extrémes.

Nul doute, d’abord, qu’il ne faille écarter la premiére des
deux interprétations. Il suffit de lire la seconde partie du v. 24
pour voir que le choix de I’emplacement pour l'autel & batir
n’est pas abandonné au bon plaisir de chacun !. L’Eternel
déclare qu’il viendra bénir celui qui offrira ses sacrifices bekol-
ham-mdagom asher azkir eth-shemi. Cela ne signifie pas simple-
ment : en tout lieu olt je ferai prononcer mon nom 2. Encore
moins cela « revient-il & dire : partout ou 'on me consacreraun
lieu de culte ®. » Nos vieilles versions francaises sont plus fidéles,
en disant : « en quelque lieu que ce soit que je mettrat la mé-
moire de mon nom *. » Le sens exact est celui-ci : En tout lieu
ou je ferai en sorte qu'on se souvienne de monnom ; en d’autres
termes : en tout lieu auquel j'attacherai le souvenir de mon
nom, que je rendrai mémorable par une manifestation de ma
présence, par une dispensation de ma puissance, de ma
bonté, ete. 5. Vouloir se débarrasser de cette clause restrictive

£ Comme le prétendait déja de Wette, dans sa dissertation sur le Denté-
ronome, Jéna 1805, reproduite dans ses Opuscula theologica, Berlin 1850,
pag. 164, note 5: «sermo est de altaribus (pluribus, pro arbitrio) ex-

struendis. »

2 Traduction de M. Reuss. Plusieurs des autres traductions modernes
ne sont gutre plus satisfaisantes; ainsi Segond: partout o je rappellerai
mon nom; revision d’Ostervald (Paris 1831): en tout lieu ot je ferai célé-
brer mon nom.

3 Reuss, dans son commentaire, I’ Histoire sainte et la Loi, 11, 57.

4 De méme Perret-Gentil et Lausanne.

5 Op. de Mestral, Commentaire sur UExode (Lausanne, 1804), pag. 105.
— Sur la notion du nom de Yahweh dans I’Ancien Testament, voir en
particulier Oehler, Théologie de I’ Ancien Testament, § 5.



112 H. VUILLEUMIER

en disant : « cela signifie tout bonnement qu’on natmait pas
qu'il fat dit que le lieu ol ciel et terre entraient en relation
avait été choisi arbitrairement; on le considérait comme mis
a part, d’'une maniére quelconque, parla divinité en personne,
en vue de son service 1, » cela passe décidément les bornes de
ce qui est permis en fait d’exégése et de critique 2.

D’un autre co6té, on ne saurait souscrire a4 l'interprétation
soutenue encore récemment par M. Delitzsch 3. D’aprés celte
explication, il s’agirait dans Ex. XX, 24 sq., comme dans
Deut. XII, de 'autel unique qui devait étre érigé successivement
dans les divers lieux (du désert et ensuite du pays de Canaan)
ou I’Eternel fixerait la mémoire de son nom, ot il révélerait
habituellement sa sainte présence, et qu’il désignerait et con-
sacrerait par 1 a servir de sanctuaire légitime. En lisant les
pages ou ’éminent critique de Leipzig vient & traiter ce sujet
on ne peut, avec la meilleure volonté, se défendre de 'impres-
sion qui se traduit par cet adage : stat pro ratione voluntus*t.

L’autel dont parle 1o texte de 'Exode n’est pas un autel dé-
terminé. Le législateur prévoit et, par 14 méme, « autorise im-

U Wellhausen, Geschichte Israels, I, 31. (C'est nous qui soulignons.)

2 M. Merx arrive au méme résultat au moyen d'une dmendation du texte :
il veut lire la 2° personne thazkir, < partout ot tu proclameras mon nom. »
Mais de quel droit ? Voyez son Nachwort a la 2° édition du commentaire
de Tuch sur la Gentse (1871), pag. CXVI, note 50.

3 Dans plusieurs de ses Etudes critiques surle Pentateuque, Zeitschrift
fitr kirchliche Wissenschaft, 1330, pag. 61 sq., 341 sq., 562 sqq. Voir aussi
Hermann Strack, art. Pentateuch, dans la 2¢ édition de I'Encyclopédie de
Herzog, X1, 452. En revanche, M. Riehm qui la soutenait dans son ou-
vrage sur la « législation de Moise dansle pays de Moab » (1854) pag. 25 sq.
en est revenu depuis lors, voir Studien und Kritiken 1868, pag. 374 et
Handwiirterbuch des biblischen Alterthums, pag. 625,

* On est tenté de croire qu'en suivant cette interprétation les théolo-
giens allemands subissent plus qu'ils ne s’en doutent eux-mémes 1'in-
{luence de la version de Luther qui, d’'une part, a rendu les mots ohel mo-
¢d, tabernacle d'assignation, par Stiftshiitte, et d’autre part, traduit
kx. XX, 24 b en ces termes : « an welchem Orte ich meines Namens Ge-
dichtniss stiften werde. » Au reste, c’est sur une maniere analogue de
comprendre le sens de ce passage cque parait reposer la traduction
adoptée par les auteurs de la premidre revision d'Ostervald (Lausanne
1836) : « dans tous les lieux o1 j'ordonnerai que mon nom soit invoqué, »



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 113

plicitement la construction de plus d’'une sorte d’autels?.» Il
veut donner des directions sur la maniéere de les construire et
sur la nature ou le caractere des lieux ou il est loisible d’en
élever.

10 Dans la régle, l'autel sera de terre, mais si I'on veut, ou
qu’on ait les matériaux sous la main, on pourra le faire en
pierres, pourvu que ce soit en pierres brutes. On aura soin,
d’ailleurs, d’en faciliter I'abord autrement que par des degrés
ou des marches. 2° Pour que le sacrifice soit agréé, il faut
que autel soit dressé, non point ad libitum, au premier en-
droit venu, mais en un lieu oll Dieu ait« mis la mémoire de
son nom, » ¢’est-a-dire, consacré par le souvenir de quelque
manifestation divine. En tout lieu, quel qu’il soit, qui remplira
cette condition, I'Eternel promet de répondre favorablement &
qui l'invoquera. Il daignera s’y rencontrer (« je viendrai a toi »)
pour bénir son adorateur 2.

Bien différent est le langage delaloi deutéronomique. Quand,
dit-elle, Israél sera entré en possession de son pays, alorsily
aura un lieu déterminé, unique, que I’Eternel choisira dans l'une
des tribus pour y établir son nom, ou pour y faire sa demeure.
(Deut. XII, 11 ; comp. 5,14.) Cen’est plus I’ Eternel quiviendra,
en quelque lieu que ce soit, a celui qui sacrifie sur tel ou tel
autel. Ce sont les Israélites qui devront aller le trouver dans le
lieu qu’il aura choisi pour sarésidence. Ce sera a eux de ventr,
peut-étre de fort loin (XII, 21 ; X1V, 24), avec leurs offrandes
de toute sorte ; & eux de se rendre aupres de lui pour célébrer
leurs festins 3 et se réjouir 1a, « devant sa face, » des biens par
lesquels il les aura bénis. Alors il n’y aura évidemment plus

! Reuss, dans sa note sur ce passage.

2 Il n’est pas sans intérét de voir comment un interprete étranger, et
pour cause, & nos discussions critiques, a compris ce texte. Voici comment
Jean Diodati 'explique dans sa Bibleinterprétée (Gengve 1644) : « Ne basti
point des autels perdurables (c’est ainsi que D. entend la défense d’em-
ployer des pierres de taille) comme pour attacher, 4 ta phantasie, ma
grace en quelque lieu : je t'exaucerai en tout lieu indifferemment, ou je
te donnerai commandement ou occasion d'estre invoqué. »

3 Ceux qui suivaient les divers sacrifices dits de prospérité (eucharis-
tiques, votifs, volontaires, ete.)



114 . VUILLEUMIER

qu'un seul aqutel pouvant s’appeler légitimement « 'autel de
Yahweh, ton Dieun » (XII, 27; XXVI, 4), savoir celul qui sera
« en présence de 'Eternel, » devant le sanctuaire et que desser-
vent les prétres 1évites habitant le lieu en question. (XVIIL, 1, 5;
XXVI, 3). Tous les autres sanctuaires sont assimilés par 'auteur
du Deutéronome & ceux des Cananéens?t. (XII, 2 sqq.)

De la comparaison de ces deux textes il ressort avec toute la
clarté désirable que si celui du Deutéronome exige la centrali-
sation de tout le culte en un seul et méme lieu, il n’en est pas
de méme de celui du vieux code sinaitique. Non seulement ce
dernier «n’exclut pas lexistence simultanée de plusieurs
autels 2, » mais il la présuppose, il en parle comme d’une chose
admise, et par la, indirectement, la sanctionne.

Et pourquoi ne l'aurait-il pas fait? Sans doute la pluralité
des autels pouvait offrir bien des inconvénients et méme des
dangers, au point de vue de la pureté du culte de Yahweh.
Facilement il pouvait s’y méler des éléments étrangers, des
coutumes paiennes, a 'imitation de ce qui se praliquait dans
les hauts lieux consacrés au culte des idoles. Et c’est précisé-
ment 'expérience de ces dangers, jointe & l'impossibilité
d’exercer un controle efficace sur tous ces sanctuaires locaux,
qui a di faire naitre le postulat d’abord, puis le dogme de la
compleéte centralisation du culte, auprés d’un sanctuaire unique,
entre les mains du corps sacerdotal attaché & ce sancluaire,
Mais, on I'a dit avec raison 3, rien ne prouve que le principe de
I'unité du lieu de culte flit fondé dans l'essence méme de la
religion de Yahweh.

D’ailleurs, on ne voit pas pourquoi la liberté d’offrir des
holocaustes et des sacrifices de prospérité en divers lieux, sanc-

! Deut. XXVII, 5 sqq. ot Moise commande de batir un autel & 'Eternel
sur le mont Ebal (ordre qui fut exécuté par Josué selon Jos. VIII, 39 sqq.)
n'est pas en contradiction avec ce principe de 'unité du lien de culte,
parce que selon Deut. XII, 10 le lien unique ne devait &tre choisi de Dien
que lorsque [sraél serait entré en pleine possession du pays.

2 Ce que M. Delitzsch est prét 4 accorder, 1. ¢., pag. 563.

* Baudissin, art, Hohendienst, dans la 2¢ édition de I'Encyclopédie de
Herzog, VI, 185.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 115

tifiés par quelque manifestation mémorable de laDivinité, n’au-
rait pas été compatible avec l'existence d’'un sanctuaire prin-
cipal 1. Le lieu ol résidait le tabernacle, avec I'arche de Yah-
weh, tenail toujours le premier rang, sinon en fait, du moins
en droit. Il était pour toutes les tribus le lieu de culte central.
(’est ce sanctuaire national que le Livre du pacte a sans doute
en vue quand il prescrit & tous les Israélites males de se pré-
senter trois fois par année devant le Seigneur Yahweh et de ne
pas y venir les mains vides. (Ex. XXIII,17; cp.15b.) De méme
quand il ordonne d’apporter a la maison de Yahweh les pré-
mices des produits du sol. (Ibid., vers. 19.) En exigeant ces
actes de présence périodiques dans le lieu servant de demeure
terrestre au « Seigneur Yahweh, » Uancien code du Sinai affir-
mait assez nettement le principe de 'unité religieuse, en méme
temps que nationale, du peuple théocratique.

Le Deutéronome, lui, ne se contente pas de cette unité-la. Il
ne lul suffit pas que les hommes d’'Israél soient tenus de venir
aux trois grandes fétes présenter leurs hommages dans la rési-
dence du Dieu national, quitte & lui offrir & volonté des sacri-
fices sur les autels élevés en divers lieux du pays. Il pousse
I'idée de 'unité religicusc jusqu’a proclamer le principe de la
compléte centralisation du culte : un seul Dieu! un seul sanc-
tuaire ! partant un seul sacerdoce légitime! celui des prétres
lévites « qui se tiennent devant 'Eternel » dans le lieu choisi
par lui. (XVIIIL, 7; comp. XVII, 8sqq.; XXVI, 1sqq.) Quant aux
autres lévites « qui sont dans tes portes, » une fois la pluralité
des autels proscrite et les cultes locaux abolis, il est clair que
leurs fonctions doivent expirer, et avec leurs fonctionsleurs re-
venus. De la, comme corollaire, la nécessité de les recomman-
der a la libéralité des fideles: « Aussi longtemps que tu seras
dans ton pays, aie bien soin de ne pas délaisser le lévite. »

* Ainsi, entre autres, M. Robertson Smith, dans un passage de son
Additional answer (1878) cité par Delitzsch, I. . pag. 341 sq., et plus ré-
cemment Kénig, der Offenbarungsbegriff des Alten Testamentes (1882) 1I,
pag. 347 : « Altiire iiberall, wo Gott durch Wohlthaten seines Namens
Gedichiniss stiftet, aber daneben das Zelt der Begegnung oder Stiftung
(Bundes) als Hauptheiligthum. »



116 H. VUILLEUMIER

(X1I, 19 ; X1V, 27.) Par la s’explique la place qui est faite au
lévite. en plus d’un passage du Deutéronome, parmi les hotes ou
les clients des familles israélites, en compagnie de « I’étranger,
de l'orphelin et de la veuve qui sont au milieu de toi. » (X1I,
12, 18 ; X1V, 29; XVI, 14, 14 ; XXVI, 11-13.)

Ce qui précede semble devoir suffire pour établir que, sur
ce point comme sur plusieurs autres, le code deutéronomique
differe notablement du Livre du pacte, et que cette différence
est de nature & exclure 'idée de I'unité d’origine. On se per-
suadera malaisément que deux législations aussi divergentes
en matiére de culte remontent en droite ligne & un seul et
méme auteur, et qu'un méme demi-siécle les ait vues naitre suc-
cessivement l'une et 'autre. Il ne sera cependant pas superflu
d’appuyer cette conclusion de quelques remarques complé-
mentaires. Le sujet en vaut la peine.

32. Revenons d’abord, pour un instant, & ce passage ou le
rédacteur du Deutéronome fait dire & Moisé: « Vous ne ferez
pas — une fois établis dans le pays — comme nous faisons ici
aujourd’hui, chacun comme bon lui semble » (XII, 8), c’est-a-
dire : vous n’offrirez plus vos holocaustes dans le premier en-
droit venu. (Vers. 13). Ne nous arrétons pas pour le moment &
cet emploi de la premiére personne : comme nous faisons, etc.,
dans laquelle Moise a 'air de se comprendre lui-méme avec
la masse du peuple. On pourrait 'expliquer par l'habitude
qu’ont les prédicateurs de se servir dans leurs harangues de la
tournure dite communicative. Ce qu’il importe, en revanche,
de relever avec soin, c’est la raison invoquée au vers. 9 pour
motiver, on pourrait presque dire pour iustifier, la maniére de
faire «actuelle. »

Etant donné P'article du Livre de Valliance qui restreint ex-
pressément & certains lieux la liberté de bilir des autels et
d’offrir des sacrifices, ne semble-t-il pas que la liberté illimitée
dont parlent les vers. 8 et 13 aurait di étre présentée avant
tout, par Moise, comme la conséquence d’un regrettable oubli
de la loi fondamentale, de cette loi formellement et solennelle-
ment acceptée par le peuple lors de la conclusion du pacte
sinaitique ? (Ex. XXIV, 3-7.) Au lieu de cela, que lisons-nous



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 117

au vers. 9? — « Nous faisons ici chacun comme bon lui sem-
ble, — parce que vous n’étes point encore arrivés au liew de
repos et dans le patrimoine que UEternel, votre Dieu, vous
donne! » Comme si le Livre du pacte, qui ne veut pas de cette
liberté sans bornes, mais n’exige pas non plus un lieu de culte
unique, a ’exclusion de tous les autres, n’était pas concu, lui
aussi, en vue du temps ou le peuple serait établi dans la terre
promise ! Ce code était-il donc tombé en désuétude des avant
la fin du séjour au désert, & ce point que Moise,—le méme Moise
qui I'avait écrit de sa propre main, bien plus, qui, en sa qua-
lité de médiateur de l'alliance, avait traité sur la base de « ces
paroles et de ces droits, » — aurailt pu s’exprimer ici, au sujet
des lieux de culte, comme si les dispositions d’Ex. XX, 24 sq.
avaient été nulles et non avenues? Mais ce qui prouve qu’il
n’était pas tombé dans 'oubli, ¢’est que dans nombre de cas le
Deutéronome ne fait autre chose qu’en reproduire la substance
a sa maniére. (Voy. en particulier XXVII, 5 sq.) Non, si c¢’est
Moise qui est l'auteur du document fondamental d’olt est
tiré x. XX, 24 sq., il ne peut pas avoir dit et écrit (ou fait
écrire) des paroles comme celles que nous lisons dans Deut.
XII, 8 sq. La raison alléguée dans ce passage a pu parailre
plausible & un auteur postérieur, pour expliquer la coutume
générale qu’il s’agissait de réformer; elle n’était pas valable
dans la bouche méme de Moise.

Il ne reste, croyons-nous, d'aulre parti & prendre que de
dire avec M. Riehm : que I'auteur du Deutéronome laisse percer
en cet endroit la conscience qu’il avait de la nouveauté de ce
postulat d’une complele centralisation du culte pour son épo-
que « lui ; rais que, ce qui était vrai de ses propres contempo-
rains (savoir, qu’ils sacrifiaient en divers lieux selon leur bon
plaisir), il s’était cru autorisé a le faire dire déja a4 Moise s’a-
dressant aux Israélites de son temps?!, En disant: comme nous
faisons ici aujourd’hui, » Moise parle en quelque sorte comme
un témoin du passé, comme le représentant des anciennes
générations?.

! Die Gesetzgebung Mosis im Lande Moab, pag. 30.

2 Comp. Smend, Moses apud prophetas (Halis Saxonum, 1575) pag. 50:
« 10s 1. e. totius antiquitatis majores. »



118 H. VUILLEUMIER

33. Voici notre seconde remarque. Il est absolument hors de
doute que la loi proclamant la centralisation du culte en un
sanctuaire unique n'a commencé a déployer ses effets que
plusieurs siecles aprés la conquéte du pays. L’histoire est 13
pour le prouver. Le premier roi qui ait songé & faire disparaitre
les bamoth pour forcer ses sujets & se rendre auprés de 'autel
de Jérusalem, c’est Ezéchias. (2 Rois XVIII, 4, 22.) Le premier
sous les auspices duquel la thorah en question ait réellement
acquis force de loi, ce fut Josias (2 Rois XXI1II, 8, 15,19.) Parmi
les historiographes hébreux le premier qui en subisse manifes-
tement I'influence et en reconnaisse 'autorité, c’est le rédac-
teur des livres des Rois, qui écrivait pendant l'exil: cette loi
lui sert de norme lorsqu’il s’agit d’apprécier le plus ou moins
de mérite des hommes qui se sont succédé sur le trone de
David. IEzéchias et Josias sont pour lui au-dessus de tout éloge :
seuls ils ont observé « la thorah de Moise » sans dévier ni a
droite ni & gauche. (2 Rois XVIII, 5, 6; XXII, 2 et XXIII, 25.)
Parle-t-il de princes tels qu’Asa, Josaphat, Azaria (Ozias), Jo-
tham, il leur rend le témoignage qu’ « ils firent ce qui est
droit aux yeux de I'Eternel, » — « seulement, ajoute-t-il, les
hauts lieux ne disparurent point, le peuple continuait i v offrir
des sacrifices et des parfums. » (1 Rois XV, 14; XXII, 44;2 Rois
XV, 4, 35.) C’esl tout ce qu’il trouve & reprendre en eux ; mais
4 ses yeux cette « tolérance » & I’endroit des bamoth imprime
une tache & leur mémoire.

Rien de pareil chez les narrateurs précédents, &4 qui 'on
doit les livres des Juges et de Samuel. Sans 'ombre d’un blame,
sans la moindre expression d’étonnement ou de regret, ils
mentionnent et parfois racontent tout au long les sacrifices
offerts, ici par Gédéon (Jug. VI, 24 sq.), la par Manoah, le
pere de Samson (XIII, 19 sq.), ailleurs, et & diverses reprises,
par Samuel (1 Sam. IX, 12 sqq.; XVI, 2 sqq., etc.). Ils ne
volent rien d’extraordinaire dans le fait qu'un éphraimite s’ac-
corde le luxe d'un sanctuaire domestique, avec un prétre i ses
gages (Jug. XVII). L'un d’eux, parlant de 'autel que Sal batit
aprés une victoire sur les Philistins, a soin de remarquer que
« ce fut le premier autel qu'il batitd 'Eternel. » (1 Sam. X1V, 35.)



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 119

Dans la pensée du narrateur cette remarque implique un éloge.
Eriger des autels & Yahwéh passait donc alors pour une ceuvre
pie. Jonathan, voulant excuser David de n’avoir point paru a la
table du roi lors d’un festin de néoménie, trouve tout simple
de mettre I'absence de son ami sur le compte d’'un « sacrifice
de famille » & Bethléhem (1 Sam. XX, 27 sqq.). A l'occasion
de la peste qui ravageait son rovaume, David batit un autel
dans 'aire d’Arauna, et cela & l'instigation du prophéte Gad ;
aprés le sacrifice I’Eternel fut apaisé envers le pays (2 Sam.
XXIV, 18 sqq.). L’arche étant établie en Sion, Salomon ne se
fait aucun scrupule de se rendre & « la grande bamah » de
Gabaon; il y offre de vraies hécatombes et, chose significa-
tive, la nuit suivante I’Eternel I'honore d’une vision ou il lui
dit : Demande ce que tu veux que je te donne.» (1 Rois III,
4 sq.)

Je sais bien que l'auteur des livres des Rois explique la li-
berté dont on usait encore au commencement du régne de Sa-
lomon, en disant que « jusqu’a cette époque il n'avait pas été
bati de maison pour le nom de Yahweh. » (1 Rois 111, 2 sq.)
Mais que se passe-t-il apres la construction du temple par Sa-
lomon? On n’en continue pas moins & se rendre en péleri-
nage a I'antique sanctuaire de Beershéba (AmosVIIL,14; V, 5).
Et notez que ce n’est pas le peuple seulement, « cette populace
exécrable qui ne connait point laloi, » qui persiste & nerien voir
d’illégal dans la coexistence de plusieurs autels. Dans le royaume
du nord, Ilie, ce zélateur de la vraie religion, répare 'autel de
I'Eternel qui existait d’ancienne date sur le mont Carmel et que
les idolatres avaient renversé, et y offre un sacrifice au Dieu
d’Israél (1 Rois XVIIIL, 30 sqq.). Plustard, retiré dans la caverne
de I'Horeb, il pleure non seulement l'alliance de I'Eternel
abandonnée par son peuple, et les prophétes, ses collegues,
passés au fil de I'épée, mais les autels du Dieu des armées ren-
versés par les enfants d’Israél (1 Rois XIX, 10-14). Etsilon
objecte qu'Elie vivait dans des circonstances exceptionnelles,
voici, dans le royaume de Juda, Jehojadah le prétre (le Joad
de Racine), cet homme qui déploya un zele sans ménagement
en vue de rétabliv & Jérusalem le culte exclusif de Yahweh



120 H, VUILLEUMIER

durant toute la minorité du roi Joas, c’est lui qui a le pouvoir
en main, et cependant il ne fait rien pour abolir dansle royaume
les autels qui font concurrence & celui du temple, dont il est
le principal ministre! Lorsque Joas reprit les rénes du gouver-
nement, le peuple n’avait pas cessé d’offrir des sacrifices et des
parfums sur les hauts lieux (2 Rois XII, 2, 3).

Encore au VIII® siécle, un Amos, un Osée, quand ils con-
damnent le culte des hauts lieux et des sanctuaires de Béthel
et de Dan, de Guilgal et de Beershéba, le font-ils au nom du
principe de 'unité du lieu de culte ? Non, ils le condamnent
uniquement a cause de la maniéreimpie, scandaleuse, paienne,
dont il se pratiquait de leur temps. Sans doute, de fait, la mai-
son de Yahweh en Sion est bien pour Amos, pour Esaie, le
seul sanctuaire véritable, le seul légitime, parce que, & cette
époque, c’est 14 seulement que le Dieu d’Israél était adoré ré-
gulierement, sinon dans le meilleur esprit, du moins dans les
formes consacrées. Mais ce n’est pas 4 dire que, méme pour ces
prophétes-1a, le temple fat le seul sanctuaire légal, hors duquel
il elt été impossible de chercheret de trouver I’Eternell. Com-
ment, en effet, si tel avait été leur principe, Esaie — le méme
Esaie qui appelle la montagne de Sion meqdém shém-Yahwéh
Cebaoth (XVIII, 7) et dit que I'Eternel a son foyer dans Jérusa-
lem (XXXI, 9; comp. XXIX, 1) — aurait-il pu annoncer sans
inconséquence qu’'un jour il y aurait, au miliew du pays d'E-
gypte, un autel consacré a Yahweh, et que les Egypliens, aprés
que I'Eternel se serait fait connaitre 4 eux, viendraient lut of-
frir la des sacrifices et s’acquitter de leurs veeux? (Esa. XIX,
19 sqq.?) Combien est différente la perspective qu’ouvre
devant ses lecteurs le grand prophéte de 'exil, dont les oracles
forment aujourd’hui la seconde partie du livre d’Esaie! Pour
lui, comme pour le Deutéronome, il n’existe qu'un autel de

! Voir entre autres Smend, . ¢, pag. 51 sqq.; Riehm, art. Heehe, dans
son Handwiorterbuch, pag. 627, et Baudissin, art. ¢ité, pag. 189 sq.

2 Qu'on se rappelle aussi 2 Rois V, 17-19, d'oui il ressort qu’Elisée ne
trouvait rien h redire & ce que Naaman emportit avec lui un charge-
ment de terre du pays d'Israél, afin d'en faire dans son pays un autel ot
il pat offrir des sacrifices & 'Eternel.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 121

I'Eternel, celui qui est (ou plutét sera, au retour de l'exil) sur
la montagne sainte. Aussi est-ce la, dans la Sion du Saint d’[s-
raél, que 'Eternel ameénera les étrangers qui s’attacheront a
Lui pour le servir; « leurs holocaustes et leurs sacrifices seront
agréés sur mon autel; car ma maison sera appelée une maison
de priére pour tous les peuples. » (Es. LVI, 6 sqq.; comp LX,
9 sqq.)

Il est inutile de se le dissimuler : le motif allégué par 'auteur
de nos livres des Rois pour expliquer la libre pratique des
anciens temps ne rend pas suffisamment compte des faits, pas
méme de ceux dont nous avons connaissance par son propre
ouvrage. La vraie raison, la raison historique de P'ancien état
de choses, doit se chercher ailleurs : c’est que jusqu'a Salo-
mon, et méme plus d’'un siécle apreés lui, les Israélites vivaient
encore, quant aux lieux deculte, sous le régimed’ Ex. XX, 24 sq.,
et non sous celui de Deut. XII.

Le sanctuaire royal de Jérusalem, comme précédemment la
maison de Dieu & Silo (Jos. XVIII, 1; Jug. XXI, 19; 1 Sam. I,
3; Jér. VII, 12; Ps. LXXVIII, 60), était considéré comme le
sanctuaire principal. C’était en quelque sorte le plus grand
des hauts lieux, du moins pour le royaume de Juda. On s'y
rendait aux grandes fétes annuelles. (Comp. 1 Rois VIII, 2; IX,
25; XII, 26 sqq. et Esa. XXXIII, 20: « Sion, la cité de nos
fétes. ») Mais les anciens sanctuaires n’étaient pas délaissés
pour cela. On ne doutait pas que 'Eternel ne vint, selon
Ex. XX, 24, & ceux qui l'invoquaient prés de ces autels, pour
agréer leurs sacrifices et pour les bénir.

A vrai dire, cette liberté n’avait pas tardé & dégénérer en
licence. On en était venu de bonne heure a élever & I'Eternel
des autels au premier endroit venu. (Comp. 1 Rois XIX, 21:
Elisée offrant en plein champ une de ses paires de bceufs en
sacrifice). Le nombre des bamoth finit par égaler celui des
villes et méme des villages. (2 Rois XVII, 9; comp. Osée VIII,
11.) Ce qui était bien pire: en beaucoup de lieux, surtout du
royaume du nord ou Dieu était représenté par des images, il
était difficile de distinguer le culte de Yahweh de celui de
Bahal, et les kohanim israélites ressemblaient parfois & s'y



122 H. VUILLEUMIER

méprendre aux kemdrim paiens. (Osée X, 5; comp. 2 Rois,
XXIIT, 5.)1

Quoi qu'il en soit, il est facile de constater que les autels
dont il est parlé dans l'histoire antérieure & Salomon, ainsi que
les sancluaires qui continuaient & étre le plus fréquentés a
coté du temple de Jérusalem, s’élevaient en général (conformé-
ment & Ex. XX, 24) dans des lieux ou ’Eternel avait « mis la
mémoire de son nom ». Les uns rappelaient telle victoire rem-
portée sur les ennemis d’Israél avec 1’aide toute-puissante de
Dieu (1 Sam. XIV, 35; comp. Ex. XVII, 15, l'autel élevé par
Moise aprés la défaite des Amalékites.) D’autres consacraient
le souvenir d’un appel venu d’en haut, d’une apparition dec
IEternel ou de son ange. (Jug. VI, 24; XIII, 16 sqq.; 2 Sam.
XXIV, 18.) Ailleurs, ¢’est un ancien lieu de culte cananéen,
qui s’est transformé en un autel du vrai Dieu, & Uinstigation de
Dieu méme. (Jug. VI, 25 sqq.) Plusieurs sanctuaires pouvaient
se glorifier d’une origine qui se perdait dans lanuit des temps :
a en croire les tradilions locales transmises de pere en fils,
leur premiere consécration remontait, aussi bien que celle du
sanctuaire de Moriyah (comp. Gen. XXII), aux illustres ancé-
tres des tribus d’'Israél. Tels étaient les migddshim de Béthel,
de Sichem, d’Hébron, de Beershéba, de Mi¢pah de Galaad.

t (est ici le lieu de citer un texte curieux du Deutéronome, qui a fort
intrigué les interpretes: XVI, 21 sq.: « Tu ne planteras aucun arbre
comme ashére i coté de Pautel de Yahweh que tu te feras, et tu ne tedres-
seras pas de magébah (colonne), que Yahweh ton Dieu a en aversion. »
S'agit-il Ta de I'autel du lieu choisi par 'Eternel, en d’autres termes, de
celui dn sanctuaire central? (Comp. 2 Rois XXIII, 6, ot il est dit que,
pour se conformer & la thorah de I'Eternel, dont le livre venait d’étre
trouvé dans le temple, le roi Josias fit enlever de la maison de I'Eternel
eth-ha-ashérah et la fit briler vers le torrent du Cédron.) Ou bien l'au-
teur veut-il parler des autres autels qui subsistaient iy coté de celui-la ?
Dans ce cas il faudrait supposer que, tout en poursnivant 1'idéal de la
centralisation du culte et tout en proscrivant en principe la pluralité
des auntels, il s’était vu obligé de faire une concession b la réalité, c’est-a-
dire & la coutume invétérée. Le sens de cet article serait alors celui-ci:
Si tu veux absolument te faire un autel en dehors du lien choisi par
I'Eternel, si tu ne peux ni ne veux t'en passer, qu'au moing ce soit réelle-
ment un autel de Yahweh, et qu'on n’y voie pas les emblemes du culte
cananéen |



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 123

En effet, les patriarches déja, ces types de la piété israélite,
avaient coutume (d’aprés les récits jéhovistes tout au moins)
de batir des autels et de solenniser un culte en divers lieux
rendus mémorables pour eux par quelque signe du presens
numen, par telle ou telle preuve de sa puissance ou de sa fidé-
lité. (Gen. XII, 7, 8; XIII, 18; XXVI, 25 comp. XXI, 33 et
XLVI, 1; XXVIII, 16 comp. XXXV, 1, 3, 7; XXXI, 49, 54;
XXXIII, 20.) Le législateur, dans le Livre du pacte sinaitique,
semble n’avoir fait que donner la fixité d’un article de code a
cette antique et pieuse coutume. Et tout porte & croire que
cette pratique, consacrée par 'usage et sanctionnée par la loi,
était encore en pleine vigueur, qu’elle passait pour étre parfai-
tement légale, & I'époque (postérieure non seulement 4 Moise,
mais, comme nous le verrons, a Salomon) ou vivait 'auteur
des récits jehovistes de la Genése.

En résumé donc, histoire du culte en Israél vient & son
tour nous confirmer dans I'idée, précédemmentacquise, que la
législation contenue dans le Deutéronome provient d’une autre
main et, qui plus est, d’une tout autre époque que le docu-
ment connu sous le nom de Livire de Ualliance.

34. Une question encore, et nous en aurons fini avec ce
sujet. — Quel est ce lieu dont le Deutéronome dit & plus d’une
reprise qu’aprés I'entiere conquéte du pays I'Eternel « le choi-
sira dans 'une des tribus pour y établir son nom, » ou « pour
y demeurer? » Quel mdaqom l'auteur du Deutéronome avait-il
en vue ?

A cette question, on a coutume de répondre par une f{in de
non-recevoir : il ne s’agit pas, dit-on, d'un certain lieu tou-
jours le méme ; le législateur veut parler de I’endroit, quel qu’il
soit, ol le tabernacle (ou I'arche) stationnerait ¢ un moment
donné. Ce lieu pouvait étre tantot ici tantot 1a, dans l'une ou
Pautre des tribus d'Israél. Des lors, la question soulevée est
sans objet.

Nous doutons fort qu’aprés une lecture attentive du Deuté-
ronome, on puisse se déclarer satisfait de cette explication.
N’attachons pas plus d’importance qu’il ne faut au fait que le



124 H. VUILLEUMIER

tabernacle nw'est jamais mentionné dans le Deutéronome. Mais.
dernanderons-nous, comment tel ou tel lieu, situé n’importe
ou, dans lequel le tabernacle ne séjournait que pour un temps,
pouvait-il étre appelé « le lieu choisi par I'Eternel d’entre
toutes les tribus pour y établir (ld-sovtm) ou y faire demeurer
(le-shakkén) son nom? » Il y a plus: si le sanctuaire n’était
pas & demeure fixe, si le lieu préféré était un lieu quelconque,
pouvant varier, sinon d’un jour, du moins d’'une année &
I’autre, comment était-il possible d’atteindre le but auquel
tendent toutes les prescriptions du Deutéronome touchant le
culte, savoir la concentration de tous les actes de culte publics
en un sanctuaire unique ? Evidemment une des conditions
sine qua non de cetle centralisation, c’était la stabilité du sanc-
tuaire déclaré seul légal, c’était sa permanence en un lieu
déterminé, bien connu de tous et aussi central que possible.
Chez un peuple accoutumé depuis un temps plus ou moins
long & un genre de vie sédentaire, et possédant en divers
endroits des hauts lieux & poste fixe, un sanctuaire national
ambulant aurait rendu la centralisation du culte parfaitement
illusoire.

Nous en revenons donc a le question posée: quel était,
dans la pensée du deutéronomiste. le lieu central servant de
résidence au nom de Yahweh 2 Quelle était cette ville mise A
part, de préférence a toutes les autres villes du pays, ou de-
vaient étre offerts tous les sacriflices el ol siégeait en outre
(Deut. XVII, 8 sqq.) le tribunal supréme ?

On n’a guére le choix qu’entre deux villes, La premiére est
Silo, out résida pendant plusieurs siécles le sanctuaire prin-
cipal. Il y avait 12 une « maison de Yahweéh » (Jug. XVIII, 31;
1 Sam. I, 7; comp. Deut. XXIII, 18), un temple, hékdl
(1 Sam. I, 9; III, 3) ol stationnait habituellement Parche
de Dieu et ot 'on se rendait pour les fétes, Jérémie
rappelle méme expressément & ses contemporains, en
des termes qui font allusion & la formule deutéronomienne,
que c’est & Silo (meqomi asher be-Shilé) que I'Eternel avait
fait habiter (shikkanthi) son nom en premier lieu. (VII, 12;
comp. Ps. LXXVIIL, 60: «Il rejeta la demeure de Silo,



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 125

la tente ol il habitait parmi les hommes 1. ») Mais s’il est
établi que notre thorah deutéronomique ne donne encore aucun
signe de vie pendant les siécles qui ont précédé la construction
du temple de Salomon; s’il est vrai qu'on n’a des preuves
positives de son existence qu’a partir du VIIIe siécle au plus
tot, il est des plus probables que le rédacteur de ce code,
lorsqu’il parle du liew choisi pur UEternel d’entre toutes les
tribus pour servir de demeure & son nom, avait en vue, non
pas Silo, mais Jérusalem.

Une chose est stlire, ¢’est que 'auteur de noslivres des Rois,
lui qui s’est inspiré plus que personne de la thorah du Deu-
téronome, ’a bien compris ainsi. Plus d’'une fois, soit dans le
cours de sa propre narration (1 Rois XIV, 21 ; 2 Rois XXI, 4),
soit en rapporlant les discours d’autrui (1 Rois XI, 36; comp.
IX, 3), il donne & Jérusalem le titre glorieux de « ville que
Yahweh a choisie parmi toutes les tribus d’[sra€l pour y mettre
son nom. » Mieux que cela : dans le discours prononcé lors de
la dédicace du temple, il nous montre Salomon rappelant des
le début cette déclaration divine : « Depuis le jour ol jai fait
sortir d’Egypte mon peuple d’Israél, je n’ai point choisi de ville
parmi toutes les tribus d’Israél pour qu’il v fut biati une maison
ot réstddt mon nom » (1 Rois VIII, 16; comp. 2 Sam. VII, 6, 7),
et ajoutant ensuite que lui, Salomon, avait été prédestiné &
batir cette maison (vers. 19 sqq.) ; d’out il s’ensuit que Jérusa-
lemn est la premiére et U'unique ville qui ail été choisie par
UEternel pour lui servir de résidence?.

! Remarquez que le psalmiste parle d'une tente, ce qui nous rappelle
que 1 Sam. IT, 22 ne parle pas non plus, & propos de Silo, d'uvn temple ni
d'une maison, mais de la tente d’assignation, et que dans 2 Sam. V1I, 6,7
il est dit que jusqu'au regne de David 1'Eternel a voyagé sous une tente
et qu'il n’a demandé & aucune des tribus d'lsraél de lui batir une maison
de cedre, ¢’est-i-dire un temple; comp. également 1 Rois [II, 2: 4l n'a
point été bati de maison pour le nom de Yahweh jusqu'aux jours de
Salomon. Cependant, tente ou maison, tabernacle ou temple, toujours
est-il que le sanctuaire de Silo servait b I'Eternel de mishkdn, de rési-
dence.

? Notez que dans tout I’Ancien Testament I'idée d'un choix, d'une élec-
tion par 'Eternel ne se {rouve appliquée h aucune autre ville qu'a Jérn-

THEOL. ET PHIL., 1883. 9



126 H. VUILLEUMIER

Et pourquoi, toujours d’aprés l'auteur des livres des Rois,
n’y a-t-il pas eu de lieu choisi par I'Eternel avant Jérusalem et
avant I'époque de Salomon ? Parce que depuis cette époque
seulement Israél s’est trouvé dans la situation décrite dans
Deut. XII, 10 sq. On n’a pas assez remarqué ces versets ol
« Moise, » c’est-d-dire l'auteur du Deutéronome, détermine
plus exactement le temps & partir duquel la liberté illimitée en
matiére de lieux de culte (vers. 8) devait faire place au régime
nouveau d’une rigoureuse centralisation : « Quand UEternel,
dit-il, vous aura donné du repos de la part de tous vos enne-
mis & Uentour, et que vous serez en parfaite sécurité, alors
il y aura un lieu, choisi par 'Eternel pour servir de demeure
son nom, ol vous apporterez tout ce que je vous ordonne. »

Quelle époque Pauteur du Deutéronome avait-il en vue en
s'exprimant de la sorte? Interprcte authentique de la pensée
du deutéronomiste, le rédacteur de nos livres des Rois n’hé-
site pas a rapporter ce terminus a quo au regne de Salomon.
« Tu sais, fait-il dire & ce prince, dans le message qu’il envoie
a Hiram ‘& P'occasion des préparatifs pour la construction du
temple, tu sais que David mon pére, n’a pu bitir une maison
pour le nom de Yahweh, son Dieu, a cause des guerres dont on
Uenveloppait... Maintenant Yahweh mon Dieu, m’a donné du
repos de toutes parts; plus d’adversaire, point ’affaires ficheu-
ses ! Voici, jai l'intention de batir une maison pour le nom de
Yahweéh, mon Dieu, » etc. (1 Rois V, 16 sqq.; trad. fr. vers.
2sqq.) Pareillement, la bénédiction du peuple par Salomon, le
jour de la dédicace, débute par ces mots: « Béni soit Yahweh
de ce qu'il a donné du repos a son peuple d’Israél selon toutes
ses promesses. » (VIII, 55 sq.) C’est par les vicloires de David
seulement gquavait ¢té achevée I'ceuvre séculaire de la con-
quéte et qu’lsraél avait atteint ses extrémes limites (Gen. XV,
18 5qq.; Ex. XXIII, 23, 31; comp. 1 Rois V, 1, 4, trad. franc.
IV, 21, 24.) Avant que le peuple fil ainsi parvenu aw repos, et
que le centre de gravité de la théocratie se fut enfin fixé en
salem. — Voir sur toute cette question Riehm, Gesetzgebung, pag. 27sqq.
89 sqq. et la critique, par le méme auteur, de I'ouvrage de Kleinert sur
le Deutéronome, dans les Studien und Kritiken de 1873, pag. 183 sqq.



LA GRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 127

Sion, il n’existait pas de lieu définitivement choisi par Yahweh
pour y faire demeurer son nom ; 1l ne pouvait étre question de
lui batir une maison ; encore moins pouvait-on songer 4 cen-
traliser tout le culte en un seul et méme lieu. Une fois le tem-
ple bati dans la nouvelle capitale, on pouvait y aspirer (voy.
1 Rois III, 2 sq.) et le besoin devait s’en faire sentir de plus en
plus, & mesure que le culte des hauts lieux se rapprochait da-
vantage des cultes palens.

Ainsi done, quand le Deutéronome parle du lieu, choisi par
I’'Eternel, oli doivent affluer toutes les offrandes et s’immoler
toutes les victimes, tout indique que c’est de Jérusalem qu’il
entendait parler. (est au sanctuaire construit par Salomon
apres qu’lsraél fut parvenu au repos qu’il voudrait lier tout
acte de culte public. « Le Deutéronome, nous n’en disconve-
nons point, a été écrit dans les temps qui ont suivi le régne de
Salomon, et I'un des principaux motifs de sa rédaction a été de
combattre le culte des hauts lieux au nom de la légitimité
exclusive du temple exisiant de jure divine & Jérusalem. »
Ainsi s’exprime un homme qui, 11 v a dix ans, croyait encore
a la possibilité de soutenir la composition mosaique du Deu-
téronome 1.

Ce n’est pas ici le lieu de fixer plus exactement la date de la
rédaction du code deutéronomique. Notre dessein, pour le
présent, était simplement de démontrer que ce code ne peut
étre émané du méme auteur que le Livre du pacte.

35. Pour achever d’établir la pluralité et la diversité des
codes réunis dans notre Pentateuque, 1l ne nous reste plus
qua mettre 'un et l'autre de ces documentls en présence des
autres lois de 'Exode, du Lévitique et des Nombres, dont la
rédaction écrite n’est point attribuée a Moise. (§ 24.) Il suffira
d’un petit nombre d’exemples pour montrer que ces autres
lois, qui, nous I'avons vu (§ 25), se distinguent déja dans leur
ensemble par un style et un langage & elles, difféerent pareille-

! Delitzsch, art. cités, pag. 564. Ces articles datent de 1880. La qua-

tribme édition de son Commentaire sur la Genese ou il défendait encore,
quant au corps du Deutéronome, la these traditionnelle, est de 1372.



128 H. VUILLEUMIER

ment des autres codes par leur contenu et décélent ainsi une
origine 4 part. Pour abréger, nous désignerons I’ensemble de
ces lois, redigées dans « le langage technique des prétres »
(Munk) et la plupart relatives aux choses du culte, par le
terme que M. Wellhausen a mis & la mode, celui de code sa-
cerdotal.

Un premier point de comparaison nous est tout indiqué par
le sujet qui vient de nous occuper dans les paragraphes précé-
dents, savoir le lieu de culte. Quelles sont & cet égard les dis-
positions du code sacerdotal ?

Il ne se prononce explicitement sur ce sujet qu’en un seul
passage, mais il le fait de la fagon la plus catégorique : « Tout
homme de la maison d’Israél ou des étrangers séjournant au
milieu de vous qui offre un holocauste ou tel autre sacrifice
et qui ne l'amene pas & Uentrée de la tente d’assignation pour
Poffrir & Yahweh, cet homme-la sera retranché de son peuple. »
(Lév. XVII, 8, 9.) Cet article condamne donc du méme coup
les sacrifices offerts & un autre dieu qu’a Yahweh, et les sa-
crifices offerts ailleurs que devant le Tabernacle.

On le voit, le code sacerdotal pas plus que le code deutéro-
nomique n’admet la pluralité des autels. Mais voici en quoi il
se distingue de lui.

1. Tandis que la centralisation du culte se présente constam-
ment dans le Deutéronome comme un but & poursuivre, un
idéal & atteindre, elle apparait dans la législation sacerdotale
comme le point de départ, la base de toute l'organisation ri-
tuelle. En effet, si le texte que nous venons de transcrire est
dans notre code le seul ol le postulat de l'unité du lieu de
eulte soit expressément formulé, en revanche cette unité y est
eonstamment présupposée. Sur elle reposent, par elle s’expli-
quent toutes les prescriptions touchant les divers actes de
culte, les fétes et les saintes assemblées, les fonctions et les
revenus des prélres et des léviles. L’auteur ou les auteurs de
cette législation ne semblent pas admetire qu’il en puisse étre
autrement. Aussi ne polémisent-ils que rarement contre la
pluralité des lieux de culte. Ils ont pour principe, dirait-on,
de l'ignorer.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 129

2. D’apres Deut. X1I, le culte ne devait étre centralisé que
lorsque Israél serait entré en pleine et paisible possession de la
terre promise : alors seulement I’antique et traditionnelle liberté
(quant aux lieux de culte, liberté sanctionnée et réglée par
Ex. XX, 24-26, devait céder devant le monopole réservé au
lieu unique que I'Eternel aurait choisi dans I'une des tribus
pour y faire demeurer son nom. Les lois du code sacerdotal,
au contraire, exigent ou présupposent des Uabord la plus ri-
goureuse centralisation du culte, bien qu’elles soient rédigées
presque d’un bout & 'autre en vue du séjour auw désert. Tout
gravite ici autour du Tabernacle, qui n’est pas méme nommé
dans le code deutéronomique.

3. Le code sacerdotal pousse le principe de la centralisation
plus loin que ne fait le code deutéronomique. Voici dans
quel sens. Une antique coutume religieuse, dont ’existence
nous est attestée par un curieux épisode de I'histoire de Saiil
(1 Sam. XIV, 32-35), voulait qu’aucune piéce de bétail ne fut
égorgée, ni sa chair employée comme viande de boucherie,
sans que le sang en fut versé contre Uautel. Ceci n’était évi-
demment praticable que s’il existait des bamdth en divers lieux
du pays, et ne se conciliait par conséquent qu’avec une loi
dans le genre de celle que nous avons rencontrée dans le Livre
du pactel. (Ex. XX, 24sqq.) Mais une fois les bamdéth abolies,
une fois que l'autel du sanctuaire central était déclaré seul
légitime, & I’exclusion de tout autre, que faire ? Interdire a tous
les Israélites qui demeuraient trop loin pour venir chaque fois
avec leur piece de bétail aupres de l'autel de I'Eternel, de
manger dorénavant de la viande, sous peine d’encourir les
rigueurs de la loi el la disgrace du ciel? Non, dit le code deu-
téronomique (XII, 15 sq., 20 sqq.) « si le lieu choisi par I’Eter-
nel est trop éloigné de toi, tu pourras tuer du gros et du menu
bétail et en manger la viande dans tes porles selon ton désir.

! 11 serait possible qu'une ancienne loi sanctionnant la dite coutume
fot & la base du texte actuel de Lév. XVII, 8 sqq. Voir Kittel, Dieneueste
Wendung der pentateuchischen Frage, I, dans Theol. Studien aus Wiirt-

temberg, 1881, pag. 44 sqq. et Dillmann dans son commentaire ad
Lév. XVII.



130 H. VUILLEUMIER

Tu pourras en manger comme on mange du gibier; celui qui
est impur et celul qui est pur en mangeront I'un et l'autre.
Seulement, garde-toi bien d'en manger le sang ; car le sang
c’est 'ame... Tu le laisseras écouler a terre comme de 'eau. »
Le code sacerdotal, lui, n’admet point un pareil accommode-
ment. Permettre de faire boucherie oli que ce soit, « dans les
champs, » ce serait favoriser le penchant & l'idolitrie. Toute
piéce de gros et de menu bétail doit étre amenée devant la de-
meure de Yahweh et égorgée la, a 'entrée du Tabernacle. Le
prétre en versera le sang contre Uautel et en fera fumer la
graisse, « en agréable odeur, » & 'Eternel. En un mot, toute
piece de bétail dont on veut manger la viande doit étre aupa-
ravant offerte a UEternel, et assimilée aux victimes destinées
aux sacrifices dits de prospérité. Quiconque contreviendra i
cette regle sera réputé coupable de meurtre et s’expose & étre
retranché du milieu de son peuple. Ce doit étre 14 pour les
Israélites une khougqath ‘6lém, une loi perpétuelle, de généra-
tion en génération. (Lév. XVII, 3-7.)

Voila donc, sur cette matiere si essentielle des lieux de culte,
une troisiéme législation, qui ne concorde ni avec celle du
Livre du pacte, dont elle est pourtant censée contemporaine
(une et P'autre étant réputées sinaitiques), ni avec celle du
Deutéronome, malgré leur accord sur le principe de I'unité du
sanctuaire. En effet, le Livre du pacte autorise une coutume
que le code sacerdotal condamne sous peine de « retranche-
ment, » et le Deutéronome apporte A la théorie de la centrali-
sation un tempérament qui va directement & I'’encontre de ce
que le méme code sacerdotal érige en statut obligatoire pour
tous les temps.

36. A la question du lieu de culte se rattache de preés celle
des ministres du culte.

Nous avons appris dés notre enfance que ces fonctions
étaient le monopole de la tribu de Lévi, mais que, au sein de
cette tribu elle-méme, il existait une démarcation tranchée
entre les Aaronides, ou prétres proprement dits, et les simples
lévites. Telle est en effet la théorie du code sacerdotal.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 1531

Selon lui, les lévites sont adjoints en sous-ordre aux Aaro-
nides pour remplir, & titre de substituts des premiers-nés
d’Israél, certains offices subalternes auprés du Tabernacle.
(Nomb. III, VIII, 16 sqq., X VILI, 3 sq., 22, etc.) Leur « salaire »
consiste dans les dimes que les Israélites étaient tenus d’ap-
porter & I'Eternel, et quarante-huit villes avec leur banlieue
devaient leur étre assignées pour demeures dans le territoire
des autres tribus. (Nomb. XVIII, 21 sqq. et XXXV, 1 sqq.)

Quant au service de l'autel et de I'intérieur du sanctuaire, il
est réserveé, sous peine de mort, aux Aaronides exclusivement.
(Nomb. III, 10; XVIIL, 3-7; comp. chap. XVI.) Ceux-ci ont été
a tout jamais mis & part pour cela. (Ex. XXVIII, 1; XXIX, 9;
XL, 15.) Seuls aussi ils sont chargés d’enseigner les statuts de
I'Eternel (Lév. X, 11), d’appliquer les lois relatives & la pureté
(Lév. XIIl et XIV), de faire I'estimation des dons offerts & Dieu
(Lév. XXVII, 12 sqq.), de diriger la procédure prescrite par la
loi sur la jalousie contre la femme soupgonnée d’infidelité
(Nomb. V, 11-31), de bénir 'assemblée au nom de I’Eternel
(VI, 22 sqq.) ete. Les prétres en activité de service portent un
costume spécial (Kx, XXVIIIL, 2 sq., 40 sqq.). Pour étres aptes &
remplir leurs augustes fonctions, i1ls doivent non seulement
éviter toute souillure et fuir tout exces (Lév. X, 841 ; XXI,1-9),
mais étre exempts de défauts physiques (XXI, 16-24). En
retour, le prétre jouit pour son entretien du « pain de son
Dieu » (XXI, 22), c’est-a-dire de la part qui lui revient des
« choses sacro-saintes » (pains de proposition, certaines victi-
mes animales, oblations végétales) et des « choses saintes »
{portions prélevées sur les sacrifices de prospérité, premiers-
nés du bétail, prémices, objets dévoués par interdit, dime de
la dime, et en temps de guerre une part du butin, Nomb.
XVIII, 8 sqq., 20, 25 sqq.; XXXI, 28 sqq.)

Voila, & grands traits, ce que statue en celte matiére le code
sacerdotal. Qu’en est-il a cet égard des deux autres codes?

Le Livre du pacle ne parle ni de prétres ni de 1évites. Assu-
rément on aurait tort d’en conclure que, d’aprés ce document,
il 0’y avait pas, ou méme qu'il ne devait pas y avoir d’hommes
specialement attachés au service des lieux saints. Il va de soi



132 H. VUILLEUMIER

que dans la « maison de Yahweh» il y avait, il devait y avoir
des prétres pour présider aux cérémonies qui se célébraient
a l'occasion des fétes annuelles (Ex. XXIII, 14-17) et pour re-
cevoir les prémices que I'Israélite était tenu d’offrir & son Dieu.
(Ibid. vers. 19.) Nul doute aussi que le tribunal qui intervenait
dans les causes portées el-haélohim, c’est-a-dire au sanctuaire
(Ex. XXI, 6; XXII, 7, 8 comp. vers. 28), ne fit composé, au
moins en partie, de prétres. Mais n’est-il pas remarquable que
dans aucun des articles ayant trait au culte il ne soit fait men-
tion de leur ministére ? Il y a plus : les articles déja cités ol le
législateur vient 4 parler des autels et de la maniére de les
construire, s’adressent, non pas au prétre, mais a tout Israélite
indistinctement: « Tuw me feras un autel... surlequel tu immo-
leras tes holocaustes et tes sacrifices de prospérité... Tu ne mon-
teras pas & mon autel par des degrés. » Il était donc loisible a
I'Israélite d’offrir des sacrifices sans Uintervention d'un prétre.
Et en effet, dans le récit qui suit immédiatement les « paro-
les et droits » tirés du Livre du pacte, récit relatif a la solen-
nisation de l'alliance sinaitique, nous voyons officier a 'autel
des jeunes gens d’entre les fils d’Israél. (Ex. XXIV 51))

— Mais cette latitude laissée aux laiques n’avait sans doute
qu'une valeur transitoire? Elle ne devait subsister qu’aussi
longtemps qu’il n’y avait pas de sacerdoce réguliérement cons-
titué ?

— Transitoire ? valable seulement pour quelques mois 2., une
disposition qui a trouvé place dans un acte aussi fondamental
que 'était le livre de Ualliance ? Rien absolument ne nous au-
torise & considérer ces articles comme purement provisoires,
pas plus en ce qui concerne le personnel officiant qu’en ce qui
regarde les lieax de culte. D’ailleurs, lors des préliminaires de
Palliance, Yahweh ne déclare-t-il pas que toute la maison de
Jacob sera pour lui un «royaume de prétres,» (ue lous les
Israélites sont empreintsd’un caractére sacerdotal ? (Ex. XIX, 6.)

1 11 est permis de supposer que ces ne'arim étaient pris d’entre les
premiers-nés, qui appartenaient tout spécialement i I'Eternel (Ex. XXII,
2% 8q.) et & qui les lévites furent ensuite substitués. (Nomb. Il1, 12 sq.)



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 133

Et puis, comment fermer les yeux aux enseignements de I'his-
toire ?

Sans doute, les prétres altachés au sanctuaire national de
Silo appartenaient & la tribu de Lévi et plus spécialement a la
maison d'Aaron (Jug. XX, 28 ;1 Sam.II, 27 sqq.). Sans doute
encore que dés I'époque des juges on recourait, de préférence,
pour les sanctuaires fondés en divers lieux, au ministére de
prétres lévitiques (Jug. XVII, 13 ; XVIII, 19). Cependant, & dé-
faut d'un lévite, 'éphraimite Mikah n’hésite pas & installer un
desesfils comme prétre dans sa « maison de Dieu. » (Jug. XVII, 5.)
Ni Gédéon ni Manoah, ni Sail ni David n’étaient lévites. L’ori-
gine lévitique de Samuel est sujette & caution 1. En tout cas, niles
unsniles autres n’étaient de la famille d’Aaron Etcependant les
uns comme les autres ont offert des sacrifices. Lors du transport
de I'arche en Sion, David portait un éphod et il bénit le peuple
au nom de 'Eternel (2 Sam. VI, 14-17). Mieux que cela : non
content d’avoir deux prétres en chef, Gadoq et Ebyalhar, David
établit comme prétres ses propres fils ainsi que Tra le yairite.
(2 Sam. VIII, 18; XX, 26 2.) Toutes choses qui se concilient
sans difficulté avec les dispositions élastiques du Livre du pacte
mais sont en opposition flagrante avec les théories du code
sacerdotal sur la compétence pontificale exclusive des Aaro-
nides.

Et le Deutéronome ?7— Le Deutéronome occupe une position
en (uelque sorte intermédiaire.

Il n’admet pas que des laiques remplissent les fonclions
sacerdotales. 1l enseigne que dés l'ovigine la tribu de Lévi a
elé mise & part dans ce but. C'est elle que Yahweh a désignée

! Les livres de Samuel n’en parlent pas. Elle ne se fonde que sur une:
généalogie du livre des Chroniques.

? On a beau dire, le mot koh/n ne désigne ici pas plus qu'ailleurs un
ministre d’Etat (Perret-Gentil, Segond); il signifie comme toujours mi-
nistre du culte (Lansanne, Reuss.). Pour s'en convaincre, il suffit de relire
28am. XX, 26; apres avoir dit que Cadoq et Ebyathar étaient kokhanim,
Pauteur continue en disant: «et de méme (wegam) Ira le yairite fut
kohén de (ou pour) David.» La prétrise était alors une des charges
de la cour; ep. 1 Rois IV, 5. 1l ne faut pas invoquer I'autorité du chroni-
queur sacerdotal qui a écrit apres l'exil. (1 Chron. XVIII, 17.)



134 H. VUILLEUMIER

« pour porter I'arche de l'alliance, pour se tenir devant lui,
pour faire le service, pour bénir en son nom le peuple jusqu’a
ce jour» (X, 8; comp. XVIII, 5), et en outre « pour prononcer
en cas de contestation et de lésion. » (XXI, 5.) Et comme, en
suite de cette mise & part pour le service de Dieu, les lévites
n’ont point d’héritage au milieu de leurs freres, Yahweh se
charge de leur tenir lieu d’héritage : 1l pourvoit & leur entre-
tien au moyen des sacrifices qui lui sont offerts. (X, 9; XVIII,
1, 2.)

D’un autre coté, le Deutéronome semble ignorer la distinction
hiérarchique si tranchée que le code sacerdotal établit entre le
commun des fils de Lévi et les filsd’Aaron. Le terme méme de fils
d’Aaron lui est étranger, et on vientde voir quela thorah deuté-
ronomique applique & toute la tribu de Lévi ce principe : « 'E-
ternel est sa part, » quele code sacerdotal n’applique qu’a Aaron
et auxsiens. (Nomb. XVIII, 20.) Est-ce & dire que le Deutéronome
n’admelte aucune différence de rang parmi ceux qu’il deésigne
plus d’une fois par leterme collectif de hak-kohanim hal-le-
wiyim, «les prétres lévitiques 7 » Est-il vrai qu’il les melte tous
sur le méme pied et leur atiribue a tous les mémes droits? On
I'a souvent prétendu. Nombre de critiques voient dans cette
¢galité entre prétres et lévites une des particularités les plus
caractéristiques de la législation contenue dansle Deutéronome!.
Nous pensons que la chose n’est pas aussi « indiscutable » qu’on
se plait & le dire et qu’ll y aurail sur ce point quelques réserves
a faire 2. Sans entrer ici dans le fond de cette discussion qui
nous ferait dévier de notre propos, constatons simplement ceci :
a supposer que d’aprés le Deutéronome tous les fils de Lévi
fussent égaux en théorie, il est hors de doute que, en fuit, tous
n’ont pas, selon lui, les mémes fonctions ni les ménes droits.
En vertu de la centralisation du culte et de 'abolition de tous

1 Non seulement MM. Kuenen, Wellhausen, Reuss, Kayser, etc., mais
aussi M. Kleinert, das Deuteronom, pag. 115 sq.

2 Comp. par exemple Deut. XVIII, 3 avec vers. 6, et surtont XXVII,
9avec vers. 12, Voir sur ce sujet Richm, Handwirterbuch,a 'art. Priester ;
Dillmann, commentaire cité, pag. 458, et en particulier Kittel, Studien
aus Wiirttemberg, 1882, pag. 278 sqq.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 135

les sanctuaires provinciaux et privés, il n’y a et ne peut y avoir
pour lui de véritables prétres 1évitiques que ceux qui sont at-
tachés au sanctuaire central. (XVIII, 3 sq.; XXVI, 3 sq. cp.
XVII, 8-13; XIX, 16 sq.) Mais en cela méme se manifeste une
différence bien marquée entre le code deutéronomique et le
code sacerdotal.

Au lieu de la distinction hiérarchique entre fils de Lévi et fils
d’Aaron, qui est pour le code sacerdotal le point capital tandis
qu’elle semble a peine exister pour le Deutéronome, nous
voyons apparaitre au premier plan, dans celui-c¢i, une dis-
tinction d’un tout autre ordre : celle entre prétres lévitiques se
tenant devant I’Eternel et le servant dans le lieu choisi par lut,
c’est-d-dire 4 Jérusalem, et lévites demeurant « dans tes portes, »
c’'est-a-dire dans les autres villes du pays. La, par conséquent,
un privilége de rang héréditaire, on pourrait dire de caste ; ici,
un privilege de lieu. La, entre les deux catégories de lévites,
une barriére infranchissable ; ici, au contraire, faculté accordée
au lévite de province et, comme tel, mis en disponibilité, de
«faire le service au nom de Yahweh » et de participer aux avan-
tages matériels du sacerdoce effectif, 4 la seule condition qu'’il
se transporte de la ville o1 il est domicilié au lieu choisi par
I'Eternel. (XVIII, 6-8.)

A cette premiére différence s’en ajoutent et s’en rattachent
deux autres. Au lieu d’étre parqués dans quarante-huit villes
déterminées, tant de villes par tribu, les lévites — savoir ceux
qui n’ont pas le privilege d’appartenir au corps sacerdotal de la
capitale — vivent disséminés dans «les portes, » c’est-a-dire les
villes quelconques des autres tribus d’Israél. Et au lieu d’avoir
pour salaire toutes les dimes que les Israélites doivent & I'E-
ternel, & charge d’en prélever la dixiéme partie pour les prétres
(Nomb. XVIII, 25 sqq.), ils en sont réduits la plupart & vivre
de la bienfaisance de leurs combourgeois. (Voir § 31 a la fin.)
En fait de dimes, ils n’ont que la portion qui leur revient, au
méme titre qu'a I’étranger, & Porphelin et & la veuve, de la
dime de la troisitme année (Deut. XX VI, 12-15; cp. XIV, 28,29).
Car les deux autres années la dime devait étre portée, en na-
ture ou en argent, au lieu choisi par I'Eternel. L, les péres de



136 H. VUILLEUMIER

famille israélites la consommaient eux-mémes « en présence de
Yahweh, » avec ceux de leur maison, en ayant soin, il est vrai,
d’inviter a ce festin les lévites de leur ressort. (XIV, 22-27 ;
comp. XII, 6 sq., 11 sq., 17 sq.).

Résumons-nous, en ramenant les divergences & leur plus
simple expression :

L’ancienne législation sinaitique reconnait a tous les fils d’Is-
raél un caractere sacerdotal, ce qui n’exclut pas lexistence
d’un sacerdoce spécial aupres des divers sanctuaires, et en par-
ticulier aupres de la maison de Dieu centrale.

La thorah deutéronomique pose en principe la mise & part,
pour le service de Dieu, des fils de Lévi; mais, en fait, elle ne
reconnait comnme sacerdoce légitime que celui des prétres lévi-
tiques du lieu choisi par Yahweh.

Le code sacerdotal, enfin, exclut sous peine de mort des
fonctions et prérogatives du sacerdoce quiconque, fut-il d’ail-
leurs lévite et attaché au service du Tabernacle, quiconque
n’'est pas fils d’daronl. |

37. On se heurle a des divergences non moins irréductibles
lorsqu’on passe en revue les nombreuses régles touchant les
sacrifices et les redevances théocratiques.

Pour ne pas abuser de la patience de nos lecteurs, nous nous
en tiendrons aux divers statuts concernant les premiers-nés
des animaux domestiques. (Comp. § 27.)

I. Livre du pacte, Ex. XXII, 29

a) Le premier-né du gros et du menu bétail doit étre donné
a Yahweh.

b) Ce don doit se faire le huitiéme jour aprés la naissance.
{Sans doute parce que les jeunes bétes devenaient sacrifiables
ce jour-la; comp. Lév. XXII, 27.)

II. Loi dite des secondes tables, Ex. XXXIV, 19 sq.; comp.
X111, 12 sqq.

a) Le premier-né du bétail (le mdle, s’entend) doit étre m-
molé & Yahweh.

b) Le premier-né de I'dnesse — qui, étant censé impur,

' Ajoutez que ce code est le seul ol il soit parlé du grand-prétre.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 137

n’était pas sacrifiable — doit étre racheté avec une piéce de
menu bétail, & défaut de quoi on lui rompra la nuque.

III. Thorah deutéronomique, Deut. XV, 19-23 :

a) Tout premier-né male du gros et du menu bétail doit étre
consacré & Yahweh, d’ou il s’ensuit que celui du gros bétail ne
peut étre employé & quelque ouvrage que ce soit et que celui
du menu bétail ne doit pas étre tondu.

by D'année en année, ces premiers-nés sont immolés A
I’Eternel dans le lieu choisi par lui, c¢’est-a-dire au sanctuaire
central, et leur chair consommée «en présence de Yahweh »
par le propriétaire et sa famille.

c¢) Toutefois les bétes entachées de quelque défaut corporel
ne sont pas offertes & I'kternel. On peut les manger chez sot,
comme toute autre viande de boucherie. Seulement on aura
soin, dans ce cas, de n’en pas manger le sang, mais dele laisser
écouler a terre.

IV. Code sacerdotal, Lév. XXVII, 26 sq. et Nomb. X VIIL, 1518 :

a) Le premier-né des animaux appartient ¢ Yahweh ; d’oil
résulte qu’il ne peut étre question de le lui consacrer a titre
d’offrande votive ou volontaire. (Lév. XXVII, 26.)

b) Les premiers-nés font partie du revenu que Yahweh as-
signe aux prétres aaronides. (Nomb. XVIII, 15 a.)

¢) Le premier-né d’un animal impur (non plus de I'dnesse
seulement) doit étre racheté par son propriétaire au profit dufisc
du sanctuaire. — Cerachat a lieu a partir de U'dge d’un mois. —
La rancon (ne consiste pas en une piéce de menu bétail, mais)
est fixée 4 5 sicles dits dusanctuaire. (Nomb. vers. 415 b, 16.) D’a-
prés un autre statut, qui semble étre un amendement & celui-
14, bien qu’il se trouve déja dans le Lévitique (XX VII, 27), le prix
de rachat n’est pas fixé une fois pour toutes, il dépend de Uesti-
mation du prétre : celui-ci taxe 1’animal et fait payer au pro-
priétaire les sixc cinquiémes de sa valeur ; si le propriélaire ne
tient pas & le racheter, Ianimal (au lien d’avoir la nuque
rompue) est vendw a un tiers pour le prix auquelil a été évalué
par le prétre.

d) Quant aux premiers-nés des animaux purs, vache, brebis
ou chévre, les prétres (et non le propriétaire) en consomment



138 H. VUILLEUMIER

la chair avec leurs familles, aprés que le sang a été répandu
sur l'autel et la graisse réduite en fumée, comme offrande d’a-
gréable odeur a Yahweh. (Nomb. vers. 17-19.)

Ces divers reglements reposent tous sur le méme principe
fondamental. Mais il saute aux yeux que ce principe recoit des
applications bien différentes et en partie contradictoires. ILes
premiers-nés appartiennent & Yahweh : la-dessus il régne un
parfait accord. L’accord cesse dés qu’il s’agit de déterminer
soit les espéces animales auxquelles la régle s’applique, soit
surtout le mode de la consécration.

38. Un dernier exemple, emprunté au droit civil, celui-la. Je
veux parler des lois concernant Paffranchissement des esclaves
hébreux.

I. Nous avons transcrit dans un précédent paragraphe (26)
les articles du Livre du pacte relatifs 4 cette matiére : Ex. XXI,
2-6. En voici la teneur.

Un esclave hébreu devait servir son maitre pendant six ans.
La septieme année il avait le droit de le quitter sans payer de
rancon. S’il était déja marié au moment de tomber en servi-
tude, sa femme redevenait libre en méme temps que lui. Si,
au contraire, ¢’élait son maitre quil’avait marié en lui associant
une de ses esclaves, la femme, avec les enfants issus de ce
mariage, restait la propriété du malitre. Renoncait-il, par atta-
chement pour son maitre et par affecltion pour sa femme et ses
enfants, & se prévaloir de son droit & la manumission, son
maitre devait 'amener au sanctuaire (sans doute pour y faire
sa déclaration devant ceux quiadministraient la justice au nom
de Dieu) et, aprés l'avoir fait approcher de la porte ou du po-
teaul, il lui percait l'oreille au moyen d’un poingon. I’oreille
percée était la marque de la servitude & vie volontairement
acceptée.

De ce texie rapprochons les préceptes correspondants du
Deutéronome, XV, 12-18, et les stipulations du code sacer-
dotal, Lév. XXV, 39-46,

I 11s’agit de la porte ou du poteau (ham-mezouzah) du sanctuaire;comp.
1Sam. 1, 9.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 159

II. La thorah deutéronomique est d’accord avec le Livre
du pacte sur les points essentiels : elle parle de I'hébreu qui est
devenu lesclave d’'un de ses compatriotes '; la durée légale de
la servitude est de six ans; si, au bout des six ans, 'esclave
préfere ne pas quitter la maison de son maitre, il doit avoir
I'oreille percée, en signe de servitude volontaire a perpétuite.

Voici les principales différences :

10 Les dispositions relatives & I’esclave homme sont également
applicables, selon le Deutéronome, & la fille (ou femme) réduite
a la servitude. (Vers.12 et 17b.) Le Livre du pacte, au contraire,
dans la demi-décade relative a la servante israélite (Ex. XXI,
7-11), statuait expressément qu’elle ne devait pas s'en aller
comme s’en vont les esclaves mdales. — Cette différence s’expli-
que comme suit : I’ancienne législation partait de 'idée, fondée
dans les mceurs du temps et la coutume, qu'une fille d’hé-
breu vendue a4 un compatriote comme d@mdh ne descendait
point pour cela au niveau de simple esclave, shiphkhah, as-
treinte aux travaux serviles méme les plus pénibles et les plus
rebutants, mais qu’elle pouvait prétendre & devenir la concu-
bine de son maitre ou d’'un de ses fils. (Comp. vers. 8-10.)
Cette idée, parait-il, n’avait plus cours a 'époque ou fut rédigée
la thorah du Deutéronome, ou du moins le deutéronomiste ne
juge pas & propos d’entrer dans cette idée-1a. Il omet les dispo-
sitions spéciales de I'ancien code touchant la servante concu-
bine, et assimile purement et simplement la condition de
Vdmdh hébreue (vers. 17 fin) & celle du ‘ebed : « Tu feras de
méme, dit-il, pour ta servante 2.»

20 Non seulement le maitre doit rendre la liberté & son es-
clave la septieme année, mais il doit le faire de bon ceeur.

' La seule nuance h signaler entre les deux textes, c’est que le Livre du
pacte dit: « si tu acquiers un esclave hébreu, » sans spécifier les circons-
tances ou les causes de cette acquisition, tandis que le Deutéronome parle
d’un hébreu, homme ou femme, qui se vend comme esclave, ce qui semble
exclure les cas de vente par un tiers. En cela le Deutéronome se rapproche
du Lévitique.

? De 1 vient que Jérémie, dans le discows o1 il cite cette loi, XXXIV,
8 5qq., emploie couramment shiphkhah b cOté de ¢bed, mettant ainsi es-
clave homme et esclave femme exactement sur lo méme pied.



140 H. VUILLEUMIER

Nombreux, sans doute, étaient les propriétaires qui trouvaient
dur (v. 18) de devoir, au bout des six ans, se priver des services
d’une robuste paire de bras. Aussi la lol en uestion parait-elle
étre restée le plus souvent une lettre morte (Comp. Jér. XXXIV,
8 sqq.; vovez en particulier la fin du verset 141). Pour amener
les maitres 4 des sentiments meilleurs, le législateur deutéro-
nomien leur donne & considérer (vers. 18) que les services ren-
dus par l'esclave dans l’espace des six années légales valent
bien ceux de deux mercenaires et qu’ainsi il a amplement ga-
gné sa liberté. Plus que cela: faisant appel, selon sa coutume,
aux senliments de reconnaissance envers Dieu qui a racheté
Israél de la servitude d’Egypte, il ordonne de ne pas laisser
partir ’esclave les mains vides: « Aie soin de lui donner de
ton menu bétail et des produits de ton aire et de ton pressoir
autant qu’il (ou elle) peut en emporter sur son dos » (Vers. 13-15).

3o L’acte symbolique du percement de l'oreille, au lieu de
s’accomplir « devant Elohim, » en présence des juges siégeant
au sanctuaire, se pratique au domicile du maitre, & la porte de
sa maison. (Vers. 16, 17.) Cette divergence est en rapport, non
pas tant avec ’établissement du peuple dans le pays de Canaan
et sa dissémination sur une étendue plus vaste que n’était celle
des campements du désert (nous avons vu précédemment que
le passage & la vie sé¢dentaire est déja prévu dans la vieille 1é-
gislation sinaitique), mais avec la centralisation du culte et la
proscription de tous les sanctuaires locaux. Pour paraitre el-
ha-elohim, comme le voulait 'ancienne loi (Ex. XXI, 6), il au-
rait fallu, d’aprés le principe du Deutéronome, se rendre au
lieu choisi par Yahweh. Or le législateur ne pouvait pas exiger
que, dans chaque cas, maitre et esclave fissent ensemble le
voyage de Jérusalem pour y opérer le percement de loreille
contre le poteau du temple. Voild pourquoi il relégue cette cé-
rémonie au for domestique, ol 'on y procédait sans doute
devant témoins.

Cependant les différences entre le Livre du pacte et la thorah
deutéronomique pilissent auprés de celles qui existent entre

! « Vos peres ne m'ont point écouté et n'ont pas prété I'oreille. »



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACGTUELLE 141

les dispositions de ces deux codes d’une part et celles de la loi
sacerdotale de l'autre.

IIL. Le texte du Lévitique, XXV, 39-46, fait partie d'une loi
sur la shenath hai-yobél, 'année du jubilé, institution dont il
n’est parlé ni dans 'Exode ni dans le Deutéronome.

Il statue (vers. 39 a, 40 b, 41) que I'Israélite que la pauvreté
a contraint de se vendre & un de ses compatriotes, servira
chez lui jusqu’a Pannée du jubilé. Alors il quittera son service,
lui et ses enfants avec lui, pour retourner dans sa famille
(mishpakhdh) et rentrer dans la propriété de ses peéres. — Le
texte est positif : toute servitude d’un israélite chez un autre
doit prendre fin avec I'année du jubilé. Qu'il y ait sixz ans qu’il
soit entré chez son maitre, qu’il y en ait davantage, ou qu’il y
en ait moins, peu importe. Que servait-il, hélas ! & un pére de
famille d’étre libéré la septiéme année — et méme auparavant
—g’il n’avait pas de quoi se nourrir lui et les siens ? La liberté
n’avait de prix pour lui que si on lui offrait en méme temps
des moyens de subsistance assurés, condition qui ne se
réalisait qu’en lannée du jubilé. Le jnbilé venu, non seu-
lement il était libre, mais de plus il devait étre réintégré
dans son patrimoine. Cetle année-la, remarquons-le bien, de-
vait étre pour tous les Israélites une année de liberté, derdr.
(Vers. 10.) Des lors il ne pouvait étre question, au point de vue
du code sacerdotal, de servitude a vie. Il n’est donc pas éton-
nant que la loi du Lévitique ne dise mot de l'acte symbolique
par lequel, d’aprés les deux autres codes, un hébreu avait la
faculté de se constituer esclave & perpétuité, le ‘oldm 1.

! Est-il nécessaire de dire que Ze ‘oldm, dans Ex. XXI et Deut. XV, si-
gnifie bien & perpétuité, c’'est-a-dire @ vie, et non pas : pour un long espace
de temps, c'est-a-dire jusqu'a l'annéde du jubilé, comme le prétend Munk,
Palestine, pag. 141 et 208, et comme le sous-entendent A. de Mestral, Com-
mentaire sur le Lévitique (Lausanne 1865) pag. 200, et J.-Aug. Bost dans
son Dictionnaire de la Bible, pag. 310 a de la seconde édition (Paris 1865).
Pourquoi le ‘oldm aurait-il dans Ex. XX1, 6, Deut. XV, 17 un autre sens
que dans Lév. XXV, 46 par exemple? 1ailleurs, pour prouver qu'il si-
gnifie & vle, il suffit ’en appeler b la marque indélébile de loreille per-
cée. Ce moyen d'éluder la divergence entre cette troisitme loi et les deux
autres est absolument inadmissible; c’est un vrai coup de désespoir.

THEOL. ET PHIL. 1883, 10



142 H, VUILLEUMIER

Au reste, et c’est ici une seconde différence non moins carac-
téristique, plus capitale méme, que la premiére : en parlant de
vente et de servage la loi lévitique ne parle que par accommo-
dation. (’est une concession qu’elle fait & 'usage établi, aux
tristes exigences de l'état social existant, lequel ne laissait
guére d’autre choix a un israélite tombé¢ dans l'indigence que
d’aliéner sa liberté pour avoir de quoi vivre. Cette coutume, le
Livre du pacte et la thorah deutéronomique n’y trouvent rien
a redire en principe. Ils parlent tout uniment d’esclaves hé-
breux comme d’une chose allant de soi, sans articuler & cet
égard 'ombre d’une critique. Le code sacerdotal, au contraire,
déclare trés nettement que c’est 12 un fait anormal. Selon lui,
le mot esclave jure avec celui de frére, c’est-a-dire de compa-
triote. (Vers. 39.) Mais surtout, I'israélite ne doit pas se vendre
comme se vendent des esclaves. Il ne le doit pas, parce qu’il
n’en a pas le droit, attendu que les enfants d’Israél sont les
esclaves de Yahweh, qui lesa tirés du pays d’Egypte. (Vers. 42.)
Puisqu’ils ne s’appartiennent pas en propre, de quel droit dis-
posrraient-ils de leur personne?

Les esclaves dont I'Israélite peut avoir besoin, il doitlesache-
ter chez les nations d’alentour ou parmi les enfants desthosha-
bim, des familles d’origine étrangére qui habitent, qui sont en
séjour (garim) dans le pays. Ceux-la lui appartiennent en toute
propriété et pour toujours, le ‘oldm ; il peut les employer aux
travaux serviles et les transmetire en héritage a ses enfants.
(Vers. 44-46 a.)

Mais quant & lisraélite que la misére a réduit & « se vendre »
a I'un de ses compatriotes, il ne doit étre ni considéré comme
esclave ni traité comme tel. Sa position chez son maitre et le
travail qu’on lui assigne duivent étre ceux d’un mercenaire,
d’un ouvrier travaillant & la journée. (Cest dire que, par res-
pect pour Yahwéh, on doit s’abstenir vis-a-vis de lui de toute
dureté, de tout procédé despotique. (Vers. 39 b, 40 a, 43,46 b.)

On le voit, le code sacerdotal fait découler du principe théo-
cratique, qui est & la base de toute la législation du Pentateu-
que, des conséquences juridiques que les deux autres codes ne
songent pas encore a en tirer. Ceux-ci se bornent & apporter



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 443

a ’ancien droit coutumier de notables adoucissements en rap-
port avec 'idée sabbatique?, et ils en entourent la pratique de
sérieuses et bienfaisantes garanties en faveur de l'esclave hé-
breu. La loi du Lévitique énonce avec toute la netteté désira-
ble un 1déal qui est seulement impliqué dans les statuts du Li-
vre du pacte et les préceptes de la thorah deutéronomique,
un postulat qui ne s’y trouve, si je puis ainsi dire, qu’a I’état
de tendance. De la theése fondamentale du mosaisme, & savoir
que Yahweh est par droit de rachat le seigneur et maitre d’Is-
raél, et de son corollaire: égalité civile et fraternité de tous les
Israélites, de ces prémisses théocraticques le législateur, dans
Lév. XXV, tire hardiment une conclusion qui équivaut en
théorie & l'abrogation de I'antique coutume. L’esclave hébreu
s’é¢léeve au rang de domestique. Pour lui plus de servitude
perpétuelle. Et afin de rendre son affranchissement possible,
ou plutot réel, on en fait coincider I'époque avec celle du
jubilé, c’est-a-dire, pour parler avec S. Munk (pag. 208 b), du
« rétablissement général de la liberté et de U'égalité. »

39. Nos anciens dogmaticiens posaient en principe que, s'il
se trouve dans I'Ecriture sainte des passages obscurs, difficiles
a concilier avec d’autres textes bibliques, il n'y a pas, il ne
peut pas y avoir en elle de réelles divergences. Toutes les
contradictions qu’'on pourrait alléguer ne sont qu’apparentes.
Et si le Saint-Esprit a trouvé bon de laisser subsister dans les
saints livres un certain nombre de ces e¢nantiophanies, c'est
unicquement dans le but d’exciter les fidéles &4 une étude plus
approfondie du texte sacré et de mettre leur foi a 'épreuve?.

' Ce qui ne veut pas dire que la septiéme année doive étre confondue
avec ce qu'on est convenu d'appeler annde sabbatique, comme le fait
entre autres J.-Aug. Bost dans son dictionnaire, art. année et esclaves.

* Spiritus Dei voluit in quidbusdam difficultates relinquere ad studic homi-
num acuenda et ad eorum fidem probandam. Voir la these précédemment
citée de Jér. Currit, de Mose (Lausanne 1696), § XII. Comparer dans
Diestel, Geschichte des Alten Testamentes in der christlichen Kirche, pag. 315,
une curieuse citation de J. Gerhard. Sans ces pierres d’achoppement,
dit-il, et la dépense de sagacité qu'elles néeessitent, la lecture du texte
biblique risquerait de devenir fastidieuse! (méme pour l'exégete régé-
néré ? ?)



144 H. VUILLEUMIER

Ce point de vue dogmatique, on le sait de reste, est encore au-
jourd’hui celui de la plupart des laiques pieux et de bon nom-
bre de leurs conducteurs spirituels.

L’étude quenous venons de faire a dit montrer ce qu’il faut
penser de cette affirmation pour autant qu’il s’agit de la partie
législative du Pentateuque. Plus on se laissera « exciter & une
étude approfondie » par les différences que certaines lois pré-
sentent en regard d’autres lois relatives au méme objet, plus
on se convaincra que ce prétendu axiome : les divergences
ne sont qu’apparentes, est un pur postulat. Les divergences
existent en dépit des sic jubeo! d’une dogmatique qui a eu sa
raison d’étre et ses jours de gloire, mais qui n’est décidément
plus de notre temps. Et elles subsisteront nonobstant les efforts
de ceux qui assument la tiche ingrate de défendre & outrance
la tradition de la synagogue.

Qu’il y ait la une « épreuve pour la fol, » rien n’est plus
certain. Seulement, le but de I’épreuve pourrait bien étre dif-
férent de ce que pensaient nos docteurs. Pour qui l'accepte
franchement et humblement. elle peut devenir, avec le secours
d’en haut, une crise salutaire :on en sort affranchi de plus d’un
préjugé, avec une foi plus consciente, plus stre d’elle-méme
et, aprés tout, plus simple. La constatation de cesdivergences,
voire méme de ces contradictions, rend au croyant cet inappré-
ciable service de lul apprendre & discerner ce qui est objet de
foi religieuse de ce qui n’est et ne peut étre qu'objet de
croyance intellectuelle. Elle le met en demeure de distinguer
entre l’essentiel : la foi au Dieu vivant, qui a jeté en Israél
les inébranlables fondements de son régne de sainteté et de
justice, et qui a daigné parler déjd aux hommes de ’ancienne
alliance, en divers temps et de diverses maniéres, par ses pro-
phétes, & commencer par Moise, — et l'accessoire, savoir la
créance accordée A telle ou telle théorie humaine touchant
I'origine et la composition du document qui nous a conservé
le souvenir, qui nous transmet les échos de cette révélation
historique. Cette foi-1a, pour peu qu’elle soit ce qu’elle doit étre
pour mériter le nom de religieuse, qu’aurait-elle a craindre de
'abandon d’'un dogme vermoulu, appui artificiel qui tot ou



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 145

tard devient pour elle un embarras, si méme il ne lui tourne
pas en picge ? Rien ne convient & la santé de la foi et & sa
virilité comme l'air, un peu vif peut-étre, mais éminemment
tonique, de la vérité historique.

La vérit£, en ce qui concerne la législation du Penlateuque,
est donc que cette législation, tout en étant une quant a ses
idées fondamentales et dans ses principes généraleurs, n’a pas
été octroyée en une seule fois ni par le méme homme, mais
qu’elle est le dépot d’une longue évolution historique. La crili-
que, en pronongant ce verdict, ne fait du reste que ratifier un
jugement qui s'impose & priorl, et pour ainsi dire d’instinct,
au sens historique. Il serait vraiment étrange et contraire a
toute analogie qu’au milieu du mouvement grandiose qui s’est
produit en Israél danstous les domaines de la vie de l'esprit —
prophétie, poésie, philosophie religieuse et morale, politique
— seule la législation, qui suit toujours et partout la marche
progressive de la vie nationale, fit demeurée absolument sta-
tionnaire 1. "

« La loi, dit un critique déja svuvent cité2, est mosaique par
sa premiere origine. Le régime auquel cette lol soumettait une
fois pour toutes I’existence du peuple d’Israél a sa source dans
une révélation de Dieu. Mais il ne pouvait pas se faire que
cette loi fondamentale ne subit dans la suite des temps, comme
elle Pavait déja fait du vivant du législateur, toutes sortes de
spécifications et de modifications par l'organe de ceux qui
élaient appelés a la propager, a 'expliquer et & l'appliquer...
Dans la thorah se refléte le proces dix fois séculaire a travers
lequel, sur la base une fois donnée, la loi mosaique s’est pro-
videntiellement développée dans la conscience et dans la pra-
tique d’Israél. »

40. Cependant la rédaction de la thorah deutéronomique est
expressément attribuée 4 Moise ! Et les lois du code sacerdotal,

! Cette considération est développée entre autres par Kleinert, das Deu-
teronomium, pag. 45 sqq.

% Delitzsch, Pentateuch-kritische Studien, Zeitschrift fiir kirchliche Wis-
senschaft. 1820, pag. 620 sqq.



146 H. VUILLEUMIER

si elles n’ont pas la prétention d’avoir été écrites par lui, ne
supposent-elles pas d’un bout & 'autre les circonstances histo-
riques et locales de I'’époque mosaique ?

— Il est vrai: & la différence du Livre du pacte et du Deuté-
ronome, ces loissemblent faites spécialement en vue du séjour
au désertl. Elles supposent le peuple réuni en un méme camp,
vivant sous des tentes tout & ’entour du Tabernacle. Plusieurs
sont adressées & Aaron cn personne, ou & Aaron et & ses fils.
Aussi certains critiques, de ceux-la méme qui ne font pas
remonter & Moise la législation dans son ensemble, ont-ils cru
devoir lui attribuer, & lui ou du moins & tel de ses contempo-
rains, celles des lois de I’Exode, du Lévitique et des Nombres
qui sont concues & ce point de vue déterminé2.

Mais cette teinte locale, quelque apparente qu’elle soit, ne
suffit pas pour faire contrepoids aux preuves fournies par le
contenu de ces mémes lois. L’essentiel, ici, c’est le tissu, c’est
I’étoffe, et non la couleur. La forme ne saurait emporter le
fond. Elle pourrait, cette forme, étre le fait de la rédaction, la-
quelle, en codifiant ces théroth, se serait reportée en esprit &
I’époque mosaique. Je dis plus: non seulernent cette maniere
de mettre les lois en rapport direct avec la vie au désert peut
fort bien provenir d’une rédaction postérieure, mais elle dot
étre 'ccuvre d’une époque moins ancienne. Nous n’hésitons
pas &y voir l'indice positif du fait que les lois du code sacerdo-
tal dans leur rédaction actuelle sont d’une origine relativement
récente. Voici pourquoi:

La grance majorité de ces lois (Ex. XXV-XXXI; Lév. pres-
gu’en entier, et Nomb. I-X, 10) est censée avoir été promul-
guée par Moise pendant que le peuple étlait campé au pied du
Sinai, c’est-a-dire du troisieme mois de la premiére année au

! Un petit nombre seulément d’entre elles sont données en vae de 1’é-
tablissement du peuple dans le pays de Canaan: Lév. X1V, 33 sqq. (la
lepre des maisons); XXIIL. 9 sqq. (la gerbe des prémices); Lév. XXV
('année sabbatique et celle du jubilé); Nomb. XV, 2 sqq. (régles concer-
nant la minkhah de farine et d’huile et la libation de vin).

2 11 faut surtout citer ici Bleek, Einleitung, pag. 181 sqq. de la premiere
édition (1860), et déja auparavant dans des « Contributions aux études
sur le Pentateuque » qu’il avait publiées dans le Repertoriumn de Rosen-
miiller (1822) et les Studien und Kritiken de 1331.



LA GRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 147

second mois de la seconde. Or, & ce moment-la, rien n’était
plus étranger a U'esprit de Moise que la prévision d'un séjour
prolongé d’Israél dans le désert. Lorsque le peuple s’ébranla
pour quitter le Sinai (Nomb. X, 11), Moise avait incontestable-
ment le dessein de traverser le désert de Paran pour gagner de
1a le point le plus rapproché de la frontiére de Canaan et péné-
trer dans la terre promise par le midi. Dans ce but, il envoie de-
puis Kadés douze chets pour explorer le pays (XIII, 3), et c’est
seulement au retour de ces émissaires, quand le peuple se mutine
a 'ouie de leurs récits et qu’il demande & retourner en Egypte,
c’est alors seulement qu’intervient la sentence divine qui con-
damne la génération rebelle & végéter au désert jusqu'a sa
mort. (Chap. XIV.) Cela étant, comment Moise, au moment de
rédiger ses lois stnaitiques, pouvait-il les formuler comme si le
peuple avait été destiné des Uabord a passer plus d’un tiers de
siecle dans le désert? Et a4 supposer qu'au lieu de les écrire
(ou faire écrire) immédiatement, au pied méme du Sinai, il
n’elit procédé A ce travail que pendant les loisirs dont on pré-
tend qu’il jouissait dans les oasis de I’Arabie pétrée, s’imagine-
t-on qu’il les eQit revétues de cette forme locale et temporaire?
Les aurait-il rédigées spécialement en vue de la génération qui
s’en allait mourant dans sa prison du désert, et non pas plutot
en vue de celle qui grandissait sous ses yeux et qu'il comptait
mtroduire avant longtemps dans le pays de la promesse ?

Bien loin, par conséquent, de parler en faveur de l'origine
mosaique de ce nombreux groupe de lois, la prétendue couleur
locale dont elles sont empreintes témoigne contre elle. Mais
d’autre part, autant cette forme en apparence historique serait
inconcevable sous la plume méme de Moise ou d'un de ses
aldes, autant elle s'explique naturellement si la rédaction de
ces lois s’est faite quelques siécles plus tard. A cette époque le
souvenir de Moise et de la grande ceuvre de sa vie se confon-
dait presque nécessairement dans les esprits avec celui des
quarante années du désert. On ne pouvait se représenter la ma-
jestueuse figure du législateur indépendamment de ce cadre
historique, ni son ministére législatif autrement qu’en rapport
immeédiat avec la situation du moment. Une thorah semblait
porter d’autant plus la marque de son origine mosaique qu’elle



148 H. VUILLEUMIER

rappelait davantage, par la forme méme de sa rédaction, les
circonstances de temps et de lieu ou vécurent les contempo-
rains du grand prophete.

Et le Deutéronome ? — Nous lisons, il est vrai, dans Deul.
XXX, 9, 24 que Moise, avant de mourir, « écrivit dans un li-
vre les paroles de la thorah » qu’il venait d’exposer au peuple
a I'occasion du renouvellement du pacte dans les plaines de
Moab. (Comp. XXVIII, 69.) Il n’y a, croyons-nous, pas de
motif suffisant de douter de l'’exactitude du fait en soi. Mais
qui nous dit que la thorah en question se retrouve nudis verbis
dans le Deutéronome actuel ? La thorah originale était certai-
nement bien moins volumineuse. Sauf peut-étre la forme plus
oratoire, elle ne devait pasdifférer essentiellement du Livre du
pacte sinaitique dont elle reproduit, nous I'avons vu (§ 28), la
plupart des mishpdtim. Comment d’ailleurs, s’il en avait été
autrement, ett-il été matériellement possible & Josué d’écrire
« toutes les paroles de cette thorah, » et cela en caracteres bien
lisibles, sur les pierres enduites de chaux qu’il dressa sur le
mont Ebal ? (Jos. VIII, 32 comp. Deut. XXVII, 2 sqq.) Le texte
de la loi deutéronomique actuelle, chap. XII-XXVI, avec son
introduction, chap. V-XI, et sa conclusion, chap. XXVIII, n’est
pas celui de la thorah des plaines de Moab, mais en renferme
la substance. Il nous en offre une édilion augmentée et modifiée
en rapport avec le progrés des moeurs et des idées, avec les
circonstances, les besoins, les préoccupations d’une époque
subséquente 1.

La conclusion & tirer de tout ceci, c’est qu’il faut se garder
d’identifier, comme on le fait communément, le Moise législa-
teur, de qui proviennent dans leur principe les lois du Penta-
leuque, et le Moise écrivain, codificateur, rédacteur, & qui se-
rait due la loi dans la forme ow nous la possédons. Le premier
appartient & Phistoire, dont il est une des grandes figures.
Sans une personnalité telle que la sienne, sans un premier
fonds d’idées et de principes, de régles et d’institutions émanés
de lui, I'histoire d’Israél serait un corps sans téte ou, pour
mieux dire, elle serait un édifice suspendu en l'air. L’origine et

* Comp. Kleinert, 1. ¢. pag. 127 sq.; Delitzsch, art. cités (1880) pag. 505,
508, 559.



LA CRITIQUE DU P:NTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 14%

les développements du régime théocratique au sein de ce peu-
ple obscur demeureraient historiquement inexplicables?. Le
second est un étre de raison, qui a eu la tradition pour ber-
ceau et qui s’évanouit au contact de la critique. Que nous
reste-t-1l aujourd’hul qui soit indubitablement de la propre
main du Moise historique? Nul ne le sait ni ne le peut dire;
car nous n’oserions affirmer que méme les lois fondamentales
que Moise a écriles ou dictées en Horeb, méme ce qui, dans
notre Pentateuque, remonte le plus directement jusqu’a son
époque, le Livre du pacte, par exemple, y compris le décalo-
gue, nous ait élé conservé dans sa forme originelle et dans
toute son intégrité, jusqu’au moindre iota.

— Dans ces conditions-la, a-t-on encore le droit de parler de
lois mosaiques ? Et les codificaleurs israélites eux-mémes pou-
vaient-ils en bonne conscience metire leur propre rédaction
dans la bouche de Moise ou l'attribuer & sa plume ?

— « NIl est vral, ainsi répond une voix autorisée, que
la plus grande partie de la loi s’est transmise plus ou moins
longtemps de bouche (soit parmi le peuple, soit plus spéciale-
ment dans les sphéres sacerdotales), bien des choses ont pu se
préciser dans la pratique, d’autres ont da s’adapter aux cir-
constances nouvelles qu’amenait le cours du temps. Ainsi les
anciennes dispositions de la loi subirent plus d’une transfor-
mation, et 'on en vil surgir de nouvelles. Mais toute cette
évolution s’opérait a la longue, insensiblement, et elle échap-
pait & tout controle. Aussi les générations subséquentes vi-
vaient-elles dans la ferme persuasion que les traditions législa-
tives, telles qu’elles leur élaient parvenues, avaient leur source:
dans les instruclions immédiatement émanées de Moise. Per-
sonne n’avait clairement conscience d’une distinction a établir
entre les bases mosaiques elles-mémes et les applications
qu’on en avait faites, les modificalions qu'on y avait apportées.

! Voir entre autres Duncker, Histoire de Uantiquité, pag, 319 et sui-
vantes de la 3° édition allemande; Reuss, Gesch, der heiligen Schriften
Alten Test. §§ 66-73. surtout pag. 69 et 84; Wellhausen, art. Israél, dans
U Encyclopedia Britannicatome X 111, paz. 396-432, en particulier pag, 398a:
«He laid the busis of Tsrael’s subsequent peenliar individuality ; not by

any one formal act, but in virtue of his having, throughout the whole-
of his long life, been the people's leader, judge, and centre of union. »



150 H. VUILLEUMIER

D’ou 1l résulte que ceux qui se chargeaient de recueillir ces
traditions et de les codifier pouvaient en toute bonne foi les
considérer comme exprimant fidélement la pensée du législa-
teur et les présenter comme venant directement de luil. »

Au reste, disons-le, la question n’est peut-étre pas tant de
savoir sl les rédacteurs de ces codes divers avaient le droit de
se réclamer du nom de Moise, que de savoir §’il leur était loi-
sible d’en user autrement. Comme le remarque fort bien M. d’O-
relli dans son récent ouvrage sur la prophétie messianique :
le médiateur, qui parlait au nom du Dieu de l'alliance, ayant
tracé une fois pour toutes, dans la loi primitive et fondamen-
tale (Ex. XX-XXIII, comp. XXXIV) les voies que la nation sainte
avait & suivre dans les diverses sphéres de son existence, au-
cune loi quelconque, ni morale, ni civile, ni rituelle, ne pou-
vait étre désormais proclamée si ce n’est au nom de Moise 2.

Ainsi, ne restat-il, dans le Pentateuque actuel, pas un seul
trait de lettre qu'on put attribuer strement 4 la main
méme de Moise, nous n’en serions pas moins autorisés 4 appe-
ler « mosaique » la législation qui y est contenue. Elle est mo-
saique parce qu’'elle est le développement légitime de I'ceuvre
primitive du grand législateur-prophete. « Cette législation,
dirons-nous avec M. Albert Revel3, nous apparait comme
un fleuave dont les sources ont jailli en Horeb et, bientdt, ont
formé un courantlarge et profond, quia fécondé les champs de
la vie religieuse, civile et politique de la nation hébreue. C’est
un fleuve qui a des affluents, sans doute. Mais ces affluents,
tout en grossissant le volume de ses eaux, confondent leurs
ondes avec les siennes et ne lui enlévent pas son nom qu’il
couserve depuis sa source jusqu’d son embouchure. »

H. VUILLEUMIER.

! Riehm, dans l'art. Gesetz de son Handworterbuch, pag. 504 b;
comp. Delitzsch, dans le méme Dictionnaire, art. Opfer, pag. 1115 b, et
Kleinert, . ¢., pag. 233 sq. Lire aussi I'excellent article Gesetz und
Gesetzgebung de M. Dillmann, dans le Bibel-Lexikon de Schenkel, tom. II.

2 Die Alttestamentliche Weissagung von der Vollendung des Gottesreichs
(Vienne 1882), pag. 146.

3 Storia letteraria dell' Antico Testamento (Poggibonsi, 1879). pag. 200.




	La critique du Pentateuque dans sa phase actuelle [suite]

