
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1883)

Artikel: La critique du Pentateuque dans sa phase actuelle [suite]

Autor: Vuilleumier, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379318

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379318
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE

DANS SA PHASE ACTUELLE <

PREMIÈBE PARTIE

III

(Fin.)

31. Dans une étude comparée du Livre de l'alliance et du
code deutéronomique, il est impossible de passer sous silence
les textes concernant les lieux de culte, sujet capital et plus
que jamais actuel.

Proscrire la pluralité des autels ; faire disparaître tous les-

cultes locaux, les sanctuaires privés, les bamoth ou hauts lieux,
où l'on adorait l'Eternel en dehors du sanctuaire central;
concentrer tous les sacrifices et en général les actes religieux
autour de l'autel unique dressé dans le lieu choisi par l'Eternel
dans l'une des tribus, en un mot, centraliser le culte, telle est

la constante préoccupation du législateur dans la thorah
deutéronomique 2. A cet objet se rapporte plus spécialement la
première loi du code proprement dit, Deut. XII.

« Garde-toi bien, fait dire à Moïse le rédacteur de cette loi,
d'offrir tes holocaustes en tout endroit que tu verras, » c'est-à-
dire dans le premier endroit venu (v. 13). « C'est à l'endroit

' Voir la Revue de théologie et de philosophie de janvier, mai, juillet,
septembre et novembre 1882 et de janvier 1883.

2 C'est là un fait universellement reconnu. A notre connaissance, il n'y
a que M. Kleinert qui ait essayé de le contester, daos Das Deuteronomium
und der Deuteronomiker (1872), pag. 85 sq. 8



110 H. VUILLEUMIER

que l'Eternel, votre Dieu, choisira d'entre toutes vos tribus pour
y établir son nom, pour y demeurer, que vous devez le chercher,
et c'est là que tu te rendras. Là vous apporterez vos holocaustes

et vos sacrifices, vos dîmes et la portion que vos mains auront

prélevée (c'est-à-dire vos prémices), vos offrandes votives et

volontaires et les premiers-nés de votre gros et de votre menu
bétail. Là vous ferez vos festins en présence de l'Eternel, votre
Dieu, et vous vous y réjouirez, vous et vos familles, de tout ce

que vos mains auront acquis et en quoi l'Eternel, ton Dieu,
t'aura béni. » (Vers. 5-7; comp. 11, 12.)

Cette loi, au moment où elle fut promulguée, constituait une
innovation. « Vous ne ferez plus —¦ c'est toujours Moïse qui est

censé parler — comme nous faisons ici aujourd'hui, chacun

comme bon lui semble » (vers. 8), offrant des sacrifices et nous

acquittant de nos autres devoirs religieux au premier endroit

venu. (Comp. vers. 13, 14.) N'existait-il donc, jusqu'alors, pas de

règle sur la matière? Chacun pouvait-il sacrifier ici ou là, selon

son bon plaisir? D'après le texte que nous venons de citer, on

pourrait le croire. Mais, sans parler des lois intermédiaires, le

Livre du pacte sinaïtique, ce document fondamental de la

théocratie, n'avait-il pas posé tout au moins quelques principes au

sujet du culte à rendre à l'Eternel? Oui certes, et ces principes
se trouvent formulés dans Ex. XX, 24-26 :

Tu me feras un autel de terre, sur lequel tu immoleras tes holocaustes

et tes sacrifices de prospérité, ton gros et ton menu bétail : en tout lieu

où je mettrai la mémoire de mon nom, je viendrai à toi et je te bénirai.
Et si tu me fais un autel de pierres, tu ne le construiras pas en pierres

taillées; car en travaillant [la pierre] à coups de ciseau, tu la
profanerais.

Et tu ne monteras pas à mon autel par des degrés, afin que ta nudité

n'y soit pas mise à découvert.

A force de sollicitations plus ou moins douces, on en est

venu à tirer ce texte en des sens divers, voire même en des

sens diamétralement opposés. Les uns y voient proclamée la
liberté la plus illimitée quant au choix des lieux de culte. D'autres,

au contraire, pensent y retrouver le principe de la
centralisation du culte non moins positivement affirmé que dans le



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 111

Deutéronome. A entendre ceux-là, le Livre du pacte sanctionnerait

précisément la coutume que le Deutéronome veut faire
cesser. S'il fallait en croire ceux-ci, Moïse (ou celui qui reproduit

ses paroles) ne ferait dans la thorah du Deutéronome

qu'accentuer, par opposition à la pratique générale, le postulat
de l'unité du sanctuaire, déjà posé en principe dans le Livre
du pacte.

Nous sommes convaincu, quant à nous, que les textes interrogés

sans parti pris ne donnent raison ni à l'une ni à l'autre de

ces opinions extrêmes.
Nul doute, d'abord, qu'il ne faille écarter la première des

deux interprétations. Il suffit de lire la seconde partie du v. 24

pour voir que le choix de l'emplacement pour l'autel à bâtir
n'est pas abandonné au bon plaisir de chacun '. L'Eternel
déclare qu'il viendra bénir celui qui offrira ses sacrifices bekol-

ham-mâqôm asher azkir eth-shemî. Cela ne signifie pas simplement

: en tout lieu où je ferai prononcer mon nom 2. Encore
moins cela « revient-iZà dire : partout où l'on me consacrera un
lieu de cultes. » Nos vieilles versions françaises sont plus fidèles,
en disant : « en quelque lieu que ce soit que je mettrai la
mémoire de mon nom i. » Le sens exact est celui-ci : En tout lieu
où je ferai en sorte qu'on se souvienne de mon nom ; en d'autres
termes : en tout lieu auquel j'attacherai le souvenir de mon

nom, que je rendrai mémorable par une manifestation de ma

présence, par une dispensation de ma puissance, de ma

bonté, etc. 5. Vouloir se débarrasser de cette clause restrictive
1 Comme le prétendait déjà de Wette, dans sa dissertation sur le

Deutéronome, Jéna 1805, reproduite dans ses Opuscula theologica, Berlin 1830,

pag. 164, note 5 : « sermo est de altaribus (pluribus, pro arbitrio) ex-

struendis. »

2 Traduction de M. Reuss. Plusieurs des autres traductions modernes

ne sont guère plus satisfaisantes; ainsi Segond: partout où je rappellerai
mon nom; revision d'Ostervald (Paris 1881} : en tout lieu où je ferai célébrer

mon nom.
3 Reuss, dans son commentaire, l'Histoire sainte et la Loi. II, 57.

4 De même Perret-Gentil et Lausanne.
5 Cp. de Mestral, Commentaire sur l'Exode (Lausanne, 18041, pag. 103.

— Sur la notion du nom de Yahweh dans l'Ancien Testament, voir en

particulier Oehler, Théologie de l'Ancien Testament, § 56.



112 H. VUILLEUMIER

en disant : « cela signifie tout bonnement qu'on n'aimait pas

qu'il fût dit que le lieu où ciel et terre entraient en relation
avait été choisi arbitrairement ; on le considérait comme mis

à part, d'une manière quelconque, parla divinité en personne,
en vue de son service ', » cela passe décidément les bornes de

ce qui est permis en fait d'exégèse et de critique2.
D'un autre côté, on ne saurait souscrire à l'interprétation

soutenue encore récemment par M. Delitzsch 3. D'après cette

explication, il s'agirait dans Ex. XX, 24 sq., comme dans

Deut. XII, de l'autel unique qui devait être érigé successivement

dans les divers lieux (du désert et ensuite du pays de Canaan)

où l'Eternel fixerait la mémoire de son nom, où il révélerait
habituellement sa sainte présence, et qu'il désignerait et

consacrerait par là à servir de sanctuaire légitime. En lisant les

pages où l'éminent critique de Leipzig vient à traiter ce sujet
on ne peut, avec la meilleure volonté, se défendre de l'impression

qui se traduit par cet adage : stat pro ralione voluntas'1'.

L'autel dont parle le texte de l'Exode n'est pas un autel
déterminé. Le législateur prévoit et, par là même, « autorise im-

1 Wellhausen, Geschichte Israels, I, 31. (C'est nous qui soulignons.)
"2 M. Merx arrive au même résultat au moyen d'une emendation du texte :

il veut lire la 2° personne thazkir, •< partout où tu proclameras mon nom. »

Mais de quel droit Voyez son Nachwort a la 2' édition du commentaire
de Tuch sur la Genèse (1871), pag. OXVI, note 50.

3 Dans plusieurs de ses Etudes critiques sur le Pentateuque, Zeitschrift
für kirchliche Wissenschaft, 1880, pag. 61 sq., 341 sq., 562 sqq. Voir aussi
Hermann Strack, art. Pentateuch, dans la 2° édition de l'Encyclopédie de

Herzog, XI, 452. En revanche, M. Riehm qui la soutenait dans son
ouvrage sur la« législation de Moïse dans le pays de Moab » (1854) pag. 25 sq.
en est revenu depuis lors, voir Studien und Kritiken 1868, pag. 374 et
Handwörterbuch des biblischen Alterthums, pag. 625.

'* On est tenté de croire qu'en suivant cette interprétation les théologiens

allemands subissent plus qu'ils ne s'en doutent eux-mêmes
l'influence de la version de Luther qui, d'une part, a rendu les mots ohel mo-
éd, tabernacle d'assignation, par StiftshiMe, et d'autre part, traduit
Ex. XX, 24 b en ces termes ; « an welchem Orte ich meines Namens tìe-
diiehtniss stiften werde. > Au reste, c'est sur une manière analogue de

comprendre le sens de ce passage que paraît reposer la traduction
adoptée par les auteurs de la première revision d'Ostervald (Lausanne
1836) : « dans tous les lieux où j'ordonnerai que mon nom soit invoqué. »



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 113

plicitement la construction de plus d'une sorte d'autels1.» Il
veut donner des directions sur la manière de les construire el

sur la nature ou le caractère des lieux où il est loisible d'en
élever.

1° Dans la règle, l'autel sera de terre, mais si l'on veut, ou

qu'on ait les matériaux sous la main, on pourra le faire en

pierres, pourvu que ce soit en pierres brutes. On aura soin,
d'ailleurs, d'en faciliter l'abord autrement que par des degrés
ou des marches. 2° Pour que le sacrifice soit agréé, il faut

que l'autel soit dressé, non point ad libitum, au premier
endroit venu, mais en un lieu où Dieu ait« mis la mémoire de

son nom, » c'est-à-dire, consacré par le souvenir de quelque
manifestation divine. En tout lieu, quel qu'il soit, qui remplira
cette condition, l'Eternel promet de répondre favorablement à

qui l'invoquera. Il daignera s'y rencontrer (« je viendrai à toi »)

pour bénir son adorateur 2.

Bien différent est le langage de la loi deutéronomique. Quand,

dit-elle, Israël sera entré en possession de son pays, alors il y
aura un lieu déterminé, unique, que l'Eternel choisira dans l'une
des tribus pour y établir son nom, ou pour y faire sa demeure.

(Deut. XII, 11; comp. 5,14.) Ce n'est plus l'Eternel qui viendra,
en quelque lieu que ce soit, à celui qui sacrifie sur tel ou tel
autel. Ce sont les Israélites qui devront aller le trouver dans le
lieu qu'il aura choisi pour sa résidence. Ce sera à eux de venir,
peut-être de fort loin (XII, 21 ; XIV, 24), avec leurs offrandes
de toute sorte ; à eux de se rendre auprès de lui pour célébrer
leurs festins3 et se réjouir là, « devant sa face, » des biens par
lesquels il les aura bénis. Alors il n'y aura évidemment plus

1 Reuss, dans sa note sur ce passage.
2 11 n'est pas sans intérêt de voir comment un interprète étranger, et

pour cause, a nos discussions critiques, a compris ce texte. Voici comment
Jean Diodati l'explique dans sa Bible interprétée (Genève 1644) : « Ne basti
point des autels perdurables (c'est ainsi que D. entend la défense
d'employer des pierres de taille) comme pour attacher, a ta phantasie, ma
grace en quelque lieu : je t'exaucerai en tout lieu indifféremment, où je
te donnerai commandement ou occasion d'estre invoqué. »

3 Ceux qui suivaient les divers sacrifices dits de prospérité (eucharistiques,

votifs, volontaires, etc.)



114 H. VUILLEUMIER

qu'un seul autel pouvant s'appeler légitimement « l'autel de

Yahweh, ton Dieu » (XII, 27; XXVI, 4), savoir celui qui sera
« en présence de l'Eternel, » devant le sanctuaire et que desservent

les prêtres lévites habitant le lieu en question. (XVIII, 1,5;
XXVI, 3). Tous les autres sanctuaires sont assimilés par l'auteur
du Deutéronome à ceux des Cananéens1. (XII, 2 sqq.)

De la comparaison de ces deux textes il ressort avec toute la

clarté désirable que si celui du Deutéronome exige la centralisation

de tout le culte en un seul et môme lieu, il n'en est pas
de même de celui du vieux code sinaïtique. Non seulement ce

dernier «n'exclut pas l'existence simultanée de plusieurs
autels2, » mais il la présuppose, il en parle comme d'une chose

admise, et par là, indirectement, la sanctionne.

Et pourquoi ne l'aurait-il pas fait9 Sans doute la pluralité
des autels pouvait offrir bien des inconvénients et même des

dangers, au point de vue de la pureté du culte de Yahweh.
Facilement il pouvait s'y mêler des éléments étrangers, des

coutumes païennes, à l'imitation de ce qui se pratiquait dans

les hauts lieux consacrés au culte des idoles. Et c'est précisément

l'expérience de ces dangers, jointe à l'impossibilité
d'exercer un contrôle efficace sur tous ces sanctuaires locaux,
qui a dû faire naître le postulat d'abord, puis le dogme de la

complète centralisation du culte, auprès d'un sanctuaire unique,
entre les mains du corps sacerdotal attaché à ce sanctuaire.
Mais, on l'a dit avec raison n, rien ne prouve que le principe de

l'unité du lieu de culte fût fondé dans l'essence même de la

religion de Yahweh.
D'ailleurs, on ne voit pas pourquoi la liberté d'offrir des

holocaustes et des sacrifices de prospérité en divers lieux, sanc-

1 Deut. XXVII, 5 sqq. où Moïse commande de bâtir un autel a l'Eternel
sur le mont Ebal (ordre qui fut exécuté par Josué selon Jos. VIII, 3'> sqq.)
n'est pas en contradiction avec ce principe de l'unité du lieu de culte,
parce que selon Deut. XII, 10 le lien unique ne devait être choisi de Dieu
que lorsque Israël serait entré en pleine possession du pays.

- Ce que M. Delitzsch est prêt à accorder, /. c-, pag. 503.
3 Bandissin, art. Höhendienst, dans la 2e édition de l'Encyclopédie de

Herzog, VI, 185.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 115

tifiés par quelque manifestation mémorable de la Divinité, n'aurait

pas été compatible avec l'existence d'un sanctuaire principal

L Le lieu où résidait le tabernacle, avec l'arche de

Yahweh, tenait toujours le premier rang, sinon en fait, du moins
en droit. Il était pour toutes les tribus le lieu de culte central.
C'est ce sanctuaire national que le Livre du pacte a sans doute

en vue quand il prescrit à tous les Israélites mâles de se

présenter trois fois par année devant le Seigneur Yahweh et de ne

pas y venir les mains vides. (Ex. XXIII, 17 ; cp. 15 b.) De même

quand il ordonne d'apporter à la maison de Yahweh les
prémices des produits du sol. (Ibid., vers. 19.) En exigeant ces

actes de présence périodiques dans le lieu servant de demeure
terrestre au « Seigneur Yahweh, » l'ancien code du Sinaï affirmait

assez nettement le principe de l'unité religieuse, en même

temps que nationale, du peuple théocratique.
Le Deutéronome, lui, ne se contente pas de cette unité-là. Il

ne lui suffit pas que les hommes d'Israël soient tenus de venir
aux trois grandes fêtes présenter leurs hommages dans la
résidence du Dieu national, quitte à lui offrir à volonté des sacrifices

sur les autels élevés en divers lieux du pays. Il pousse
l'idée de l'unité religieuse jusqu'à proclamer le principe de la

complète centralisation du culte : un seul Dieu un seul
sanctuaire partant un seul sacerdoce légitime celui des prêtres
lévites « qui se tiennent devant l'Eternel » dans le lieu choisi

par lui. (XVIII, 7 ; comp. XVII, 8 sqq. ; XXVI, 1 sqq.) Quant aux
autres lévites « qui sont dans tes portes, » une fois la pluralité
des autels proscrite et les cultes locaux abolis, il est clair que
leurs fonctions doivent expirer, et avec leurs fonctions leurs
revenus. De là, comme corollaire, la nécessité de les recommander

à la libéralité des fidèles : « Aussi longtemps que tu seras
dans ton pays, aie bien soin de ne pas délaisser le lévite. »

' Ainsi, entre autres, M. Robertson Smith, dans un passage de son
Additional answer (1878) cité par Delitzsch, l. c. pag. 311 sq., et plus
récemment König, der Offenbarungsbegriff des Alten Testamentes (1882) II,
pag. 347 : « Altäre überall, wo Gott durch Wohlthaten seines Namens
Gedachlniss stiftet, aber daneben das Zelt der Begegnung oder Stiftung
(Bundes) als Hauptheiligthum. »



116 H. VUILLEUMIER

(XII, 19 ; XIV, 27.) Par là s'explique la place qui est faite au
lévite, en plus d'un passage du Deutéronome, parmi les hôtes ou
les clients des familles israélites, en compagnie de « l'étranger,
de l'orphelin et de la veuve qui sont au milieu de toi. » (XII,
12,18 ; XIV, 29 ; XVI, 11, 14 ; XXVI, 11-13.)

Ce qui précède semble devoir suffire pour établir que, sur
ce point comme sur plusieurs autres, le code deutéronomique
diffère notablement du Livre du pacte, et que cette différence
est de nature à exclure l'idée de l'unité d'origine. On se

persuadera malaisément que deux législations aussi divergentes
en matière de culte remontent en droite ligne à un seul et
même auteur, et qu'un même demi-siècle les ait vues naître
successivement l'une et l'autre. Il ne sera cependant pas superflu
d'appuyer cette conclusion de quelques remarques
complémentaires. Le sujet en vaut la peine.

32. Revenons d'abord, pour un instant, à ce passage où le
rédacteur du Deutéronome fait dire à Moïse: « Vous ne ferez

pas — une fois établis dans le pays — comme nous faisons ici
aujourd'hui, chacun comme bon lui semble » (XII, 8), c'est-à-
dire : vous n'offrirez plus vos holocaustes dans le premier
endroit venu. (Vers. 13). Ne nous arrêtons pas pour le moment à

cet emploi de la première personne : comme nous faisons, etc.,
dans laquelle Moïse a l'air de se comprendre lui-même avec
la masse du peuple. On pourrait l'expliquer par l'habitude
qu'ont les prédicateurs de se servir dans leurs harangues de la

tournure dite communicative. Ce qu'il importe, en revanche,
de relever avec soin, c'est la raison invoquée au vers. 9 pour
motiver, on pourrait presque dire pour justifier, la manière de
faire « actuelle. »

Etant donné l'article du Livre de l'alliance qui restreint
expressément à certains lieux la liberté de bâtir des autels et
d'offrir des sacrifices, ne semble-t-il pas que la liberté illimitée
dont parlent les vers. 8 et 13 aurait dû être présentée avant

tout, par Moïse, comme la conséquence d'un regrettable oubli
de la loi fondamentale, de cette loi formellement et solennellement

acceptée par le peuple lors de la conclusion du pacte
sinaïtique? (Ex. XXIV, 3-7.) Au lieu de cela, que lisons-nous



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 117

au vers. 9? — « Nous faisons ici chacun comme bon lui semble,

— parce que vous n'êtes point encore arrivés au lieu de

repos et dans le patrimoine que l'Eternel, votre Dieu, vous
donne » Comme si le Livre du pacte, qui ne veut pas de cette
liberté sans bornes, mais n'exige pas non plus un lieu de culte

unique, à l'exclusion de tous les autres, n'était pas conçu, lui
aussi, en vue du temps où le peuple serait établi dans la terre
promise! Ce code était-il donc tombé en désuétude dès avant
la fin du séjour au désert, à ce point que Moïse,— le même Moïse

qui l'avait écrit de sa propre main, bien plus, qui, en sa qualité

de médiateur de l'alliance, avait traité sur la base de « ces
paroles et de ces droits,» — aurait pu s'exprimer ici, au sujet
des lieux de culte, comme si les dispositions d'Ex. XX, 24 sq.
avaient été nulles et non avenues? Mais ce qui prouve qu'il
n'était pas tombé dans l'oubli, c'est que dans nombre de cas le
Deutéronome ne fait autre chose qu'en reproduire la substance
à sa manière. (Voy. en particulier XXVII, 5 sq.) Non, si c'est
Moïse qui est l'auteur du document fondamental d'où est

tiré Ex. XX, 24 sq., il ne peut pas avoir dit et écrit (ou fait

écrire) des paroles comme celles que nous lisons dans Deut.

XII, 8 sq. La raison alléguée dans ce passage a pu paraître
plausible à un auteur postérieur, pour expliquer la coutume
générale qu'il s'agissait de réformer; elle n'était pas valable
dans la bouche même de Moïse.

Il ne reste, croyons-nous, d'autre parti à prendre que de

dire avec M. Riehm : que l'auteur du Deutéronome laisse percer
en cet endroit la conscience qu'il avait de la nouveauté de ce

postulat d'une complète centralisation du culte pour son époque

à lui; mais que, ce qui était vrai de ses propres contemporains

(savoir, qu'ils sacrifiaient en divers lieux selon leur bon

plaisir), il s'était cru autorisé à le faire dire déjà à Moïse s'a-
dressant aux Israélites de son temps1. En disant : comme nous
faisons ici aujourd'hui, » Moïse parle en quelque sorte comme
un témoin du passé, comme le représentant des anciennes

générations2.
1 Die Gesetzgebung Mosis im Lande Moab, pag. 30.
2 Comp. Smend, Moses apud propketas (Halis Saxonum, 1875) pag. 50:

« nos i. e. totius antiquitatis majores. »



118 H. VUILLEUMIER

33. Voici notre seconde remarque. Il est absolument hors de

doute que la loi proclamant la centralisation du culte en un
sanctuaire unique n'a commencé à déployer ses effets que
plusieurs siècles après la conquête du pays. L'histoire est là

pour le prouver. Le premier roi qui ait songé à faire disparaître
les bamoth pour forcer ses sujets à se rendre auprès de l'autel
de Jérusalem, c'est Ezéchias. (2 Rois XVIII, 4, 22.) Le premier
sous les auspices duquel la thorah en question ait réellement
acquis force de loi, ce fut Josias(2Rois XXIII, 8, 15,19.) Parmi
les historiographes hébreux le premier qui en subisse manifestement

l'influence et en reconnaisse l'autorité, c'est le rédacteur

des livres des Rois, qui écrivait pendant l'exil : cette loi
lui sert de norme lorsqu'il s'agit d'apprécier le plus ou moins
de mérite des hommes qui se sont succédé sur le trône de

David. Ezéchias et Josias sont pour lui au-dessus de tout éloge :

seuls ils ont observé « la thorah de Moïse » sans dévier ni à

droite ni à gauche. (2 Rois XVIII, 5, 6; XXII, 2 et XXIII, 25.)
Parle-t-il de princes tels qu'Asa, Josaphat, Azaria (Ozias), Jo-

tham, il leur rend le témoignage qu' « ils firent ce qui est

droit aux yeux de l'Eternel, » — « seulement, ajoute-t-il, les

hauts lieux ne disparurent point, le peuple continuait à y offrir
des sacrifices et des parfums. » (1 Rois XV, 14; XXII, 41; 2 Rois

XV, 4, 35.) C'est tout ce qu'il trouve à reprendre en eux ; mais
à ses yeux cette « tolérance» à l'endroit des bamoth imprime
une tache à leur mémoire.

Rien de pareil chez les narrateurs précédents, à qui l'on
doit les livres des Juges et de Samuel. Sans l'ombre d'un blâme,
sans la moindre expression d'étonnement ou de regret, ils
mentionnent et parfois racontent tout au long les sacrifices
offerts, ici par Gédéon (Jug. VI, 24 sq.), là par Manoah, le

père de Samson (XIII, 19 sq.), ailleurs, et à diverses reprises,
par Samuel (1 Sam. IX, 12 sqq. ; XVI, 2 sqq., etc.). Ils ne
voient rien d'extraordinaire dans le fait qu'un éphraïmite
s'accorde le luxe d'un sanctuaire domestique, avec un prêtre à ses

gages (Jug. XVII). L'un d'eux, parlant de l'autel que Saul bâtit
après une victoire sur les Philistins, a soin de remarquer que
« ce fut le premier autel qu'il bâtit à l'Eternel. »(1 Sam. XIV, 35.)



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 119

Dans la pensée du narrateur cette remarque implique un éloge.

Eriger des autels à Yahweh passait donc alors pour une œuvre
pie. Jonathan, voulant excuser David de n'avoir point paru à la
table du roi lors d'un festin de neomenie, trouve tout simple
de mettre l'absence de son ami sur le compte d'un « sacrifice
de famille » à Rethléhem (1 Sam. XX, 27 sqq.). A l'occasion
de la peste qui ravageait son royaume, David bâtit un autel
dans l'aire d'Arauna, et cela à l'instigation du prophète Gad;
après le sacrifice l'Eternel fut apaisé envers le pays (2 Sam.

XXIV, 18 sqq.). L'arche étant établie en Sion, Salomon ne se

fait aucun scrupule de se rendre à « la grande bâmâh » de

Gabaon; il y offre de vraies hécatombes et, chose significative,

la nuit suivante l'Eternel l'honore d'une vision où il lui
dit: Demande ce que tu veux que je te donne. » (1 Rois III,
4 sq.)

Je sais bien que l'auteur des livres des Rois explique la
liberté dont on usait encore au commencement du règne de

Salomon, en disant que «.jusqu'à cette époque il n'avait pas été

bâti de maison pour le nom de Yahweh. » (1 Rois III, 2 sq.)
Mais que se passe-t-il après la construction du temple par
Salomon1? On n'en continue pas moins à se rendre en pèlerinage

à l'antique sanctuaire de Beershéba (AmosVIII, 14; V, 5).
Et notez que ce n'est pas le peuple seulement, « cette populace
exécrable qui ne connaît point la loi, » qui persiste à ne rien voir
d'illégal dans la coexistence de plusieurs autels. Dans le royaume
du nord, Elie, ce zélateur de la vraie religion, répare l'autel de

l'Eternel qui existait d'ancienne date sur le mont Carmel et que
les idolâtres avaient renversé, et y offre un sacrifice au Dieu
d'Israël (1 Rois XVIII, 30 sqq.). Plus tard, retiré dans la caverne
de l'Horeb, il pleure non seulement l'alliance de l'Eternel
abandonnée par son peuple, et les prophètes, ses collègues,
passés au fil de l'épée, mais les autels du Dieu des armées
renversés par les enfants d'Israël (1 Rois XIX, 10-14). Et si l'on
objecte qu'Elie vivait dans des circonstances exceptionnelles,
voici, dans le royaume de Juda, Jehojadah le prêtre (le Joad

de Racine), cet homme qui déploya un zèle sans ménagement
en vue de rétablir à Jérusalem le culte exclusif de Yahweh ;



120 H. VUILLEUMIER

durant toute la minorité du roi Joas, c'est lui qui a le pouvoir
en main, et cependant il ne fait rien pour abolir dans le royaume
les autels qui font concurrence à celui du temple, dont il est

le principal ministre! Lorsque Joas reprit les rênes du
gouvernement, le peuple n'avait pas cessé d'offrir des sacrifices et des

parfums sur les hauts lieux (2 Rois XII, 2, 3).
Encore au VIIIe siècle, un Amos, un Osée, quand ils

condamnent le culte des hauts lieux et des sanctuaires de Béthel
et de Dan, de Guilgal et de Beershéba, le font-ils au nom du

principe de l'unité du lieu de culte? Non, ils le condamnent

uniquement à cause de la mamèreimpie, scandaleuse, païenne,
dont il se pratiquait de leur temps. Sans doute, de fait, la maison

de Yahweh en Sion est bien pour Amos, pour Esaïe, le

seul sanctuaire véritable, le seul légitime, parce que, à cette

époque, c'est là seulement que le Dieu d'Israël était adoré

régulièrement, sinon dans le meilleur esprit, du moins dans les

formes consacrées. Mais ce n'est pas à dire que, même pour ces

prophètes-là, le temple fût le seul sanctuaire légal, hors duquel
il eût été impossible de chercher et de trouver l'Eternel1.
Comment, en effet, si tel avait été leur principe, Esaïe — le même
Esaïe qui appelle la montagne de Sion meqôm sliêm-Yahwèh
Cebaoth (XVIII, 7) et dit que l'Eternel a son foyer dans Jérusalem

(XXXI, 9; comp. XXIX, 1) — aurait-il pu annoncer sans

inconséquence qu'un jour il y aurait, au milieu du pays
d'Egypte, un autel consacré à Yahweh, et que les Egyptiens, après

que l'Eternel se serait fait connaître à eux, viendraient lui
offrir là des sacrifices et s'acquitter de leurs vœux? (Esa. XIX,
19 sqq.2) Combien est différente la perspective qu'ouvre
devant ses lecteurs le grand prophète de l'exil, dont les oracles
forment aujourd'hui la seconde partie du livre d'Esaïe! Pour

lui, comme pour le Deutéronome, il n'existe qu'un autel de

1 Voir entre autres Smend, l. c, pag. 51 sqq.; Iiiehm, art. Hcehe, dans
son Handwörterbuch, pag. 627, et Baudissin, art. cité, pag. 189 sq.

5 Qu'on se rappelle aussi 2 Rois V, 17-19, d'où il ressort qu'Elisée ne

trouvait rien a redire a ce que Naaman emportât avec lui un chargement

de terre du pays d'Israël, afin d'en faire dans son pays un autel où

il pût offrir des sacrifices a l'Eternel.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 121

l'Eternel, celui qui est (ou plutôt sera, au retour de l'exil) sur
la montagne sainte. Aussi est-ce là, dans la Sion du Saint
d'Israël, que l'Eternel amènera les étrangers qui s'attacheront à

Lui pour le servir; « leurs holocaustes et leurs sacrifices seront
agréés sur mon autel; car ma maison sera appelée une maison
de prière pour tous les peuples. » (Es. LVI, 6 sqq. ; comp LX,
5 sqq.)

Il est inutile de se le dissimuler : le motif allégué par l'auteur
de nos livres des Rois pour expliquer la libre pratique des

anciens temps ne rend pas suffisamment compte des faits, pas
même de ceux dont nous avons connaissance par son propre
ouvrage. La vraie raison, la raison historique de l'ancien état
de choses, doit se chercher ailleurs : c'est que jusqu'à Salomon,

et même plus d'un siècle après lui, les Israélites vivaient
encore, quant aux lieux deculte, sous le régimed'Ex.XX, 24 sq.,
et non sous celui de Deut. XII.

Le sanctuaire royal de Jérusalem, comme précédemment la

maison de Dieu à Silo (Jos. XVIII, 1 ; Jug. XXI, 19; 1 Sam. I,
3; Jér. VII, 12; Ps. LXXVIII, 60), était considéré comme le

sanctuaire principal. C'était en quelque sorte le plus grand
des hauts lieux, du moins pour le royaume de Juda. On s'y
rendait aux grandes fêtes annuelles. (Comp. 1 Rois VIII, 2; IX,
25; XII, 26 sqq. et Esa. XXXIII, 20: « Sion, la cité de nos

fêtes, d) Mais les anciens sanctuaires n'étaient pas délaissés

pour cela. On ne doutait pas que l'Eternel ne vînt, selon
Ex. XX, 24, à ceux qui l'invoquaient près de ces autels, pour
agréer leurs sacrifices et pour les bénir.

A vrai dire, cette liberté n'avait pas tardé à dégénérer en

licence. On en était venu de bonne heure à élever à l'Eternel
des autels au premier endroit venu. (Comp. 1 Rois XIX, 21 :

Elisée offrant en plein champ une de ses paires de bœufs en

sacrifice). Le nombre des bamoth finit par égaler celui des

villes et même des villages. (2 Rois XVII, 9 ; comp. Osée VIII,
11.) Ce qui était bien pire : eu beaucoup de lieux, surtout du

royaume du nord où Dieu était représenté par des images, il
était difficile de distinguer le culte de Yahweh de celui de

Bahal, et les kohanîm israélites ressemblaient parfois à s'y



122 H. VUILLEUMIER

méprendre aux kemârîm païens. (Osée X, 5; comp. 2 Rois,
XXIII, 5.) '

Quoi qu'il en soit, il est facile de constater que les autels
dont il est parlé dans l'histoire antérieure à Salomon, ainsi que
les sanctuaires qui continuaient à être le plus fréquentés à

côté du temple de Jérusalem, s'élevaient en général (conformément

à Ex. XX, 24) dans des lieux où l'Eternel avait « mis la
mémoire de son nom ». Les uns rappelaient telle victoire
remportée sur les ennemis d'Israël avec l'aide toute-puissante de

Dieu (1 Sam. XIV, 35; comp. Ex. XVII, 15, l'autel élevé par
Moïse après la défaite des Amalékites.) D'autres consacraient
le souvenir d'un appel venu d'en haut, d'une apparition de

l'Eternel ou de son ange. (Jug. VI, 24; XIII, 16 sqq.; 2 Sam.

XXIV, 18.) Ailleurs, c'est un ancien lieu de culte cananéen,
qui s'est transformé en un autel du vrai Dieu, à l'instigation de

Dieu même. (Jug. VI, 25 sqq.) Plusieurs sanctuaires pouvaient
se glorifier d'une origine qui se perdait dans la nuit des temps :

à en croire les traditions locales transmises de père en fils,
leur première consécration remontait, aussi bien que celle du

sanctuaire de Moriyah (comp. Gen. XXII), aux illustres ancêtres

des tribus d'Israël. Tels étaient les miqdâshim de Béthel,
de Sichern, d'Hébron, de Beershéba, de Miçpah de Galaad.

1 C'est ici le lieu de citer un texte curieux du Deutéronome, qui a fort
intrigué les interpi-ètes : XVI, 21 sq. ; « Tu ne planteras aucun arbre
comme ashère a côté de l'autel de Yahweh que tu te feras, et tu ne te dresseras

pas de maçébah (colonne), que Yahweh ton Dieu a en aversion. »

S'agit-il là de l'autel du lieu choisi par l'Eternel, en d'autres termes, de

celui du sanctuaire central? (Comp. 2 Rois XXIII, 6, où il est dit que,
pour se conformer à la thorah de l'Eternel, dont le livre venait d'être
trouvé dans le temple, le roi Josias fit enlever de la maison de l'Eternel
eth-ha-ashérah et la fit brûler vers le torrent du Cedron.) Ou bien l'auteur

veut-il parler des autres autels qui subsistaient à côté de celui-là
Dans ce cas il faudrait supposer que, tout en poursuivant l'idéal de la

centralisation du culte et tout en proscrivant en principe la pluralité
des autels, il s'était vu obligé de faire une concession à la réalité, c'est-a-

dire à la coutume invétérée. Le sens de cet article serait alors celui-ci:
Si tu veux absolument te faire un autel en dehors du lieu choisi par
l'Eternel, si tu ne peux ni ne veux t'en passer, qu'au moins ce soit réellement

un autel de Yahweh, et qu'on n'y voie pas les emblèmes du culte
cananéen



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 123

En effet, les patriarches déjà, ces types de la piété israélite,
avaient coutume (d'après les récits jéhovistes tout au moins)
de bâtir des autels et de solenniser un culte en divers lieux
rendus mémorables pour eux par quelque signe du prœsens

numen, par telle ou telle preuve de sa puissance ou de sa fidélité.

(Gen. XII, 7, 8; XIII, 18; XXVI, 25 comp. XXI, 33 et

XLVI, 1; XXVIII, 16 comp. XXXV, 1, 3, 7; XXXI, 49, 54;
XXXIII, 20.) Le législateur, dans le Livre du pacte sinaïtique,
semble n'avoir fait que donner la fixité d'un article de code à

cette antique et pieuse coutume. Et tout porte à croire que
cette pratique, consacrée par l'usage et sanctionnée par la loi,
était encore en pleine vigueur, qu'elle passait pour être
parfaitement légale, à l'époque (postérieure non seulement à Moïse,

mais, comme nous le verrons, à Salomon) où vivait l'auteur
des récits jéhovistes de la Genèse.

En résumé donc, l'histoire du culte en Israël vient à son

tour nous confirmer dans l'idée, précédemment acquise, que la

législation contenue dans le Deutéronome provient d'une autre
main et, qui plus est, d'une tout autre époque que le document

connu sous le nom de Livre de l'alliance.

34. Une question encore, et nous en aurons fini avec ce

sujet. — Quel est ce lieu dont le Deutéronome dit à plus d'une

reprise qu'après l'entière conquête du pays l'Eternel « le choisira

dans l'une des tribus pour y établir son nom, » ou « pour
y demeurer? » Quel mâqôm l'auteur du Deutéronome avait-il
en vue?

A cette question, on a coutume de répondre par une fin de

non-recevoir : il ne s'agit pas, dit-on, d'un certain lieu
toujours le même ; le législateur veut parler de l'endroit, quel qu'il
soit, où le tabernacle (ou l'arche) stationnerait à un moment
donné. Ce lieu pouvait être tantôt ici tantôt là, dans l'une ou

l'autre des tribus d'Israël. Dès lors, la question soulevée est

sans objet.
Nous doutons fort qu'après une lecture attentive du

Deutéronome, on puisse se déclarer satisfait de cette explication.
N'attachons pas plus d'importance qu'il ne faut au fait que le



124 H. VUILLEUMIER

tabernacle n'est jamais mentionné dans le Deutéronome. Mais,

demanderons-nous, comment tel ou tel lieu, situé n'importe
-où, dans lequel le tabernacle ne séjournait que pour un temps,
pouvait-il être appelé « le lieu choisi par l'Eternel d'entre
toutes les tribus pour y établir (lâ-soûm) ou y faire demeurer

{le-shakkén) son nom? » Il y a plus: si le sanctuaire n'était

pas à demeure fixe, si le lieu préféré était un lieu quelconque,
pouvant varier, sinon d'un jour, du moins d'une année à

l'autre, comment était-il possible d'atteindre le but auquel
tendent toutes les prescriptions du Deutéronome touchant le

culte, savoir la concentration de tous les actes de culte publics
en un sanctuaire unique? Evidemment une des conditions
sine qua non de cette centralisation, c'était la stabilité du

sanctuaire déclaré seul légal, c'était sa permanence en un lieu
déterminé, bien connu de tous et aussi central que possible.
Chez un peuple accoutumé depuis un temps plus ou moins

long à un genre de vie sédentaire, et possédant en divers
endroits des hauts lieux à poste fixe, un sanctuaire national
ambulant aurait rendu la centralisation du culte parfaitement
illusoire.

Nous en revenons donc à L' question posée : quel était,
dans la pensée du deutéronomiste. le lieu central servant de

résidence au nom de Yahweh Quelle était cette ville mise à

part, de préférence à toutes les autres villes du pays, où
devaient être offerts tous les sacrifices et où siégeait en outre
(Deut. XVII, 8 sqq.) le tribunal suprême?

On n'a guère le choix qu'entre deux villes. La première est

Silo, où résida pendant plusieurs siècles le sanctuaire
principal. Il y avait là une « maison de Yahweh » (Jug. XVIII, 31 ;

1 Sam. I, 7; comp. Deut. XXIII, 18), un temple, hékâl
(1 Sam. I, 9; III, 3) où stationnait habituellement l'arche
de Dieu et où l'on se rendait pour les fêtes. Jérémie
rappelle même expressément à ses contemporains, en
des termes qui font allusion à la formule deutéronomienne,
que c'est à Silo (meqômi asher be-Shilô) que l'Eternel avait
fait habiter (shikkantlii) son nom en premier lieu. (VII, 12;
comp. Ps. LXXVIII, 60 : « Il rejeta la demeure de Silo,



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 125

la tente où il habitait parmi les hommes L ») Mais s'il est
établi que notre thorah deutéronomique ne donne encore aucun
signe de vie pendant les siècles qui ont précédé la construction
du temple de Salomon ; s'il est vrai qu'on n'a des preuves
positives de son existence qu'à partir du VIIIe siècle au plus
tôt, il est des plus probables que le rédacteur de ce code,

lorsqu'il parle du lieu choisi par l'Eternel d'entre toutes les

tribus pour servir de demeure à son nom, avait en vue, non

pas Silo, mais Jérusalem.
Une chose est sûre, c'est que l'auteur de nos livres des Rois,

lui qui s'est inspiré plus que personne de la thorah du

Deutéronome, l'a bien compris ainsi. Plus d'une fois, soit dans le

cours de sa propre narration (1 Rois XIV, 21 ; 2 Rois XXI, 4),
soit en rapportant les discours d'autrui (1 Rois XI, 36; comp.
IX, 3), il donne à Jérusalem le titre glorieux de « ville que
Yahweh a choisie parmi toutes les tribus d'Israël pour y mettre
son nom. » Mieux que cela : dans le discours prononcé lors de

la dédicace du temple, il nous montre Salomon rappelant dès

le début cette déclaration divine : « Depuis le jour où j'ai fait
sortir d'Egypte mon peuple d'Israël, je n'ai point choisi de ville

parmi toutes les tribus d'Israël pour qu'il y fût bâti une maison
où résidât mon nom » (1 Rois VIII, 16; comp. 2 Sam. VII, 6, 7),

et ajoutant ensuite que lui, Salomon, avait été prédestiné à

bâtir cette maison (vers. 19 sqq.) ; d'où il s'ensuit que Jérusalem

est la première et l'unique ville qui ail été choisie par
l'Eternel pour lui servir de résidence-.

1 Remarquez que le psalmiste parle d'une tente, ce qui nous rappelle
que 1 Sam. II, 22 ne parle pas non plus, à propos de Silo, d'un temple ni
d'une maison, mais de la tente d'assignation, et que clans 2 Sam. VII, 6, 7

il est dit que jusqu'au règne de David l'Eternel a voyagé sous une tente

et qu'il n'a demandé à aucune des tribus d'Israël de lui bâtir une maison
de cèdre, c'est-à-dire un temple; comp, également 1 Rois III, 2 : il n'a

point été bâti de maison pour le nom de Yahweh jusqu'aux jours de

Salomon. Cependant, tente ou maison, tabernacle ou temple, toujours
est-il que le sanctuaire de Silo servait à l'Eternel de mishkân, de
résidence.

- Notez que dans tout l'Ancien Testament l'idée d'un choix, d'une élection

par l'Eternel ne se trouve appliquée à aucune autre ville qu'à Jéru-

THÉOL. ET PHIL. 1883. 9



126 H. VUILLEUMIER

Et pourquoi, toujours d'après l'auteur des livres des Rois,
n'y a-t-il pas eu de lieu choisi par l'Eternel avant Jérusalem et
avant l'époque de Salomon Parce que depuis cette époque
seulement Israël s'est trouvé dans la situation décrite dans
Deut. XII, IO sq. On n'a pas assez remarqué ces versets où
« Moïse, » c'est-à-dire l'auteur du Deutéronome, détermine
plus exactement le temps à partir duquel la liberté illimitée en
matière de lieux de culte (vers. 8) devait faire place au régime
nouveau d'une rigoureuse centralisation : « Quand l'Eternel,
dit-il, nous aura donné du repos de la part de tous vos ennemis

à l'entour, et que vous serez en parfaite sécurité, alors
il y aura un lieu, choisi par l'Eternel pour servir de demeure à

son nom, où vous apporterez tout ce que je vous ordonne. »

Quelle époque l'auteur du Deutéronome avait-il en vue en

s'exprimant de la sorte? Interprète authentique de la pensée
du deutéronomiste, le rédacteur de nos livres des Rois n'hésite

pas à rapporter ce terminus a quo au règne de Salomon.
« Tu sais, fait-il dire à ce prince, dans le message qu'il envoie
à Hiram 'h l'occasion des préparatifs pour la construction du

temple, tu sais que David mon père, n'a pu bâtir une maison

pour le nom de Yahweh, son Dieu, à cause des guerres dont on

l'enveloppait... Maintenant Yahweh mon Dieu, m'a donné du

repos de toutes parts ; plus d'adversaire, point d'affaires fâcheuses

Voici, j'ai l'intention de bâtir une maison pour le nom de

Yahweh, mon Dieu, » etc. (1 Rois V, Hi sqq.; trad. fr. vers.
2 sqq.) Pareillement, la bénédiction du peuple par Salomon, le

jour de la dédicace, débute par ces mots : « Béni soit Yahweh
de ce qu'il a donné du repos à son peuple d'Israël selon toutes
ses promesses. » (VIII, 55 sq.) C'est par les victoires de David
seulement qu'avait été achevée l'œuvre séculaire de la
conquête et qu'Israël avait atteint ses extrêmes limites (Gen. XV,
18 sqq.; Ex. XXIII, 23, 31 ; comp. 1 Rois V, I, 4, trad, franc.
IV, 21, 24.) Avant que le peuple fût ainsi parvenu un repos, et

que le centre de gravité de la théocratie se fût enfin fixé en

salem. — Voir sur toute cette question Riehm, Gesetzgebung, pag- 27 sqq.
89 sqq. et la critique, par le même auteur, de l'ouvrage de Kleinert sulle

Deutéronome, dans les Studien und Kritiken de 1873, pag. 183 sqq.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 127

Sion, il n'existait pas de lieu définitivement choisi par Yahweh

pour y faire demeurer son nom ; il ne pouvait être question de

lui bâtir une maison; encore moins pouvait-on songer à

centraliser tout le culte en un seul et même lieu. Une fois le temple

bâti dans la nouvelle capitale, on pouvait y aspirer (voy.
1 Rois III, 2 sq.) et le besoin devait s'en faire sentir de plus en

plus, à mesure que le culte des hauts lieux se rapprochait
davantage des cultes païens.

Ainsi donc, quand le Deutéronome parle du lieu, choisi par
l'Eternel, où doivent affluer toutes les offrandes et s'immoler
toutes les victimes, tout indique que c'est de Jérusalem qu'il
entendait parler. C'est au sanctuaire construit par Salomon

après qu'Israël fut parvenu au repos qu'il voudrait lier tout
acte de culte public. « Le Deutéronome, nous n'en disconvenons

point, a été écrit dans les temps qui ont suivi le règne de

Salomon, et l'un des principaux motifs de sa rédaction a été de

combattre le culte des hauts lieux au nom de la légitimité
exclusive du temple existant de jure divino à Jérusalem. »

Ainsi s'exprime un homme qui, il y a dix ans, croyait encore
à la possibilité de soutenir la composition mosaïque du
Deutéronome L

Ce n'est pas ici le lieu de fixer plus exactement la date de la

rédaction du code deutéronomique. Notre dessein, pour le

présent, était simplement de démontrer que ce code ne peut
être émané du même auteur que le Livre du pacte.

35. Pour achever d'établir la pluralité et la diversité des

codes réunis dans notre Pentateuque, il ne nous reste plus
qu'à mettre l'un et l'autre de ces documents en présence des

autres lois de l'Exode, du Lévitique et des Nombres, dont la
rédaction écrite n'est point attribuée à Moïse. (§ 24.) Il suffira
d'un petit nombre d'exemples pour montrer que ces autres
lois, qui, nous l'avons vu (§ 25), se distinguent déjà dans leur
ensemble par un stylo et un langage à elles, diffèrent pareille-

1 Delitzsch, art. cités, pag. 564. Ces articles datent de 1880. La
quatrième édition de son Commentaire sur la Genèse où il défendait encore,
quant au corps du Deutéronome, la thèse traditionnelle, est de 1872.



128 H. VUILLEUMIER

ment des autres codes par leur contenu et décèlent ainsi une
origine à part. Pour abréger, nous désignerons l'ensemble de

ces lois, rédigées dans « le langage technique des prêtres »

(Munk) et la plupart relatives aux choses du culte, par le

terme que M. Wellhausen a mis à la mode, celui de code

sacerdotal.

Un premier point de comparaison nous est tout indiqué par
le sujet qui vient de nous occuper dans les paragraphes précédents,

savoir le lieu de culte. Quelles sont à cet égard les

dispositions du code sacerdotal?

Il ne se prononce explicitement sur ce sujet qu'en un seul

passage, mais il le fait de la façon la plus catégorique : « Tout
homme de la maison d'Israël ou des étrangers séjournant au

milieu de vous qui offre un holocauste ou tel autre sacrifice
et qui ne l'amène pas à l'entrée de la tente d'assignation pour
l'offrir à Yahweh, cet homme-là sera retranché de son peuple. »

(Lév. XVII, 8, 9.) Cet article condamne donc du même coup
les sacrifices offerts à un autre dieu qu'à Yahweh, et les
sacrifices offerts ailleurs que devant le Tabernacle.

On le voit, le code sacerdotal pas plus que le code

deutéronomique n'admet la pluralité des autels. Mais voici en quoi il
se distingue de lui.

1. Tandis que la centralisation du culte se présente constamment

dans le Deutéronome comme un but à poursuivre, un
idéal à atteindre, elle apparaît dans la législation sacerdotale
comme le point de départ, la base de toute l'organisation
rituelle. En effet, si le texte que nous venons de transcrire est
dans notre code le seul où le postulat de l'unité du lieu de

culte soit expressément formulé, en revanche cette unité y est

constamment présupposée. Sur elle reposent, par elle s'expliquent

toutes les prescriptions touchant les divers actes de

culte, les fêtes et les saintes assemblées, les fonctions et les

revenus des prêtres et des lévites. L'auteur ou les auteurs de

cette législation ne semblent pas admettre qu'il en puisse être
autrement. Aussi ne polémisent-ils que rarement contre la

pluralité des lieux de culte. Ils ont pour principe, dirait-on,
de l'ignorer.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 129

2. D'après Deut. XII, le culte ne devait être centralisé que
lorsque Israël serait entré en pleine et paisible possession de la

terre promise : alors seulement l'antique et traditionnelle liberté

quant aux lieux de culte, liberté sanctionnée et réglée par
Ex. XX, 24-26, devait céder devant le monopole réservé au

lieu unique que l'Eternel aurait choisi dans l'une des tribus

pour y faire demeurer son nom. Les lois du code sacerdotal,
au contraire, exigent ou présupposent dès l'abord la plus
rigoureuse centralisation du culte, bien qu'elles soient rédigées

presque d'un bout à l'autre en vue du séjour au désert. Tout
gravite ici autour du Tabernacle, qui n'est pas même nommé
dans le code deutéronomique.

3. Le code sacerdotal pousse le principe de la centralisation
plus loin que ne fait le code deutéronomique. Voici dans

quel sens. Une antique coutume religieuse, dont l'existence
nous est attestée par un curieux épisode de l'histoire de Saul

(1 Sam. XIV, 32-35), voulait qu'aucune pièce de bétail ne fût
égorgée, ni sa chair employée comme viande de boucherie,
sans que le sang en fût versé contre l'autel. Ceci n'était
évidemment praticable que s'il existait des bâmôth en divers lieux
du pays, et ne se conciliait par conséquent qu'avec une loi
dans le genre de celle que nous avons rencontrée dans le Livre
du pacte1. (Ex. XX, 24 sqq.) Mais une fois les bâmôth abolies,
une fois que l'autel du sanctuaire central était déclaré seul

légitime, à l'exclusion de tout autre, que faire? Interdire à tous
les Israélites qui demeuraient trop loin pour venir chaque fois

avec leur pièce de bétail auprès de l'autel de l'Eternel, de

manger dorénavant de la viande, sous peine d'encourir les

rigueurs de la loi et la disgrâce du ciel? Non, dit le code

deutéronomique (XII, 15 sq., 20 sqq.) « si le lieu choisi par l'Eternel

est trop éloigné de toi, tu pourras tuer du gros et du menu
bétail et en manger la viande dans tes portes selon ton désir.

' 11 serait possible qu'une ancienne loi sanctionnant la dite coutume
fût à la base du texte actuel de Lév. XVII, 3 sqq. Voir Kittel, Dieneuesle
Wendung der pentateuchischen Frage, 1, dans Theol. Studien aus

Württemberg, 1881, pag. 44 sqq. et Dillmann dans son commentaire ad
Lév. XVII.



130 H. VUILLEUMIER

Tu pourras en manger comme on mange du gibier ; celui qui
est impur et celui qui est pur en mangeront l'un et l'autre.
Seulement, garde-toi bien d'en manger le sang ; car le sang
c'est l'âme... Tu le laisseras écouler ci terre comme de l'eau. »

Le code sacerdotal, lui, n'admet point un pareil accommodement.

Permettre de faire boucherie où que ce soit, « dans les

champs, » ce serait favoriser le penchant à l'idolâtrie. Toute

pièce de gros et de menu bétail doit être amenée devant la

demeure de Yahweh et égorgée là, à l'entrée du Tabernacle. Le

prêtre en versera le sang contre l'autel et en fera fumer la

graisse, « en agréable odeur, » à l'Eternel. En un mot, toute
pièce de bétail dont on veut manger la viande doit être
auparavant offerte à. l'Eternel, et assimilée aux victimes destinées

aux sacrifices dits de prospérité. Quiconque contreviendra à

cette règle sera réputé coupable de meurtre et s'expose à être
retranché du milieu de son peuple. Ce doit être là pour les

Israélites une khouqqath 'ôlâm, une loi perpétuelle, de génération

en génération. (Lév. XVII, 3-7.)
Voilà donc, sur cette matière si essentielle des lieux de culte,

une troisième législation, qui ne concorde ni avec celle du
Livre du pacte, dont elle est pourtant censée contemporaine
(l'une et l'autre étant réputées sinaïtiques), ni avec celle du

Deutéronome, malgré leur accord sur le principe de l'unité du
sanctuaire. En effet, le Livre du pacte autorise une coutume

que le code sacerdotal condamne sous peine de « retranchement,

» et le Deutéronome apporte à la théorie de la centralisation

un tempérament qui va directement à rencontre de ce

que le même code sacerdotal érige en statut obligatoire pour
tous les temps.

36. A la question du lieu de culte se rattache de près celle
des ministres du culte.

Nous avons appris dès notre enfance que ces fonctions
étaient le monopole de la tribu de Lévi, mais que, au sein de

cette tribu elle-même, il existait une démarcation tranchée
entre les Aaronides, ou prêtres proprement dits, et les simples
lévites. Telle est en effet la théorie du code sacerdotal.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 131

Selon lui, les lévites sont adjoints en sous-ordre aux Aaronides

pour remplir, à titre de substituts des premiers-nés
d'Israël, certains offices subalternes auprès du Tabernacle.
(Nomb. III, VIII, 16 sqq., XVIII, 3 sq., 22, etc.) Leur « salaire »

consiste dans les dîmes que les Israélites étaient tenus
d'apporter à l'Eternel, et quarante-huit villes avec leur banlieue
devaient leur être assignées pour demeures dans le territoire
des autres tribus. (Nomb. XVIII, 21 sqq. et XXXV, 1 sqq.)

Quant au service de l'autel et de l'intérieur du sanctuaire, il
est réservé, sous peine de mort, aux Aaronides exclusivement.

(Nomb. III, 10; XVIII, 3-7; comp. chap. XVI.) Ceux-ci ont été
à tout jamais mis à part pour cela. (Ex. XXVIII, 1 ; XXIX, 9;
XL, 15.) Seuls aussi ils sont chargés d'enseigner les statuts de

l'Eternel (Lév. X, 11), d'appliquer les lois relatives à la pureté
(Lév. XIII et XIV), de faire l'estimation des dons offerts à Dieu

(Lév. XXVII, 12 sqq.), de diriger la procédure prescrite par la
loi sur la jalousie contre la femme soupçonnée d'infidélité
(Nomb. V, 11-31), de bénir l'assemblée au nom de l'Eternel
(VI, 22 sqq.) etc. Les prêtres en activité de service portent un
costume spécial (Ex, XXVIII, 2 sq., 40 sqq.). Pour êtres aptes à

remplir leurs augustes fonctions, ils doivent non seulement
éviter toute souillure et fuir tout excès (Lév. X, 8-11 ; XXI,1-9),
mais être exempts de défauts physiques (XXI, 16-24). En

retour, le prêtre jouit pour son entretien du « pain de son
Dieu » (XXI, 22), c'est-à-dire de la part qui lui revient des

«. choses sacro-saintes » (pains de proposition, certaines victimes

animales, oblations végétales) et des « choses saintes »

{portions prélevées sur les sacrifices de prospérité, premiers-
nés du bétail, prémices, objets dévoués par interdit, dîme de
la dîme, et en temps de guerre une part du butin, Nomb.
XVIII, 8 sqq., 20, 25 sqq. ; XXXI, 28 sqq.)

Voilà, à grands traits, ce que statue en celte matière le code

sacerdotal. Qu'en est-il à cet égard des deux autres codes?
Le Livre du pacte ne parle ni de prêtres ni de lévites.

Assurément on aurait tort d'en conclure que, d'après ce document,
il n'y avait pas, ou même qu'il ne devait pas y avoir d'hommes
spécialement attachés au service des lieux saints. Il va de soi



132 H. VUILLEUMIER

que dans la « maison de Yahweh » il y avait, il devait y avoir
des prêtres pour présider aux cérémonies qui se célébraient
à l'occasion des fêtes annuelles (Ex. XXIII, 14-17) et pour
recevoir les prémices que l'Israélite était tenu d'offrir à son Dieu.

(Ibid. vers. 19.) Nul doute aussi que le tribunal qui intervenait
dans les causes portées el-haëloliîm, c'est-à-dire au sanctuaire

(Ex. XXI, 6; XXII, 7, 8, comp. vers. 28), ne fût composé, au

moins en partie, do prêtres. Mais n'est-il pas remarquable que
dans aucun des articles ayant trait au culte il ne soit fait mention

de leur ministère? Il y a plus : les articles déjà cités où le

législateur vient à parler des autels et de la manière de les

construire, s'adressent, non pas au prêtre, mais à tout Israélite
indistinctement: « Tu me feras un autel... sur lequel tu immoleras

les holocaustes et tes sacrifices de prospérité... Tu ne monteras

pas à mon autel par des degrés. » Il était donc loisible à

l'Israélite d'offrir des sacrifices sans l'intervention d'un prêtre.
Et en effet, dans le récit qui suit immédiatement les « paroles

et droits » tirés du Livre du pacte, récit relatif à la solen-
nisation de l'alliance sinaïtique, nous voyons officier à l'autel
des jeunes gens d'entre les fils d'Israël. (Ex. XXIV 51.)

— Mais cette latitude laissée aux laïques n'avait sans doute
qu'une valeur transitoire? Elle ne devait subsister qu'aussi
longtemps qu'il n'y avait pas de sacerdoce régulièrement
constitué?

— Transitoire? valable seulement pour quelques mois?., une
disposition qui a trouvé place dans un acte aussi fondamental

que l'était le livre de l'alliance? Rien absolument ne nous
autorise à considérer ces articles comme purement provisoires,
pas plus en ce qui concerne le personnel officiant qu'en ce qui
regarde les lieux de culte. D'ailleurs, lors des préliminaires de

l'alliance, Yahweh ne déclare-t-il pas que toute la maison de

Jacob sera pour lui un « royaume de prêtres, » que tous les

Israélites sont empreintsd'un caractère sacerdotal (Ex. XIX, 6.)

1 II est permis de supposer que ces ne'arim étaient pris d'entre les

premiers-nés, qui appartenaient tout spécialement à l'Eternel (Ex. XXII,
28 sq.) et à qui les lévites furent ensuite substitués. (Nomb- III, 12 sq.)



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 133

Et puis, comment fermer les yeux aux enseignements de
l'histoire?

Sans doute, les prêtres attachés au sanctuaire national de
Silo appartenaient à la tribu de Lévi et plus spécialement à la

maison d'Aaron (Jug. XX, 28; 1 Sam. II, 27 sqq.). Sans doute
encore que dès l'époque des juges on recourait, de préférence,
pour les sanctuaires fondés en divers lieux, au ministère de

prêtres lévitiques (Jug. XVII, 13; XVIII, 19). Cependant, à

défaut d'un lévite, l'éphraïmite Mikah n'hésite pas à installer un
desesfds comme prêtre dans sa« maison de Dieu. » (Jug. XVII, 5.)
Ni Gédéon ni Manoah, ni Saul ni David n'étaient lévites. L'origine

lévitique de Samuel est sujette à caution L En tout cas, ni les

uns ni les autres n'étaient de la famille d'Aaron Et cependant les

uns comme les autres ont offert des sacrifices. Lors du transport
de l'arche en Sion, David portait un éphod et il bénit le peuple
au nom de l'Eternel (2 Sam. VI, 14-17). Mieux que cela : non
content d'avoir deux prêtres en chef, Çudoq etEbyathar, David
établit comme prêtres ses propres fils ainsi que 'Ira le yaïrite.
(2 Sam. VIII, 18; XX, 26 2.) Toutes choses qui se concilient
sans difficulté avec les dispositions élastiques du Livre du pacte
mais sont en opposition flagrante avec les théories du code

sacerdotal sur la compétence pontificale exclusive des
Aaronides.

Et le Deutéronome?—Le Deutéronome occupe une position
en quelque sorte intermédiaire.

Il n'admet pas que des laïques remplissent les fonctions
sacerdotales. Il enseigne que dès l'origine la tribu de Lévi a

été mise à part dans ce but. C'est elle que Yahweh a désignée

1 Les livres de Samuel n'en parlent pas. Elle ne se fonde que sur une
généalogie du livre des Chroniques.

2 On a beau dire, le mot hohen ne désigne ici pas plus qu'ailleurs un
ministre d'Etat (Perret-Gentil, Segond); il signifie comme toujours
ministre du culte (Lausanne, Reuss.). Pour s'en convaincre, il suffit de relire
2 Sam. XX, 26 ; après avoir dit que Çadoq et Ebyatliar étaient kohanîm,
^auteur continue en disant: «et de même (wegam) ira le yaïrite fut
hohen de (ou pour) David. » La prêtrise était alors une des charges
de la cour; cp. 1 Rois IV, 5. Il ne faut pas invoquer l'autorité du chroniqueur

sacerdotal qui a écrit après l'exil. (1 Chron. XVIII, 17.)



134 H. VUILLEUMIER

« pour porter l'arche de l'alliance, pour se tenir devant lui,
pour faire le service, pour bénir en son nom le peuple jusqu'à
ce jour » (X, 8 ; comp. XVIII, 5), et en outre « pour prononcer
en cas de contestation et de lésion. » (XXI, 5.) Et comme, en

suite de cette mise à part pour le service de Dieu, les lévites
n'ont point d'héritage au milieu de leurs frères, Yahweh se

charge de leur tenir lieu d'héritage : il pourvoit à leur entretien

au moyen des sacrifices qui lui sont offerts. (X, 9; XVIII,
1, 2.)

D'un autre côté, le Deutéronome semble ignorer la distinction

hiérarchique si tranchée que le code sacerdotal établit entre le

commun des fils de Lévi et les fils d'Aaron. Le terme même de fils
d'Aaron lui est étranger, et on vient de voir que la thorah
deutéronomique applique à toute la tribu de Lévi ce principe : «

l'Eternel est sa part, » que le code sacerdotal n'applique qu'à Aaron
et aux siens. (Nomb. XV1II,20.) Est-ce à dire que le Deutéronome
n'admette aucune différence de rang parmi ceux qu'il désigne

plus d'une fois par le terme collectif de hak-kohauîm hal-le-
wiyïm, « les prêtres lévitiques? » Est-il vrai qu'il les mette tous

sur le même pied et leur attribue à tous les mêmes droits? On

l'a souvent prétendu. Nombre de critiques voient dans cette

égalité entre prêtres et lévites une des particularités les plus
caractéristiques de la législation contenue dans le Deutéronome1.
Nous pensons que la chose n'est pas aussi « indiscutable » qu'on
se piciît à le dire et qu'il y aurait sur ce point quelques réserves
à faire2. Sans entrer ici dans le fond de cette discussion qui
nous ferait dévier de notre propos, constatons simplement ceci :

à supposer que d'après le Deutéronome tous les fils de Lévi
fussent égaux en théorie, il est hors de doute que, enfuit, tous
n'ont pas, selon lui, les mêmes fonctions ni les mêmes droits.
En vertu de la centralisation du culte et de l'abolition de tous

1 Non seulement MM. Kuenen, Wellhausen, Reuss, Kayser, etc., mais
aussi M. Kleinert, das Deuteronom, pag. 1I5 sq.

2 Comp, par exemple Deut. XVIII, 3 avec vers. 6. et surtout XXVII,
9 avec vers. 12. Voir sur ce sujet Riehm, Handwörterbuch, à l'art. Priester ;
Dillmann, commentaire cité, pag. 458, et en particulier Kittel, Studien
aus Württemberg, 1882, pag. 278 sqq.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 135

les sanctuaires provinciaux et privés, il n'y a et ne peut y avoir

pour lui de véritables prêtres lévitiques que ceux qui sont
attachés au sanctuaire central. (XVIII, 3 sq. ; XXVI, 3 sq. cp.
XVII, 8-13 ; XIX, 16 sq.) Mais en cela même se manifeste une
différence bien marquée entre le code deutéronomique et le
code sacerdotal.

Au lieu de la distinction hiérarchique entre fils de Lévi et fils
d'Aaron, qui est pour le code sacerdotal le point capital tandis
qu'elle semble à peine exister pour le Deutéronome, nous

voyons apparaître au premier plan, dans celui-ci, une
distinction d'un tout autre ordre : celle entre prêtres lévitiques se

tenant devant l'Eternel et le servant dans le lieu choisi par lui,
c'est-à-dire à Jérusalem, et lévites demeurant «dans tes portes, »

c'est-à-dire dans les autres villes du pays. Là, par conséquent,
un privilège de rang héréditaire, on pourrait dire de caste ; ici,
un privilège de lieu. Là, entre les deux catégories de lévites,
une barrière infranchissable ; ici, au contraire, faculté accordée
au lévite de province et, comme tel, mis en disponibilité, de
« faire le service au nom de Yahweh » et de participer aux avantages

matériels du sacerdoce effectif, à la seule condition qu'il
se transporte de la ville où il est domicilié au lieu choisi par
l'Eternel. (XVIII, 6-8.)

A cette première différence s'en ajoutent et s'en rattachent
deux autres. Au lieu d'être parqués dans quarante-huit villes
déterminées, tant de villes par tribu, les lévites — savoir ceux
qui n'ont pas le privilège d'appartenir au corps sacerdotal de la

capitale— vivent disséminés dans «les portes,» c'est-à-dire les
villes quelconques des autres tribus d'Israël. Et au lieu d'avoir
pour salaire toutes les dîmes que les Israélites doivent à

l'Eternel, à charge d'en prélever la dixième partie pour les prêtres
(Nomb. XVIII, 25 sqq.), ils en sont réduits la plupart à vivre
de la bienfaisance de leurs combourgeois. (Voir § 31 à la fin.)
En fait de dîmes, ils n'ont que la portion qui leur revient, au
même titre qu'à l'étranger, à l'orphelin et à la veuve, de la
dîme de la troisième année (Deut. XXVI, 12-15 ; cp. XIV, 28,29).
Car les deux autres années la dîme devait être portée, en
nature ou en argent, au lieu choisi par l'Eternel. Là, les pères de



136 H. VUILLEUMIER

famille israélites la consommaient eux-mêmes « en présence de

Yahweh, » avec ceux de leur maison, en ayant soin, il est vrai,
d'inviter à ce festin les lévites de leur ressort. (XIV, 22-27 ;

comp. XII, 6 sq., 11 sq., 17 sq.).
Résumons-nous, en ramenant les divergences à leur plus

simple expression :

L'ancienne législation sinaïtique reconnaît à tousles fils d'Israël

un caractère sacerdotal, ce qui n'exclut pas l'existence
d'un sacerdoce spécial auprès des divers sanctuaires, et en
particulier auprès de la maison de Dieu centrale.

La thorah deutéronomique pose en principe la mise à part,
pour le service de Dieu, des fils de Lévi ; mais, en fait, elle ne

reconnaît comme sacerdoce légitime que celui des prêtres
lévitiques du lieu choisi par Yahweh.

Le code sacerdotal, enfin, exclut sous peine de mort des

fonctions et prérogatives du sacerdoce quiconque, fût-il d'ailleurs

lévite et attaché au service du Tabernacle, quiconque
n'est pas fils d'Aaron L

37. On se heurte à des divergences non moins irréductibles
lorsqu'on passe en revue les nombreuses règles touchant les
sacrifices et les redevances théocratiques.

Pour ne pas abuser de la patience de nos lecteurs, nous nous
en tiendrons aux divers statuts concernant les premiers-nés
des animaux domestiques. (Comp. § 27.)

I. Livre du pacte, Ex. XXII, 29 :

a) Le premier-né du gros et du menu bétail doit être donné
k Yahweh.

b) Ce don doit se faire le huitième jour après la naissance.
(Sans doute parce que les jeunes bêtes devenaient sacrifiables
ce jour-là; comp. Lév. XXII, 27.)

IL Loi dite des secondes tables, Ex. XXXIV, 19 sq. ; comp.
XIII, 12 sqq.

a) Le premier-né du bétail (le mâle, s'entend) doit être
immolé à Yahweh.

b) Le premier-né de Vanesse — qui, étant censé impur,

1 Ajoutez que ce code est le seul où il soit parlé du grand-prêtre.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 137

n'était pas sacrifiable — doit être racheté avec une pièce de

menu bétail, à défaut de quoi on lui rompra la nuque.
III. Thorah deutéronomique, Deut. XV, 19-23 :

a) Tout premier-né mâle du gros et du menu bétail doit être
consacré à Yahweh, d'où il s'ensuit que celui du gros bétail ne

peut être employé à quelque ouvrage que ce soit et que celui
du menu bétail ne doit pas être tondu.

b) D'année en année, ces premiers-nés sont immolés à

l'Eternel dans le lieu choisi par lui, c'est-à-dire au sanctuaire

central, et leur chair consommée « en présence de Yahweh »

par le propriétaire et sa famille.
c) Toutefois les bêtes entachées de quelque défaut corporel

ne sont pas offertes à l'Eternel. On peut les manger c7tez soi,
comme toute autre viande de boucherie. Seulement on aura
soin, dans ce cas, de n'en pas manger le sang, mais de le laisser
écouler à terre.

IV. Code sacerdotal, Lév. XXVII, 26 sq. et Nomb.XVIII, 15-18 :

a) Le premier-né des animaux appartient ci Yahweh ; d'où il
résulte qu'il ne peut être question de le lui consacrer à titre
d'offrande votive ou volontaire. (Lév. XXVII, 26.)

b) Les premiers-nés font partie du revenu que Yahweh
assigne aux prêtres aaronides. (Nomb. XVIII, 15 a.)

c) Le premier-né d'un animal impur (non plus de l'ânesse

seulement) doit être racheté par son propriétaire au profit du fisc
du sanctuaire. — Ce rachat a lieu à partir de l'âge d'un mois. —
La rançon (ne consiste pas en une pièce de menu bétail, mais)
est fixée à5 sides dits du sanctuaire. (Nomb. vers. 15 b, 16.)
D'après un autre statut, qui semble être un amendement à celui-
là, bien qu'il se trouve déjà dans le Lévitique (XXVII, 27), le prix
de rachat n'est pas fixé une fois pour toutes, il dépend de
l'estimation du prêtre : celui-ci taxe l'animal et fait payer au
propriétaire les six cinquièmes de sa valeur; si le propriétaire ne
tient pas à le racheter, l'animal (au lieu d'avoir la nuque
rompue) est vendu à un tiers pour le prix auquel il a été évalué

par le prêtre.
d) Quant aux premiers-nés des animaux purs, vache, brebis

ou chèvre, les prêtres (et non le propriétaire) en consomment



138 H. VUILLEUMIER

la chair avec leurs familles, après que le sang a été répandu
sur l'autel et la graisse réduite en fumée, comme offrande
d'agréable odeur à Yahweh. (Nomb. vers. 17-19.)

Ces divers règlements reposent tous sur le même principe
fondamental. Mais il saute aux yeux que ce principe reçoit des

applications bien différentes et en partie contradictoires. Les

premiers-nés appartiennent à Yahweh : là-dessus il règne un
parfait accord. L'accord cesse dès qu'il s'agit de déterminer
soit les espèces animales auxquelles la règle s'applique, soit
surtout le mode de la consécration.

38. Un dernier exemple, emprunté au droit civil, celui-là. Je

veux parler des lois concernant l'affranchissement des esclaves

hébreux.
I. Nous avons transcrit dans un précédent paragraphe (26)

les articles du Livre du pacte relatifs à cette matière : Ex. XXI,
2-6. En voici la teneur.

Un esclave hébreu devait servir son maître pendant six ans.
La septième année il avait le droit de le quitter sans payer de

rançon. S'il était déjà marié au moment de tomber en servitude,

sa femme redevenait libre en même temps que lui. Si,

au contraire, c'était son maître qui l'avait marié en lui associant

une de ses esclaves, la femme, avec les enfants issus de ce

mariage, restait la propriété du maître. Renonçait-il, par
attachement pour son maître et par affection pour sa femme et ses

enfants, à se prévaloir de son droit à la manumission, son
maître devait l'amener au sanctuaire (sans doute pour y faire
sa déclaration devant ceux qui administraient la justice au nom
de Dieu) et, après l'avoir fait approcher de la porte ou du
poteau1, il lui perçait l'oreille au moyen d'un poinçon. L'oreille
percée était la marque de la servitude à vie volontairement
acceptée.

De ce texte rapprochons les préceptes correspondants du

Deutéronome, XV, 12-18, et les stipulations du code sacerdotal,

Lév. XXV, 39-46.

1 11 s'agit de la porte ou du poteau (ham-mezouzah) du sanctuaire; comp.
1 Sam. 1, 9.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 1S9

IL La thorah deutéronomique est d'accord avec le Livre
du pacte sur les points essentiels : elle parle de l'hébreu qui est
devenu l'esclave d'un de ses compatriotes i ; la durée légale de
la servitude est de six ans; si, au bout des six ans. l'esclave
préfère ne pas quitter la maison de son maître, il doit avoir
l'oreille percée, en signe de servitude volontaire à perpétuité.

Voici les principales différences :

1° Les dispositions relatives à l'esclave homme sont également
applicables, selon le Deutéronome, à la fille (ou femme) réduite
à la servitude. (Vers. 12 et 17 b.) Le Livre du pacte, au contraire,
dans la demi-décade relative à la servante israélite (Ex. XXI,
7-11), statuait expressément qu'elle ne devait pas s'en aller
comme s'en vont les esclaves mâles. — Cette différence s'explique

comme suit : l'ancienne législation partait de l'idée, fondée
dans les mœurs du temps et la coutume, qu'une fille d'hébreu

vendue à un compatriote comme âmâh ne descendait

point pour cela au niveau de simple esclave, shiphkhah,
astreinte aux travaux serviles même les plus pénibles et les plus
rebutants, mais qu'elle pouvait prétendre à devenir la concubine

de son maître ou d'un de ses fils. (Comp. vers. 8-10.)
Cette idée, paraît-il, n'avait plus cours à l'époque où fut rédigée
la thorah du Deutéronome, ou du moins le deutéronomiste ne

juge pas à propos d'entrer dans cette idée-là. Il omet les
dispositions spéciales de l'ancien code touchant la servante concubine,

et assimile purement et simplement la condition de
l'âmâh hébreue (vers. 17 fin) à celle du 'èbed : « Tu feras de

même, dit-il, pour ta servante 2. »

2° Non seulement le maître doit rendre la liberté à son
esclave la septième année, mais il doit le faire de bon cœur.

1 La seule nuance à signaler entre les deux textes, c'est que le Livre du
pacte dit : « si tu acquiers un esclave hébreu, » sans spécifier les circonstances

ou les causes de cette acquisition, tandis que le Deutéronome parle
d'un hébreu, homme ou femme, qui se vend comme esclave, ce qui semble
exclure les cas de vente par un tiers. En cela le Deutéronome se rapproche
du Lévitique.

2 Delà vient que Jérémie, dans le discouisoù il cite cette loi, XXXIV,
8 sqq., emploie couramment shiphkhah h, côté de 'èbed, mettant ainsi
esclave homme et esclave femme exactement sur le même pied.



140 H. VUILLEUMIER

Nombreux, sans doute, étaient les propriétaires qui trouvaient
dur (v. 18) de devoir, au bout des six ans, se priver des services
d'une robuste paire de bras. Aussi la loi en question parait-elle
être restée le plus souvent une lettre morte (Comp. Jér. XXXIV,
8 sqq. ; voyez en particulier la fin du verset 14 *). Pour amener
les maîtres à des sentiments meilleurs, le législateur deutéro-
nomien leur donne à considérer (vers. 18) que les services rendus

par l'esclave dans l'espace des six années légales valent
bien ceux de deux mercenaires et qu'ainsi il a amplement
gagné sa liberté. Plus que cela: faisant appel, selon sa coutume,
aux sentiments de reconnaissance envers Dieu qui a racheté

Israël de la servitude d'Egypte, il ordonne de ne pas laisser

partir l'esclave les mains vides: «Aie soin de lui donner de

ton menu bétail et des produits de ton aire et de ton pressoir
autant qu'il (ou elle) peut en emporter sur son dos » (Vers. 13-15).

3° L'acte symbolique du percement de l'oreille, au lieu de

s'accomplir « devant Elohîm, » en présence des juges siégeant
au sanctuaire, se pratique au domicile du maître, à la porte de

sa maison. (Vers. 16, 17.) Cette divergence est en rapport, non

pas tant avec l'établissement du peuple dans le pays de Canaan

et sa dissémination sur une étendue plus vaste que n'était celle
des campements du désert (nous avons vu précédemment que
le passage à la vie sédentaire est déjà prévu dans la vieille
législation sinaïtique), mais avec la centralisation du culte et la

proscription de tous les sanctuaires locaux. Pour paraître el-
hâ-elohîm, comme le voulait l'ancienne loi (Ex. XXI, 6), il
aurait fallu, d'après le principe du Deutéronome, se rendre au
lieu choisi par Yahweh. Or le législateur ne pouvait pas exiger

que, dans chaque cas, maître et esclave fissent ensemble le

voyage de Jérusalem pour y opérer le percement de l'oreille
contre le poteau du temple. Voilà pourquoi il relègue cette
cérémonie au for domestique, où l'on y procédait sans doute
devant témoins.

Cependant les différences entre le Livre du pacte et la thorah
deutéronomique pâlissent auprès de celles qui existent entre

1 «Vos pères ne m'ont point écouté et n'ont pas prêté l'oreille.»



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 141

les dispositions de ces deux codes d'une part et celles de la loi
sacerdotale de l'autre.

III. Le texte du Lévitique, XXV, 39-46, fait partie d'une loi
sur la shenath haï-yobél, l'année du jubilé, institution dont il
n'est parlé ni dans l'Exode ni dans le Deutéronome.

Il statue (vers. 39 a, 40 b, 41) que l'Israélite que la pauvreté
a contraint de se vendre à un de ses compatriotes, servira
chez lui jusqu'à l'année du jubilé. Alors il quittera son service,
lui et ses enfants avec lui, pour retourner dans sa famille
(mishpakhâh) el rentrer dans la propriété de ses pères.— Le
texte est positif : toute servitude d'un israélite chez un autre
doit prendre fin avec l'année du jubilé. Qu'il y ait sia; ans qu'il
soit entré chez son maître, qu'il y en ait davantage, ou qu'il y
en ait moins, peu importe. Que servait-il, hélas à un père de

famille d'être libéré la septième année — et même auparavant
— s'il n'avait pas de quoi se nourrir lui et les siens? La liberté
n'avait de prix pour lui que si on lui offrait en même temps
des moyens de subsistance assurés, condition qui ne se

réalisait qu'en l'année du jubilé. Le jubilé venu, non
seulement il était libre, mais de plus il devait être réintégré
dans son patrimoine. Cette année-là, remarquons-le bien,
devait être pourvus les Israélites une année de liberté, derôr.
(Vers. 10.) Dès lors il ne pouvait être question, au point de vue
du code sacerdotal, de servitude à vie. Il n'est donc pas étonnant

que la loi du Lévitique ne dise mot de l'acte symbolique
par lequel, d'après les deux autres codes, un hébreu avait la
faculté de se constituer esclave à perpétuité, le 'olâmi.

1 Est-il nécessaire de dire que le 'olâm, dans Ex. XXI et Deut. XV,
signifie bien à perpétuité, c'est-à-dire à vie, et non pas : pour un long espace
de temps, c'est-à-dire jusqu'à l'année du jubilé, comme le prétend Munk,
Palestine, pag. 141 et 208, et comme le sous-entendent A. de Mestral,
Commentaire sur le Lévitique (Lausanne 1865) pag. 200, et J.-Aug. Bost dans
son Dictionnaire de la Bible, pag. 310 a de la seconde édition (Paris 1865).

Pourquoi le 'olâm aurait-il dans Ex. XXI, 6, Deut. XV, 17 un autre sens

quo dans Lév. XXV, 46 par exemple? D'ailleurs, pour prouver qu'il
signifie à vie, il suffit d'en appeler à la marque indélébile de l'oreille percée.

Ce moyen d'éluder la divergence entre cette troisième loi et les deux
autres est absolument inadmissible; c'est un vrai coup de désespoir.

THÉOL. ET PHIL. 1883. 10



142 H. VUILLEUMIER

Au reste, et c'est ici une seconde différence non moins
caractéristique, plus capitale même, que la première : en parlant de

rente et de servage la loi lévitique ne parle que par accommodation.

C'est une concession qu'elle fait à l'usage établi, aux
tristes exigences de l'état social existant, lequel ne laissait

guère d'autre choix à un israélite tombé dans l'indigence que
d'aliéner sa liberté pour avoir de quoi vivre. Cette coutume, le

Livre du pacte et la thorah deutéronomique n'y trouvent rien
à redire en principe. Ils parlent tout uniment d'esclaves

hébreux comme d'une chose allant de soi, sans articuler à cet

égard l'ombre d'une critique. Le code sacerdotal, au contraire,
déclare très nettement que c'est là un fait anormal. Selon lui,
le mot esclave jure avec celui de frère, c'est-à-dire de compatriote.

(Vers. 39.) Mais surtout, l'israélite ne doit pas se vendre

comme se vendent des esclaves. Il ne le doit pas, parce qu'il
n'en a pas le droit, attendu que les enfants d'Israël sont les

esclaves de Yahweh, qui lesa tirés du pays d'Egypte. (Vers. 42.)
Puisqu'ils ne s'appartiennent pas en propre, de quel droit
disposeraient-ils de leur personne?

Les esclaves dont l'Israélite peut avoir besoin, il doit les acheter

chez les nations d'alentour ou parmi les enfants desthosha-
bîm, des familles d'origine étrangère qui habitent, qui sont en

séjour (garim) dans le pays. Ceux-là lui appartiennent en toute
propriété et pour toujours, le 'olâm; il peut les employer aux
travaux serviles et les transmettre en héritage à ses enfants.
(Vers. 44-46 a.)

Mais quant à l'israélite que la misère a réduit à « se vendre »

à l'un de ses compatriotes, il ne doit être ni considéré comme
esclave ni traité comme tel. Sa position chez son maître et le
travail qu'on lui assigne doivent être ceux d'un mercenaire,
d'un ouvrier travaillant à la journée. C'est dire que, par
respect pour Yahweh, on doit s'abstenir vis-à-vis de lui de toute
dureté, de tout procédé despotique. (Vers. 39 b, 40 a, 43,46 6.)

On le voit, le code sacerdotal fait découler du principe
théocratique, qui est à la base de toute la législation du Pentateuque,

des conséquences juridiques que les deux autres codes ne
songent pas encore à en tirer. Ceux-ci se bornent à apporter



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 143

à l'ancien droit coutumier de notables adoucissements en rapport

avec l'idée sabbatique1, et ils en entourent la pratique de

sérieuses et bienfaisantes garanties en faveur de l'esclave
hébreu. La loi du Lévitique énonce avec toute la netteté désirable

un idéal qui est seulement impliqué dans les statuts du
Livre du pacte et les préceptes de la thorah deutéronomique,
un postulat qui ne s'y trouve, si je puis ainsi dire, qu'à l'état
de tendance. De la thèse fondamentale du mosaïsme, à savoir

que Yahweh est par droit de rachat le seigneur et maître d'Israël,

et de son corollaire: égalité civile et fraternité de tous les

Israélites, de ces prémisses théocratiques le législateur, dans
Lév. XXV, tire hardiment une conclusion qui équivaut en
théorie à l'abrogation de l'antique coutume. L'esclave hébreu
s'élève au rang de domestique. Pour lui plus de servitude
perpétuelle. Et afin de rendre son affranchissement possible,
ou plutôt réel, on en fait coïncider l'époque avec celle du

jubilé, c'est-à-dire, pour parler avec S. Munk (pag. 208 o), du
« rétablissement général de la liberté et de l'égalité. »

39. Nos anciens dogmaticiens posaient en principe que, s'il
se trouve dans l'Ecriture sainte des passages obscurs, difficiles
à concilier avec d'autres textes bibliques, il n'y a pas, il ne

peut pas y avoir en elle de réelles divergences. Toutes les

contradictions qu'on pourrait alléguer ne sont qu'apparentes.
Et si le Saint-Esprit a trouvé bon de laisser subsister dans les
saints livres un certain nombre de ces énantiophanies, c'est

uniquement dans le but d'exciter les fidèles à une étude plus
approfondie du texte sacré et de mettre leur foi à l'épreuve-.

' Ce qui ne veut pas dire que la septième année doive être confondue
avec ce qu'on est convenu d'appeler l'année sabbatique, comme le fait
entre autres J.-Aug. Bost dans son dictionnaire, art. année et esclaves-

2 Spiritus Dei coluit in quibusdam difficultates relinquere ad studia homi-
num acuenda et ad eorum fidem probandam. Voir la thèse précédemment
citée de Jér. Currit, de Mose (Lausanne 1096), § XII. Comparer dans

Diestel, Geschichte des Alten Testamentes in der christlichen Kirche, pag. 375,

une curieuse citation de J. Gerhard. Sans ces pierres d'achoppement,
dit-il, et la dépense de sagacité qu'elles nécessitent, la lecture du texte
biblique risquerait de devenir fastidieuse! (même pour l'exégète
régénéré??)



144 H. VUILLEUMIER

Ce point de vue dogmatique, on le sait de reste, est encore
aujourd'hui celui de la plupart des laïques pieux et de bon nombre

de leurs conducteurs spirituels.
L'étude que nous venons de taire a dû montrer ce qu'il faut

penser de cette affirmation pour autant qu'il s'agit de la partie
législative du Pentateuque. Plus on se laissera « exciter à une
étude approfondie » par les différences que certaines lois
présentent en regard d'autres lois relatives au même objet, plus
on se convaincra que ce prétendu axiome : les divergences
ne sont qu'apparentes, est un pur postulat. Les divergences
existent en dépit des sicjubeo! d'une dogmatique qui a eu sa

raison d'être et ses jours de gloire, mais qui n'est décidément

plus de notre temps. Et elles subsisteront nonobstant les efforts
de ceux qui assument la tâche ingrate de défendre à outrance
la tradition de la synagogue.

Qu'il y ait là une « épreuve pour la foi, » rien n'est plus
certain. Seulement, le but de l'épreuve pourrait bien être
différent de ce que pensaient nos docteurs. Pour qui l'accepte
franchement et humblement, elle peut devenir, avec le secours
d'en haut, une crise salutaire : on en sort affranchi de plus d'un
préjugé, avec une foi plus consciente, plus sûre d'elle-même
et, après tout, plus simple. La constatation de ces divergences,
voire même de ces contradictions, rend au croyant cet inappréciable

service de lui apprendre à discerner ce qui est objet de

foi religieuse de ce qui n'est et ne peut être qu'objet de

croyance intellectuelle. Elle le met en demeure de distinguer
entre l'essentiel : la foi au Dieu vivant, qui a jeté en Israël
les inébranlables fondements de son règne de sainteté et de

justice, et qui a daigné parler déjà aux hommes de l'ancienne
alliance, en divers temps et de diverses manières, par ses

prophètes, à commencer par Moïse, — et l'accessoire, savoir la
créance accordée à telle ou telle théorie humaine touchant
l'origine et la composition du document qui nous a conservé
le souvenir, qui nous transmet les échos de cette révélation
historique. Cette foi-là, pour peu qu'elle soit ce qu'elle doit être

pour mériter le nom de religieuse, qu'aurait-elle à craindre de

l'abandon d'un dogme vermoulu, appui artificiel qui tôt ou



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 145

tard devient pour elle un embarras, si même il ne lui tourne
pas en piège *> Rien ne convient à la santé de la foi et à sa

virilité comme l'air, un peu vif peut-être, mais éminemment
tonique, de la vérité historique.

La vérité, en ce qui concerne la législation du Pentateuque,
est donc que cette législation, tout en étant une quant à ses
idées fondamentales et dans ses principes générateurs, n'a pas
été octroyée en une seule fois ni par le même homme, mais
qu'elle est le dépôt d'une longue évolution historique. La critique,

en prononçant ce verdict, ne fait du reste que ratifier un

jugement qui s'impose à priori, et pour ainsi dire d'instinct,
au sens historique. Il serait vraiment étrange et contraire à

toute analogie qu'au milieu du mouvement grandiose qui s'est

produit en Israël dans tous les domaines de la vie de l'esprit —

prophétie, poésie, philosophie religieuse et morale, politique
— seule la législation, qui suit toujours et partout la marche

progressive de la vie nationale, fût demeurée absolument sta-
tionnaire1.

« La loi, dit un critique déjà souvent cité2, est mosaïque par
sa première origine. Le régime auquel cette loi soumettait une
fois pour toutes l'existence du peuple d'Israël a sa source dans

une révélation de Dieu. Mais il ne pouvait pas se faire que
cette loi fondamentale ne subit dans la suite des temps, comme
elle l'avait déjà fait du vivant du législateur, toutes sortes de

spécifications et de modifications par l'organe de ceux qui
étaient appelés à la propager, à l'expliquer et à l'appliquer...
Dans la thorah se reflète le procès dix fois séculaire à travers

lequel, sur la base une fois donnée, la loi mosaïque s'est

providentiellement développée dans la conscience et dans la
pratique d'Israël. »

40. Cependant la rédaction de la thorah deutéronomique est

expressément attribuée à Moïse Et les lois du code sacerdotal,

1 Cette considération est développée entre autres par Kleinert, das Deu-

teronomium, pag. 45 sqq.
2 Delitzsch, Pentateuch-kritische Studien, Zeitschrift für kirchliche

Wissenschaft. 1880, pag. 620 sqq.



146 H. VUILLEUMIER

si elles n'ont pas la prétention d'avoir été écrites par lui, ne

supposent-elles pas d'un bout à l'autre les circonstances
historiques et locales de l'époque mosaïque

— Il est vrai : à la différence du Livre du pacte et du

Deutéronome, ces lois semblent faites spécialement en vue du séjour
au désert1. Elles supposent le peuple réuni en un même camp,
vivant sous des tentes tout à l'entour du Tabernacle. Plusieurs
sont adressées à Aaron en personne, ou à Aaron et à ses fils.
Aussi certains critiques, de ceux-là même qui ne font pas

remonter à Moïse la législation dans son ensemble, ont-ils cru
devoir lui attribuer, à lui ou du moins à tel de ses contemporains,

celles des lois de l'Exode, du Lévitique et des Nombres

qui sont conçues à ce point de vue déterminé2.
Mais cette teinte locale, quelque apparente qu'elle soit, ne

suffit pas pour faire contrepoids aux preuves fournies par le

contenu de ces mêmes lois. L'essentiel, ici, c'est le tissu, c'est

l'étoffe, et non la couleur. La forme ne saurait emporter le

fond. Elle pourrait, cette forme, être le fait de la rédaction,
laquelle, en codifiant ces thorôth, se serait reportée en esprit à

l'époque mosaïque. Je dis plus : non seulement cette manière
de mettre les lois en rapport direct avec la vie au désert peut
fort bien provenir d'une rédaction postérieure, mais elle doit
être l'œuvre d'une époque moins ancienne. Nous n'hésitons

pas à y voir l'indice positif du fait que les lois du code sacerdotal

dans leur rédaction actuelle sont d'une origine relativement
récente. Voici pourquoi :

La grande majorité de ces lois (Ex. XXV-XXXI ; Lév. pres-
qu'en entier, et Nomb. I-X, 10) est censée avoir été promulguée

par Moïse pendant que le peuple était campé au pied du

Sinai, c'est-à-dire du troisième mois de la première année au

1 Un petit nombre seulement d'entre elles sont données en vue de

l'établissement du peuple dans le pays de Canaan: Lév. XIV, 31 sqq. (la
lèpre des maisons); XXIII. 9 sqq. (la gerbe des prémices)-, Lév. XXV
(l'année sabbatique et celle du jubilé); Nomb. XV, 2 sqq. (règles concernant

la minkhah de farine et d'huile et la libation de vin).
2 11 faut surtout citer ici Bleek, Einleitung, pag. 181 sqq. de la première

édition (1860), et déjà auparavant dans des « Contributions aux études

sur le Pentateuque » qu'il avait publiées dans le Reperlorium de Rosenmüller

(1822) et les Studien und Kritiken de 1831.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 147

second mois de la seconde. Or, à ce moment-là, rien n'était
plus étranger à l'esprit de Moïse que la prévision d'un séjour
prolongé d'Israël dans le désert. Lorsque le peuple s'ébranla

pour quitter le Sinaï (Nomb. X, 11), Moïse avait incontestablement

le dessein de traverser le désert de Paran pour gagner de

là le point le plus rapproché de la frontière de Canaan et pénétrer

dans la terre promise par le midi. Dans ce but, il envoie
depuis Kadès douze chefs pour explorer le pays (XIII, 3), et c'est
seulement au retour de ces émissaires, quand le peuple se mutine
à l'ouïe de leurs récits et qu'il demande à retourner en Egypte,
c'est alors seulement qu'intervient la sentence divine qui
condamne la génération rebelle à végéter au désert jusqu'à sa

mort. (Chap. XIV.) Cela étant, comment Moïse, au moment de

rédiger ses lois sinaïtiques, pouvait-il les formuler comme si le

peuple avait été destiné dès l'abord à passer plus d'un tiers de

siècle dans le désert? Et à supposer qu'au lieu de les écrire
(ou faire écrire) immédiatement, au pied même du Sinaï, il
n'eût procédé à ce travail que pendant les loisirs dont on
prétend qu'il jouissait dans les oasis de l'Arabie pétrée, s'imagine-
t-on qu'il les eût revêtues de cette forme locale et temporaire?
Les aurait-il rédigées spécialement en vue delà génération qui
s'en allait mourant dans sa prison du désert, et non pas plutôt
en vue de celle qui grandissait sous ses yeux et qu'il comptait
introduire avant longtemps dans le pays de la promesse?

Bien loin, par conséquent, de parler en faveur de l'origine
mosaïque de ce nombreux groupe de lois, la prétendue couleur
locale dont elles sont empreintes témoigne contre elle. Mais

d'autre part, autant cette forme en apparence historique serait
inconcevable sous la plume même de Moïse ou d'un de ses

aides, autant elle s'explique naturellement si la rédaction de

ces lois s'est faite quelques siècles plus tard. A cette époque le

souvenir de Moïse et de la grande œuvre de sa vie se confondait

presque nécessairement dans les esprits avec celui des

quarante années du désert. On ne pouvait se représenter la
majestueuse figure du législateur indépendamment de ce cadre
historique, ni son ministère législatif autrement qu'en rapport
immédiat avec la situation du moment. Une thorah semblait
porter d'autant plus la marque de son origine mosaïque qu'elle



148 H. VUILLEUMIER

rappelait davantage, par la forme même de sa rédaction, les

circonstances de temps et de lieu où vécurent les contemporains

du grand prophète.
Et le Deutéronome? — Nous lisons, il est vrai, dans Deut.

XXXI, 9, 24 que Moïse, avant de mourir, « écrivit dans un
livre les paroles de la thorah » qu'il venait d'exposer au peuple
à l'occasion du renouvellement du pacte dans les plaines de

Moab. (Comp. XXVIII, 69.) Il n'y a, croyons-nous, pas de

motif suffisant de douter de l'exactitude du fait en soi. Mais

qui nous dit que la thorah en question se retrouve nudis verbis
dans le Deutéronome actuel? La thorah originale était
certainement bien moins volumineuse. Sauf peut-être la forme plus
oratoire, elle ne devait pas différer essentiellement du Livre du

pacte sinaïtique dont elle reproduit, nous l'avons vu (§ 28), la

plupart des mishpâtim. Comment d'ailleurs, s'il en avait été

autrement, eût-il été matériellement possible à Josué d'écrire
« Joutes les paroles de cette thorah, » et cela en caractères bien

lisibles, sur les pierres enduites de chaux qu'il dressa sur le

mont Ebal? (Jos. VIII, 32 comp. Deut. XXVII, 2 sqq.) Le texte
de la loi deutéronomique actuelle, chap. XII-XXVI, avec son

introduction, chap. V-XI, et sa conclusion, chap. XXVIII, n'est

pas celui de la thorah des plaines de Moab, mais en renferme
la substance. Il nous en offre une édition augmentée et modifiée
en rapport avec le progrès des mœurs et des idées, avec les

circonstances, les besoins, les préoccupations d'une époque
subséquente1.

La conclusion à tirer de tout ceci, c'est qu'il faut se garder
d'identifier, comme on le fait communément, le Moïse législateur,

de qui proviennent dans leur principe les lois du
Pentateuque, et le Moïse écrivain, codificateur, rédacteur, à qui
serait due la loi dans la forme où nous la possédons. Le premier
appartient à l'histoire, dont il est une des grandes figures.
Sans une personnalité telle que la sienne, sans un premier
fonds d'idées et de principes, de règles et d'institutions émanés
de lui, l'histoire d'Israël serait un corps sans tête ou, pour
mieux dire, elle serait un édifice suspendu en l'air. L'origine et

' Comp. Kleiner!, I c. pag. 127 sq. ; Delitzsch, art. cités (1880) pag. 505,
508, 559.



LA CRITIQUE DU PiiNTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 149-

les développements du régime théocratique au sein de ce peuple

obscur demeureraient historiquement inexplicables1. Le
second est un être de raison, qui a eu la tradition pour
berceau et qui s'évanouit au contact de la critique. Que nous
reste-t-il aujourd'hui qui soit indubitablement de la propre
main du Moïse historique? Nul ne le sait ni ne le peut dire;
car nous n'oserions affirmer que même les lois fondamentales

que Moïse a écrites ou dictées en Horeb, même ce qui, dans
notre Pentateuque, remonte le plus directement jusqu'à son
époque, le Livre du pacte, par exemple, y compris le décalogue,

nous ait été conservé dans sa forme originelle et dans
toute son intégrité, jusqu'au moindre iota.

— Dans ces conditions-là, a-t-on encore le droit de parler de

lois mosaïques Et les codificateurs Israélites eux-mêmes
pouvaient-ils en bonne conscience mettre leur propre rédaction
dans la bouche de Moïse ou l'attribuer à sa plume?

— «S'il est vrai, ainsi répond une voix autorisée, que
la plus grande partie de la loi s'est transmise plus ou moins
longtemps de bouche (soit parmi le peuple, soit plus spécialement

dans les sphères sacerdotales), bien des choses ont pu se

préciser dans la pratique, d'autres ont dû s'adapter aux
circonstances nouvelles qu'amenait le cours du temps. Ainsi les

anciennes dispositions de la loi subirent plus d'une transformation,

et l'on en vit surgir de nouvelles. Mais toute cette
évolution s'opérait à la longue, insensiblement, et elle échappait

à tout contrôle. Aussi les générations subséquentes
vivaient-elles dans la ferme persuasion que les traditions législatives,

telles qu'elles leur étaient parvenues, avaient leur source
dans les instructions immédiatement émanées de Moïse.
Personne n'avait clairement conscience d'une distinction à établir
entre les bases mosaïques elles-mêmes et les applications
qu'on en avait faites, les modifications qu'on y avait apportées.

1 Voir entre autres Duncker, Histoire de l'antiquité, pag, 319 et
suivantes de la 3° édition allemande; Beuss, Gesch, der heiligen Schriften
Alten Test. §§ 66-73. surtout pag. 69 et 84; Wellhausen, art. Israel, dans

\Encyclopaedia Britannica tome XIII, pat». 396-432. en particulier pag, 398«.-
« He laid the basis of Israel's subsequent peculiar individuality ; not by
any one formal act, but in virtue of his having, throughout the whole
of his long life, been the people's leader, judge, and centre of union. »



150 H. VUILLEUMIER

D'où il résulte que ceux qui se chargeaient de recueillir ces

traditions et de les codifier pouvaient en toute bonne foi les
considérer comme exprimant fidèlement la pensée du législateur

et les présenter comme venant directement de lui1. »

Au reste, disons-le, la question n'est peut-être pas tant de

savoir si les rédacteurs de ces codes divers avaient le droit de

se réclamer du nom de Moïse, que de savoir s'il leur était
loisible d'en user autrement. Comme le remarque fort bien M. d'O-
relli dans son récent ouvrage sur la prophétie messianique :

le médiateur, qui parlait au nom du Dieu de l'alliance, ayant
tracé une fois pour toutes, dans la loi primitive et fondamentale

(Ex. XX-XXIII, comp. XXXIV) les voiesquela nation sainte
avait à suivre dans les diverses sphères de son existence,
aucune loi quelconque, ni morale, ni civile, ni rituelle, ne pouvait

être désormais proclamée si ce n'est au nom de Moïse2.

Ainsi, ne restât-il, dans le Pentateuque actuel, pas un seul
trait de lettre qu'on pût attribuer sûrement à la main
même de Moïse, nous n'en serions pas moins autorisés à appeler

« mosaïque » la législation qui y est contenue. Elle est
mosaïque parce qu'elle est le développement légitime de l'œuvre
primitive du grand législateur-prophète. « Cette législation,
dirons-nous avec M. Albert Revel3, nous apparaît comme
un fleuve dont les sources ont jailli en Horeb et, bientôt, ont
formé un courant large et profond, quia fécondé les champs de

la vie religieuse, civile et politique de la nation hébreue. C'est

un fleuve qui a des affluents, sans doute. Mais ces affluents,
tout en grossissant le volume de ses eaux, confondent leurs
ondes avec les siennes et ne lui enlèvent pas son nom qu'il
conserve depuis sa source jusqu'à son embouchure. »

H. VUILLEUMU'.R.

1 Riehm, dans l'art. Gesetz de son Handwörterbuch, pag. 504 b ;

comp. Delitzsch, dans le même Dictionnaire, art. Opfer, pag. 1115 b. et

Kleinert, l. c, pag. 23S sq. Lire aussi l'excellent article Gesetz und

Gesetzgebung de M. Dillmann, dansle Bibel-Lexikon de Sehenkel, torn. iL
2 Die Alttestamentliche Weissagung von der Vollendung des Gottesreichs

(Vienne 1882). pag. 116.
3 Storia letteraria dell'Antico Testamento (Poggibonsi, 1879). pag. 200.


	La critique du Pentateuque dans sa phase actuelle [suite]

