
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1883)

Artikel: La critique du Pentateuque dans sa phase actuelle [suite]

Autor: Vuilleumier, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379317

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379317
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE

DANS SA PHASE ACTUELLE

PREMIÈBE PARTIE

[II

(Suite*.)

27. Nous ne ferons aucune difficulté de reconnaître qu'on a

souvent fait un emploi abusif de l'argument tiré des répétitions,
des divergences, des contradictions que présentent les lois
réunies dans les quatre derniers livres du Pentateuque. C'est

un critère qu'il ne faut appliquer qu'avec beaucoup de

circonspection. Aussi la critique devenue plus calme, plus sobre,
partant plus clairvoyante, n'a-t-elle pas tardé à comprendre
qu'il est des répétitions qui, en soi, ne prouvent rien contre
l'unité d'auteur, et de prétendues contradictions qui en réalité
n'en sont pas.

Mais, tout bien examiné, il en reste assez, tant des unes que
des autres, pour corroborer nos précédentes conclusions,
savoir que la législation contenue dans le Pentateuque ne
forme pas un tout homogène, qu'elle ne saurait être l'ouvrage
d'un seul homme ni d'un seul et même siècle, mais qu'il faut y
voir la résultante et le dépôt de plusieurs codifications successives.

Afin de circonscrire le champ de notre étude, nous
prendrons pour point de départ et pour terme de comparaison le
Livre du pacte, Ex. XX-XXIII. De l'aveu de tous les critiques,

1 Voir la Revue de janvier, mai, juillet, septembre et novembre 1882.



68 H. VUILLEUMIER

c'est le document législatif le plus ancien. S'il y a dans le

Pentateuque des lois qui remontent directement à Moïse ou à son

époque, c'est là qu'il faut les aller chercher.
Nous avons dû constater, il est vrai, que même ce code-là

ne nous est pas parvenu dans toute son intégrité. (§ 26.) Tel

qu'il est, cependant, il forme un tout, sans répétitions ni
contradictions. Je me trompe : il y a une répétition. Au chap. XXII,
vers. 20, nous lisons : « Quant à l'étranger (ghêr), tu ne le

maltraiteras ni no l'opprimeras ; car vous avez été étrangers
dans le pays d'Egypte. » Et de nouveau, au chap. XXIII, vers. 9 :

« Quant à l'étranger, tu ne l'opprimeras pas ; vous savez par
vous-mêmes ce qu'éprouve l'étranger, puisque vous avez été

étrangers dans le pays d'Egypte ». La répétition est évidente.
Et pourtant ces articles ne font pas double emploi. Si nombre
de critiques en ont jugé ainsi, s'ils ont conclu de là à une
diversité d'auteurs ou à une interpolation, et si, d'autre part,
certains défenseurs de l'unité de composition sont visiblement
embarrassés en présence de ces deux textes, c'est que les uns
et les autres n'ont pas pris garde à l'ordonnance décalogique
de notre code et au contexte dans lequel se rencontrent ces

préceptes à peu près identiques. En effet, le point de vue n'est

pas le même dans les deux passages. Là, dans XXII, 20, il
s'agit des relations ordinaires de la vie, et le commandement
est à l'adresse de l'Israélite en général. Ici, dans XXIII, 9, de

même que dans les articles qui précédent, il est question des

devoirs du juge ou du magistrat. Nous avons là un exemple,
entre plusieurs, de l'abus qu'on est exposé à faire de la

catégorie des répétitions ou des doubles emplois.
Gela dit, rapprochons notre code des lois analogues, contenues

dans le reste du Pentateuque.

Le premier texte qui s'offre à nous, ce sont les debarim,
Ex. XXXIV. 11-20, sur la base desquels l'Eternel déclare vouloir

faire (vers. 10) ou avoir fait (vers. 27) « un pacte » avec
Moïse et avec Israël.

Déjà l'introduction à cette seconde charte de l'alliance sinaï-

tique, vers. 11-16, répond, en partie mot à mot, àia conclusion



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 69

de la première. (Voir en particulier Ex. XXIII, 24, 27-29, 32, 33.)
En outre, le vers. 14 : « Tu ne te prosterneras pas devant un
autre dieu ; car Yahweh, — son nom est Jaloux: il est un dieu

jaloux, » ce verset rappelle aussitôt le premier commandement

du Décalogue, en même temps que le commentaire et le

motif à l'appui du second. (XX, 3, 5.) Quant aux articles de loi
proprement dits, vers. 17-26, il n'en est pas un qui n'ait son

parallèle dans Ex. XX, 22 — XXIII, 19.

Quelques-uns de ces articles sont la reproduction pure et

simple des dispositions correspondantes du Livre du pacte ;

comp. XXXIV, 20, fin : « On ne paraîtra pas devant moi les

mains vides, » avec XXIII, 15 fin, et XXXIV, 26 avecXXIII, 19.

— D'autres présentent des variantes sans aucune importance.
Exemple, XXXIV, 23 : « Trois fois par an, tous les mâlps se

présenteront devant le seigneur Yahweh, le dieu d'Israël, »

comparez XXIII, 17 qui n'en diffère que par l'emploi de el-pené
au lieu de eth-pené et par l'absence des deux derniers mots, elohè

Israël. Comp, aussi XXXIV, 18 (fête des azymes)avec XXIII, 15.

Ailleurs, le texte du chap. XXXIV est plus concis; comp,
vers. 17 : « Tu ne te feras point de dieux en métal fondu, » avec
XX, 23 : « Des dieux en argent et des dieux en or, vous ne
vous en ferez point. » — Ou bien, il est au contraire plus
développé ; ainsi l'ordre de se présenter trois fois par an devant
le Seigneur, est suivi dans XXXIV, 24 de cette explication
destinée à répondre aux objections de la prudence humaine :

« car je chasserai des nations devant toi, et j'élargirai tes

limites, et personne ne convoitera ton pays pendant que tu
monteras pour te présenter devant l'Eternel ton Dieu, trois fois

par an. » — Ou encore, certains termes sont remplacés par
d'autres, en partie plus précis. Au lieu de : « Et (tu observeras)
la fête de la moisson, des prémices de ton travail, de ce que tu
auras semé dans les champs » (XXIII, 16), on lit dans XXXIV,
22 : « Tu feras la fête des semaines, des prémices de la moisson

du froment. » L'expression prégnante et en même temps
indéterminée : « la graisse de ma fête » (En. XXIII, 18b) est

expliquée et spécifiée par ces mots : « le sacrifice de la fête de
la pâque. » (XXXIV, 25 b.)



70 H. VUILLEUMIER

En un seul point le petit code d'Ex. XXXIV s'écarte plus
sensiblement des règles correspondantes du Livre du pacte :

c'est en ce qui concerne les premiers-nés. On en jugera par
les textes placés en regard l'un de l'autre :

XXXIV, 19, 20. XXII, 28 6, 29.

Tout ce qui sort en premier lieu Le premier-né de tes fils, tu me
d'un sein maternel est à moi. le donneras.

De tout ton bétail (tu offriras*) Tu en feras de même de ton gros
le premier-né mâle, tant du gros et de ton menu bétail.

que du menu bétail.
Quant au premier-né de l'âne, tu Sept jours il sera avec sa mère;

le rachèteras avec une pièce de le huitième jour tu me le donneras,

menu bétail, et si tu ne le rachètes

pas, tu lui rompras la nuque.
Tout premier-né de tes fils, tu le

rachèteras.

Ce parallélisme entre les debarim d'Ex. XXXIV, 11 sqq. et une

partie des debarim et mishpâlîm d'Ex. XX-XXIII, donne certainement

à réfléchir. On cherchera peut-être à se l'expliquer en

disant : l'Eternel, après l'affaire du veau d'or, voulant faire acte de

clémence en renouvelant le pacte, reproduit à ce propos un
certain nombre de préceptes du Livre de l'alliance, spécialement

de ceux qui ont trait au culte du vrai Dieu, et tout en les

inculquant de nouveau aux Israélites, il profite de l'occasion

pour les expliquer ou les compléter. Après tout, qu'y a-t-il là

qui puisse nous surprendre?
Cependant, lorsqu'on y regarde de plus près, les choses ne

se présentent pas aussi simplement. Et d'abord, qu'on veuille
bien s'en souvenir, le texte ne parle pas d'un renouvellemenl
du pacte. Le petit code Ex. XXXIV, 11 sqq., est introduit au

vers. 10 par le narrateur en des ternies qui feraient croire
qu'il n'y a pas encore eu de pacte conclu jusqu'à ce inoment-là.
On ne peut s'empêcher de soupçonner que nuus avons à faire,
dans XXXIV, 10-27, à un fragment d'un récit parallèle k celui
du chap. XXIV (cf. surtout vers. \a et 7), d'où il suivrait

1 Le texte est endommagé en cet endroit. Au lieu de thizzakar, qui ne

donne |iasde sens, lisez thizbach liaz-zakar, — < tu offriras » étant opposé
;i tu rachèteras, » vers. 20; cf. Ex. Xlll, 15.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 71

que les commandements qui s'y trouvent insérés proviennent
simplement d'une autre recension du « Livre de l'alliance. »

(Cf. la fin du §21.)
Ensuite, si, comme on le suppose, le choix des debarim dictés

à Moïse (selon vers. 27) avait réellement été motivé par
l'infidélité dont Israël venait de se rendre coupable dans l'af-
taire du veau d'or, ne serait-on pas en droit de s'attendre à ce

que les préceptes choisis fussent tous en rapport avec le fait
en question? Or, si l'on excepte l'unique article relatif aux
dieux de fonte (vers. 17), il est aisé de voir qu'il n'en est rien.
A quoi bon répéter ici (vers. 26b) un commandement tel que
celui par lequel se terminent les lois du Livre de l'alliance :

« Tu ne feras pas cuire un chevreau dans le lait de sa mère? »

Qu'ont à faire avec l'histoire du veau d'or les diverses modifications

apportées aux textes parallèles de l'autre document?
Et comment supposer que l'Eternel ait « profité de l'occasion »

pour substituer au bout de si peu de temps le terme nouveau
de fête des semaines à celui de fête de lamoisson, ou bien pour
insister une fois de plus sur le repos du Sabbat, en ajoutant
(vers 21 b) que l'Israélite doit chômer aussi au temps du labourage

et de la moisson?
On a vu que l'expression : la graisse de ma fête (XXIII, 18)

est expliquée par celle-ci : le sacrifice de la fête de la pâque
(XXXIV, 25). Mais est-il bien certain que cette « explication »

interprète authentiquement le sens du mot kliagghi, ma fête?
Il semble plutôt que ce singulier ait une valeur générique et ne
désigne pas telle des trois fêtes de préférence aux autres.
Remarquez, en effet, que dans la proposition précédente le
législateur emploie pareillement les mots : le sang de ma victime,
sans autre spécification. Ces deux commandements ont, dans
Ex. XXIII, une portée toute générale. Au surplus, le terme de

khag appliqué à la pâque est tout à fait insolite; la vraie fête
était colle des azymes, qui commençait le lendemain de la

pâque.
Fixons enfin notre attention sur l'article où nous avons constaté

l'écart le plus sensible entre les deux séries de préceptes,
celui qui a trait aux premiers-nés. Dans le Livre de l'alliance,



72 H. VUILLEUMIER

il n'est question ni du rachat du premier-né de Vanesse (animal
réputé impur) ni du devoir de racheter le premier-né d'une
femme. La primogeniture humaine, comme celle des animaux

domestiques, doit être, au bout de sept jours, donnée à Yahwèli,
ce qui signifie sans doute: consacrée à son service. Comment?
sous quelle forme?C'est ce que le texte ne dit pas. — Or, il se

trouve que, dans la mesure où ils s'éloignent des règles
prescrites dans le Livre de l'alliance (Ex. XXII, 28 b et 29), les

vers. 19 et 20 du chap. XXXIV se rapprochent d'une autre loi
sur la même matière, savoir de Ex. XIII, 12, 13. Ils s'en

rapprochent au point qu'il y a presque identité entre les deux

textes. Voici, en effet, ce que nous lisons dans le passage
cité :

Tu feras passer à l'Eternel tout ce qui sort en premier lieu d'un sein

maternel :

Tout premier-né du bétail qui est mis bas chez toi, savoir les mâles,

sera pour l'Eternel ';
Et tout premier-né de l'âne, tu le rachèteras avec une pièce de menu

bétail, et si tu ne le rachètes pas, tu lui rompras la nuque;
Et tout premier-né des hommes, d'entre tes fils, tu le rachèteras.

Faudra-t-il donc admettre que Moïse, après avoir, le lendemain

du départ d'Egypte, promulgué au nom de l'Eternel la
thorah consignée dans Ex. XIII, aurait, deux mois plus tard,
inséré au Livre de l'alliance, Ex. XXII, une loi dilférente, pour
revenir ensuite peu après, dans Ex. XXXIV, à la forme
première? Est-ce bien au législateur lui-même qu'il faut imputer
des variations pareilles, dignes tout au plus de certains de nos

législateurs modernes? N'est-il pas beaucoup plus naturel d'y
voir le fait d'un rédacteur qui a puisé à des sources diverses?

L'article, tel qu'il est conçu dans Ex. XXXIV Ex. XIII), de

même que les commandements qui le précèdent et le suivent,
vers. 17-20, doit provenir d'un recueil analogue et plus ou
moins parallèle à celui d'où dérivent nos chap. XX-XXIII,
mais d'un recueil représentant une édition différente, et appa-

' C'est-à-dire, d'après vers. 15, lui sera immolé.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 73

remment moins ancienne, de ces lois fondamentales1. — Mais

passons.

28. Laissons-là, pour le moment, les lois du Lévit. et des

Nombres, et allons droit à celles du Deutéronome, dont la

rédaction, comme celle du Livre de l'alliance et de la loi dite
<c des secondes tables, » est attribuée à Moïse en personne.

Sous une forme ou une autre, on voit reparaître dans
la Thorah deutéronomique, et spécialement dans sa partie
proprement législative, chap. XII-XXVI, la plupart des prescriptions

renfermées dans le Livre du pacte. Il n'y a guère que les

mishpâtim formant les ¥, 5e et 6e décades, c'est-à-dire les

dispositions concernant les lésions corporelles et les dommages
causés à la propriété d'autrui (Ex. XXI, 18 — XXII, 16), qui
fassent défaut '2.

Cependant les préceptes du code sinaïtique ne reparaissent
pas tels quels dans la Thorah des plaines de Moab. Le groupement

décalogique a disparu. Les différents articles sont comme
égrenés, dispersés çà et là, rangés dans un autre ordre, au

milieu d'un entourage différent. Rarement ils sont reproduits
mot à mot. Nous retrouvons bien, par exemple, dans Deut.
XIV, 21 b. la défense que nous connaissons par Ex. XXIII, 19

et XXXIV, 26, celle de faire cuire le chevreau dans le lait de

sa mère. Elle s'y retrouve exactement dans les mômes termes.

' Moins ancienne : cela ressort de l'ensemble des modifications et
adjonctions signalées. Remarque/, en particulier au vers. 24 l'expression:
« Quand tu monteras pour te présenter devant l'Eternel ton Dieu, trois
fois par an. » Ce terme technique, s'il ne présuppose pas nécessairement
l'existence du temple de Jérusalem, n'a cependant guère pu être en

usage avant l'époque des Juges, alors que le sanctuaire principal était à

Siloh- (Voir § 9.)
* Encore faut-il en excepter la formule du talion. XX 1,23, qui reparaît

en abrégé dans Deut. XIX, 21, et les articles concernant la fille séduite,
XXII, 15, 16, auxquels correspond, dans Deut. XXII, 28,29, une loi sur le
viol. — D'un autre côté on ne retrouve pas dans le Deut. la défense
d'injurier les autorités, XXII, 27, ni celle de prononcer les noms des faux
dieux, XXIII, 19. — Comp. Delitzsch, Pentateiich-kritische Studien, IX,
Zeitschrift für kirchliche Wissenschaft 1880, pag. 415.



H. VUILLEUMIER

Mais dans quel contexte? Au lieu de figurer à la suite des

règles concernant les fêtes annuelles, elle est annexée à la loi
qui énumère les viandes dont l'usage est interdit, — ce qui ne
laisse pas que de répandre un jour sensiblement différent sur
la signification de cet article.

Le commandement qui prescrit aux hommes d'Israël défaire
trois fois l'an acte de présence devant le Seigneur (Ex. XXIII,
17; comp. XXXIV, 23) et de ne pas venir les mains vides

(XXIII, 15 fin ; XXXIV, 20 fin) est formulé comme suit dans
Deut. XVI, 16, 17; — nous soulignons ce qui est particulier à

la version deutéronomienne : « Trois fois par année, tous les

mâles d'entre vous se présenteront devant l'Eternel, ton Dieu,
dans le lieu qu'il choisira, à la fête des azymes. i'i la fête des

semaines (comp. Ex. XXXIV), et à la fête des tabernacles. (Les
deux codes sinaïtiques ne connaissent pas encore ce terme.)
Et l'on ne se présentera pas devant l'Eternel les mains vides.
Chacun donnera selon ses moyens, selon les bénédictions que
l'Eternel, ton Dieu, lui aura accordées. »

Voici, pour citer un texte d'un autre genre, de quelle
manière sont reproduites dans le Deutéronome les recommandations

à l'adresse des juges et des magistrats, qui forment dans
le Livre de l'alliance, la seconde moitié de la 7e décade :

Ex. XXIII, 0-9.

I. Tu ne feras pas flécltir le droit
du pauvre dans son procès.

II. Une affaire (entachée) de

mensonge, ne t'en mêle pas.
III. L'innocent et celui qui est

dans son droit, ne les fais pas mourir;

car je ne traite pas comme
juste le coupable.

IV. Quant aux présents, tu n'en

accepteras point ; carie présent aveugle

les clairvoyants et pervertit les

paroles des justes.

Deut. XVI, 18-20.

Tu te donneras des juges et des

magistrats dans toutes les villes
que l'Eternel ton Dieu te donne,
selon tes tribus, pour qu'ils jugent
le peuple avec justice.

Tu ne feras pas fléchir le droit;
tu n'auras pas égard aux personnes

et tu n'accepteras point de présent

; carie présent aveugle les yeux
des sages et pervertit les paroles des

justes. C'est la justice, la justice que
tu dois poursuivre, afin que tu vives
et possèdes le pays que l'Eternel ton
Dieu te donne.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 75

XXIV. 17, 18.

V. Quant a l'étranger, tu ne le Tu ne feras pas fléchir le droit
maltraiteras pas; vous savez par de l'étranger, de l'orphelin, et tu ne
vous-mêmes ce qu'éprouve l'étran- prendras pas en gage le vêtement

ger, puisque vous avez été étrangers de la veuve, mais tu te souviendras
dans le pays d'Egypte. que tu as été enclave en Egypte, et

que l'Eternel ton Dieu t'en a
racheté; c'est pourquoi je te
commande de faire cela.

Parfois le texte du Deutéronome sert pour ainsi dire de

commentaire à celui de l'Exode. Il exprime la même idée d'une
façon plus simple et traduit en termes plus intelligibles telle
phrase obscure, telle tournure plus ou moins énigmatique de

l'autre document. Ainsi, Ex. XXIII, 5 ne s'explique d'une
manière satisfaisante que par Deut. XXII, 4. « Si, lisons-nous dans
le premier de ces passages, tu vois l'âne de celui qui te veut du
mal succombant sous sa charge, tu t'abstiendras (te garderas)
de [le] lui laisser, 'azob, » c'est-à-dire de le lui abandonner dans

cet état. Jusque-là pas de difficulté sérieuse. Mais que veulent
dire les trois derniers mots : 'âzôb tha'azob 'immô 9 « Tu auras
soin de laisser avec lui »??... Laisser qui ou quoi? Les
traducteurs sont fort peu d'accord'. Ecoutons le Deutéronome :

« Si tu vois l'âne de ton frère, ou son bœuf, étendu sur la

route, tu ne te déroberas pas à eux, tu auras soin de le relever
avec lui, haqém thaqîm 'immô. » D'où l'on peut inférer que
dans l'Exode le verbe 'azab doit se prendre la seconde fois
dans un autre sens que celui qu'il avait tout à l'heure, savoir
dans son sens propre et primitif, celui de lâcher, détacher,
dégager : « Tu auras soin de [le] dégager avec lui, » en d'autres
termes : Tu lui aideras à le dégager ou à le décharger, ce qui
permettra à l'animal de se relever. Le sens est plus clair dans
le Deutéronome, mais le jeu de mots est sacrifié.

Dans la plupart des cas, cependant, ce n'est pas à cela que
se bornent les modifications qu'ont subies les textes de l'Exode
en passant dans la Thorah deutéronomique. Aux changements

' Lausanne : « tu ne dois abandonner [la place] qu'avec lui. Segond:
« Si tu vois l'âne, etc., et que tu hésistes a le décharger, tu t'aideras
a le décharger. » Reuss : « Vous ne le laisserez pas seul avec lui. »



76 H. VUILLEUMIER

de rédaction, aux amplifications oratoires ou « homilétiques, »

viennent s'ajouter dans la règle, ou des développements
destinés à compléter l'ancienne ordonnance, ou des amendements

qui ont pour effet de la modifier tantôt dans un sens restrictif
tantôt dans un sens extensif. C'est ce que feront voir les

quelques exemples qui suivent.
Le Livre du pacte déclare digne de mort celui qui frappe ou

qui maudit son père ou sa mère. (XXI, 15, 17.j A qui appartient-il

de prononcer la sentence et de l'exécuter? Est-ce au

père lui-même? On serait tenté de le croire; mais la loi ne

statue rien à cet égard. Aux articles laconiques de l'ancien

code correspondent, dans Deut. XXI, 18-21, des prescriptions
explicites sur la marche à suivre en pareil cas. Le père n'a

pas le droit de sévir de son chef. Le fils rebelle et dissipé, qui
fait fi de l'autorité paternelle, doit être dénoncé aux anciens

de la ville. Ceux-ci le jugent et, s'il est condamné, tous les

hommes de l'endroit s'assemblent pour lui faire subir la peine
de la lapidation.

Pareillement, l'article qui proscrit la sorcellerie (XXII, 17),
et celui qui frappe d'anathème quiconque offre des sacrifices
à d'autres dieux qu'à Yahweh seul (XXII, 10), sont beaucoup

plus développés dans la Thorah deutéronomique. Comparez
d'une part Deut. XVIII, 9-14, 20, qui déclare abominable toute
espèce de divination et de magie et voue à la mort les

prophètes des faux dieux; d'autre part, chap. XIII et XVII, 2-7

qui forment tout un petit code de procédure pénale en cas

d'idolâtrie et d'incitation à l'apostasie.
L'ancien code (Ex. XXIII, 19a, comp. XXXIV, 20a) formule

simplement le devoir pour l'Israélite d' ce apporter à la maison
de son Dieu les prémices de son fonds de terre. » Le Deutéronome

renferme des règles plus circonstanciées sur cette
redevance théocratique. 11 énumère en détail les produits sur lesquels
doivent se prélever les prémices, savoir : le blé, le moût et

l'huile, et de plus, la tonte annuelle des brebis. (XVIII, 4.) Il
décrit tout au long la cérémonie de la présentation de ce tribut
de reconnaissance dans le lieu saint. (XXVI, 1 sqq.) Il spécifie
à qui reviennent en définitive les prémices, après qu'elles ont



La CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 77

été solennellement déposées devant l'autel : elles font partie
du revenu des prêtres lévitiques que l'Eternel a choisis pour
être ses ministres. (XVIII, 4, 5.)

Voilà pour les adjonctions et les compléments. Voici maintenant

des exemples d'articles ayant reçu des amendements qui
en modifient la portée dans un sens ou un autre.

La loi Ex. XXI, 16 qui ordonne de mettre à mort celui qui
dérobe un homme (ish) pour le vendre ou en faire son esclave,
est restreinte dans Deut. XXIV, 7 à celui qui commet ce rapt
sur une personne (nèphesh) d'origine israélite.

Le Livre du pacte veut (XXII, 24) qu'on prête de l'argent
au pauvre sans exiger de lui des intérêts. La Thorah deutéro-

nomique (XXIII, 20, 21) interprète cela dans ce sens que,
lorsqu'il s'agit d'un frère, c'est-à-dire d'un compatriote, on ne
doit lui imposer aucun intérêt quelconque, que le prêt consiste

en argent, en vivres ou en quelque autre chose que ce sort.
En revanche, il est loisible d'exiger des intérêts du nokri, de

celui qui n'est pas d'origine israélite.
D'après Ex. XXII, 25, 26. l'Israélite a le droit de prendre en

gage la salmalt de son prochain, son vêtement de dessus, à

condition de le lui rendre avant le coucher du soleil, afin de

ne pas le priver de sa couverture pour la nuit. Dans le Deutéronome,

le législateur demande (XXIV, 17) que, s'il s'agit d'une

veuve, on ne lui prenne pas son manteau (bèged). Il ajoute
(v. 6) qu'on ne doit jamais prendre à titre de gage le moulin à

bras, parce que « ce serait prendre en gage la vie même. »

Il stipule enfin (v. 10-13), tout en reproduisant l'ancien
précepte, qu'on ne doit pas entrer dans la maison du débiteur
pour se nantir soi-même de l'objet devant servir de gage, mais
attendre dehors qu'on vous l'apporte.

29. Dans tout cela, dira-t-on peut-être, il n'y a rien qui ne
se puisse concilier avec la thèse traditionnelle de l'unité d'auteur.

Qu'est-ce qui empêche d'admettre que, parvenu au terme
de sa carrière, le législateur ait publié de nouveau les lois
renfermées dans le Livre de l'alliance, en usant de la liberté
d'un auteur interprétant son propre ouvrage? Pourquoi n'au-



78 H. VUILLEUMIER

rait-il pas profité des expériences recueillies dans le cours de

quarante années pour compléter le code sinaïtique et, au

besoin, le modifier sur tel ou tel point? Quoi d'étonnant, en

particulier, si dans ces dispositions de dernière volonté, voyant
les tribus israélites sur le point de franchir le Jourdain pour
prendre enfin possession de la terre promise, Moïse avait jugé
bon d'entrer dans certains détails qui ne pouvaient trouver
place dans le document primitif, rédigé au pied du Sinaï.

Si les différences se réduisaient à celles qui viennent d'être
relevées, on pourrait se persuader, en effet, qu'il n'y a pas de

raison suffisante de douter de l'identité d'auteur. Car enfin,
rien n'obligeait le législateur à reproduire sa Thorah dans les

mêmes termes et le môme ordre que la première fois. Il était
bien libre de la présenter sous une forme nouvelle, avec plus
d'ampleur, d'une manière propre à faire plus d'impression sur
les cœurs, et de la mettre plus directement en rapport avec
le prochain établissement du peuple dans le pays de Canaan.

Sans doute, le style et le langage des deux codes ne sont pas
les mêmes, tant s'en faut. Sous ce rapport, la thorah des

plaines de Moab ne diffère sensiblement, ni des discours qui
lui servent d'introduction (I, 6-IV, 40 et V, 1-XI, 32) et qui lui
font suite (XXVII-XXX), ni des morceaux narratifs qui forment
le cadre et le lien historique des divers éléments réunis dans
le Deutéronome1. Ce cadre, nous l'avons vu précédemment
(§5), ne peut en aucune façon être attribué à Moïse, et. par
conséquent, les discours et la thorah qui y sont enchâssés
n'émanent pas non plus, quant à leur forme littéraire, du législateur

en personne. Mais il serait toujours possible d'admettre

que si, matériellement parlant, ils ne proviennent pas de lui,
c'est lui néanmoins qui en est l'auteur intellectuel, qu'ils
remontent directement à lui quant à leur substance. Il en serait
à peu près, dans cette supposition, de la Thorah deutérono-
mique comme des discours de Jésus dans le quatrième évangile

: reproduction à la fois libre et fidèle des paroles du Maître.
Mais, cette concession faite et toutes les questions de forme

mises à part, reste à savoir si toutes les différences entre le
' Voir § 15, Revue de théologie, 1882, pag. 319 sqq.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 79

SsÛTspoç wpoç et le Livre du pacte se réduisent à des amplifications
et modifications du genre de celles que nous avons signalées
tout à l'heure? Et, s'il y a d'autres différences, suffit-il, pour
les expliquer, d'en appeler aux expériences et réflexions faites

par le législateur depuis le départ du Sinai, et à la circonstance

que la loi deutéronomique serait conçue plus spécialement en

vue de la vie sédentaire et agricole qui allait être celle des

tribus israélites? C'est ce qu'il s'agit maintenant d'examiner.
On pourrait faire observer en premier lieu que le code

deutéronomique n'est pas seul à se placer au point de vue de

l'établissement du peuple dans la patrie qui lui était destinée.
Le Livre del'alliance, lui aussi, suppose Israël établi dans un
pays cultivé, et voué à un genre de vie sédentaire. Evidemment,

ce n'est pas en vue de l'existence nomade qu'Israël
menait au désert qu'ont été édictés des articles comme Ex.

XXII. 4, 5, relatifs aux dégâts causés par le bétail ou par
le feu à la moisson, à la vigne ou au jardin potager du
prochain ; —XXIII, 10,11, concernant l'année de relâche pendant
laquelle champs, vignes, plantations d'oliviers devaient rester
sans culture et leurs produits être laissés aux pauvres et aux
bêtes des champs; — XXIII, 15, 16, touchant les trois fêtes

annuelles, spécialement celle de la moisson et celle de la rentrée

des récoltes à la fin de l'année agricole; — XXIII, 19,
ordonnant d'apporter les prémices du sol à la maison de l'Eternel.

Si ce dernier article parle du sanctuaire comme d'une

maison, les versets 6 et 7 du chap. XXII partent également
de l'idée que les Israélites sont établis dans des maisons,

comme le fait du reste déjà le Décalogue quand, dans l'explication

ajoutée au IVe commandement, il parle de l'étranger qui
est « clans tes portes, » c'est-à-dire, dans tes villes et tes

bourgs.
Après tout, il n'y a rien là que de fort naturel. C'est plutôt

le contraire qui devrait nous surprendre. Le Livre du pacte ne
serait pas ce que son nom indique s'il n'avait dû servir qu'aux
besoins du moment. Comme le pacte lui-même, il était fait en
vue de l'avenir non moins que du présent. Et puis, ne
l'oublions pas, à l'époque où le pacte fut conclu en Horeb, et où



80 H. VUILLEUMIER

Moïse, selon Ex. XXIV, consigna par écrit ces droits et ces

devoirs des Israélites, il semblait que les tribus fussent à la

veille de prendre possession de Canaan. Qui pouvait prévoir
alors que le séjour au désert se prolongerait pareillement, et

que la génération qui était sortie d'Egypte ne verrait pas le

« pays découlant de lait et de miel »

Il ne faut donc pas insister outre mesure sur le fait que le

Deutéronome aurait été rédigé en vue de l'établissement du

peuple dans le pays de Canaan. Le fait est indiscutable, mats

en soi il ne distingue pas essentiellement ce code de l'autre
document. La différence entre eux, à cet égard, consiste

principalement en ceci : ce qui, dans le Livre de l'alliance, forme la

présupposition tacite du législateur, est clairement énoncé dès

l'entrée du code deutéronomique : « Ce sont ici les statuts et
ordonnances que vous aurez soin de mettre en pratique, dans

le pays dont l'Eternel, le Dieu de vos pères, vous donne la

possession, tout le temps que vous vivrez sur la terre. » (Deut.

XII, 1.)
Voici plutôt ce qu'on ferait bien de prendre en sérieuse

considération, c'est que tout à côté des préceptes qui ont leurs
pareils dans le Livre de l'alliance, il s'en trouve dans le

Deutéronome plusieurs autres qui non seulement prévoient
l'établissement d'Israël dans le pays que l'Eternel son Dieu lui donne,
et sont formulés en partant de ce point de vue, mais qui
supposent cet événement depuis plus ou moins longtemps accompli;
des ordonnances dont la présence ne se conçoit et ne s'explique

naturellement que si, lors de la rédaction de ce code, il
s'était déjà écoulé un certain temps depuis la conquête du pays
et le passage du peuple à un nouveau genre de vie. « Quand tu
bâtiras une maison neuve, tu meltrasune balustrade à ton toit,
afin que ta maison ne soit pas responsable du sang versé, s'il
arrivait que quelqu'un en tombât » (XXII, 8.) Des mesures de

police comme celle-là, ne se dictent pas à priori à des gens
qui jusque-là ont vécu sous la tente et n'ont pas la moindre
expérience de la vie sédentaire. Ce n'est pas non plus à la
génération qui effectua le passage du Jourdain qu'a pu être faite
la recommandation que voici : « Tu ne déplaceras pas les bor-



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 81

nés de ton prochain, que les aïeux ont posées, etc. » (XIX, 14.)
Il ne serait pas difficile de citer d'autres textes analogues,

par où le code deutéronotfiique se distingue très positivement
du Livre du pacte et trahit une origine différente1. Mais ne
sortons pas des limites que nous nous sommes tracées, et
bornons notre examen à celles des portions du Deutéronome qui
correspondent à tels ou tels articles de l'ancien codesinaïtique.

30. Un texte qui sollicite tout d'abord notre attention, c'est
le Décalogue II figurait sans aucun doute en tête du Livre de

l'alliance et reparaît dans Deut. V, au début du second des

discours (V-XI) servant d'introduction au code deuléronomique
proprement dit (XII-XXVI.)

On a vu plus haut (§ 26) que nous penchons fort, en ce qui
nous concerne, pour l'opinion de ceux qui pensent que les
dix paroles du Sinai ne se présentent ni dans Ex. XX ni dans
Deut. V sous la forme primitive qui dut être celle des deux

tables, et que pour retrouver un texte approchant de cette
forme originale, il faut retrancher les commentaires qui, dans
les deux rédactions actuelles, font suite à la moitié des

commandements.

Nous croyons que cette opinion se fonde sur des raisons
sérieuses2. En tout cas, elle ne mérite en aucune façon le
dédain avec lequel plusieurs ont cru pouvoir la traiter et qui,
c'est notre conviction, ne l'empêchera pas de faire son chemin3.
Ce que nous accorderons très volontiers, c'est que, malgré
son haut degré de vraisemblance, elle restera toujours une

opinion, c'est-à-dire un jugement plus ou moins subjectif.
1 Sans parler de la loi sur la royauté, XVII, 14 sqq., voy. entre autres

celles concernant les exemptions du service militaire, XX, 1-9, et la prise
des villes « qui sont très éloignées de toi et ne font point partie des
villes de ces nations-ci » (c'est-a-dire des Cananéens), ibid. v. 10-16.

* Voir entre autres Ewald, Geschichte des Volkes Israël, II, 29 sq., 225

saq., Dillmann, comment, sur Ex. et Lév., pag. 200 sq; Reuss, L'Histoire
sainte et la loi, I, 66 sq.

3 Nous voyons av'C regret qu'Œhler était du nombre; Théologie de

l'Ancien Testament, Tome I, § >6, à la fin. M. Delitzsch, en revanche, l'a
discutée sérieusement dans la Zeitschrift für kirchliche Wissenschaft-1882,
pag. 296, sqq.

THÉOL. ET PHIL. 1883. 6



82 H. VUILLEUMIER

Aussi nous garderons-nous de la faire valoir dans la discussion

qui doit nous occuper. Sans nous préoccuper de ce qui était

ou n'était pas gravé sur les tables de pierre, nous prendrons le

Décalogue tel qu'il s'offre à nous dans Ex. XX, admettant qu'il
était écrit sous cette forme-là dans le Livre du pacte, et de

cette rédaction nous rapprocherons.celle du Deutéronome.
Chacun sait que les deux textes ne s'accordent pas en tout

point. Il est naturel de se demander pourquoi cette pièce

capitale — l'acte fondamental de l'alliance, appelé l'alliance
tout court dans Deut. IV, 13 — n'est pas reproduite mot pour
mot dans la Thorah des plaines de Moab. C'était, semble-t-il,
le cas, ou jamais, de s'en tenir aux termes consacrés par l'ancien

code sinaïtique, afin de les graver d'autant mieux dans les

esprits. A cela on répond, je le sais, que le législateur devait

savoir mieux que personne ce qu'il convenait de faire, et que
nul plus que lui n'avait le droit, s'il le jugeait bon, d'introduire
des variantes dans ce document vénérable et sacre. Mais est-il
bien certain que ces variantes remontent au législateur en

personne? Le doute est permis quand on se rappelle la liberté
dont usaient les anciens en reproduisant soit les discours de

tel ou tel personnage historique, soit môme des documents
officiels1.

Les différences entre les deux textes portent principalement
sur deux points, savoir le quatrième et le dixième commandement.

Commençons par ce dernier. Il présente, dans la rédaction

deutéronomique, une transposition intéressante. Voici les

articles en question :

Ex. XX, 17. Deut. V, 18.

Tu ne convoiteras pas la maison Et tu ne convoiteras pas la femme
de ton prochain; tu ne convoiteras de ton prochain; et tu n'ambition-

pas la femme de ton prochain, ni neras pas la maison de ton prochain,
son esclave, homme ou femme, ni ni son champ, ni son esclave, hom-
son bœuf ou son âne, ni rien de ce me ou femme; son bœuf ni son âne,

qui est a ton prochain. ni rien de ce qui est à ton pro¬
chain.

1 Conf. Delitzsch. Zeitschrift für kirchliche Wissenschaft 1882, VI
pag. 286 : « Diese Freiheit ist dermassen Gesetz, dass auch urkundlich
Vorliegendes nicht unvermittelt herübergenommen wird, sondern
seinen Weg durch die Subjektivität des Geschichtschreibers nehmen muss. »



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 83

Dans la règle, on se borne à constater la différence des deux

recensions, sans se mettre en peine du pourquoi. Il est pourtant

à croire que ces modifications n'ont pas été introduites
dans le texte pour le seul plaisir de le varier. Suffira-t-il de

dire qu'elles ont été inspirées par le besoin d'une plus exacte
concordance avec ce qui précède, attendu que: « Tu ne
commettras point d'adultère » vient avant : « Tu ne commettras
pas de ro?d » Nous ne le pensons pas. La différence est plus
profonde. Qui ne voit qu'en changeant de place le mot baïth
a par là même changé de signification Dans l'Exode, ce mot a

un sens plus large : il désigne tout le domestique ou le

ménage du prochain, la maisonnée avec tout ce qui la compose
et en dépend. La première phrase, qui forme le commandement

proprement dit, trouve son commentaire dans la phrase
suivante, où sont détaillés les principaux éléments de la baïth,
à commencer par la femme. Celle-ci est envisagée, à la façon
antique, comme le premier des « biens meubles » de son mari.
— Dans le Deutéronome, au contraire, le même mot baïth, en

passant au second rang, prend la signification plus restreinte
de lieu d'habitation. Pour s'en convaincre, il suffit de remarquer

qu'à la maison est associé le champ, dont l'Exode ne
parle pas.

Quant à la femme, il lui est fait une place à part. Elle est

distinguée de tous les autres biens du prochain, non seulement

par le rang qui lut est assigné, mais au surplus par l'emploi de

deux verbes différents ; « Tu ne convoiteras point la femme...
et tu n'ambitionneras pas la maison, le champ et le reste. »

De sorte que, dans cette rédaction, le dixième commandement
se compose de deux phrases coordonnées, formant comme
deux commandements distincts. Qu'est-ce à dire, sinon que
dans le temps qui s'est écoulé entre les deux rédactions du

Décalogue, celle du Livre du pacte et celle de la Thorah deuté-

ronomique, il s'était accompli un progrès dans les mœurs,
spécialement en ce qui concerne la position sociale de la
femme? Il est difficile de croire qu'une évolution comme celle-
là se soit produite dans le court espace d'une génération, pen-

1 Ainsi Rielim, Die Gesetzgebung Mosis im Lande Moab, pag. 16, note.



84 H. VUILLEUMIER

dant le séjour au désert, ou que le législateur lui-même ait été

amené par la réflexion — ou par une illumination d'en haut —
à corriger sur ce point son œuvre primitive.

Passons au quatrième commandement. « Observe, est-il dit
dans Deut. V, 12 sqq., le jour du repos pour le sanctifier,
comme l'Eternel, ton Dieu, te l'a ordonné. Six jours tu travailleras

et feras tout ton ouvrage. Mais le septième jour est un

temps de repos consacré à l'Eternel, ton Dieu ; tu ne feras

aucun ouvrage, ni toi, ni ton fils ni ta fille, ni ton esclave,

homme ou femme, ni ton bœuf, ni ton âne, ni aucune de tes

bêtes *, ni l'étranger qui est dans tes portes, afin que ton esclave,

homme ou femme, puisse se reposer comme toi. Et tu te

souviendras que tu as été esclave au pays d'Egypte, et que l'Eternel,

ton Dieu, t'en a fait sortir à main forte et à bras étendu.
C'est pourquoi l'Eternel, ton Bien, t'a ordonné de célébrer le

jour du repos. »

D'après la recension de l'Exode, Israël doit se souvenir du

jour du repos par la raison que l'institution de ce jour béni,
spécialement mis à part pour l'Eternel, se fonde sur le sabbat

divin, et que la semaine de la création doit être pour l'Israélite
le prototype de chacune de ses semaines. Tout autre est le

point de vue de la recension deutéronomique : les Israélites
doivent observer ce jour pour donner du répit à ceux qui sont
à leur service. C'est pour eux un devoir de reconnaissance. En

effet, ce qui doit les engager à obtempérer à cet ordre, c'est le
souvenir des glorieuses dispensations par lesquelles Dieu a

affranchi autrefois son peuple de la servitude. Le but assigné
au jour du repos rappelle Ex. XXIII, 12, mais le motif invoqué
à l'appui de ce précepte d'humanité est spécifiquement deuté-
ronomien. Il revient, comme un refrain, d'un bout à l'autre de

ce livre.
Dira-t-on que ces deux manières d'envisager la férié

hebdomadaire ne s'excluent pas nécessairement, que les motifs invo-

1 Cela suppose, pour le remarquer en passant, qu'en fait d'animaux
domestiques qui travaillent, les Israélites n'en sont plus réduits au bœuf et
a l'âne, comme c'était le cas, semble-t-il, à l'époque où furent rédigés
Ex. XX-XXIII et même Ex. XXXIV, 11 sqq.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 85

qucs de part et d'autre se complètent et se prêtent un mutuel
appui, que dès lors on ne peut conclure de ces variantes à une
diversité d'auteurs? Mais qu'on veuille bien considérer ceci :

De l'aveu de tous, le commandement relatif au sabbat est un
commandement de la première table, c'est-à-dire un de ceux
qui ont trait à la pietas, aux devoirs envers Dieu. C'est pour
consacrer ce jour à l'Eternel, son Dieu, qu'Israël doit le sanctifier,

le mettre à part, en chômant. Comme le dit fort bien
M. Dillmann1: «Dans la sphère du temps, non moins qu'à
d'autres égards, Israël devait montrer qu'il était un peuple
appartenant à Dieu. Il ne pouvait pas, sans doute, consacrer à

Dieu tout son temps, vu qu'il devait pourvoir par le travail
aux nécessités du corps et de la vie. Tout au moins devait-il
faire périodiquement trêve à sa besogne journalière, au terme
du cycle le plus court, celui de la semaine. Ce repos pour
l'Eternel devait servir, à la fois, à manifester au dehors la
consécration de ce peuple à Dieu, et à tenir en éveil, au sein du

peuple lui-même, la conscience de sa consécration. Et comme
cette obligation incombait à la communauté dans son ensemble,
il s'ensuivait que tout le monde, y compris les étrangers (et.
ajouterons-nous, y compris les esclaves), devait en prendre sa

part. » Telle est l'idée du sabbat, d'après la recension de

l'Exode, et ce point de vue religieux est incontestablement le

plus conforme au principe théocratique. C'est dans ce sens

que le sabbat est appelé, Ex. XXXI, 17, « un pacte perpétuel,
un signe à perpétuité entre l'Eternel et les enfants d'Israël. »

Or, que fait l'auteur de la recension deutéronomique A ce

but éminemment religieux de l'institution sabbatique, il
coordonne un autre but, d'un caractère philanthropique. Plus que
cela: par le motif nouveau dont il appuie le précepte du

chômage, il fait prévaloir, sur le point de vue théocratique de la

consécration à Dieu, du « repos pour l'Eternel, » cet autre point
de vue, évidemment secondaire, de la bienveillance envers les

personnes de condition servile. Cette sollicitude pour les
esclaves fait assurément honneur à son cœur et ne peut que lui

gagner toutes nos sympathies. Il n'en est pas moins vrai qu'en

' Exodus und Leviticus, 188'), pag. 215 sq.



86 H. VUILLEUMIER

faisant subir un pareil remaniement au quatrième article du

Décalogue, l'auteur de la recension deutéronomique en a

profondément modifié, pour ne pas dire altéré, le sens et la portée.

En fait, il l'a transformé en un commandement semblable
à ceux de la seconde table. D'un devoir envers Dieu, il a fait de

l'observation du jour du repos un devoir envers le prochain,
devoir fondé, il est vrai, sur un motif de reconnaissance envers
Dieu. Ainsi faisant, il a méconnu et dérangé la belle et
symétrique ordonnance de l'ancien Décalogue. Et c'est le législateur

qui de sa propre main, ou par celle d'un disciple écrivant
sous son inspiration immédiate, aurait défait de la sorte ce

qu'il avait fait et bien fait une première fois Reconnaissons

plutôt que le Décalogue de l'Exode et celui du Deutéronome,
tout en reposant sur la même base, ne sont ni d'un même
auteur ni d'une même époque.

Ce résultat jette un jour significatif sur toute une catégorie
de textes deutéronomiques qui, à eux seuls, ne seraient pas
rigoureusement probants1. Nous voulons parler des passages,
en assez grand nombre, où se manifeste ce même souci de la

dignité humaine, ce même intérêt pour les déshérités de la

fortune, ce même esprit de bienfaisance et de charité que
nous venons de remarquer dans la recension deutéronomique
du Décalogue.

Tout cela, sans doute, existe en principe dans le Livre du

pacte sinaïtique. Celui-ci renferme plus d'un article tendant à

protéger le pauvre (Ex. XXIII, 6,11), le débiteur (XXII, 25 sqq.),
la veuve et l'orphelin (XXII, 22 sq.), l'esclave homme ou
femme (XXI, 20 sq., 26 sq., 32, XXIII, 12, et toute la décade

XXI, 1-11), l'étranger (XXII, 21 ; XXIII, 9, 12). Mais combien,
dans la Thorah deutéronomique, ces germes nobles et féconds
se sont développés Comme cette loi nouvelle se préoccupe du
sort des diverses classes d'indigents Quelle insistance elle
met à prêcher — c'est bien le mot. — la bienveillance, les

égards pour les faibles et les petits et avec quelle chaleur elle
fait appel aux sentiments d'humanité, de fraternité même, qui
doivent animer les fils d'Israël C'est là, on peut bien le dire,

1 Voir ci-dessus la fin du § 28.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 87

un des caractères saillants et l'un des beaux traits du code

dont nous nous occupons.
Il veut qu'on ouvre sans regret la main au frère nécessiteux.

(XV, 10 sq.) Il entend que, chaque septième année, non
seulement on laisse les pauvres jouir librement de ce que la terre
pourra produire (Ex. XXIII, 11), mais qu'on se relâche même
de ses droits à l'égard du débiteur israélite (Deut. XV, 1-3).
« Tu ne maltraiteras pas l'étranger, » disait l'ancien code, « et

vous n'humilierez pas la veuve et l'orphelin. » (Ex. XXII, 20,21.)
Le Deutéronome, lui, ne s'en tient pas à ces recommandations

négatives. L'Israélite, selon lui, doit aspirer à un idéal de

«justice » plus relevé. Noblesse oblige. Quand on a le privilège

d'appartenir au peuple choisi par l'Eternel d'entre toutes
les nations, on doit tenir à honneur d'exercer la charité envers
les indigents et les étrangers, en leur faisant part de ses biens

(XXIV, 19-22 ; XXVI, 12,13) et en les associant à ses joies (XVI,
11 ; XXVI, 11). Il faut, en un mot, les aimer, puisque Dieu les
aime. (X, 18, 19.)

Qui ne reconnaît aussitôt à de pareils traits la main de celui
qui, dans sa nouvelle édition du Décalogue, relevait la dignité
de l'épouse légitime, et qui sympathisait avec les esclaves au

point de transformer dans leur intérêt le 4e article du statut
fondamental?

(A suivre.) H. Vuilleumier.


	La critique du Pentateuque dans sa phase actuelle [suite]

