
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1883)

Artikel: Ce que nous sommes, ce que nous croyons, ce que nous voulons

Autor: Astié, J.-F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379315

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CE QUE NOUS SOMMES,

CE QUE NOUS CROYONS, CE QUE NOUS VOULONS

J.-F. ASTIE1

Le riche et important rapport dont nous venons d'entendre
la lecture se divise en trois grandes parties. Des soixante pages

dont il se compose, quarante environ sont consacrées à

l'exposition de la question théorique : quelle est l'attitude à

prendre à l'égard de la Bible, ou mieux, quelle idée convient-il

' Le titre que nous avons donné à ce travail ne saurait être le
prétexte d'aucun malentendu : nous ne parlons pas au nom de nos fidèles
mais trop rares abonnés; nous entendons encore moins donner le

programme ou la profession de foi théologique du Comité de rédaction
de la Revue. Toutefois, malgré les froideurs de l'isolement et les lourdes
charges qu'il impose, ne serait-ce pas faire la part trop belle au
pessimisme que de voir dans ce titre le bizarre pluriel cie majesté, dont
s'affublerait un solitaire campé sur un bloc de glace et cherchant à

remonter le courant dans la débâcle générale? Ces lignes semblent devoir
trouver quelque écho chez les hommes isolés, épars de côté et d'autre,
éléments constitutifs de ce parti inconnu et méconnu dont l'avènement
mettrait un terme, il ne faut plus dire à la crise, mais au marasme de

l'heure présente qui se prolonge étonnamment. Heureux ceux qui, après
avoir traversé le Jourdain, n'auront connu des haltes du désert que
juste assez pour goûter la satisfaction dont parle le poète: hiec olim
meminissejuvabit

Pour comprendre le caractère et l'ordonnance de cette étude, il faut se

rappeler qu'elle est un examen critique du rapport de M. le pasteur
Furrer de Zurich, présenté à la réunion de la société pastorale suisse k
Liestal (Bâle-Campagne) en août dernier.



6 J.-F. ASTIÉ

de se former de ce livre Des vingt pages qui restent, douze
traitent du contenu de l'Ecriturn, huit à peine sont réservées
à la question pratique proprement dite : comment doit-on

présenter la Bible au peuple
Le sujet s'était présenté à moi autrement : il me semblait

que les idées théoriques sur l'Ecriture devaient être considérées

comme connues de tous, et qu'il ne restait qu'à aborder
essentiellement la troisième question, éminemment pratique et
brûlante.

La seconde partie de ce remarquable rapport, le contenu de

la Bible, pourrait être un piège pour la discussion. Je prends
donc la liberté de faire remarquer à l'assemblée que, selon ma
manière de comprendre la pensée du comité central, nous
n'avons à nous occuper ni de la résurrection, ni de l'ascension,

ni de la persistance consciente après la mort, d'une
façon spéciale, mais seulement en tant que ces points, dont
chacun pourrait faire l'objet d'une étude, rentrent dans le

problème pratique de la troisième partie.
Ce qui confirme la pensée que la première partie du rapport

aurait pu être abrégée et même résumée comme allant
sans dire, c'est que celui qui vous parle—de la part duquel on
aurait pu particulièrement compter sur des objections — est

heureux de se déclarer pleinement d'accord avec le rapporteur,
sauf quelques nuances sans importance. Moi aussi je vois dans
la Bible le document historique d'une révélation successive,

progressive, exclusivement morale et religieuse. Tout l'Ancien
Testament est subordonné au Nouveau; dans celui-ci les parties

diverses sont plus ou moins importantes, suivant qu'elles
reproduisent avec plus ou moins de fidélité la vie et l'esprit
du Seigneur. Christ devient donc le centre et le critère de la
révélation. Cette révélation, documentée par l'Ecriture sainte,
'onfère à celle-ci l'autorité, bien loin de la recevoir d'elle ; le

contenu doit se justifier par sa propre valeur intrinsèque,
indépendamment de toutes les questions d'historicité et
d'authenticité.

Cette révélation est avant tout une force divine, qui, en

agissant sur la nature humaine, est nécessairement affectée



CE QUE NOUS SOMMES 7

par les réactions diverses, les imperfections de celle-ci. Vinet
écrit en 1840 à une personne qui lui avait demandé des

directions sur la manière d'étudier les Ecritures : « dans toute
cette étude de l'Ancien Testament j'aurais rencontré des

hommes, j'aurais lu des écrits humains, plus humains en un
sens, que ne le concède une orthodoxie peu intelligente, mais

je ne m'étonnerais pas plus de ces hommes que de l'atmosphère

qui enveloppe la terre, et à travers laquelle les rayons
du soleil arrivent tels qu'ils doivent m'arriver et tels qu'ils ne
peuvent m'arriver sous aucune autre condition. »

De ce caractère éminemment spirituel, dynamique, christo-
logique de l'Ecriture, résulte un fait décisif : elle ne saurait
faire autorité absolue dans les matières purement intellectuelles,

d'un ordre scientifique ou même théologique. Il ne saurait
plus être question de l'idée enfantine considérant tous les

personnages dont il est question dans l'Ecriture comme autant
d'organes divins, infaillibles, ne pouvant ni ouvrir la bouche,
ni se mouvoir sans formuler les articles d'une dogmatique
infaillible et définitive. Même dans les pays de langue
française, tous les hommes qui ont le droit d'exprimer une
opinion en ces matières ont rompu avec ces temps d'ignorance,
avec ce moyen âge protestant, pendant lequel il n'était possible
de croire en Christ que lorsqu'on avait débuté par s'incliner
devant le contenu de l'Ancien et du Nouveau Testament
proclamé infaillible dans toutes les parties et au même titre.
Doctrines, constitutions d'Eglise, formes du culte, rien ne se

présente revêtu d'un caractère définitif et obligatoire (voir là-
dessus l'ouvrage de Bost père : Recherches sur la constitution
des Eglises, dont Vinet faisait un si grand cas): la personne de

Christ et la conscience du fidèle demeurent les deux seules

institutions de droit divin. L'Eglise est mise en demeure de se

transformer de siècle en siècle, de s'édifier sur ces deux
pierres angulaires, en comptant d'ailleurs sur le secours de

l'esprit de Christ qui lui a été promis jusqu'à la fin des temps.
N'oublions pas le point essentiel que Schleiermacher, plus que
personne, a eu le mérite de remettre en lumière de nos jours :

l'Evangile ne se comprend, ne se justifie que lorsqu'on en



8 J.-F. ASTIE

fait l'expérience. La communion avec Christ demeure ainsi la

porte étroite par laquelle il faut passer pour pénétrer dans le

royaume des cieux et pour en comprendre les mystères. Nous
dirons donc avec le rapporteur : « Il ne s'agit pas de découvrir

de nouveaux mobiles moraux, d'inventer une religion
nouvelle ; la révélation, l'explication suprême et définitive de

tous les mystères divins, autant que l'esprit humain peut les

concevoir, nous a été donnée dans la Bible. Toute tentative
de dépasser la Bible n'est qu'un pas en arrière. »

Il ne me reste plus qu'à signaler quelques points de détail

sur lesquels je suis pleinement d'accord avec le rapporteur et
à ajouter enfin quelques réserves ou mieux demandes
d'explications.

Si les protestants de langue française l'ont oublié pendant
trop longtemps, il leur a été rappelé de nos jours que, d'après
Calvin lui-même, il y a des réminiscences d'argumentation
rabbinique chez saint Paul, et justement dans le fameux

passage sur Sarah et Agar, signalé par notre rapporteur. En

admettant les résultats de l'enseignement apostolique on n'est
nullement tenu de considérer comme irréprochables, les

considérants et les arguments par lesquels les écrivains les

appuient.
Nous n'avons pas non plus oublié la sage réserve dont le

grand réformateur a fait preuve, en s'abstenant de commenter
l'Apocalypse. Il ne s'est pas cru autorisé à instruire les autres
au sujet de cet écrit, si familier de nos jours à mainte cuisinière

darbyste, tout à fait de force à en remontrer à son curé.
Les conceptions dans lesquelles se complaît l'Apocalypse
commencent à trouver toujours moins d'adeptes parmi les théologiens

sérieux de nos contrées. Par contre nous sommes

surpris de voir ce judéo-christianisme, occupant une place
toujours moins grande dans notre piété, nous revenir par la
voie de l'Allemagne, alors que l'Angleterre qui, pendant de

longues années, nous a inondés de cette littérature frelatée,
commence à ne plus en vouloir pour son propre usage. Il y a

moins d'une année, on pouvait lire, dans un journal orthodoxe

anglais, une assertion caractéristique, dont je regrette de



CE QUE NOUS SOMMES it

n'avoir pu vérifier l'authenticité : Le premier exégète du
XVIe siècle aurait dit que, quand on ne l'est pas déjà, on
devient fou en commentant l'Apocalypse.

La présence d'un élément judéo-chrétien dans l'Ecriture est

donc hautement reconnue : cet élément commence à être
hautement répudié.

S'il est vrai, comme le signale notre rapporteur, que les

garçons en Israël, de même que chez le paysan vaudois,
fussent seuls des enfants, nous sommes revenus de cette étroi-
tesse hébraïque. L'Eglise libre du canton de Vaud décidait dans

son dernier synode qu'il serait loisible à chaque congrégation
particulière de laisser participer les femmes à l'élection des

pasteurs. Il y a plus de trente ans, je ne me fis moi-même
aucun scrupule à New-York de laisser voter les femmes lorsqu'il
fut question de me choisir un successeur.

Que ces innovations venant des pays où régnent les sectes

ne vous effarouchent pas trop, messieurs. C'est un conseil de

prudence pastorale que je vous donne là, et non une recette
de galanterie française, sur laquelle je ne m'estime nullement
ferré : gardez-vous bien de vous brouiller avec les femmes.
Dans certaines éventualités, les conservateurs pourraient
trouver en elles un appoint qui ne serait pas à dédaigner,
lorsqu'il serait question de remplir les églises ou d'assurer
l'élection de pasteurs qui ne les vidassent pas.

Sur d'autres points, voici quelques réserves. Je ne réussis

pas à comprendre ce qu'il pourrait y avoir de fâcheux à

distinguer, dans les évangiles en général et surtout dans le
quatrième, entre ce que l'écrivain sacré dit de Jésus et la manière
dont l'évangéliste cherche à le comprendre, à s'en rendre
compte. Cette distinction, si elle est praticable, n'est-elle pas
d'accord avec le principe posé par notre rapporteur et en vertu
duquel Jésus lui-même doit demeurer l'autorité décisive?

Je comprends encore moins comment notre rapporteur, qui
nous a déclaré avec raison que le point de vue de la jurisprudence

a troublé la limpidité de l'exposition de saint Paul et
contribué à trahir la pensée religieuse et morale du grand
apôtre, a pu se laisser aller à payer lui-même tribut aux



10 J.-F. ASTIÉ

erreurs du passé sur cet article important. Sans doute la
piété individuelle ne doit pas faire oublier l'ensemble, les
individualistes ne doivent être ni des égoïstes, ni même des

égotistes ; mais d'autre part il faut se garder d'accuser
l'élément général et générique à tel point que les individus ne
deviennent, comme le dit fort bien notre rapporteur, que de

simples « feuilles sèches, éphémères de l'arbre de l'humanité
demeurant seule permanente, réelle. » Il ne saurait donc y
avoir une culpabilité de l'ensemble qui ne serait pas simplement

la somme des culpabilités individuelles. Jusqu'à nos
jours, on a sans doute voulu expliquer tous les mystères du
péché et de la rédemption par un prétendu réalisme. Il faut se

défier de cette hypothèse qui, sous prétexte d'expliquer des

mystères, en crée à plaisir de plus grands pour se donner
ensuite le plaisir de les expliquer, par de pures fictions percées
à jour. Quant à moi, messieurs, je ne suis pas platonicien mais
aristotélicien : la réalité c'est le particulier ; une prétendue
totalité au-dessus, en dehors des individus, ne peut être tout
simplement qu'une abstraction, qu'un mot, un nom. Avec le
réformateur de Zurich, j'estime que nous naissons malades,
ce qui est certes bien assez, mais nullement coupables. Il
n'est pas d'autre péché imputable, irrémissible que celui que
commet l'individu, le sachant et le voulant, en dépit des

lumières de sa conscience. N'oublions pas que le moyen âge a

tout sacrifié au point de vue juridique. Kant le premier a

établi une distinction fondamentale en proclamant la supériorité

de la moralité sur le droit. Cette distinction éminemment

chrétienne, bien que pressentie par le stoïcisme, doit
puissamment concourir à réformer, à transformer notre dogmatique,

en la débarrassant des restes de légalisme, de formalisme,

venus de Jérusalem et de Rome.
C'est aussi parce que le péché demande à être pris au sérieux

qu'il ne peut être question, à mon sens, de statuer entre Dieu

et l'homme un rapport d'absolue dépendance, comme le fait
notre rapporteur. Si je suis absolument dépendant de Dieu,
n'est-il pas lui-même responsable de tout ce que je fais? Il ne
reste plus alors que deux alternatives : ou Dieu est l'auteur du



CE QUE NOUS SOMMES 11

péché, ou le péché cesse d'être péché. Ces deux hypothèses
aboutissent à une même conclusion qui blesse la conscience
chrétienne.

Sans doute, il ne règne pas entre Dieu et l'homme un
rapport extérieur, mercantile. Il ne faut pas prendre la défense
de la piété froide, calculatrice des Romains qui fleurit encore
aujourd'hui en Chine, et en vertu de laquelle on n'honore les

dieux qu'autant qu'ils commencent en tout premier lieu par
remplir leurs obligations. Mais est-ce à dire que Dieu puisse
agir arbitrairement, capricieusement, qu'il soit dégagé de toute
obligation à notre égard? Dès l'instant où il a créé l'homme, il
s'est engagé à le traiter en être moral, en agent libre. Je ne
saurais donc admettre, avec notre rapporteur, que nous soyons
entre les mains de Dieu « comme la terre glaise entre les
mains d'un potier. » Que ces expressions soient, chez saint Paul,
une simple hypothèse ou la rhétorique excessive d'un raisonneur

à bout d'expédients, elles ne sauraient être invoquées à

l'appui d'une conception évidemment née en dehors du
christianisme qui ne saurait en être rendu solidaire.

Il n'est nullement question de méconnaître combien le
calvinisme a été énergique, fécond, bienfaisant, viril ; mais toutes
ces qualités, il les a possédées non parce qu'il était déterministe,

mais quoique déterministe : parce qu'il était avant tout
religieux, n'en déplaise à ces amplificateurs, à ces polisseurs
d'antithèses et de phrases sonores qu'on appelle les rhéteurs.
D'autre part, personne n'ignore que dans nos temps modernes
le calvinisme a servi de transition naturelle pour aboutir à un
déterminisme pur et simple, métaphysique, spéculatif et
philosophique, qui a porté des fruits forts différents parce qu'il a des

racines tout autres. Mais ce que la plupart de vous ignorent
peut-être, c'est qu'au sein des seules églises calvinistes qui
existent de nos jours, dans le seul pays du monde où les
confessions de foi du XVIe siècle sont encore en pleine vigueur,
l'esprit religieux est en bonne voie de se raviser. Il fausse
compagnie au déterminisme, — traditionnel dans le monde religieux
et à la mode dans le monde philosophique, — pour aller chercher

son vrai allié dans la liberté. Je lisais dernièrement dans



12 J.-F. ASTIÉ

un journal des Etats-Unis, le plus beau fruit du calvinisme,
une série d'articles où l'on insiste sur les obligations, les
devoirs de Dieu à l'égard de l'homme. Il ne s'agit plus d'une
massa perditionis que le potier manierait à son gré ; on ne
parle plus de sacrifier l'homme à une gloire arbitraire de Dieu,
mais bien de le traiter en être libre, moral, pouvant accorder
ou refuser sa collaboration pour l'œuvre que la sagesse divine
s'est proposée en créant le monde. C'est dans ce même esprit
que, contrairement à la déclaration de notre rapporteur, je
n'éprouve aucun scrupule à déclarer que Dieu a besoin de

l'homme. Oui. il a besoin de ce collaborateur, libre, moral,
indépendant, pour réaliser le but qu'il a eu en vue en créant le
monde.

Tout ce qui précède vous indique assez, messieurs, la
conception fondamentale sur laquelle vos deux rapporteurs
pourraient bien ne pas s'entendre. En abordant la seconde partie
de notre étude, nous aurons l'occasion de voir s'il y a réellement

désaccord ou non.
Signalons d'abord les points sur lesquels règne une harmonie

parfaite. Les apôtres se sont trompés et sur la nature, et sur
l'époque du retour de Christ. Il est évident qu'ils ont reçu les

instructions éminemment spirituelles du Seigneur à travers le

prisme de leurs conceptions judaïques. Il ne peut être question

ni d'un rétablissement du peuple juif, ni d'un retour charnel
du Seigneur pour régner sur cette terre par la force de son bras

et réaliser ainsi le programme messianique que ses contemporains

ont vainement essayé de lui imposer. Il a préféré la mort
de la croix à la gloire éphémère, risquée que lui offrait la
réalisation des espérances, des passions juives. Certainement il ne
reviendra pas pour se donner un démenti à lui-même et pour
offrir aux judéo-chrétiens, encore si nombreux parmi nous,
l'occasion de prendre sur lui une éclatante revanche. Calvin

ne paraît pas avoir partagé sur ce point les idées eschatologi-

ques encore populaires parmi nous. Il range parmi les contes
de vieilles femmes l'idée que Jésus-Christ puisse revenir un
jour avec ses mains et ses pieds percés.

Sur l'article de la résurrection du Seigneur, la lumière est



CE QUE NOUS SOMMES 13

déjà plus complète. Les documents renferment sans contredit
des données contradictoires. Tantôt on fait agir et parler
le Seigneur comme s'il avait possédé identiquement le même

corps, physiquement et physiologiquement parlant, après

qu'avant sa mort ; tantôt on le fait passer à travers des portes
fermées, paraître et disparaître à volonté, ce qu'il n'aurait pu
faire auparavant : jusqu'à sa mort le Seigneur est toujours ici
ou là, comme nous tous soumis aux lois de l'espace et du

temps ; après la résurrection ce n'est qu'accidentellement, pour
un instant qu'il reparaît dans un lieu de l'espace. Avec votre

rapporteur nous estimons qu'il faut mettre d'accord les données

fournies par les documents, en les interprétant du point de vue

spirituel de saint Paul. Personne ne saurait avoir de scrupule
à préférer les enseignements motivés et réfléchis de saint Paul,
le premier et le plus grand des théologiens, aux opinions, aux

appréciations contradictoires des premiers chrétiens qui ont

constaté, d'un façon assez incohérente, lefait de la résurrection
de leur Maître, sans s'en rendre bien clairement compte. D'après
Calvin, Jésus-Christ ressuscité possédait un corps qui n'avait pas
besoin de nourriture. S'il a mangé ce n'est pas pour lui-même,
mais en vue de ses disciples, pour leur donner une preuve
éclatante de la réalité de sa résurrection. En tout cas Calvin n'hésite

pas à déclarer qu'il y aurait eu manducation sans digestion. (Voir
Journal du Protestantisme, juillet 1880.) Je crois donc à la
reconstitution de la personnalité entière du Sauveur, esprit et

corps; ce n'est pas en vertu d'une illusion ou d'une vision,
encore moins par suite d'une hallucination exclusivement
subjective, que les apôtres et les premiers disciples ont cru voir leur
Maître, l'entendre, s'entretenir avec lui. Il y a bien eu des

actes objectifs, indépendants des fidèles dont ils ont été, à

plusieurs reprises, les témoins. Seulement la personnalité entière,
vivante, consciente de Jésus s'est montrée à eux sous cette
forme qu'il avait revêtue dans cette condition nouvelle d'existence

dans laquelle il était entré. L'Ascension a été la fixation
officielle, en quelque sorte populaire, de la dernière de ses
apparitions qui ont dû nécessairement prendre fin.

Je ne sais, Messieurs, si vous serez du même avis que moi,



14 J.-F. A8T1É

mais il me semble que notre rapporteur fait un usage un peu
arbitraire de certaines paroles de Jésus sur la croix (mon Père,
je remets mon esprit entre tes mains) pour en conclure que
l'activité du Maître sur cette terre se termine en deçà du sépulcre.
Ne vous vient-il pas à l'esprit d'autres déclarations, tout aussi

authentiques que celle-là, impliquant que l'activité de la
personne entière de Jésus, bien que différente quant au mode,
continue d'être très réelle après la résurrection

En ce qui concerne la personne même du Sauveur, je suis
heureux de constater, à bien des égards, mon accord avec
votre honorable rapporteur. Je le remercie en particulier
d'avoir eu l'heureuse idée de s'opposer à un préjugé populaire, en
vertu duquel les personnes s'intéressant particulièrement aux
questions religieuses en seraient venues à faire oublier Dieu le
Père pour ne s'occuper que du Fils. Votre rapporteur dit
excellemment que c'est « exactement la même chose de dire
j'aime Dieu le Père ou j'aime Jésus-Christ. Celui qui consacre
sa vie à Christ la consacre au Père, et réciproquement. »

N'est-ce pas sur cette complète assimilation religieuse et
morale que la conscience chrétienne a toujours fondé sa foi

en la divinité de Christ? Evidemment la filialité de Jésus doit
être d'une espèce toute particulière, différant non seulement
du plus au moins, mais qualitativement de celle de tout autre
membre de la race. D'aucun autre individu, il ne saurait être

dit, à aucun degré, qu'il est entièrement indifférent de dire
j'aime Dieu ou j'aime cet homme-là. Ce qui prouve la filialité
divine de Jésus, nous dit-on, c'est la sainteté de tout son être,
son amour sans bornes, son ardente miséricorde, sa paix sainte
et inaltérable, l'existence tout entière de l'Eglise chrétienne.

Et cependant le rapporteur ne parle pas de la divinité de

Jésus-Christ. Si cette lacune ne doit s'expliquer que par le
besoin de ne pas évoquer tout un ensemble de notions
métaphysiques (préexistence consciente, incarnation, déité
métaphysique) je ne puis qu'approuver la sage réserve de l'auteur :

je ne me sens pas moins libre que lui à l'égard de ces diverses

expressions, sans prétendre d'ailleurs me prononcer ici sur leur
valeur intrinsèque. Mais toutes ces formules théologiques ne



CE QUE NOUS SOMMES 15

sauraient faire perdre de vue le fait religieux et moral qui leur
a servi de prétexte, fait que notre rapporteur lui-même paraît
avoir affirmé, en déclarant totalement indifférent en pratique de

dire : J'aime Bieu le Père et j'aime Jésus-Christ. Autant on doit
se sentir en pleine liberté en face des tentatives de la théologie
d'expliquer le fait, autant, surtout quand on se prononce contre
l'atomisme et qu'on se donne pour réaliste, doit-on éprouver le
besoin de retenir le fait fondamental qui a été le point de

départ primitif, la base, le prétexte, si l'on veut, de toutes ces

spéculations nécessairement révisables et problématiques.
Nous disons donc, en modifiant légèrement le langage du

rapporteur, que de tout temps la saine doctrine de l'Eglise a maintenu

les deux éléments : Jésus fils de Dieu, c'est-à-dire sa divinité

; Jésus fils de l'homme, c'est-à-dire son humanité. La
conscience chrétienne doit se contenter d'affirmer le fait qui
s'impose à elle à la vue du Sauveur, sa divino-humanité, en
laissant aux théologiens le soin d'expliquer le problème, si tant
est qu'ils y parviennent.

Mais est-il vraisemblable qu'une lacune de cette importance
soit purement accidentelle dans le travail de notre rapporteur?
Peut-être trouverons-nous l'explication de ce silence dans ce

qui nous est dit de l'existence du Sauveur. Il ne peut avoir fait
de miracles, nous dit-on ; « si Jésus en avait fait, il nous
apparaîtrait sur un fond sombre, en compagnie des magiciens, des

schamanes, des solitaires, des ascètes. » En tout cas, si le Fils
ne peut se commettre en pareille société compromettante, il
est à craindre que le Père soit compromis sans retour. Car,
comme l'a remarqué Rothe, Dieu a évidemment fait des actes
de magie, il a été le seul, le grand magicien quand il a fait
sortir ce qui est de ce qui n'est pas. Et si l'on ne veut voir
dans le Créateur qu'un simple organisateur de la matière
préexistante, toujours est-il qu'il a certes fait assez de miracles
en établissant les lois et tout l'ordre admirable dont le monde
nous donne le grand, le saisissant spectacle. Puisque le Père a

fait tant de miracles, ne semble-t-il pas que le Fils qui le représente,

à tel point que celui qui se consacre à l'un se consacre à

l'autre, devrait au moins par analogie en avoir fait quelques-uns?



16 J.-F. ASTIÉ

Notre rapporteur protesterait avec raison si on lui faisait dire :

Jésus a été un simple bourgeois de la Galilée, le naïf et aimable
jeune homme de M. Renan, nous prêchant une douce morale,
la paix et la charité, l'amour de Dieu, la résignation aux décrets
de la Providence. M. Furrer nous dit en eiïet que Jésus est
devenu «le point décisif de l'histoire à laquelle il a imprimé
une direction nouvelle. » Le rapporteur s'élève avec force
¦contre cette notion « superficielle et mécanique de l'histoire
qui sacrifie les individualités au développement général et

nécessaire; » il affirme que dans toutes les époques les grands
mouvements spirituels sont partis « de la puissance intellectuelle

de personnalités particulièrement douées de Dieu ; » si

puissante que soit la fantaisie, remarque M. le Dr Furrer, elle

ne saurait inventer ces personnalités créatrices, mettant en

avant des idées destinées à transformer le monde. Or, dans cette

galerie de personnalités créatrices, Jésus est sans contredit la

plus remarquable, celle dans laquelle le logos divin a brillé
non pas partiellement, mais dans sa plénitude, dans tout son
éclat.

Eh bien malgré tout cela, Jésus n'aurait rien fait
d'extraordinaire, sous aucun rapport. L'étude que nous venons
d'entendre lui refuse, paraît-il, jusqu'à ces simples miracles de

guérison que les négateurs les plus décidés du surnaturel
accordent volontiers. Mais cette assertion, déjà étrange en elle-

même, affirme un fait entièrement sans analogie. Les grands
génies dans tous les domaines (imagination, science, guerre
même) ont exercé sur leurs contemporains une influence
intense, ont fait des choses extraordinaires. Jésus seul, qui a été

le plus grand génie religieux, n'aurait déployé à aucun degré
une action miraculeuse? Et cependant notre rapporteur
s'approprie cette parole :

Er kam aus Himmels Ferne wunderbar,
Der über alle Sterne im Schoss des Vaters war.

Jésus serait venu sur cette terre miraculeusement, l'union de

la nature divine et de la nature humaine aurait constitué le

mystère de sa vie, et cependant il n'aurait rien accompli de

miraculeux



CE QUE NOUS SOMMES 17

Ce serait cependant aller trop loin que de prêter ce langage
à notre rapporteur; il paraît bien admettre que, sur un point
du moins, Jésus a fait quelque chose d'extraordinaire : « En

contemplant Jésus-Christ crucifié, est-il dit, nous sentons

jusqu'au plus profond de notre être la majesté de la justice
divine, l'immense culpabilité de l'humanité. » Ici du moins le

Seigneur parait faire quelque chose de miraculeux dans le

domaine juridique, moral. Nous voilà de nouveau en présence de

cette conception réaliste de l'humanité, en vertu de laquelle
Jésus se trouverait en rapport extraordinaire, miraculeux avec
la justice divine, la culpabilité du genre humain et la rédemption.

Ici du moins Jésus doit avoir fait quelque chose

d'extraordinaire, il faut qu'il y ait miracle ou fiction.
C'est donc contre le miracle physique que porte toute

l'antipathie de notre savant rapporteur. Si nous l'avons bien compris,

il soutiendrait que, malgré son caractère moral et
religieux extraordinaire, Jésus ne peut ni par lui-même, ni par le

secours de Dieu, avoir accompli aucune action miraculeuse, ni
sur le corps des hommes, ni sur la nature.

Ne vous semble-t-il pas, Messieurs, que pour avoir un pareil
parti pris contre les miracles physiques, il faut posséder de

fortes raisons Aussi notre auteur estime-t-il avoir découvert
les plus décisives de toutes dans la nature même de la foi. « Ce

n'est pas la seule raison, dit-il, qui m'impose cette conviction,
mais encore mes besoins religieux les plus intimes. La négation
du miracle est pour moi une portion intégrante de cette foi,
dans laquelle j'espère vivre et mourir. »

Cette assertion est étrange. L'histoire est là pour nous
apprendre que de tout temps, dans toutes les religions, la piété
sérieuse, pratique a toujours été étroitement liée à la croyance
au surnaturel, à des miracles plus ou moins authentiques.
Notre rapporteur ne se ferait-il peut-être pas illusion, en se

présentant comme une exception si éclatante Nous croyons
être autorisé à répondre affirmativement, en nous appuyant sur
les déclarations mêmes de notre collègue, M. Furrer. A peine,
en effet, nous a-t-il déclaré que son opposition contre le miracle
tient à des causes religieuses, qu'il a hâte d'ajouter dans la

THÉOL. ET PHIL. 1883. 2



18 J.-F. ASTIÉ

phrase suivante : « Pour moi les lois de la nature sont des

milliers de rayons divers de la volonté divine qui est la même

pendant toute l'éternité. » Vous l'entendez, messieurs, il ne

s'agit plus de religion, de rapports entre Dieu et l'homme, mais

des rapports entre Dieu et les lois naturelles qu'il a lui-même
établies. Voilà, prise sur le tait, flagrante delicto, la vraie cause
de la profonde répulsion de notre auteur contre le miracle
physique. Cette antipathie découle de certaines théories qu'il
se fait sur les lois régissant le monde physique et sur les

rapports de ces lois avec Dieu qui les a établies. Tout cela, vous
le voyez, nous transporte dans le domaine de la nature, de la

métaphysique si l'on veut, mais n'a rien à démêler avec la foi

religieuse.
Je reviendrai plus tard sur la valeur de cette objection tirée

de l'immutabilité des lois de la nature, mais pour le moment
arrêtons-nous un instant à établir — il en vaut certes bien la

peine — que, malgré ses déclarations, notre rapporteur ne
raisonne pas religieusement mais philosophiquement : il
argumente évidemment du point de vue d'un mécanisme général
qui serait la seule et unique loi pour l'univers entier, dans
toutes les sphères, sans exception aucune.

Je ne chercherai pas chicane à notre rapporteur sur l'image
qu'il emploie, quand il présente les lois de la nature comme
les rayons de la volonté divine. Voir dans cette expression les

traces d'un émanatisme tendant à confondre Dieu et le monde,
les lois de la nature avec la volonté de Dieu, ce serait chercher
à M. Furrer, passez-moi le mot, ce que nous appelons une

querelle d'Allemand.
Mais, par contre, il faut retenir, analyser l'assertion suivante :

« la volonté de Dieu est la même de toute éternité. x> Est-il donc
bien sûr qu'il en soit ainsi

Les esprits spéculatifs parmi nous ne pourront retenir un
sourire en m'entendant poser cette question. C'est là de

l'anthropomorphisme grossier que de soutenir le contraire, diront-
ils en levant les épaules.

Je ne m'en défends pas, Messieurs, seulement mes adversaires

n'en font-ils pas à leur tour, de l'anthropomorphisme



CE QUE NOUS SOMMES 19

Pas plus que moi apparemment ils ne prétendent savoir ce que
Dieu est en lui-même, objectivement. Nous ne pouvons affirmer,
eux, une immutabilité absolue de Dieu, moi, un changement en

Dieu, qu'en nous plaçant, les uns et les autres, à un point de

vue subjectif. Nous faisons donc de part et d'autre de

l'anthropomorphisme. Seulement mes adversaires en font du point de

vue du déterminisme absolu, j'en fais moi du point de vue de

la liberté. Les deux anthropomorphismes se valent, ou mieux
le mien est le seul admissible, le seul bon, car sans liberté
dans la cause première et en l'homme, plus de morale, plus de

religion, plus de Dieu.
Or que notre pieux rapporteur raisonne contre le miracle

physique, en se plaçant au point de vue d'un déterminisme,
d'un mécanisme absolu et inflexible, c'est ce qui semble
ressortir de la naïve et curieuse comparaison que voici. Elle en
dit long, cette comparaison ; je la recommande à votre sérieuse
attention et à votre méditation. « De même, lisons-nous, que
Dieu a écrit dans le cœur de l'homme, dans son éternelle
majesté : Tu honoreras ton père et ta mère, tu ne tueras point, tu
ne feras point de faux témoignage, ainsi il a dit à la lumière :

Traverse l'espace plus rapidement que la pensée humaine. »

Vous l'entendez, Messieurs, votre rapporteur fait tenir à Dieu

précisément le même langage, qu'il s'agisse de la lumière agent
matériel ou de l'homme, agent moral et libre. La lumière et
l'homme sont exactement, au même titre et de la même façon,
de ces rayons qui manifestent la volonté de Dieu, j'ai presque
dit qui se confondent avec elle. Sommes-nous en présence
d'une simple inadvertance La rhétorique de notre sympathique

rapporteur est-elle seule en cause, ou faut-il nous en

prendre à sa métaphysique Serions-nous en présence de

l'une de ces pensées de derrière la tête, comme dit notre
Pascal, dont on ne se rend pas toujours compte, mais qui sont
bien là clans le fond, expliquant tout ce qui se trouve sur le

premier plan et qui parfois viennent inopinément trahir la

pensée mère à laquelle un écrivain obéit, parfois sans s'en

douter
N'ayant pas l'avantage de connaître notre honorable rap-



20 J-F. ASTIÉ

porteur autrement que par le rapport si intéressant queje suis

occupé à analyser, je n'ai naturellement le droit de mettre en

cause que sa seule rhétorique, une de ces métaphores que me

reprochent à moi-même avec affectation certains esprits
toujours attentifs à consulter l'oreille, faute d'écouter le cœur et

la tête.
Il faut en tout cas maintenir que Dieu ne saurait parler le

même langage quand il est question de l'homme et de la
lumière. En face de lalumière, il ordonne et il exécute, ou mieux,
il se borne à exécuter : la lumière, en effet, n'a pas d'oreilles

pour entendre des ordres. S'agit-il de la créature intelligente?
Dieu se contente d'ordonner. Il appartient à l'homme d'obéir
ou de désobéir à son gré. Et ce qui prouve que nous sommes
bien sur deux terrains fort différents c'est que la lumière, elle,
n'a jamais violé les lois qui la régissent, tandis que l'homme,
lui, se borne à les entendre, sans les écouter, quand il ne va

pas jusqu'à les violer. Voilà pourquoi aussi Dieu, qui n'a jamais
eu à intervenir dans le domaine des éléments matériels pour
réparer les effets d'un mauvais usage de la liberté, adule faire
dans celui de la moralité et de la religion pour réparer, par
l'acte libre de la rédemption, les actes libres du péché.

Notre rapporteur continue en disant que de même que Dieu

ne renverse jamais les lois morales, il ne saurait non plus
renverser celles de la nature, « car toutes ces lois ne sont après
tout que des manifestations de sa volonté elle-même, de cette
volonté immuable et partout présente. » Nous venons de voir
que l'assimilation ne saurait être portée aussi loin. Il faut aussi

faire des réserves à l'endroit de l'assertion suivante : « Les lois
de l'ordre moral sont la simple expression de la volonté de

Dieu. » Dans ce cas elles n'auraient pu être violées pas plus
que les lois de la nature ; l'homme n'aurait pu pécher, et s'il
l'avait fait ce n'aurait été que par la volonté de Dieu, le péché
serait voulu de Dieu. Nous nous retrouvons à nouveau en face
de ce déterminisme en vertu duquel le péché lui-même serait
un moyen de faire éclater dans tout leur jour les diverses
perfections divines. Serait-ce du déterminisme religieux à la façon
de Calvin, ou du déterminisme pur et simple, métaphysique et



CE QUE NOUS SOMMKS 21

spéculatif? je ne sais; en tout cas je ne repousse pas l'un
moins résolument que l'autre, comme contraires tous les deux
à l'Evangile et méconnaissant la plus belle œuvre de Dieu,
l'homme, agent libre créé à son image et à sa ressemblance.

Vous voyez, Messieurs, ici encore mon embarras est
extrême. Avant de décider si je suis en accord ou en désaccord

avec votre rapporteur, j'aurais en tout premier lieu besoin de

savoir s'il est pleinement d'accord avec lui-même. Qu'il
pardonne cette remarque à un professeur de philosophie. M. le

pasteur de Zurich ne me parait pas avoir tenu suffisamment
compte des exigences de cette logique traditionnelle à laquelle
Aristote a assigné le principe de contradiction comme clef de

voûte.
Et pourquoi notre rapporteur s'est-il engagé dans ces assertions

à nos yeux contradictoires? C'est que, cédant aux
exigences de la mode, il me parait avoir brûlé une trop forte dose

d'encens sur les autels de l'idole du jour ; j'entends par là,

messieurs, cette prétendue inviolabilité des lois de la nature
qui risque de tout dévorer. Après avoir commencé par
supplanter le bon Dieu qui est au ciel, la conscience, elle dissoudra
Jésus-Christ lui-même, en le représentant comme un simple
produit nécessaire, naturel, physique de l'humanité, résultant
elle-même du jeu fortuit et nécessaire des atomes en mouvement
de toute éternité. Il faut que les hommes religieux se disent

que le culte de ce Moloch-ià n'est pas plus tendre que celui de

l'ancien.
Ceux qui s'obstinent à faire fonctionner cette tête de Méduse,

comme disait Rothe, l'inviolabilité des lois de la nature, ne

s'aperçoivent pas que cette arme redoutable qu'ils brandissent
avec tant de confiance, d'un bras vigoureux, est en train de se

rouiller entre leurs mains, en attendant qu'elle aille jouer dans
la polémique le même rôle que les vieux engins de nos ancêtres

à côté des fusils à aiguille et des canons Krupp. La notion
de la loi naturelle a été profondement modifiée, changée.
Tandis que certains esprits un peu arriérés s'obstinent à

présenter les lois de la nature comme de nouvelles entités
métaphysiques, existant en elles-mêmes et possédant une existence



22 J.-F. ASTIÉ

objective qu'on peut laisser subsister ou détruire comme un
bâton qu'on brise ou que l'on conserve, les savants qui se sont
particulièrement occupés de l'étude de la nature présentent
les choses tout autrement. Lotze admet une différence entre
les forces, l'essence intérieure delà nature, et les phénomènes.
Ce qu'on appelle les lois de la nature n'est, à ses yeux, qu'une
pure abstraction des fonctions des forces, mais non une force
en soi. Il faut remonter jusqu'aux forces qui agissent toujours
conformément à leur essence. Mais cette essence des forces
n'est pas éternellement identique à elle-même. Le monde est un
organisme vivant. Dès qu'il survient une perturbation sur un

point quelconque, toutes les forces concourent sympathiquement

pour réparer le désordre; affectées par le nouvel état des

choses, les forces modifient leur activité en conséquence,

conformément à l'idée interne qui préside au cours du monde et à

l'activité que cette idée interne réclame. Les effets des lois se

trouvent ainsi modifiés par le changement qu'a subi l'état
intérieur des choses. La loi, de son côté, conserve toujours sa

valeur, car la modification qu'a subie la force se plie aux

exigences de l'organisme. Grâce à cette modification intérieure
des forces, il y a prise pour l'action de la puissance qui dirige
tout, conformément à l'idée du monde. Dieu, par conséquent,
n'a pas besoin de changer et de renverser les lois; il peut
changer l'état intérieur des choses ou des forces et, par leur

moyen accomplir des actes miraculeux. Dieu n'agirait donc pas
du dehors sur la machine du monde, mais bien du dedans, ou

mieux, le monde ne serait plus seulement une grande machine;
Dieu continuerait d'avoir en sa main la force motrice pour lui
faire produire des effets nouveaux, se pliant aux lois déjà
existantes de l'organisme et profitant à l'unité du monde. Dorner,
complétant l'idée de Lotze, a montré que l'action de Dieu ne

peut se borner à modifier l'intensité de la force dominant les

substances. Il faut que les substances inférieures formant les

matériaux de l'univers se mettent au service des supérieures.
Dieu, du reste, n'est pas réduit à intervenir d'une manière
indirecte seulement pour faire cesser un désordre survenu
dans le monde, ou pour amener l'univers par une intervention



CE QUE NOUS SOMMES 23

créatrice, au but qu'il lui a assigné. Le mouvement des forces

n'est pas nécessairement abandonné au jeu de la nature; Dieu

peut le modifier ou le compléter par une intervention directe.
Un philosophe très au courant des sciences naturelles, Ulrici
(dans son bel ouvrage Gott und die Welt) a prouvé que le
monde possède la flexibilité suffisante pour permettre
l'intervention de Dieu, indispensable à l'apparition de tout élément

nouveau, par suite de l'insuffisance des lois de la nature, alors

qu'elles sont abandonnées à elles-mêmes» '. En France aussi
des naturalistes entièrement étrangers à nos préoccupations
théologiques, donnent comme résultat de leurs travaux
empiriques l'assertion suivante : le mécanisme de l'univers possède

ce degré de plasticité, d'élastictié indispensable pour le jeu
libre de cette activité révélatrice qui fait partie de l'œuvre
entière de la rédemption.

Que conclure de tout cela, messieurs? C'est que nous
choisirions bien mal notre moment, nous autres hommes religieux,
théologiens et moralistes, pour nous incliner devant un
prétendu mécanisme absolu dont les empiriques eux-mêmes contestent

la réalité. « Ne suffit-il pas d'avoir résisté victorieusement,
par un seul acte de liberté, à sa propre nature, à ses penchants,
d'avoir introduit ainsi un élément nouveau dans la vie, en dépit
du déterminisme auquel on avait jusque-là cédé, pour posséder
dans cette expérience une analogie de l'action qu'exerce sur la

nature, pour y introduire des éléments nouveaux, celui qui,
après l'avoir appelée à l'existence, n'a cessé d'agir sur elle?
C'est par ce côté-là qu'il conviendrait de saisir les hommes qui
ne sont pas encore étrangers à des expériences de ce genre, et
dans lesquels il est permis de voir des candidats au christianisme,

aussi longtemps que le culte pratique et exclusif de la
matière ne les a pas conduits à une théorie matérialiste de

l'univers. » (Voir ibidem.)
Mais pour exercer cette action efficace, messieurs, il faut

que nous nous tenions nous-mêmes fermement, résolument
sur le terrain du théisme chrétien. Il serait grand temps que
les hommes pieux qui aspirent à une religion tant soit peu sé-

1 Voir l'article Religion dans l'Encyclopédie des sciences religieuses-



24 J.-F. ASTIÉ

rieuse et efficace s'aperçussent que, généralement, ils font

campagne avec des esprits d'un autre famille qui, sous le nom
de miracle, proscrivent la religion, toute communion avec Dieu,
la pensée de nos destinées futures, comme de simples
chimères, voyant dans ces idées tout au plus une poésie qu'il ne
convient pas de prendre au tragique. Dès qu'on admet que la
durée individuelle de l'homme n'est pas indissolublement liée
à l'histoire et aux vicissitudes de la planète; quand on se sent

en communion avec une puissance supérieure de laquelle on

dépend soi-même avec la nature entière et qui pourra nous
préparer des demeures différentes de celle-ci; lorsque tout ce

qui vit et aime en l'homme s'efforce de croire à un Dieu supérieur
à la nature, à un Dieu surnaturel, on se sent soi-même surnaturel,

appelé à des destinées surnaturelles, indépendantes du

temps et de l'espace.
Pourquoi notre rapporteur ne présente-t-il ce grand avenir

que comme objet d'espérance, de pressentiment même, Ahnung?
Ce langage réservé et prudent se justifierait s'il n'était question
que du mode de cette existence future, mais le contexte implique
qu'il s'agit bien du fait lui-même. Pourquoi l'auteur ne s'est-il
pas rappelé ce langage plus joyeux, plus énergique : « Je suis

assuré que ni la mort, ni la vie, ni les anges, ni les principautés,
ni les puissances, ni les choses présentes, ni les choses à venir,
ni les choses élevées, ni les choses basses, ni aucune autre
créature, ne nous pourra séparer de l'amour que Dieu nous a

montré en Jésus-Christ notre Seigneur? » (Rom. VIII, 38.) En

s'appropriant hardiment le langage triomphant du grand apôtre,
notre pieux rapporteur aurait été simplement fidèle à un principe

qu'il a lui-même établi ailleurs. Ne demande-t-il pas quelque

part sur un ton énergique, presque défiant, ce alors que le

Christ mourant a rendu témoignage à la vie éternelle en Christ
comme sentiment vivant et intime, qui oserait dire le contraire,
qui oserait en face de pareils problèmes, ne pouvant se trancher

que dans les dernières profondeurs de la conscience, qui
oserait s'opposer à lui? » Pourquoi présenter comme simple
pressentiment ce que le Maître et le grand apôtre donnent
comme une pleine certitude



CE QUE NOUS SOMMES 25

Dira-t-on que notre science est nécessairement étroite, limitée,

éminemment subjective, et que quand elle se trouve à

bout de ressources, il faut lui rompre modestement compagnie
et prendre tout simplement l'espérance et le pressentiment,
comme chevaux de relais pour monter plus haut si faire se

peut? Les droits incontestables de la science doivent être
hautement reconnus quand il s'agit de déterminer le mode de cette

existence, mais la science doit être récusée lorsqu'il est question

du fait lui-même, parce qu'il rentre dans la catégorie de

ces choses « que l'œil n'a point vues, que l'oreille n'a point
entendues et qui ne sont pas montées au cœur de l'homme » La
science ne doit être consultée que dans les domaines où elle
est compétente et en possession des données suffisantes pour
se prononcer. Je suis kantien à cet égard, messieurs, je sympathise

donc pleinement avec notre rapporteur quand il déclare

que nous n'habitons qu'une petite île éclairée dans la nuit infinie

de l'ignorance. Mais c'est précisément parce qu'il en est
ainsi que je refuse à une science quelconque le droit de réduire
à n'être plus que simple pressentiment, espérance vague, ce

que la conscience chrétienne nous présente comme la plus
certaine, la plus précieuse des réalités. Que la science reste
donc dans son île, qu'elle ne se risque pas, par un vol
transcendental et armé des catégories, à aller décider ce qui peut
être ou ne pas être dans cette région des noumènes, qu'elle
confesse lui être entièrement inconnue.

On parle beaucoup des atomes de nos jours; on raconte
toutes les merveilles qu'ils n'ont cessé d'accomplir, qu'ils
accomplissent et qu'ils accompliront à l'infini. Les combinaisons
dans lesquelles ils peuvent entrer sont, par conséquent, loin
d'être toutes épuisées. Qui donc autorise une science quelconque

à déclarer à priori que nos atomes ne pourront pas se

combiner un jour de manière à supplanter heureusement le

jeu fortuit d'organes périssables, alors que nous aurons bien
décidément rendu au sépulcre et à la planète le cerveau que
celle-ci nous a prêtés. Cette hypothèse indispensable paraîtra
encore plus réalisable si nous admettons que les atomes, bien
loin d'être abandonnés à des combinaisons capricieuses et acci-



26 J.-F. ASTIÉ

dentelles en leurs éternels ébats, servent, dans les mains
d'un Dieu personnel, à réaliser les lins pleines de sagesse qu'il
s'est proposées en créant le monde.

Il faut oser aller plus loin encore. En demeurant sur le
terrain de la science expérimentale la plus sévère, nous pouvons
constater que les analogies déposent en faveur d'une hypothèse
impérieusement réclamée par la foi. Notre rapporteur nous a

déclaré qu'en naissant comme nous tous, Jésus a sanctifié le

mystère de la propagation de l'espèce. Personne donc ne se

scandalisera si nous poursuivons jusque sur le terrain de la

physiologie un problème qui est avant tout celui de l'esprit et
de la vie. « Un zoosperme, animalcule imperceptible, s'introduit

dans la cellule invisible à l'œil nu que les savants appellent

l'ovule féminin. Et cet infime animalcule, qui ne peut être

aperçu qu'au moyen d'un grossissement de quatre ou cinq
cents fois son volume, n'en est pas moins le porteur fidèle de

tous les attributs des ascendants : race, nationalité, esprit de

famille, talents, particularités physiques, comme le fait d'avoir
six doigts au lieu de cinq et une mèche de cheveux blancs

jurant au milieu d'une chevelure d'une couleur noir d'ébène,
un grain de beauté, le geste, l'attitude,... Qu'est-ce qui prédomine?

Y a-t-il plus d'esprit ou plus de matière? L'intime
pénétration de l'esprit et de la matière éclate ici dans sa saisissante

intensité; la matière imperceptible est saturée, étendue,
inondée de spiritualité, et s'il était permis de parler de plus
et de moins, on ne devrait pas hésiter à déclarer que l'esprit
l'emporte de beaucoup sur la matière. »

On parle de miracles, nous disait un jour un médecin,
nullement dévot, en nous rendant attentif à ce fait; ce mode de

transmission de la vie physique, morale, intellectuelle, passerait

à bon droit pour le plus inconcevable des miracles si nous
ne le voyions pas s'accomplir naturellement à tous les
instants.... Pourquoi ne serions-nous pas là sur les traces d'une
ontologie, d'une psychologie nouvelle et aussi d'une eschatologie

régénérée que tout chez nous réclame à grands cris.
(Voy. Humble requête du bon sens, Revue de théologie et de

philosophie, janvier 1879.)



CE QUE NOUS SOMMES 27

Mais revenons de cette excursion. Rentrés sur notre propre
terrain, nous avons pleinement le droit de demander avec Pascal

: pourquoi serait-il plus difficile à Dieu de nous donner la

vie une seconde fois qu'une première? La croyance à la survivance

personnelle el consciente après la mort est trop
profondément ancrée dans le cœur humain pour qu'aucune philosophie

soit de force à l'en arracher. «Après tout,et dans tous les

temps, les hommes aiment qu'on leur parle de leur âme, bien

qu'ils ne s'occupent guère que de leur corps. » (Tocqueville
Je n'oublie pas, messieurs, que notre rapporteur aussi sobre,

prudent que croyant, a soin de nous rappeler que la fantaisie
doit se dire qu'elle se meut dans la sphère de la représentation.

Qu'est-ce à dire? Faut-il entendre parla que la religion n'est

que représentation et rien d'autre? Elle serait alors éminemment

passagère, menteuse, fausse. Il ne resterait plus qu'à
devenir disciple de Fauerbach pour dénoncer non seulement
le christianisme, mais toute religion comme une illusion
dangereuse dont l'humanité doit être enfin débarrassée. Toutefois
la religion est en premier lieu une grande réalité, l'union
indissoluble de la créature avec son créateur. Sans contredit, par
suite de notre nature mixte, de notre existence dans le temps
et dans l'espace, nous ne saurions nous empêcher de concevoir
les vérités éternelles sous la forme de représentations. Ces

représentations éminemment temporaires ne cesseront jamais
d'aller en se perfectionnant. Mais aucune science, sous
prétexte de mieux faire connaître l'objet n'a le droit de le nier, de

le dissoudre en le sacrifiant aux exigences de la spéculation.
Les espérances, les vérités, les faits que nos représentations
n'expriment que d'une manière imparfaite, sont plus inébranlables

que les conclusions nécessairement passagères de toute
philosophie.

Avant de conclure il faut signaler encore une fois l'embarras
dans lequel je me trouve. Deux tendances, deux esprits me

paraissent se disputer cet intéressant rapport entaché d'un
dualisme profond. Est-ce l'habit qui est vieux, et le drap neuf
une simple adjonction Quel est l'essentiel ou l'accessoire des

vaisseaux ou du vin qu'on y met? Qui l'emporte du mort ou



28 J.-F. ASTIÉ

du vif? C'est ce que, pour ma part, je me sens hors d'état de

décider; la discussion éclaircira peut-être ce point capital.
Messieurs, j'ai soulevé assez de questions pour n'avoir pas le

droit de me formaliser si, à votre tour, vous en souleviez une
capitale au sujet de celui qui vous parle. Quel est donc ce

bizarre discoureur? Que nous veut ce ampuoloyoçl A quel parti
appartient-il lui-même?

Sur quel banc siégerez-vous, si vous êtes élu, demandait-on
un jour à un homme politique? Et lui de répondre : je siégerai
au plafond. C'est bien là l'unique position que j'ambitionne
dans notre parlement théologique : j'entends siéger à côté du

lustre, le plus près possible de la lumière et de la chaleur. Il
faut accepter, sans réserve aucune, les résultats d'une science

impartiale et saine, sans craindre qu'elle puisse jamais imposer
l'obligation de renier en rien l'Evangile éternel et vivant dont

on entend faire le roc inébranlable de sa foi.
Je me suis laissé dire qu'un théologien ajoutant l'esprit à la

science, aurait été dernièrement dans une grande perplexité
pour décider s'il appartient au parti des reformers ou de la

théologie de conciliation. Je crois cependant, aurait-il ajouté,
que je suis plutôt reformer, car les sottises que font les hommes
de cette tendance me sont encore plus sensibles que celles des

autres.
Quant à moi, messieurs, les sottises de divers partis me sont

également pénibles. J'ai beaucoup de peine à pardonner aux
hommes intelligents de la droite, quand ils se refusent à accepter

franchement, résolument la position qui est faite aujourd'hui

au christianisme. Je m'irrite presque contre eux et je
m'indigne quand ils ne savent pas saluer avec joie une
conception nouvelle de la vérité chrétienne qui nous est imposée

par les travaux les plus authentiques de cette science protestante

dont ils se réclament. Il m'arrive de répéter parfois avec
tristesse qu'il y a souvent plus d'aspirations vraiment évangéliques

chez les ennemis avoués du christianisme que chez tel
orthodoxe qui, tout en répudiant l'accusation de rationalisme,
éloigne ses contemporains de l'Evangile en s'obstinant à le leur
faire accepter, sous la forme que leur a donnée la raison faible



CE QUE NOUS SOMMES 29

et faillible des docteurs des siècles passés. Si vous avez la vie

chrétienne authentique prenez-la donc au sérieux, consacrez-
la à formuler des réformes de tout genre répondant aux
besoins de l'époque, des dogmes nouveaux, au lieu de consumer
votre temps à réchauffer artificiellement des formules
anciennes, surannées, comme une poule à l'instinct faussé, s'ob-
stinant, alors que les vingt et un jours sont depuis beau long
temps écoulés, à faire éclore des œufs de craie ou de marbre

qu'on a placés sous ses ailes. Voilà ce que je dirais à mes amis
de la droite si j'avais la moindre chance d'être écouté. Et ce qui
met le comble à ma mauvaise humeur c'est de voir tant de

docteurs, censés jouir d'autorité pour dire ces choses, se bien

garder de le faire de peur de la perdre, cette précieuse autorité
dont ils se piquent.

Et que dire des hommes pieux, chrétiens, parmi les libéraux,
qui, tout en exaltant à tout propos la critique, n'en ont pas
suffisamment pour s'apercevoir qu'ils font la courte échelle à

beaucoup d'habiles gens qui, tout en parlant de progrès et de

liberté, veulent nous ramener au naturalisme pur et simple, au
matérialisme sans phrases, au paganisme avec la poésie en
moins?

Nul de vous ne songera à me ranger dans les rangs de la

théologie de conciliation : je n'ai aucune des qualités requises

pour être admis dans cette respectable société et, au contraire,
bon nombre de défauts bien connus qui m'en excluent.

Mais ce qui me blesse tout particulièrement, qui me va à

l'endroit le plus sensible du cœur, c'est la conduite des hommes

intelligents et pleins de vues qui, parfaitement au courant de

toutes les questions, trouvent moyen de ne rien dire, de ne
rien faire. Je me trompe, dès qu'ils saisissent la plus légère
nuance les séparant de ceux qui avancent, ils ne négligent pas
de la proclamer avec ostentation, pour faire entendre qu'ils ne
sont pas de ces gens-là, tandis qu'ils s'alignent avec des

hommes dont ils diffèrent du tout au tout, pour ne pas
compromettre une prétendue influence qu'ils ne rachètent que par
leur silence et leur inaction, j'ai presque dit leur complicité.

S'il fallait à tout prix me classer, en appliquant le critère de



30 J.-F. ASTIÉ

notre spirituel confrère, c'est dans ces régions-là qu'on pourrait

être tenté de me chercher une place, dans notre parlement
théologique. Quant à moi je me range dans la catégorie des

hommes indépendants ; ils forment le parti des gens sans
généraux, sans armée, composée de simples soldats de fortune,
indisciplinés que les habiles et les sages s'obstinent à ne pas

prendre au sérieux, mais auxquels appartient néanmoins l'avenir

si, pourvus du critère de la conscience chrétienne, ils
savent sauvegarder les faits moraux indispensables qui sont
comme l'humus dans lequel seul peut germer une religion
digne de ce nom. Le Dieu personnel et vivant, la religion pour
entrer en communion avec lui, la liberté indispensable pour
remplir notre mission morale, voilà trois faits qui sont, par
définition, d'ordre supérieur et surnaturel. Ce n'est pas là

simplement le programme du vieux rationalisme vulgaire. La

christologie est le centre de toute la conception. Le christianisme

consiste à recevoir Christ, à entrer en communion avec

lui, à reproduire avec toute la fidélité possible ce qu'il a lui-
même fait, pour chercher à comprendre l'univers tout entier à

la lumière de cette vie émanant de lui.
Vous comprenez, messieurs, dans quel esprit j'aborde enfin

la troisième partie de notre rapport. Ici encore je suis sur
plusieurs points et pour l'essentiel pleinement d'accord avec
l'auteur. En dépit des travaux des sociétés bibliques dont on fait
trop de bruit, on lit de moins en moins le saint volume et

on ne le lit pas parce qu'on ne le comprend pas. Pour le fidèle

il n'est trop souvent qu'une espèce de liturgie, qui passe pour
avoir une efficace magique et qu'on ne se donne pas la peine
de comprendre. Ceux qui en pourraient saisir le sens se tiennent

à l'écart parce qu'on ne leur donne pas la clef du livre.
Pour la grande majorité du public, qui a entendu parler des

questions critiques, les Ecritures sont sous le coup d'une

espèce de suspicion. Nous sommes en plein dans ces jours
funestes dont l'œil prévoyant de Rothe avait annoncé la venue
en disant que, faute de savoir mettre le public compétent au

courant des questions, on l'amènerait à croire que le mal est

plus grand, en laissant voir qu'on n'osait pas soi-même aborder
les difficultés.



CE QUE NOUS SOMMES 31

Le mal est donc aussi grand qu'il puisse être : la crise n'est

pas aiguë, mais nous souffrons d'anémie. De là la faiblesse

extrême, la pauvreté de notre prédication. Faute d'oser donner
du nouveau, nos prédicateurs qui ont encore de l'ambition et

du talent sont réduits à faire simplement œuvre de rhéteurs, en

renouvelant la forme, disent-ils, de certaines vieilles vérités.
Du côté droit on se préoccupe trop exclusivement des

ignorants, des fanatiques, ou bien des hommes qui naturellement
religieux se contentent toujours de ce qu'on leur donne, sans

y regarder de trop près. Il faut bien qu'on ménage ces fidèles-
là, car on s'exposerait, en les faisant fuir des Eglises, par une

prédication plus actuelle, plus virile, à ne pas les voir
remplacés par d'autres. Du côté gauche la prédication s'alimente

trop exclusivement des ressources précaires de la polémique
courante : aussi dès qu'on a vaincu l'adversaire on n'a plus
rien à dire. Le vainqueur enseveli dans son triomphe, se morfond

à attendre de rares auditeurs dans des Eglises vides. Ils

ne se pressent en foule que les jours d'élection, quand il s'agit
de choisir un pasteur abondamment pourvu de toutes les qualités

requises pour empêcher qu'elles ne se remplissent les

dimanches ordinaires.
C'est ainsi que dans tous les partis il s'est établi un

malentendu, une mésintelligence, une solution de continuité entre
les pasteurs et les auditoires qui, ne se comprenant plus,
n'éprouvent plus grand besoin de se rencontrer. Il n'y a que
la vérité dite ouvertement et franchement, la vérité tout entière

qui puisse combler cet abîme, cette faille, entre le public
laïque et les pasteurs plus ou moins théologiens. Il serait grand
temps pour les dévots de mettre un terme à une longue
bouderie, en cessant de frapper d'un ostracisme inintelligent les

hommes qui travaillent à sauver l'Evangile en distinguant sa

cause de celle d'une théologie à laquelle il a servi de prétexte.
Et d'autre part, pour leur forcer la main, il doit devenir
toujours plus appréciable le nombre de ces hommes indépendants
bien décidés à échapper à ce laminoir, dont les deux cylindres
toujours en fonction, la couardise et l'ignorance, applatissent
impitoyablement quiconque a la faiblesse de se laisser prendre,
ne fût-ce que par le petit doigt.



32 J.-F. ASTIÉ

Il va sans dire que nous ne pouvons, nous ne devons pas
initier les catéchumènes aux questions critiques en leur faisan tun
cours d'introduction aux livres de l'Ancien et du Nouveau
Testament. Mais gardons-nous de leur parier comme si l'ancien

point de vue sur l'autorité de l'Ecriture était encore admissible.
Initions-les avant tout à une religion religieuse ; présentons-
leur la moelle des Ecritures telle qu'elle se recommande à nous

par sa valeur intrinsèque, indépendemment de toute question
d'histoire, d'authenticité. Si nous agissons autrement nous
verrons l'édifice entier s'écrouler dès que nos enfants quitteront
les sacristies pour aller respirer l'air du siècle.

La position est déjà plus difficile lorsqu'il s'agit de ramener
au respect et à l'étude de l'Ecriture les adultes qui s'en sont

éloignés. J'approuve fort les moyens indiqués par notre
rapporteur : classes bibliques, conférences dans lesquelles on fera

ressortir le côté esthétique, humanitaire, civilisateur de la

religion enseignée par la Bible. Je ne redoute en rien des

conférences sur l'étude comparée des religions, à condition toutefois

qu'elles n'aient pas pour but d'établir, comme ce n'est que
trop souvent la mode parmi les adeptes de l'histoire des

religions, qu'elles ont toutes leur raison d'être, qu'elles se valent,
c'est-à-dire qu'elles ne valent pas plus les unes que les

autres.
Je me bornerai donc à présenter à notre rapporteur quelques

observations destinées non pas à rectifier mais simplement à

compléter sa pensée. Quoique excellents, les moyens qu'il
recommande ne sont guère qu'à l'usage des hommes qui
s'intéressent encore aux sujets religieux. Employés à eux seuls, ces

expédients n'aboutiraient guère, je le crains, qu'à ménager aux
défenseurs du christianisme une honorable retraite, à préparer
à la religion ce que nous appelons en français un ensevelissement

de première classe. Nous devons nous garder de

compromis funestes qui pourraient mener loin. « Nous vous aimons

beaucoup, monsieur le pasteur, quoique nous ne venions pas

vous entendre, disaient un jour quelques villageois. Nous

sommes prêts à venir vous écouter, dans des conférences sur
des sujets intéressants et actuels, à condition qu'il n'y soit pas



CE QUE NOUS SOMMES 33

question de Dieu. » Et le pasteur accepta. C'était un orthodoxe
d'une nuance qui n'était pas précisément pâle.

Les conférences doivent avoir pour effet de ramener au culte

proprement dit et non d'en tenir la place. Sans cela nous nous
exposerions à recevoir les plus outrageantes des confidences.
« N'est-ce pas, monsieur le pasteur, disait un jour un gros bonnet
de village, sur un ton insinuant, provoquant à l'abandon et aux
confidences, en prenant un verre, n'est-ce pas, messieurs les

ministres ne croient pas un mot de ce qu'ils nous prêchent? »

En présence de tels paroissiens, l'Evangile ne peut se sauver
qu'en reprenant hardiment l'offensive. A ces contempteurs de

la religion, il faut parler de péché, de justice, de jugement;
non pas au nom de l'Ecriture, non pas au nom de l'ancienne
dogmatique, mais au nom de tout ce qui vit et qui saigne
encore dans les profondeurs de leur propre cœur. L'Evangile
présenté de nouveau dans sa simplicité primitive, virginale,
l'Evangile de la repentance, de la conversion, de la nouvelle
naissance, est seul de force à se sauver lui-même. Si les chrétiens

éclairés ne savent pas prendre cette attitude agressive,
qui seule rend les conquêtes possibles, leur cause est perdue
sans retour. Il ne suffit pas d'exposer des idées claires, justes,
irréprochables, profondément chrétiennes; il faut encore les

annoncer avec cette ardeur, cette hardiesse, cette passion, cet

enthousiasme, que communique une conviction ferme
dirigeant la vie entière. En dehors de ces conditions indispensables,

vous resterez seuls, avec vos idées irréprochables, pour
voir le peuple se scinder en deux et courir tantôt après les

fanatiques de droite, tantôt après ceux de gauche.
Notre protestantisme doit satisfaire les besoins nouveaux

d'une société nouvelle dont il est après tout le père, sous peine
de la voir lui échapper. Le remous, le mouvement de recul
qui s'accuse sur les rives d'un grand fleuve débordé s'est déjà
manifesté chez nous. M. le pasteur de Zurich, notre rapporteur,

est mieux placé que personne pour savoir à quoi s'en
tenir. Rome a toujours les bras ouverts pour recevoir les
hommes timides qui reculent devant les graves responsabilités
découlant du principe protestant. Certes la position de notre

THÉOL. ET THIL. 1883. 3



3'j J.-F. ASTIÉ

protestantisme est vraiment tragique Il a tout préparé de
longue main pour l'avènement d'un monde nouveau, mais
voilà, il semble avoir épuisé toutes ses forces à faire les
semailles ; il ne lui en reste pas assez pour recueillir la moisson.
Des théologiens de cour achèvent d'arracher ce qui reste de
religion au cœur du peuple dans le pays de Luther : on se
remet à prêcher une régénération baptismale, le salut par la
doctrine, un opus operatimi qui sent d'une lieue les religions
de la nature et le fétichisme. En France les orthodoxes de Paris
ne s'étaient-ils pas alliés aux représentants de l'ordre moral qui
devaient les débarrasser de la présence gênante des libéraux?
Et dans notre Suisse, supranaturalistes et libéraux se font-ils
scrupule de s'allier à la démagogie? Hier encore ne nous
assurait-on pas qu'avant d'accorder la naturalisation à un citoyen
on se demande s'il est mùrnier ou non

A ce propos, il faut signaler un dernier dissentiment d'avec
notre charitable rapporteur; qu'il se rassure, le beau rôle lui
sera encore une fois laissé. M. Furrer me paraît aller trop loin
quand il se donne l'air de sacrifier les droits de la sévérité, de
la justice à ceux de la charité. Vous êtes bien heureux,
messieurs, en terre allemande, si vous ne possédez pas de ces

esprits frivoles, grossiers, qui ont fait de la religion en général
et du christianisme en particulier l'objet de leurs haines. Eh

bien, je crois que la charité commande de dire la vérité à de

tels hommes, qu'ils se trouvent d'ailleurs dans l'Eglise ou
dehors. Il est des degrés de culture où l'on ne croit qu'à la

sévérité, à la force, témoins ces Egyptiens qui ont trouvé
moyen de se faire bombarder par l'ultrapacifique Gladstone et

par le quaker Bright. Il est des fruits secs de sacristie qui ne
mettraient jamais le pied dans une église si leurs parents mal
avisés ne les avaient pas dès l'enfance voués au sacerdoce; ils
se croient à la tète du progrès, parce que levant la tète au-
dessus des flots de l'éternel devenir déjà entrevu par Heraclite
l'obscur, ils vont proclamant leur propre néant et le néant de

toutes choses. Il convient d'oser dire à ces dévoyés, s'imagi-
nant être des pères de l'Eglise, parce qu'ils sont les contempteurs

nés de tout ce qui est religieux, qu'ils ignorent encore



CE QUE NOUS SOMMES 3o

l'A B C de la religion. Aux hommes intelligents mais pusillanimes

qui cèdent à une réaction affolée, il faut crier comme

jadis : « O Galates insensés, qui vous a ainsi ensorcelés pour
ne plus obéir à la vérité » Quant à ceux qui désavouent
devant le public ce qu'ils ne craignent pas de confesser dans

l'intimité, il importe de leur résister en face, comme fit saint

Paul à son collègue qui ne marchait pas de droit pied.

Messieurs, nous vivons beaucoup trop dans les fictions et les

réserves de la diplomatie; il y a beaucoup de dissimulation, de

convention, de fausseté dans notre atmosphère religieuse.
Prions Dieu qu'il nous envoie en abondance l'esprit qui animait
l'honnête Nathanaël. Ce n'est qu'à cette condition que nous
redeviendrons forts et vigoureux. Nous verrons alors tomber
ces barrières artificielles des partis qui trop souvent nous
paralysent et nous parquent, tandis que quelques paroles franches,
laissant voir le cœur à nu, déchirant tous les voiles,
rapprocheraient si elles ne mettaient pas d'accord tous les hommes

qui, pour s'estimer et s'aimer, n'auraient besoin que de se

connaître. Alors nous pourrions marcher en avant, comme de

braves soldats, sans nous diviser sous prétexte que nous
n'avons ni le même uniforme, ni le même genre d'armes et que
nous n'appartenons pas au même corps d'armée.

Lorsque les passagers sont jetés subitement hors de leurs
couchettes par le choc qui a fait craquer un steamer du haut
des mâts jusqu'à la quille, chacun s'affuble du premier objet
de toilette qui lui tombe sous la main et court sur le pont.
Recueillis dans d'étroites barques ou sur des radeaux, ils se pressent

les uns contre les autres sans qu'il se rencontre des esprits
pudibonds pour se demander s'il ne manque pas à celui-ci ou
à celui-là telle partie du costume qui, dans d'autres circonstances,

aurait paru essentielle, indispensable. De même, que
tout homme sérieux et de franche volonté soit cordialement
admis dans nos rangs pour remplir les fonctions en accord
avec ses aptitudes. Ce n'est pas tel ou tel corps qui doit
remporter la victoire, mais l'armée entière. La rivalité n'est de

mise que sur un seul point : la première place, le premier rôle
appartient aux plus zélés et aux plus fidèles; aux plus croyants,



36 J.-F. ASTIÉ

aux plus francs et aux plus téméraires. La sympathie et le
respect reviennent d'ailleurs de droit à quiconque s'étudie à être
fidèle à ce qu'il estime être ses convictions.

Il ne faudrait pas de longues années d'une campagne
conduite dans un pareil esprit pour faire sentir à ceux qui se

hâtent d'en sonner les funérailles qu'il n'est pas encore mort cet

Evangile qui nous a été apporté par Jésus-Christ de Nazareth.

Malgré les douleurs et les tristesses de l'heure présente, il faut
donc croire au triomphe définitif du christianisme : nos adversaires

ne sont forts que de notre faiblesse. Leur dernière
ressource n'est-elle pas le pessimisme? On ne saurait le proclamer
plus hautement, dès que l'Evangile est voilé, l'homme devient
la plus misérable des créatures.

Ayons donc bon courage, nous les ecclésiastiques, nous les

théologiens, sur le compte desquels il est de mode de gloser
dans de certains milieux. Nous avons été puissants autrefois,
on ne l'a pas oublié; nous pouvons le redevenir; c'est parfois

pour se donner du courage qu'on nous raille.
Je parlais, il n'y a qu'un instant, du sauvetage de notre

protestantisme. Voici une autre image répondant mieux aux faits.
L'histoire naturelle nous parle de certains grands homards
qui, dans leur état ordinaire, n'ont rien à craindre de

personne. Mais quand ils sont en train de perdre leur écaille,
le plus petit poisson peut leur faire une blessure dangereuse.
Le protestantisme a perdu son écaille intellectuelle depuis
longtemps, et voilà pourquoi il est l'objet de tant d'avanies de

la part du moindre carpillon; mais il la reconstituera son

écaille, et vous qui êtes encore jeunes, messieurs, vous verrez

de nouveau ce qu'il peut faire. Quant à moi qui ai déjà
passé de longues années à être battu, je ne suis pas encore
abattu. A quelque heure que le Maître m'appelle, j'aurai déjà

goûté la suprême satisfaction de Mithridate mourant :

Et mes derniers regards ont vu fuir les liouiains.

Ceux qui entrent dans la carrière verront mieux encore s'ils
savent faire leur devoir. Courage donc sachons demeurer
fidèles à ce mot qui a été dès le berceau et qui doit toujours
plus devenir la devise du protestantisme, foi et liberté.



CE QUE NOUS SOMMES 37

Il a été porté d'une main ferme, avec courage et constance,
ce glorieux étendard, dans des jours difficiles par un homme
de caractère que la ville de Bàie a eu le privilège de posséder

pendant bien des années. De son temps il était dénoncé comme
un hérétique, un démolisseur, un sceptique. Vinet nous raconte

que la veille de l'arrivée de ce savant, les coupeurs de bois
discutant de dogmatique dans les rues de Bàie, en parlaient
comme de la venue de l'antéchrist. Je m'assure, messieurs,

que personne ne s'avisera de protester contre la formule populaire

par laquelle tout le monde s'accorde aujourd'hui à

désigner le professeur si redouté d'autres fois, en l'appelant tout
simplement le pieux de Wette. C'est ainsi que les fous du passé,

quand ils ont su remplir leur mission, sont toujours devenus
les sages de l'avenir. L'humanité est une pécheresse incorrigible

qui passe son temps à élever des tombeaux aux prophètes
qu'elle a commencé par lapider. Peut-être, messieurs, plus
d'un parmi nous verra-t-il l'expression mélancolique de ses

propres expériences dans ces vers de de Wette trouvés après
sa mort :

J'ai jeté dans mon champ le grain de la science
Mais ai-je vu lever une riche moisson
Qu'il est rare d'apprendre avec intelligence
Et d'user du savoir au gré de la raison.

L'époque où je naquis, profondément troublée,
N'avait plus dès longtemps d'unité dans sa foi.
J'arrive et je me jette au fort de la mêlée,
Mettre un terme au conflit fut au-dessus de moi '

Mais qu'importe? L'ambitieux vulgaire, désossé de principes
et de droiture, ose seul dire sans vergogne qu'il subordonne le
culte de la vérité aux vicissitudes nombreuses du succès.
L'essentiel c'est de pouvoir ajouter avec de Wette :

Mais non mon gain fut grand, ce n'est pas un vain songe,
Car j'ai sauvé ma foi. Quand selon mon désir
Je l'arrache à l'orgueil, au séduisant mensonge,
Le doute désormais ne peut me la ravir.

Il n'y a qu'un moyen de sauver sa foi, c'est de se montrer
consciencieusement fidèle à la faible portion qu'on en a reçue.



38 J.-F. ASTIÉ

Je termine donc, messieurs, par une pensée qui sera acceptée
non seulement par mon collègue M. Furrer, que je me suis trop
souvent donné le regret de combattre, mais aussi par chacun
de nous, par ces mots de notre Maître à tous : « Si quelqu'un
veut faire la volonté de Dieu, il reconnaîtra si ma doctrine est
de Dieu, ou si je parle de mon chef. »

J.-F. Astié.

THESES

I

1° La Bible ne saurait faire autorité dans le domaine exclusivement

intellectuel, mais seulement dans la sphère morale et
religieuse.

2° L'Ancien Testament est subordonné au Nouveau, et tout
dans le Nouveau est subordonné àia personne même de Jésus-
Christ.

3° Le contenu de l'Ecriture tire son autorité de sa valeur
intrinsèque, indépendamment des questions d'authenticité et
d'historicité.

¥ Bien que la lecture de la Bible puisse suffire pour amener
au salut, on ne peut en obtenir une connaissance approfondie
et théologique qu'avec le secours des études historiques et
philologiques.

5° Nul ne connaît la vérité chrétienne qu'en tant qu'il la
pratique et dans la mesure où il la pratique.

6° Reprocher à la nouvelle conception de l'Ecriture un
caractère vague et indécis, c'est montrer qu'on ne soupçonne
pas même la portée de la révolution dans laquelle nous
sommes engagés : il s'agit d'en finir une fois pour toutes avec
l'autorité extérieure, juridique et formelle, et non de chasser
un démon par un autre.

II

7" La divinité morale et religieuse de Jésus-Christ qui ressort
des enseignements apostoliques et se justifie à la conscience
chrétienne, sans que celle-ci doive se considérer comme liée

par les théories que les théologiens ont avancées pour en



CE QUE NOUS SOMMES 39

rendre compte, confère au christianisme un caractère absolu
et définitif.

8° Jésus-Christ dans sa personnalité complète, spirituelle et
physique (au sens de saint Paul), est apparu à ses disciples
après la mort sur la croix.

9° Le fait que Christ est vivant et conscient garantit aux
fidèles la certitude qu'ils seront un jour reconstitués dans la
plénitude de leur personnalité consciente.

10° Bien que le surnaturel ne soit pas le trait caractéristique

du christianisme, il en demeure la condition sine quâ
non, comme c'est également le cas pour toute religion.

11° Le Dieu personnel et conscient, la religion, la liberté
morale de l'homme sont des faits surnaturels par définition.

12° Les croyants sont de nos jours mieux placés que jamais
pour arriver à une conception réfléchie du christianisme,
indépendante du déterminisme religieux ou philosophique.

13° La science sortirait de son domaine lorsque, sous
prétexte d'user du droit incontestable de rectifier les représentations,

elle dissoudrait les réalités religieuses, en leur substituant

des idées soi-disant plus exactes que les représentations.
14° Les croyants travaillant à formuler une conception

nouvelle de la vérité chrétienne, ne pourront jamais s'entendre
avec les penseurs qui, sans s'en rendre toujours bien compte,
substituent au théisme chrétien une conception spéculative
antérieure et étrangère à l'Evangile.

Ill
15° Par suite de la révolution radicale qui s'est accomplie

dans la manière de concevoir l'autorité de l'Ecriture, il règne
un malentendu profond entre les théologiens éclairés et les
troupeaux.

16° Le devoir le plus pressant des représentants de la théologie

moderne est d'enseigner et d'agir franchement et
ouvertement, d'une manière conforme aux convictions nouvelles
auxquelles ils sont parvenus concernant la Bible.

17° Bien que le spiritualisme chrétien implique une manière
de penser plus évangélique que celle qui a été popularisée par
le rationalisme orthodoxe, il faut débuter par présenter l'élément

religieux et positif et non par une polémique contre les
méthodes défectueuses de l'ancienne théologie.

18° La lenteur avec laquelle se propage la nouvelle concep-



40 J.-F. ASTIÉ

tion de la Bible, tient moins au défaut de connaissances et à de
vieilles habitudes qu'à des lacunes morales : manque de courage

et de franchise pour affronter les préjugés, manque de
foi en la vérité chrétienne.

19° La méthode qui prétend ne faire arriver à la personne
de Jésus-Christ qu'après avoir préalablement fait admettre les
divers enseignements scripturaires comme étant tous et au
même titre définitifs et de droit divin, n'a rien de religieux :

elle est irrationnelle et rationaliste dans le sens le moins
favorable du mot.

20° La plupart des protestants sont catholiques : ils cèdent à

la tentation à laquelle succombe généralement la nature
humaine, de se décharger sur une autorité extérieure de la
responsabilité de se faire des convictions religieuses, à ses risques
et périls, en mettant en jeu le cœur et la conscience.

21° L'avènement de la critique moderne, quelle que soit
d'ailleurs l'opinion qu'on ait sur les résultats concrets qu'elle
propose, doit avoir à la longue, sur les illusions des autoritaires,

le même effet que la destruction de Jérusalem sur celles
des judéo-chrétiens.

22° Prétendre exercer de l'autorité sur le public religieux
alors qu'on se garde de travailler à lui faire partager ses
convictions, de peur de le voir se tourner contre soi, c'est se

tromper soi-même et les autres.
23° Sans méconnaître la valeur des moyens divers qui peuvent

s'offrir pour ramener à la Bible les hommes qui s'en sont
éloignés, il faut maintenir que l'Evangile présenté dans sa
simplicité primitive et sa force peut seul réhabiliter le livre qui
lui sert de document.

24° Pour que le protestantisme puisse sortir de la position
fausse où il se trouve, il est désirable que les croyants, à un
degré quelconque, se groupent et collaborent, sans se préoc-
per des barrières des partis et en résistant aux esprits
hostiles, fanatiques ou areligieux, avec lesquels ils peuvent être
fortuitement associés.

25° Le darwinisme, dans ce qu'il aura de scientifiquement
établi comme science de la nature, ne peut tarder à être
présenté comme l'argument apologétique le plus décisif en faveur
du théism« et spécialement de la théodicée réclamée par la
conscience chrétienne.


	Ce que nous sommes, ce que nous croyons, ce que nous voulons

