Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1883)

Artikel: Ce que nous sommes, ce gque nous croyons, ce que nous voulons
Autor: Astié, J.-F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379315

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CE QUE NOUS SOMMES,

CE QUE NOUS CROYONS, CE QUE XNOUS VOULONS

PAR

J.-F. ASTIE!

Le riche et important rapport dont nous venons d’entendre
la lecture se divise en trois grandes parties. Des soixante pa-
ges dont il se compose, quarante environ sont consacrées a
I’exposition de la question théorique : quelle est Uattitude a
prendre a Uégard de la Bible, ou mieux, quelle idée convient-il

* Le titre que nous avons donné a ce travail ne saurait &tre le pré-
texte d’aucun malentendu: nous ne parlons pas au nom de nos fiddles
mais trop rares abonnés; nous entendons encore moins donner le
programme ou la profession de foi théologique du Comité de rédaction
de la Revue. Toutefois, malgré les froideurs de l'isolement et les lourdes
charges qu'il impose, ne serait-ce pas faire la part trop belle an pessi-
misme que de voir dans ce titre le bizarre pluriel de majesté, dont
s’affublerait un solitaire campé sur un bloc de glace et cherchant b
remonter le courant dans la débicle générale? Ces lignes semblent devoir
trouver quelque écho chez les hommes isolés, épars de cdté et d’autre,
éléments constitutifs de ce parti inconnu et méconnu dont I'avénement
mettrait un terme, il ne faut plus dire h la crise, mais au marasme de
I’heure présente qui se prolonge étonnamment. Heureux ceux qui, apres
avoir traversé le Jourdain, n'auront connu des haltes du désert que
Juste assez pour golter la satisfaction dont parle le pokte: hec olim
meminisse juvabit !

Pour comprendre le caractere et 'ordonnance de cette étude, il faut se
rappeler qu'elle est un examen critique du rapport de M. le pasteur
Furrer de Zurich, présenté & la réunion de la société pastorale suisse &
Liestal (Bile-Campagne) en aoiit dernier.



(4] J-F. ASTIE

de se former de ce livre ? Des vingt pages qui restent, douze
traitent du contenu de I’Ecriture, huit & peine sont réservées
a la question pratique proprement dite : comment doit-on
présenter la Bible au peuple ?

Le sujet s’était présenté & moi autrement : il me semblait
que les idées théoriques sur I'Ecriture devaient étre considé-
rées comme connues de tous, et qu’il ne restait qu’a aborder
essentiellement la troisiéme question, éminemment pratique et
brilante.

La seconde partie de ce remarquable rapport, le contenu de
la Bible, pourrait élre un piége pour la discussion. Je prends
donc la liberté de faire remarquer & 'assemblée que, selon ma
maniére de comprendre la pensée du comité central, nous
n’avons & nous occuper ni de la résurrection, ni de I’ascen-
sion, ni de la persistance consciente aprés la mort, d’une
facon spéciale. mais seulement en tant que ces points, dont
chacun pourrait faire 'objet d’'une étude, rentrent dans le
probléme pratique de la troisieme partie.

Ce qui confirme la pensée que la premiére partie du rap-
port aurait pu étre abrégée et méme résumée comme allant
sansdire, c’est que celui qui vous parle — de la part duquelon
aurait pn particulierement compter sur des objections — est
heureux de se déclarer pleinement d’accord avec le rapporteur,
sauf quelques nuances sans importance. Moi aussi je vois dans
la Bible le document historique d’une révélalion successive,
progressive, exclusivement morale et religieuse. Tout I’Ancien
Testament est subordonné au Nouveau ; dans celui-ci les par-
ties diverses sont plus ou moins importantes, suivant qu’elles
reproduisent avec plus-ou moins de fidélité la vie et l'esprit
du Seigneur. Christ devient donc le centre et le critére de la
révélation. Cette révélation, documentée par I’Ecriture sainte,
~onfere & celle-ci 'autorité, bien loin de la recevoir d’elle ; le
contenu doit se justifier par sa propre valeur intrinséque, 1n-
dépendamment de toutes les questions d’historicité et d’au-
thenticité.

Cette révélation est avant tout une force divine, qui, en
agissant sur la nature humaine, est nécessairement affectée



CE QUE NOUS SOMMES 7

par les réactions diverses, les imperfections de celle-ci. Vinet
écrit en 1840 a4 une personne qui lui avait demandé des
directions sur la maniere d’étudier les Ecritures : « dans toute
cette ¢tude de I'Ancien Testament j'aurais renconiré des
homrues, jaurais lu des écrits humains, plus humains en un
sens, que ne le concede une orthodoxie peu intelligente, mais
je ne m’étonnerais pas plus de ces hommes que de I'atmos-
phére qui enveloppe la terre, et & travers laquelle les rayons
du soleil arrivent tels qu’ils doivent m’arriver et tels qu’ils ne
peuvent m’arriver sous aucune autre condition. »

De ce caractere éminemment spirituel, dynamique, christo-
logique de I'Ecriture, résulte un fait décisif : elle ne saurait
faire autorité absolue dans les matiéres purement intellectuel-
les, d’un ordre scientifique ou méme théologigue. Il ne saurait
plus étre question de 'idée enfantine considérant tous les per-
sonnages dont il est question dans I’Ecriture comme autant
d’organes divins, infaillibles, ne pouvant ni ouvrir la bouche,
ni se mouvoir sans formuler les articles d’'une dogmatique
infaillible et définitive. Méme dans les pays de langue fran-
caise, tous les hommes qui ont le droit d’exprimer une opi-
nion en ces malieres ont rompu avec ces temps d’ignorance,
avec ce moyen age protestant, pendant lequel il n’était possible
de croire en Christ que lorsqu’on avait débuté par s’incliner
devant le contenu de I’Ancien et du Nouveau Testament pro-
clameé infaillible dans toutes les parties et au méme tiire. Doc-
trines, constitutions d’Eglise, formes du culte, rien ne se
présente revétu d’un caractéere définitif et obligatoire (voir la-
dessus 'ouvrage de Bost peére : Recherches sur la constitution
des Eglises, dont Vinet faisait un si grand cas): la personne de
Christ et la conscience du fidéle demeurent les deux seules
institutions de droit divin. L’Eglise est mise en demeure de se
transformer de siécle en siécle, de s’édifier sur ces deux
pierres angulaires, en comptant d'ailleurs sur le secours de
Pesprit de Christ qui lui a été promis jusqu'a la fin des temps.
N’oublions pas le point essentiel que Schleiermacher, plus que
personne, a eule mérite de remettre en lumiére de nos jours:
I'Evangile ne se comprend, ne se justifie que lorsqu’on en



8 J.-F. ASTIE

fait ’expérience. La communion avec Christ demeure ainsi la
porte étroite par laquelle il faut passer pour pénétrer dans le
royaume des cieux et pour en comprendre les mystéres. Nous
dirons donc avec le rapporteur : « Il ne s’agit pas de décou-
vrir de nouveaux mobiles moraux, d’inventer une religion
nouvelle ; la révélation, I'explication supréme et définitive de
tous les mystéres divins, autant que l’esprit humain peut les
concevoir, nous a été donnée dans la Bible. Toute tentative
de dépasser la Bible n’est qu'un pas en arriére. »

Il ne me reste plus qu’'a signaler quelques points de détail
sur lesquels je suils pleinement d’accord avec le rapporteur et
a ajouter enfin quelques réserves ou mieux demandes d’expli-
cations.

Si les protestants de langue francaise 'ont oublié pendant
trop longtemps, il leur a été rappelé de nos jours que, d’aprés
Calvin lui-méme, il y a des réminiscences d’argumentation
rabbinique chez saint Paul, et justement dans le fameux
passage sur Sarah et Agar, signalé par notre rapporteur. En
admettant les résultats de ’enseignement apostolique on n’est
nullement tenu de considérer comme irréprochables, les
considérants et les arguments par lesquels les écrivains les
appuient.

Nous n’avons pas non plus oublié la sage réserve dont le
grand réformateur a fait preuve, en s’abstenant de commenter
I’Apocalypse. 1l ne s’est pas cru autorisé & instruire les autres
aa sujet de cet écrit, si familier de nos jours a4 mainte cuisi-
niére darbyste, tout a fait de force & en remontrer 4 son curé.
Les conceptions dans lesquelles se complait ' Apocalypse com-
mencent & trouver toujours moins d’adeptes parmi les théolo-
giens sérieux de nos contrées. Par contre nous sommes
surpris de voir ce judéo-christianisme, occupant une place
toujours moins grande dans notre piété, nous revenir par la
voie de I’Allemagne, alors que I’Angleterre qui, pendant de
longues années, nous a inondés de cette littérature frelatée,
commence & ne plus en vouloir pour son propre usage. Il vy a
moins d’'une année, on pouvait lire, dans un journal orthodoxe
anglais, une assertion caractéristique, dont je regrette de



CE QUE NOUS SOMMES 9

n’avoir pu vérifier l'authenticité : Le premier exégéte du
XVIe siecle aurait dit que, quand on ne I'est pas déja, on de-
vient fou en commentant I’Apocalypse.

La présence d’un élément judéo-chrétien dans I’Ecriture est
donc hautement reconnue : cet élément commence a étre
hautement répudié.

S’il est vrai, comme le signale notre rapporteur, (ue les
garcons en Israél, de méme que chez le paysan vaudois, fus-
sent seuls des enfants, nous sommes revenus de cette étroi-
tesse hébraique. L’Eglise libre du canton de Vaud décidait dans
son dernier synode qu’il serait loisible & chaque congrégation
particuliére de laisser participer les femmes & l'élection des
pasteurs. Il y a plus de trente ans, je ne me fis moi-méme au-
cun scrupule & New-York de laisser voter les femmes lorsqu’il
fut question de me choisir un successeur.

Que ces innovations venant des pays ou régnent les sectes
ne vous effarouchent pas trop, messieurs. C’est un conseil de
prudence pastorale que je vous donne la, et non une recette
de galanterie francaise, sur laquelle je ne m’estime nullement
ferré : gardez-vous bien de vous brouiller avec les femmes.
Dans certaines éventualités, les conservateurs pourraient
trouver en elles un appoint qui ne serait pas & dédaigner,
lorsqu’il serait question de remplir les églises ou d’assurer
I’élection de pasteurs qui ne les vidassent pas.

Sur d’autres points, voici quelques réserves. Je ne réussis
pas & comprendre ce qu’il pourrait y avoir de ficheux & dis-
tinguer, dans les évangiles en général et surtout dans le qua-
trieme, entre ce que I’écrivain sacré dit de Jésus et la maniére
dont P'évangéliste cherche & le comprendre, &4 s’en rendre
compte. Cette distinction, si elle est praticable, n’est-elle pas
d’accord avec le principe posé par notre rapporteur et en vertu
duquel Jésus lui-méme doit demeurer Pautorité décisive ?

Je comprends encore moins comment notre rapporteur, qui
nous a déclaré avec raison que le point de vue de la jurispru-
dence a troublé la limpidité de Pexposition de saint Paul et
contribué & trahir la pensée religieuse et morale du grand
apdtre, a pu se laisser aller & payer lui-méme tribut aux



10 J.-F. ASTIE

erreurs du passé sur cet article important. Sans doute la
piété individuelle ne doit pas faire oublier I'ensemble, les
individualistes ne doivent étre ni des égoistes, ni méme des
égotistes ; mais d’autre part il faut se garder d’accuser I'élé-
ment général et générique & tel point que les individus ne
deviennent, comme le dit fort bien notre rapporteur, que de
simples « feuilles seches, éphémeres de 'arbre de ’humanité
demeurant seule permanente, réelle. » Il ne saurait doncy
avoir une culpabilité de I'ensemble qui ne serait pas simple-
ment la somme des culpabilités individuelles. Jusqu’a nos
jours, on a sans doute voulu expliquer tous les mystéres du
péché et de la rédemption par un prétendu réalisme. Il faut se
défier de cette hypothése qui, sous prétexte d’expliquer des
mystéres, en crée a plaisir de plus grands pour se donner en-
suite le plaisir de les expliquer, par de pures fictions percées
4 jour. Quant & moi, messieurs, je ne suis pas platonicien mais
aristotélicien : la réalité c’est le particulier ; une prétendue
totalité au-dessus, en dehors des individus, ne peut étre tout
simplement qu'une abstraction, gu’un mot, un nom. Avec le
réformateur de Zurich, j'estime que nous naissons malades,
ce qui est certes bien assez, mais nullement coupables. Il
n’est pas d’autre péché imputable, irrémissible que celui que
commet l'individu, le sachant et le voulant, en dépit des
lumieres de sa conscience. N'oublions pas que le moyen age a
tout sacrifié au point de vue juridique. Kant le premier a
établi une distinction fondamentale en proclamant la supério-
rité de la moralité sur le droit. Celte distinction éminemment
chrétienne, bien que pressentie par le stoicisme, doit puis-
samment concourir a réformer, & transformer notre dogma-
tique, en la débarrassant des restes de légalisme, de forma-
lisme, venus de Jérusalem et de Rome.

(’est aussi parce que le péché demande & étre pris au sérieux
qu'il ne peut étre question, & mon sens, de statuer entre Dieu
et '’homme un rapport d’absolue dépendance, comme le fait
notre rapporteur. Si je suis absolument dépendant de Dieu,
n’est-il pas lui-méme responsable de tout ce que je fais? Il ne
reste plus alors que deux alternatives: ou Dieu est 'auteur du



CE QUE NOUS SOMMES 11

péché, ou le péché cesse d’étre péché. Ces deux hypothéses
aboutissent & une méme conclusion qui blesse la conscience
chrétienne.

Sans doute, il ne régne pas entre Dieu et 'homme un rap-
port extérieur, mercantile. Il ne faut pas prendre la défense
de la piété froide, calculatrice des Romains qui fleurit encore
aujourd’hui en Chine, et en vertu de laquelle on n’honore les
dieux qu’autant qu’ils commencent en tout premier lieu par
remplir leurs obligations. Mais est-ce a4 dire que Dieu puisse
agir arbitrairement, capricieusement, qu’il soit dégagé de toute
obligation & notre égard? Des l'instant ol1 il a créé ’homme, il
s'est engagé A le trailer en étre moral, en agent libre. Je ne
saurais donc admettre, avec notre rapporteur, que nous soyons
entre les mains de Dieu « comme la terre glaise entre les
mains d’un potier. » Que ces expressions soient, chez saint Paul,
une simple hypothése ou la rhétorique excessive d’'un raison-
neur & bout d’expédients, elles ne sauraient étre invoquées a
Pappui d’une conception évidemment née en dehors du chris-
tlanisme qui ne saurait en étre rendu solidaire.

Il n’est nullement question de méconnaitre combien le cal-
vinisme a été énergique, fécond, bienfaisant, viril ; mais toutes
ces qualités, il les a possédées non parce quw’il était détermi-
niste, mais quoique déterministe : parce qu’il était avant tout
religieux, n’en déplaise 4 ces amplificateurs, & ces polisseurs
d’antithéses et de phrases sonores qu’on appelle les rhéteurs.
D’autre part, personne n’ignore que dans nos temps modernes
le calvinisme a servi de transition naturelle pour aboutir & un
déterminisme pur et simple, métaphysique, spéculatif et philo-
sophique, qui a porté des fruits forts différents parce qu'il a des
racines tout autres. Mais ce que la plupart de vous ignorent
peut-étre, c’est qu’au sein des seules églises calvinistes qui
existent de nos jours, dans le seul pays du monde ou les con-
tessions de foi du XVIe sigcle sont encore en pleine vigueur,
Vesprit religieux est en bonne voie de se raviser. Il fausse com-
pagnie au déterminisme, — traditionnel dans le monde religieux
et & la mode dans le monde philosophique, — pour aller cher-
cher son vrai allié dans la liberté. Je lisais derniérement dans



12 J.-F. ASTIE

un journal des Etats-Unis, le plus beau fruit du calvinisme,
une série d’articles ou I'on insiste sur les obligations, les de-
voirs de Dieu & I’égard de 'nomme. Il ne s’agit plus d’une
massa perditionis que le potier manierait & son gré; on ne
parle plus de sacrifier ’homme & une gloire arbitraire de Dieu,
mais bien de le traiter en étre libre, moral, pouvant accorder
ou refuser sa collaboration pour 'ceuvre que la sagesse divine
s’est proposée en créant le monde. (C’est dans ce méme esprit
que, contrairement & la déclaration de notre rapporteur, je
n’éprouve aucun scrupule & déclarer que Dieu a besoin de
I’homme. Oui. il a besoin de ce collaborateur, libre, moral,
indépendant, pour réaliser le but qu’il a eu en vue en créant le
monde.

Tout ce qui précéde vous indique assez, messieurs, la con-
ception fondamentale sur laquelle vos deux rapporteurs pour-
raient bien ne pas s’entendre. En abordant la seconde partie
de notre étude, nous aurons ’occasion de voir s’il y a réelle-
ment désaccord ou non.

Signalons d’abord les points sur lesquels régne une harmonie
parfaite. Les apodtres se sont trompés et sur la nature, et sur
I’époque du retour de Christ. Il est évident qu’ils ont recu les
instructions éminemment spirituelles du Seigneur & travers le
prisme de leurs conceptions judaiques. Il ne peut étre ques-
tion ni d’un rétablissement dupeupiejuif, nid’un retour charnel
du Seigneur pour régner sur cette terre par la force de son bras
et réaliser ainsi le programme messianique que ses contempo-
rains ont vainement essayé de lui imposer. Il a préféré la mort
de la croix a la gloire éphémere, risquée que lui offrait la réali-
sation des espérances, des passions juives. Certainement il ne
reviendra pas pour se donner un démenti & lui-méme et pour
offrir aux judéo-chrétiens, encore si nombreux parmi nous,
Ioccasion de prendre sur lui une éclatante revanche. Calvin
ne parait pas avoir partagé sur ce point les idées eschatologi-
ques encore populaires parmi nous. Il range parmi les contes
de vieilles femmes 1'idée que Jésus-Christ puisse revenir un
jour avec ses mains et ses pieds percés.

Sur larticle de la résurrection da Seigneur, la lumiére est



CE QUE NOUS SOMMES 13

déja plus compléte. Les documents renferment sans contredit
des données contradictoires. Tantdot on fait agir et parler
le Seigneur comme s’il avait possédé identiquement le méme
corps, physiquement et physiologiquement parlant, aprés
qu’avant sa mort ; tantdt on le fait passer & travers des portes
fermées, paraitre et disparaitre a volonté, ce qu’il n’aurait pu
faire auparavant : jusqu’a sa mort le Seigneur est toujours iei
ou 13, comme nous tous soumis aux lois de l'espace et du
temps ; aprés la résurrection ce n’est qu’accidentellement, pour
un instant qu’il reparait dans un lieu de I'espace. Avec votre
rapporteur nous estimons qu’il faut mettre d’accord les données
fournies par les documents, en les interprétant du point de vue
spirituel de saint Paul. Personne ne saurait avoir de scrupule
a preférer les enseignements motivés et réfléchis de saint Paul,
le premier et le plus grand des théologiens, aux opinions, aux
appréciations contradictoires des premiers chrétiens qui ont
constaté, d’un facon assez incohérente, le fait de la résurrection
deleur Maitre, sans s’en rendre bien clairement compte. D’apreés
Calvin, Jésus-Christ ressuscité possédait un corps qui n’avait pas
besoin de nourriture. S'il a mangé ce n’est pas pour lui-méme,
mais en vue de ses disciples, pour leur donner une preuve écla-
tante de la réalilé de sa résurrection. En tout cas Calvin n’hésite
pas a déclarer qu’il y aurait eu manducation sans digestion. (Voir
Journal du Protestantisme, juillet 1880.) Je crois donc a la re-
constitution de la personnalité entiere du Sauveur, esprit et
corps; ce n’est pas en vertu d’une illusion ou d’une vision, en-
core moins par suite d’une hallucination exclusivement sub-
jective, que les apotres et les premiers disciples ont cru voir leur
Maitre, 'entendre, s’entretenir avec lui. Il v a bien eu des
actes objectifs, indépendants des fideles dont ils ont été, & plu-
sieurs reprises, les témoins. Seulement la personnelité entiére,
vivante, consciente de Jésus s'est montrée 4 eux sous cette
forme qu’il avait revétue dans celte condition nouvelle d’exis-
tence dans laquelle il était entré. [’Ascension a été la fixation
officielle, en quelque sorte populaire, de la derniére de ses ap-
paritions qui ont du nécessairement prendre fin.

Je ne sais, Messieurs, si vous serez du méme avis que moi,



14 J.-F. ABTIE

mais il me semble que notre rapporteur fait un usage un peu
arbitraire de certaines paroles de Jésus sur la croix (mon Pére,
je remets mon esprit entre tes mains) pour en conclure que I’ac-
tivité du Malire sur cette terre se termine en deca du sépulcre.
Ne vous vient-il pas & I'esprit d’autres déclarations, tout aussi
authentiques que celle-14, impliquant que lactivité de la per-
sonne entiére de Jésus, bien que différente quant au mode,
continue d’étre trés réelle apres la résurrection ?

En ce qui concerne la personne méme du Sauveur, je suis
heureux de constater, & bien des égards, mon accord avec
votre honorable rapporteur. Je le remercie en particulier d’a-
voir eu '’heureuse idée de sopposer & un préjugé populaire, en
vertu duquel les personnes s’intéressant particulierement aux
questions religieuses en seraient venues a faire oublier Dieu le
Pére pour ne s’occuper que du Fils. Votre rapporteur dit ex-
cellemment que c’est «exactement la méme chose de dire
j’aime Dieu le Pére ou j’aime Jésus-Christ. Celui qui consacre
sa vie & Christ la consacre au Pere, et réciproquement. »

N’est-ce pas sur cette compléte assimilation religieuse et
morale que la conscience chrétienne a toujours fondé sa foi
en la divinité de Christ ? Evidemment la filialité de Jésus doit
étre d’une espéce toute particuliéere, différant non seulement
du plus au moins, mais qualitativement de celle de tout autre
membre de la race. D’aucun autre individu, il ne saurait étre
dit, & aucun degré, qu’il est entiérement indifférent de dire
Jyaime Dieu ou j'aime cet homme-la. Ce qui prouve la filialité
divine de Jésus, nous dit-on, c’est la sainteté de tout son étre,
son amour sans bornes, son ardente miséricorde, sa paix sainte
et inaltérable, ’existence tout entiére de 'Eglise chrétienne.

Et cependant le rapporteur ne parle pas de la divinité de
Jésus-Christ. Si cette lacune ne doit s’expliquer que par le
besoin de ne pas évoquer tout un ensemble de notions méta-
physiques (préexistence counsciente, incarnation, déiié méta-
physique) je ne puis qu’approuver la sage réserve de l'auteur :
je ne me sens pas moins libre que lui & ’égard de ces diverses
expressions, sans prétendre d’ailleurs me prononcerici surleur
valeur intrinséque. Mais toutes ces formules théologiques ne



-

CE QUE NOUS SOMMES 15

sauraient faire perdre de vue le fait religieux et moral qui leur
a servi de prétexte, fait que notre rapporteur lui-méme parait
avoir affirmé, en déclarant totalement indifférent en pratique de
dire : J'aime Dieu le Pére et j aime Jésus-Christ. Autant on doit
se sentir en pleine liberté en face des tentatives de la théologie
d’expliquer le fait, autant, surtout quand on se prononce contre
’atomisme et qu’on se donne pour réaliste, doit-on éprouver le
besoin de retenir le fait fondamental qui a été le point de dé-
part primitif, la base, le prétexte, si I'on veut, de toutes ces
spéculations nécessairement revisables et problématiques.
Nous disons donc, en modifiant légérement le langage du rap-
porteur, que de tout temps la saine doctrine de I'kglise a main-
tenu les deux éléments : Jésus tils de Dieu, c’est-a-dire sa divi-
nité ; Jésus fils de 'homme, c’est-a-dire son humanité. La
conscience chrétienne doit se contenter d’affirmer le fait qui
s'impose a elle & la vue du Sauveur, sa divino-humanité, en
laissant aux théologiens le soin d’expliquer le probléme, si tant
est qu’ils y parviennent.

Mais est-il vraisemblable qu’une lacune de cette importance
soit purement accidentelle dans le travail de notre rapporteur?
Peut-étre trouverons-nous 'explication de ce silence dans ce
qui nous est dit de I'existence du Sauveur. Il ne peut avoir fait
de miracles, nous dit-on ; « si Jésus en avait fait, il nous appa-
raitrait sur un fond sombre, en compagnie des magiciens, des
schamanes, des solitaires, des ascétes. » En tout cas, si le Fils
ne peut se commettre en pareille société compromettante, il
est & craindre que le Pere soit compromis sans retour. Car,
comme l'a remarqué Rothe, Dien a évidemment fait des actes
de magie, il a été le seul, le grand magicien quand il a fait
sorlir ce qui est de ce quin’est pas. Et si I'on ne veut voir
dans le Créateur qu’un simple organisateur de la matiére
préexistante, toujours est-il qu’il a certes fait assez de miracles
en établissant les lois et tout 'ordre admirable dont le monde
nous donne le grand, le saisissant spectacle. Puisque le Pére a
fait tant de miracles, ne semble-t-il pas que le Fils qui le repré-
sente, & tel point que celui qui se consacre & I'un se consacre a
Pautre,devrait au moins par analogie en avoir fait quelques-uns?



16 J.-F. ASTIE

Notre rapporteur protesterait avec raison si on lui faisait dire :
Jésus a été un simple bourgeois de la Galilée, le naif et aimable
jeune homme de M. Renan, nous préchant une douce morale,
la paix et la charité, 'amour de Dieu, larésignation aux décrets
de la Providence. M. Furrer nous dit en effet que Jésus est
devenu « le point décisif de I'histoire & laquelle il a imprimé
une direction nouvelle. » Le rapporteur s’éleve avec force
contre cette notion « superficielle et mécanique de I’histoire
qui sacrifie les individualités au développement général et
nécessaire ; » il affirme que dans toutes les époques les grands
mouvements spirituels sont partis « de la puissance intellec-
tuelle de personnalités particulierement douées de Dieu; » si
puissante que soit la fantaisie, remarque M. le Dr Furrer, elle
ne saurait inventer ces personnalités créatrices, mettant en
avant des idées destinées a transformer le monde. Or, dans cette
galerie de personnalités créatrices, Jésus est sans contredit la
plus remarquable, celle dans laquelle le logos divin a brillé
non pas partiellement, mais dans sa plénitude, dans tout son
éclat.

Eh bien ! malgré tout cela, Jésus n’aurait rien fail d’extra-
ordinaire, sous aucun rapport. L’étude que nous venons d’en-
tendre lui refuse, parait-il, jusqu'd ces simples miracles de
guérison que les négateurs les plus décidés du surnaturel ac-
cordent volontiers. Mais cette assertion, déja étrange en elle-
méme, affirme un fait entierement sans analogie. Les grands
génies dans tous les domaines (imagination, science, guerre
méme) ont exercé sur leurs contemporains une influence in-
tense, ont fait des choses extraordinaires. Jésus seul, qui a été
le plus grand génie religieux, n’aurait déployé & aucun degré
une action miraculeuse ? Et cependant notre rapporteur s’ap-
proprie cette parole :

Er kam aus Himmels Ferne wunderbar,
Der iiber alle Sterne 1m Schoss des Vaters war.

Jésus serait venu sur cette terre miraculeusement, 'union de
la nature divine et de la nature humaine aurait constitué le
mystére de sa vie, et cependant il n'aurait rien accompli de
miraculeux ?



CE QUE NOUS SOMMES 17

Ce serait cependant aller trop loin gue de préter ce langage
a notre rapporteur; il parait bien admelttre que, sur un point
du moins, Jésus a fait quelque chose d’extraordinaire : « En
contemplant Jésus-Christ crucifié, est-il dit, nous sentons jus-
qu'au plus profond de notre étre la majesté de la justice di-
vine, 'immense culpabilité de ’humanité. » Ici du moins le
Seigneur parait faire quelque chose de miraculeux dans le do-
maine juridique, moral. Nous voild de nouveau en présence de
cette conception réaliste de ’humanité, en vertu de laquelle
Jésus se trouverait en rapport extraordinaire, miraculeux avec
la justice divine, la culpabilité du genre humain et la rédemp-
tion. Ici du moins Jésus doit avoir fait quelque chose d’extra-
ordinaire, il faut qu’il y ait miracle ou fiction.

(’est donc contre le miracle physique que porte toute I'anti-
pathie de notre savant rapporteur. Si nous I’avons bien com-
pris, il soutiendrait que, malgré son caractére moral et reli-
gieux extraordinaire, Jésus ne peut ni par lui-meéme, ni par le
secours de Dieu, avoir accompli aucune action miraculeuse, ni
sur le corps des hommes, ni sur la nature.

Ne vous semble-t-il pas, Messieurs, que pour avoir un pareil
parti pris contre les miracles physiques, il faut posséder de
fortes raisons ? Aussi notre auteur estime-t-il avoir découvert
les plus décisives de toutes dans la nature méme de la foi. « Ce
n’est pas la seule raison, dit-1l, qui m’impose cette conviction,
mais encore mes besoins religieux les plus intimes. La négation
du miracle est pour moi une portion intégrante de cette foi,
dans laquelle j’espére vivre et mourir. »

Cette assertion est étrange. L’histoire est la pour nous ap-
prendre que de tout temps, dans toutes les religions, la piété
sérieuse, pratique a toujours été étroitement liée 4 la croyance
au surnaturel, & des miracles plus ou moins authentiques.
Notre rapporteur ne se ferait-il peut-étre pas illusion, en se
preésentant comme une exception si éclatante ? Nous croyons
étre autorisé & répondre affirmativement, en nous appuyant sur
les déclarations mémes de notre collegue, M. Furrer. A peine,
en effet, nous a-t-il déclaré que son opposition contre le miracle

tient & des causes religieuses, qu’'il a hite d’ajouter dans la
THEOL. ET PHIL. 1833. 2



18 J.-F. ASTIE

phrase suivante : « Pour moi les lois de la nature sont des
milliers de rayons divers de la volonté divine qui est la méme
pendant toute l'éternité. » Vous l'entendez, messieurs, il ne
s’agit plus de religion, de rapports entre Dieu et ’homme, mais
des rapports entre Dieu et les lois naturelles qu’il a lui-méme
établies. Voila, prise sur le tait, flagrante delicto, lavraie cause
de la profonde répulsion de notre auteur contre le miracle
physique. Cette antipathie découle de certaines théories qu’il
se fait sur les lois régissant le monde physique et sur les rap-
ports de ces lois avec Dieu qui les a établies. Tout cela, vous
le voyez, nous transporte dans le domaine de la nature, de la
métaphysicque si 'on veut, mais n’a rien a déméler avec la foi
religieuse.

Je reviendrai plus tard sur la valeur de cette objection tirée
de I'immutabilité des lois de la nature, mais pour le moment
arrétons-nous un instant & établir — il en vaut certes bien la
peine — que, malgré ses déclarations, notre rapporteur ne
raisonne pas religieusement mais philosophiquement : il argu-
mente évidemment du point de vue d’'un mécanisme général
qui serait la seule et unique lot pour Uunivers entier, dans
toutes les sphéres, sans exception aucune.

Je ne chercherai pas chicane & notre rapporteur sur I'image
qu’il emploie, quand il présente les lois de la nature comine
les rayons de la volonté divine. Voir dans cette expression les
traces d’'un émanatisme tendant & confondre Dieu et le monde,
les lois de la nature avec la volonté de Dieu, ce serait chercher
a M. Furrer, passez-moi le mot, ce que nous appelons une
querelle d’Allemand.

Mais, par contre, il faut retenir, analyser 'assertion suivante :
« la volonté de Dieu est la méme de toute éternité. » Est-il donc
bien siir qu’il en soit ainsi ?

Les esprits spéculatifs parmi nous ne pourront retenir un
sourire en m’entendant poser cette question. C’est 13 de I'an-
thropomorphisme grossier que de soutenir le contraire, diront-
ils en levant les épaules.

Je ne m’en défends pas, Messieurs, seulement mes adver-
saires n’en font-ils pas a leur tour, de ’'anthropomorphisme ?



CE QUE NOUS SOMMES 19

Pas plus que moi apparemment ils ne prétendent savoir ce que
Dieu est en lut-méme, objectivement. Nous ne pouvons affirmer,
eux, une immutabilité absolue de Dieu, moi, un changement en
Dieu, qu’en nous placant, les uns et les autres, & un point de
vue subjectif. Nous faisons done de part et d’autre de 'anthro-
pomorphisme. Seulement mes adversaires en font du point de
vue du déterminisme absolu, j’en fais mol du peint de vue de
la liberté. Les deux anthropomorphismes se valent, ou mieux
le mien est le seul admissible, le seul bon, car sans liberté
dans la cause premiere et en ’homme, plus de morale, plus de
religion, plus de Dieu.

Or que notre pieux rapporteur raisonne contre le miracle
physique, en se plagcant au point de vue d’un déterminisme,
d’'un mécanisme absolu et inflexible, ¢’est ce qui semble res-
sortir de la naive et curieuse comparaison que voici. Elle en
dit long, cette comparaison; je la recommande & votre sérieuse
attention et a votre méditation. « De méme, lisons-nous, que
Dieu a écrit dans le coeur de ’homme, dans son éternelle ma-
jesté @ Tw honoreras ton pére et ta meére, tu ne tueras point, tu
ne feras point de faux témoignage, ainsi il a dit & la lumiére :
Traverse 'espace plus rapidement que la pensée humaine. »

Vous I’'entendez, Messieurs, votre rapporteur fait tenir & Dieu
précisément le méme langage, qu’il s’agisse de la lumiére agent
matériel ou de 'hnomme, agent moral et libre. La lumiere et
I’homme sont exactement, au méme titre et de la méme fagon,
de ces rayons qui manifestent la volonté de Dieu, j’ai presque
dit qui se confondent avec elle. Sommes-nous en présence
d’une simple inadvertance ? La rhétorique de notre sympa-
thique rapporteur est-elle seule en cause, ou faut-il nous en
prendre & sa métaphysique ? Serions-nous en présence de
I'une de ces pensées de derriére la téte, comme dit notre
Pascal, dont on ne se rend pas toujours compte, mais qui sont
bien la dans le fond, expliquant tout ce qui se trouve sur le
premier plan et qui parfois viennent inopinément trahir la
pensée meére a laquelle un écrivain obéit, parfois sans s’en
douter ?

N’ayant pas l'avantage de connaitre notre honorable rap-



20 J.-F. ASTIE

porteur autrement que par le rapport si intéressant que je suis
occupé i analyser, je n’al naturellement le droit de mettre en
cause que sa seule rhétorique, une de ces métaphores que me
reprochent & moi-méme avec affectation certains esprits tou-
jours attentifs & consulter l'oreille, faute d’écouter le cceur et
la téte.

Il faut en tout cas maintenir que Dieu ne saurait parler le
méme langage quand il est question de 'homme et de la lu-
miére. En face de lalumiere, il ordonne et il exécute, ou mieux,
il se borne 4 exécuter : la lumiere, en effet, n’a pas d’oreilles
pour entendre des ordres. S’agit-il de la créature intelligente ?
Dieu se contente d’ordonner. Il appartient & 'homme d’obéir
ou de désobéir a son gré. Kt ce qul prouve que nous sommes
bien sur deux terrains fort différents c’est que la lumiere, elle,
n’a jamais violé les lois qui la régissent, tandis que I’homme,
lui, se borne a les entendre, sans les écouter, quand il ne va
pas jusqu’a les violer. Voila pourquoi aussi Dieu, qui n’a jamais
eu a intervenir dans le domaine des éléments matériels pour
reparer les effets d’'un mauvais usage de la liberté, a dii le faire
dans celui de la moralité et de la religion pour réparer, par
Pacte libre de la rédemption, les actes libres du péché.

Notre rapporteur continue en disant que de méme que Dieu
ne renverse jamais les lois morales, il ne saurait non plus ren-
verser celles de la nature, « car toutes ces lois ne sont aprés
tout que des manifestations de sa volonté elle-méme, de cette
volonté immuable et partout présente. » Nous venons de voir
que l'assimilation ne saurait étre portée aussi loin. Il faut aussi
faire des réserves & ’endroit de l’assertion suivante : « Les lois
de T'ordre moral sont la simple expression de la volonté de
Dieu. » Dans ce cas elles n'auraient pu étre violées pas plus
que les lois de la nature ; I'homme n’aurait pu pécher, et s’il
Pavait fait ce n’aurait été que par la volonté de Dieu, le péché
serait voulu de Dieu. Nous nous retrouvons a nouveau en face
de ce déterminisme en vertu duquel le péché lui-méme serait
un moyen de faire éclater dans tout leur jour les diverses per-
fections divines. Serait-ce du déterminisme religieux a la fagon
de Calvin, ou du déterminisme pur et simple, métaphysique et



CE QUE NOUS SOMMES 21

spéculatif ? je ne sais; en tout cus je ne repousse pas l'un
moins résolument (ue I'autre, comme contraires tous les deux
a 'Evangile et méconnaissant la plus belle ceuvre de Dieu,
I’homme, agent libre créé a son image et a4 sa ressemblance.

Vous voyez, Messieurs, ici encore mon embarras est ex-
tréme. Avant de décider si je suis en accord ou en désaccord
avec votre rapporteur, j’aurais en tout premier lieu besoin de
savoir s’il est pleinement d’accord avec lui-méme. Qu’il par-
donne cette remarque a4 un professeur de philosophie. M. le
pasteur de Zurich ne me parait pas avoir tenu suffisamment
compte des exigences de cette logique traditionnelle & laquelle
Aristote a assigné le principe de contradiction comme clef de
voute.

Et pourquol notre rapporteur s’est-il engagé dans ces asser-
tions & nos yeux contradictoires ? C’est que, cédant aux exi-
gences de la mode, 11 me parait avoir brilé une trop forte dose
d’encens sur les autels de Vidole du jour; jentends par 13,
messieurs, cette prétendue inviolabilité des lois de la nature
qui risque de tout dévorer. Aprés avoir commencé par sup-
planterle bon Dieu qui est au ciel, la conscience, elle dissoudra
Jésus-Christ lui-méme, en le représentant comme un simple
produit nécessaire, naturel, physique de 'humanité, résultant
elle-méme du jeu fortuit et nécessaire des atomes en mouvement
de toute éternité. Il faut que les hommes religieux se disent
que le culte de ce Moloch-la n’est pas plus tendre que celui de
I’ancien.

Ceux qui s’obstinent & faire fonctionner cette téte de Méduse,
comme disait Rothe, l'inviolabilité des lois de la nature, ne
s'apercoivent pas que cette arme redoutable qu’ils brandissent
avec tant de contiance, d'un bras vigoureux, est en train de se
rouiller entre leurs mains, en attendant qu’elle aille jouer dans
la polémique le méme role que les vieux engins de nos ancé-
tres & coté des fusils 4 aiguille et des canons Krupp. La notion
de la loi naturelle a été profondement modifiée, changee.
Tandis que certains esprits un peu arriérés s’obstinent & pré-
senter les lois de la nature comme de nouvelles entités méta-
physiques, existant en elles-mémes et possédant une existence



22 J.-F. ASTIE

objective qu’on peut laisser subsister ou détruire comme un
baton qu'on brise ou que l'on conserve, les savants qui se sont
particulierement occupés de ’étude de la nature présentent
les choses tout autrement. Lotze admet une différence entre
les forces, I'essence intérieure de la nature, et les phénomeénes.
Ce qu’on appelle les lois de la nature n’est, a ses veux, qu'une
pure abstraction des fonctions des forces, mais non une force
en soi. Il faut remonter jusqu’aux forces qui agissent toujours
conformément & leur essence. Mazis cette essence des forces
n’est pas éternellement identique & elle-méme. Le monde est un
organisme vivant. Dés qu’il survient une perturbation sur un
point quelconque, toutes les forces concourent sympathiquement
pour réparver le désordre; affectées par le nouvel état des
choses, les forces modifient leur activité en conséquence, con-
formément & Uidée interne qui préside au cours du monde et @
Vactivité que cette idée interne réclame. Les effets des lois se
trouvent ainsi modifiés par le changement qu’a subi I’état
intérieur des choses. La loi, de son coleé, conserve toujours sa
valeur, car la modification gu’a subie la force se plie aux exi-
gences de l'organisme. Grice & cette modification intérieure
des forces, il y a prise pour l'action de la puissance qui dirige
tout, conformément & l'idée du monde. Dieu, par conséquent,
n’a pas besoin de changer et de renverser les lois; 1l peut
changer l’état intérieur des choses ou des forces et, par leur
moyen accomplir des actes miraculeux. Dieu n’agirait donc pas
du dehors sur la machine du monde, mais hien du dedans, ou
mieux, le monde ne serait plus seulement une grande machine;
Dieu continuerait d’avoir en sa main la force motrice pour lui
faire produire des effets nouveaux, se pliant aux lois déja exis-
tantes de I'organisme et profitant & 'unité du monde. Dorner,
complétant l'idée de Lotze, a mountré que action de Dieu ne
peut se borner 4 modifier I'intensité de la force dominant les
substances. Il faut que les substances inférieures formant les
matériaux de Uunivers se mettent au service des supérieures.
Dieu, du reste, n’est pas réduit & intervenir d’une maniére
indirecte seulement pour faire cesser un désordre survenu
dans le monde, ou pour amener l'univers par une intervention



CE QUE NOUS SOMMES 23

créatrice, au but qu’il lui a assigné. Le mouvement des forces
n’est pas nécessairement abandonné au jeu de la nature; Dieu
peut le modifier ou le compléter par une intervention directe.
Un philosophe trés au courant des sciences naturelles, Ulrici
(dans son bel ouvrage Gott und die Welt) a prouvé que le
monde possede la flexibilité suffisante pour permettre I'inter-
vention de Dieu, indispensable & P'apparition de tout élément
nouveau, par suite de l'insuffisance des lois de la nature, alors
qu’elles sont abandonnées & elles-mémes»!. En France aussi
des naturalistes entierement étrangers a4 nos préoccupations
théologiques, donnent comme résultat de leurs travaux empi-
riques l'assertion suivante : le mécanisme de I'univers posséde
ce degré de plasticité, d’élastictié indispensable pour le jeu
libre de cette activité révélatrice qui fait partie de 'ceuvre en-
tiere de la rédemption.

Que conclure de tout cela, messieurs? C’est que nous choi-
sirions bien mal notre moment, nous autres hommes religieux,
théologiens et moralistes, pour nous incliner devant un pré-
tendu mécanisme absolu dont les empiriques eux-mémes contes-
lent la réalité. « Ne suffit-il pas d’avoir résisté victorieusement,
par un seul acte de liberté, & sa propre nature, a ses penchants,
d’avoir introduit ainsi un élément nouveau dans la vie, en dépit
du déterminisme auquel on avait jusque-la cédé, pour posséder
dans cette expérience une analogie de I'action qu’exerce sur la
nature, pour v introduire des éléments nouveaux, celul qui,
apres lavoir appelée & 'existence, n’a cessé d’agir sur elle?
(est par ce coOté-la qu’il conviendrait de saisir les hommes qui
ne sont pas encore étrangers a des expériences de ce genre, et
dans lesquels il est permis de voir des candidats au christia-
nisme, aussi longtemps que le culte pratique et exclusif de la
matiere ne les a pas conduits & une théorie matérialiste de
Punivers. » (Voir tbidem.)

Mais pour exercer celte action efficace, messieurs, il faut
que nous nous tenions nous-mémes fermement, résolument
sur le terrain du théisme chrétien. Il serait grand temps que
les hommes pieux qui aspirent & une religion tant soit peu sé-

* Voir l'article Religion dans 1’ Encyclopédie des sciences religieuses.



24 J-F. ASTIE

rieuse et efficace s’apercussent que, généralement, ils font
campagne avec des esprits d’'un autre famille qui, sous le nom
de miracle, proscrivent la religion, toute communion avec Dieu,
la pensée de nos destinées futures, comme de simples chi-
meéres, voyant dans ces idées tout au plus une poésie qu’il ne
convient pas de prendre au tragique. Dés qu’on admet que la
durée individuelle de I'homme n’est pas indissolublement liée
a I’histoire et aux vicissitudes de la planete; quand on se sent
en communion avec une puissance supérieure de laquelle on
dépend soi-méme avec la nature entiere et qui pourra nous
préparer des demeures différentes de celle-ci; lorsque tout ce
qui vit et aime en ’homme s’efforce de croire & un Dieu supérieur
a lanature, & un Dieu surnaturel, on se sent soi-méme surna-
turel, appelé a des destinées surnaturelles, indépendantes du
temps et de I'espace.

Pourquoi notre rapporteur ne présente-t-il ce grand avenir
que comme objet d’espérance, de pressentiment méme, Ahnung?
Ce langage réservé et prudent se justifierait s’il n’élait question
que du mode de cette existence future, maisle contexte implique
qu’il s’agit bien du fait lui-méme. Pourquoi 'auteur ne s’est-il
pas rappelé ce langage plus joyeux, plus énergique : « Je suis
assuré que ni la mort, ni la vie, ni les anges, ni les principautés,
ni les puissances, ni les choses présentes, ni les choses & venir,
ni les choses élevées, ni les choses basses, ni aucune autre
créature, ne nous pourra séparer de 'amour que Dieu nous a
montré en Jésus-Christ notre Seigneur? » (Rom. VIII, 38.) En
s’appropriant hardiment le langage triomphant du grand apotre,
notre pieux rapporteur aurait été simplement fidele & un prin-
cipe qu’il a lui-méme établi ailleurs. Ne demande-t-11 pas quel-
(que part sur un ton énergique, presque défiant, « alors que le
Christ mourant a rendu témoignage a la vie éternelle en Christ
comme sentiment vivant et intime, qui oserait dire le contraire,
qui oserait en face de pareils problémes, ne pouvant se tran-
cher que dans les dernieres profondeurs de la conscience, qui
oserait s’opposer & lui? » Pourquoi présenter comme simple
pressentiment ce que le Maitre et le grand apotre donnent
comme une pleine certitude ?



CE QUE NOUS SOMMES 25

Dira-t-on que notre science est nécessairement étroite, limi-
tée, éminemment subjective, et que quand elle se trouve a
bout de ressources, il faut lui rompre modestement compagnie
et prendre tout simplement 'espérance et le pressentiment,
comme chevaux de relais pour monter plus haut si faire se
peut? Les droits incontestables de la science doivent étre hau-
tement reconnus quand il s’agit de déterminer le mode de cette
existence, mais la science doit étre récusée lorsqu’il est ques-
tion du fait lui-méme, parce qu’il rentre dans la catégorie de
ces choses « que 'cell n'a point vues, que l'oreille n’a point en-
tendues et qul ne sont pas montées au cceur de 'homme. » La
science ne doit étre consultée que dans les domaines ou elle
est compétente et en possession des données suffisantes pour
se prononcer. Je suis kantien & cei égard, messieurs, je sympa-
thise donc pleinement avec notre rapporteur quand il déclare
que nous n’habitons qu’une petite ile éclairée dans la nuit infi-
nie de l'ignorance. Mais c’est précisément parce qu’il en est
ainsi que je refuse & une science quelconque le droit de réduire
a n’étre plus que simple pressentiment, espérance vague, ce
que la conscience chrétienne nous présente comme la plus
certaine, la plus précieuse des réalités. Que la science reste
donc dans son ile, qu’elle ne se risque pas, par un vol trans-
cendental et armé des catégories, a aller décider ce qui peut
etre ou ne pas étre dans cette région des nouménes, qu'elle
confesse lui étre entiérement inconnue.

On parle beaucoup des atomes de nos jours; on raconte
toutes les merveilles qu’ils n'ont cessé d’accomplir, qu’ils ac-
complissent et qu’ils accompliront & 'infini. Les combinaisons
dans lesquelles ils peuvent entrer sont, par conséquent, loin
d’étre toutes épuisées. Qui donc autorise une science quelcon-
que a déclarer a priori que nos atomes ne pourront pas se
combiner un jour de maniére a supplanter heureusement le
jeu fortuit d’organes périssables, alors que nous aurons bien
décidément rendu au sépulcre et & la planéte le cerveau que
celle-ci nous a prétés. Cette hypothése indispensable paraitra
encore plus réalisable si nous admettons que les atomes, bien
loin d’étre abandonnés a des combinaisons capricieuses et acci-



206 J.-F. ASTIE

dentelles en leurs éternels ébats, servent, dans les mains
d’un Dieu personnel, & réaliser les fins pleines de sagesse qu’il
s’est proposées en créant le monde.

Il faut oser aller plus loin encore. En demeurant sur le ter-
rain de la science expérimentale la plus sévére, nous pouvons
constater que les analogies déposent en faveur d’une hypothése
impérieusement réclamée par la foi. Notre rapporteur nous a
déclaré qu’en naissant comme nous tous, Jésus a sanctifié le
mystére de la propagation de l’espece. Personne donc ne se
scandalisera si nous poursuivons jusque sur le terrain de la
physiologie un probléme qui est avant tout ceiul de I’esprit et
de la vie. « Un zoosperme, animalcule imperceptible, s’intro-
duit dans la cellule invisible & 'ceil nu que les savants appel-
lent Povule féminin. Et cet infime animalcule, qui ne peut étre
apergu quau moyen dun grossissement de quatre ou cing
cents fois son volume, n’en est pas moins le porteur fideéle de
tous les attributs des ascendants : race, nationalilé, esprit de
fainille, talents, particularités physiques, comme le fait d’avoir
six doigts au lieu de cing et une méche de cheveux blancs
jurant au milieu d’une chevelure d’une couleur noir d’ébéne,
un grain de beaute, le geste, l'attitude,... Qu’est-ce qui prédo-
mine? Y a-t-il plus d’esprit ou plus de matiere? L’intime
peénétration de U'esprit et de la matiere éclate ici dans sa saisis-
sante Inlensité; la matiere imperceplible est saturée, étendue,
inondée de spiritualité, et s’il était permis de parler de plus
et de moins, on ‘ne devrait pas hésiter a déclarer que I’esprit
I'emporte de beaucoup sur la matiére. »

On parle de miracles, nous disait un jour un meédecin, nul-
lement dévot, en nous rendant attentif & ce fait; ce mode de
transmission de la vie physique, morale, intellectuelle, passe-
rait & bon droit pour le plus inconcevable des miracles si nous
ne le voyions pas s’accomplir naturellement & tous les in-
stants.... Pourquol ne serions-nous pas la sur les traces d'une
ontologie, d’'une psychologie nouvelle et aussi d’une eschato-
logie régénérée que tout chez nous réclame & grands cris.
(Voy. Humble requéte du bon sens, Revue de théologie et de
philosophie, janvier 1879.)



CE QUE NOUS SOMMES 27

Mais revenons de cette excursion. Rentrés sur notre propre
terrain, nous avons pleinement le droit de demander avec Pas-
cal : pourquoi serait-il plus difficile & Dieu de nous donner la
vie une seconde fois qu'une premiére 7 La croyance a la survi-
vance personnelle et consciente apreés la mort est trop profon-
dément ancrée dans le ceeur humain pour qu’aucune philoso-
phie soit de force a4 ’en arracher. « Aprés tout, et dans tous les
temps, les hommes aiment qu’on leur parle de leur dme, bien
qu’ils ne s’occupent guére que de leur corps. » (TOCQUEVILLE )

Je n’oublie pas, messieurs, que notre rapporteur aussi sobre,
prudent que croyant, a soin de nous rappeler que la fantaisie
doit se dire qu’elle se meut dans la sphere de la représentation.

Qu’est-ce a dire? Faut-il entendre par la que la religion n’est
que représentation et rien d’autre ? Elle serait alors éminem-
ment passagere, menteuse, fausse. Il ne resterait plus qu’a
devenir disciple de Fauerbach pour dénoncer non seulement
le christianisme, mais toute religion comme une illusion dan-
gereuse dont 'humanité doit étre enfin débarrassée. Toutefois
la religion est en premier lieu une grande réalité, union indis-
soluble de la créature avec son créateur. Sans contredit, par
suite de notre nature mixte, de notre existence dans le temps
et dans ’espace, nous ne saurions nous empécher de concevoir
les vérités élernelles sous la forme de représentations. Ces
représentations éminemment temporaires ne cesseront jamais
d’aller en se perfectionnant. Mais aucune science, sous preé-
texte de mieux faire connaitre I'objet n’a le droit de le nier, de
le dissoudre en le sacrifiant aux exigences de la spéculation.
Les espérances, lez vérités, les faits que nos représentations
n'expriment que d’une maniére imparfaite, sont plus inébran-
lables que les conclusions nécessairement passagéres de toule
philosophie.

Avant de conclure il faut signaler encore une fois 'embarras
dans lequel je me trouve. Deux tendances, deux esprils me
paraissent se disputer cet intéressant rapport entaché d’un
dualisme profond. Est-ce I'habit qui est vieux, et le drap neuf
une simple adjonction 2 Quel est 'essentiel ou Paccessoire des
vaisseaux ou du vin qu'on y met? Qui 'emporte du mort ou



28 J.-F. ASTIE

du vif? C’est ce que, pour ma part, je me sens hors d’état de
décider; la discussion éclaircira peut-étre ce point capital.

Messieurs, j’ai soulevé assez de questions pour n’avoir pas le
droit de me formaliser si, & votre tour, vous en souleviez une
capitale au sujet de celui qui vous parle. Quel est donc ce
bizarre discoureur? Que nous veut ce oweouodoyos 7 A quel parti
appartient-il lui-méme ?

Sur quel banc siégerez-vous, si vous étes élu, demandait-on
un jour a un homme politique ? Et lui de répondre : je siégerai
au plafond. (Pest bien 14 'unique position que jambitionne
dans notre parlement théologique : j'entends siéger & coté du
lustre, le plus prés possible de la lumiére et de la chaleur. Il
faut accepter, sans réserve aucune, les résultats d’une science
impartiale et saine, sans craindre qu’elle puisse jamais imposer
Pobligation de renier en rien I’Evangile éternel et vivant dont
on entend faire le roc inébranlable de sa foi.

Je me suis laissé dire qu’un théologien ajoutant I’esprit & la
science, aurait été dernierement dans une grande perplexité
pour décider s’il appartient au parti des reformers ou de la
théologie de conciliation. Je crois cependant, aurait-il ajouté,
que je suis plutdt reformer, car les sottises que font les hommes
de cette tendance me sont encore plus sensibles que celles des
autres.

Quant & moi, messieurs, les sottises de divers partis me sont
é¢galement pénibles. J'al beaucoup de peine & pardonner aux
hommes intelligents de la droite, quand ils se refusent & accep-
ter franchement, résolument la position qui est faite aujour-
d’hui au christianisme. Je m’irrite presque contre eux et je
m’indigne quand ils ne savent pas saluer avec joie une con-
ception nouvelle de la vérité chrétienne qui nous est imposée
par les travaux les plus authentiques de cette science protes-
tante dont ils se réclament. Il m’arrive de répéter parfois avec
tristesse qu’il y a souvent plus d’aspirations vraiment évangeé-
liques chez les ennemis avoués du christianisme que chez tel
orthodoxe qui, tout en répudiant 'accusation de rationalisme,
¢loigne ses contemporains de I’Evangile en s’obstinant a le leur
faire accepter, sous la forme que leur a donnée la raison faible



CE QUE NOUS SOMMES 29

et faillible des docteurs des siécles passés. Si vous avez la vie
chrétienne authentique prenez-la donc au sérieux, consacrez-
la a formuler des réformes de tout genre répondant aux be-
soins de I'époque, des dogmes nouveaux, au lieu de consumer
votre temps a4 réchauffer artificiellement des formules an-
ciennes, surannées, comme une poule & P'instinct faussé, s’ob-
stinant, alors que les vingt et un jours sont depuis beau long
temps écoulés, a faire éclore des ceufs de craie ou de marbre
qu’on a placés sous ses ailes. Voila ce que je dirais & mes amis
de ladroite si j’avais la moindre chance d’étre écouté. Et ce qui
met le comble & ma mauvaise humeur c’est de voir tant de
docteurs, censés jouir d’autorité pour dire ces choses, se bien
garder de le faire de peur de la perdre, cette précieuse autorité
dont ils se piquent.

Et que dire des hommes pieux, chrétiens, parmi les libéraux,
qui, tout en exaltant & tout propos la critique, n’en ont pas
suffisamment pour s’apercevoir qu’ils font la courte échelle a
beaucoup d’habiles gens qui, tout en parlant de progrés et de
liberté, veulent nous ramener au naturalisme pur et simple, au
matérialisme sans phrases, au paganisme avec la poésie en
moins ?

Nul de vous ne songera & me ranger dans les rangs de la
théologie de conciliation : je n’al aucune des qualités requises
pour étre admis dans cette respectable société et, au contraire,
bon nombre de défauts bien connus qui m’en excluent.

Mais ce qui me blesse tout particulierement, qui me va a
Vendroit le plus sensible du coeur, ¢’est la conduite des hommes
intelligents et pleins de vues qui, parfailement au courant de
toutes les questions, trouvent moyen de ne rien dire, de ne
rien faire. Je me trompe, dés qu’ils saisissent la plus légére
nuance les séparant de ceux qui avancent, ils ne négligent pas
de la proclamer avec ostentation, pour faire entendre qu’ils ne
sont pas de ces gens-la, tandis qu’ils s’alignent avec des
hommes dont ils difféerent du tout aun tout, pour ne pas com-
promettre une prétendue influence qu’ils ne rachétent que par
leur silence et Jeur inaction, j’ai presque dit leur complicité.

S'il fallait & tout prix me classer, en appliquant le critére de



30 J.-F. ASTIR

notre spirituel confrere, c’est dans ces régions-1a qu'on pour-
rait étre tenté de me chercher une place, dans notre parlement
théologique. Quant & moil je me range dans la catégorie des
hommes indépendants ; ils forment le parti des gens sans gé-
néraux, sans armeée, composée de simples soldats de fortune,
indisciplinés que les habiles et les sages s’obstinent & ne pas
prendre au sérieux, mais auxquels appartient néanmoins l'ave-
nir si, pourvus du critére de la conscience chrétienne, ils sa-
vent sauvegarder les faits moraux indispensables qui sont
comme I’humus dans lequel seul peut germer une religion
digne de ce nom. Le Dieu personnel et vivant, la religion pour
entrer en communion avec lui, la liberté indispensable pour
remplir notre mission morale, voila trois faits qui sont, par
définition, d’ordre supérieur et surnaturel. Ce n’est pas la sim-
plement le programme du vieux rationalisme vulgaire. La
christologie est le centre de toute la conception. Le christia-
nisme consiste a recevoir Christ, & entrer en cornmunion avec
lui, & reproduire avec toute la fidélité possible ce qu’il a lui-
méme fait, pour chercher & comprendre 'anivers tout entier &
la lumiére de cette vie émanant de lui.

Vous comprenez, messieurs, dans quel esprit j’aborde enfin
la troisiéme partie de notre rapport. Ici encore je suis sur plu-
sieurs points et pour l'essentiel pleinement d’accord avec l'au-
teur. En dépit des travaux des sociétés bibliques dont on fait
trop de bruit, on lit de moins en moins le saint volume et
on ne le lit pas parce qu’on ne le comprend pas. Pour le fidele
il n’est trop souvent qu'une espéce de liturgie, qui passe pour
avoir une efficace magique et qu'on ne se donne pas la peine
de comprendre. Ceux qui en pourraient saisir le sens se tien-
neni 4 'écart parce qu'on ne leur donne pas la clef du livre.
Pour la grande majorité du public, qui a entendu parler des
questions critiques, les Ecritures sont sous le coup d’une
espece de suspicion. Nous sommes en plein dans ces jours fu-
nestes dont 'ceil prévoyant de Rothe avait annoncé la venue
en disant que, faute de savoir mettre le public compétent au
courant des questions, on 'aménerait & croire que le mal est
plus grand, en laissant voir qu’on n’osait pas soi-méme aborder
les difficultés.



CE QUE NOUS SOMMES 31

Le mal est donc aussi grand qu’il puisse étre : la crise n’est
pas aigué, mais nous souffrons d’anémie. De la la faiblesse ex-
tréme, la pauvreté de notre prédication. Faute d’oser donner
du nouveau, nos prédicateurs qui ont encore de 'ambition et
du talent sont réduits & faire simplement ceuvre de rhéteurs, en
renouvelant la forme. disent-ils, de certaines vieilles vérités.
Du coté droit on se préoccupe trop exclusivement des igno-
rants, des fanatiques, ou bien des hommes qui naturellement
religieux se contentent toujours de ce qu’on leur donne, sans
v regarder de trop prés. Il faut bien qu'on ménage ces fideles-
la, car on s’exposerait, en les faisant fuir des Eglises, par une
prédication plus actuelle, plus virile, & ne pas les voir rem-
placés par d’autres. Du colé gauche la prédication s’alimente
trop exclusivement des ressources précaires de la polémique
courante : aussi dés qu’on a vaincu ladversaire on n’a plus
rien & dire. Le vaincqueur enseveli dans son triomphe, se mor-
fond & attendre de rares auditeurs dans des Eglises vides. lls
ne se pressent en foule que les jours d’élection, quand il s’agit
de choisir un pasteur abondamment pourvu de toutes les qua-
lités requises pour empécher qu’elles ne se remplissent les
dimanches ordinaires.

(Yest ainsi que dans tous les partis il s’est établi un mal-
entendu, une mésintelligence, une solution de continuité entre
les pasteurs et les auditoires qui, ne se comprenant plus,
n’éprouvent plus grand besoin de se rencontrer. Il n’y a que
la vérité dite ouvertement et franchement, la vérité tout entiére
qui puisse combler cet abime, cette faille, enlre le public
laique et les pasteurs plus ou moins théologiens. Il serait grand
temps pour les dévots de mettre un terme i une longue bou-
derie, en cessant de frapper d’un ostracisme inintelligent les
hommes qui travaillent & sauver I'Evangile en distinguant sa
cause de celle d’une théologie a laquelle il a servi de prétexte.
Et d’autre part, pour leur forcer la main, il doit devenir tou-
jours plus appréciable le nombre de ces hommes indépendants
bien décidés & échapper & ce laminoir, dont les deux cylindres
toujours en fonction, la couardise et 'ignorance, applatissent
impitoyablement quiconque a la faiblesse de se laisser prendre,
ne fut-ce que par le petit doigt.



32 J.-F. ASTIE

Il va sans dire que nous ne pouvons, nous ne devons pas
initier les catéchumeénes auxquestionscritiques en leur faisant un
cours d’introduction aux livres de I’Ancien et du Nouveau Tes-
tament. Mais gardons-nous de leur parler comme si 'ancien
point de vue sur Vautorité de I’Ecriture était encore admissible.
Initions-les avant tout & une religion religieuse ; présentons-
leur la moelle des Ecritures telle qu’elle se recommande 4 nous
par sa valeur intrinséque, indépendemment de toute question
d’histoire, d’authenticité. Si nous agissons autrement nous ver-
rons 'édifice entier s’écrouler dés que nos enfants quitteront
les sacristies pour aller respirer 'air du siécle.

La position est déja plus difficile lorsqu’il s’agit de ramener
au respect et a I'étude de I'Ecriture les adultes qui s’en sont
éloignés. Japprouve fort les moyens indiqués par notre rap-
porteur : classes bibliques, conférences dans lesquelles on fera
ressortir le coté esthétique, humanitaire, civilisateur de ia reli-
gion enseignée par la Bible. Je ne redoute en rien des confé-
rences sur ’'étude comparée des religions, & condition toutefois
qu’elles n’aient pas pour but d’établir, comme ce n’est que
trop souvent la mode parmi les adeptes de I'histoire des reli-
gions, qu’elles ont toutes leur raison d’étre, qu’elles se valent,
c'est-a-dire qu’elles ne valent pas plus les unes que les
autres.

Je me bornerai donc & présenter a notre rapporteur quelques
observations destinées non pas & rectifier mais simplement a
compléter sa pensée. Quoique excellents, les moyens qu'il re-
commande ne sont guére qu’a I'usage des hommes qui s'inté-
ressent encore aux sujets religieux. Employés & eux seuls, ces
expédients n’aboutiraient guére, je le crains, qu'd ménager aux
défenseurs du christianisme une honorable retraite, & préparer
a la religion ce que nous appelons en francais un ensevelisse-
ment de premiere classe. Nous devons nous garder de com-
promis funestes qui pourraient mener loin. « Nous vous aimons
beaucoup, monsieur le pasteur, quoique nous ne venions pas
vous entendre, disaient un jour quelques villageois. Nous
sommes prets 4 venir vous écouter, dans des conférences sur
des sujels intéressants et actuels, a condition qu’il n’y soit pas



CE QUE NOUS SOMMES 33

question de Dieu. » Et le pasteur accepta. C'était un orthodoxe
d’une nuance qui n’était pas précisément péle.

Les conférences doivent avoir pour effel de ramener au culte
proprement dit et non d’en tenir la place. Sans cela nous nous
exposerions & recevoir les plus outrageantes des confidences.
« N’est-ce pas, monsieur le pasteur, disait un jour un gros bonnet
de village, sur un ton insinuant, provoquant & I’abandon et aux
confidences, en prenant un verre, n’est-ce pas, messieurs les
ministres ne croient pas un mot de ce qu’ils nous préchent? »

En présence de tels paroissiens, I'Evangile ne peut se sauver
qu’en reprenant hardiment 'offensive. A ces contempteurs de
la religion, il faut parler de péché, de justice, de jugement;
non pas au nom de I'Ecriture, non pas au nom de 'ancienne
dogmatique, mais au nom de tout ce qui vit et qui saigne en-
core dans les profondeurs de leur propre cceur. L'Evangile
présenté de nouveau dans sa simplicité primitive, virginale,
PEvangile de la repentance, de la conversion, de la nouvelle
naissance, est seul de force & se sauver lui-méme. Si les chré-
tiens éclairés ne savent pas prendre cette attitude agressive,
qui seule rend les conqueéles possibles, leur cause est perdue
sans retour. Il ne suffit pas d’exposer des idées claires, justes,
irréprochables, profondément chrétiennes; il faut encore les
annoncer avec cette ardeur, cette hardiesse, cette passion, cet
enthousiasme, que communique une conviction ferme diri-
geant la vie entiere. En dehors de ces conditions indispensa-
bles, vous resterez seuls, avec vos idées irréprochables, pour
voir le peuple se scinder en deux et courir tantot apres les
fanatiques de droite, tantot apres ceux de gauche.

Notre protestantisme doit satisfaire les besoins nouveaux
d’une société nouvelle dont il est apres tout le pére, sous peine
de la voir lui échapper. Le remous, le mouvement de recul
qui s’accuse sur les rives d'un grand fleuve débordé s’est déja
manifesté chez nous. M. le pasteur de Zurich, notre rappor-
teur, est mieux placé que personne pour savoir a quoi s'en
tenir. Rome a toujours les bras ouverts pour recevoir les
homines timides qui reculent devant les graves responsabilités
découlant du principe protestant. Certes la position de notre

THEOL. ET PHIL, 1833, 3



34 J.-F. ASTIE

protestantisme est vraiment tragique! Il a tout préparé de
longue main pour l'avénement d’un monde nouveau, mais
voila, il semble avoir épuisé toutes ses forces i faire les se-
mailles ; 1l ne lul en reste pas assez pour recueillir la moisson.
Des théologiens de cour achévent d’arracher ce qui reste de
religion au cceur du peuple dans le pays de Luther : on se re-
met & précher une régénération baptismale, le salut par la
doctrine, un opus operatum qui sent d’une lieue les religions
de la nature et le fétichisme. En France les orthodoxes de Paris
ne s’¢taient-ils pas alliés aux représentants de I'ordre moral qui
devaient les débarrasser de la présence génante des libéraux ?
Et dans notre Suisse, supranaturalistes et libéraux se font-ils
scrupule de s’allier & la démagogie 7 Hier encore ne nous as-
surail-on pas qu’avant d’accorder la naturalisation & un citoyen
on se demande s’il est mormier ou non ?

A ce propos, il faut signaler un dernier dissentiinent d’avec
notre charitable rapporteur; qu’il se rassure, le beau role lui
sera encore une fois laissé. M. I'urrer me parait aller trop loin
quand il se donne l'air de sacrifier les droits de la sévérité, de
la justice & ceux de la charité. Vous étes bien heureux, mes-
sieurs, en terre allemande, si vous ne possédez pas de ces
esprits frivoles, grossiers, qui ont fait de la religion en général
et du christianisme en particulier 'objet de leurs haines. Eh
bien, je crois que la charilé commande de dire la vérité a de
tels hommes, qu’ils se trouvent d’ailleurs dans PEglise ou
dehors. Il est des degrés de culture ol 'on ne croit qu’a la
sévérité, 4 la force, témoins ces Egyptiens qui ont trouvé
moyen de se faire bombarder par 'ultrapacifique Gladstone et
par le quaker Bright. Il est des fruits secs de sacristie qui ne
metlraient jamais le pied dans une église si leurs parents mal
avisés ne les avaient pas dés 'enfance voués au sacerdoce; ils
se croient & la téte du progrés, parce que levant la téle au-
dessus des flots de I'éternel devenir déja entrevu par Héraclite
Pobscur, ils vont proclamant leur propre néant et le néant de
toutes choses. Il convient d’oser dire a ces dévoyeés, s’imagi-
nant étre des peres de I'Eglise, parce qu’ils sont les contemp-
teurs nés de tout ce qui est religieux, qu’ils ignorent encore



CE QUE NOUS SOMMES 35

’A B C de la religion. Aux hommes intelligents mais pusilla-
nimes qui ceédent & une réaction affolée, il faut crier comme
jadis : « O Galates insensés, qui vous a ainsi ensorcelés pour
ne plus obéir & la vérité ? » Quant & ceux qui désavouent de-
vant le public ce qu’ils ne craignent pas de confesser dans
Pintimité, il importe de leur résister en face, comme fit saint
Paul & son collégue qui ne marchait pas de droit pred.

Messieurs, nous vivons beaucoup trop dans les fictions et les
réserves de la diplomatie; il y a beaucoup de dissimulation, de
convention, de fausseté dans notre atmosphére religieuse.
Prions Dieu qu’il nous envoie en abondance I'esprit qui animait
Phonnéte Nathanaél. Ce n’est qu’a cette condition que nous
redeviendrons forts et vigoureux. Nous verrons alors tomber
ces barriéres artificielles des partis qui trop souvent nous para-
lysent et nous parquent, tandis que quelques paroles franches,
laissant voir le cceur & nu, déchirant tous les voiles, rappro-
cheraient si elles ne mettaient pas d’accord tous les hommes
qui, pour s’estimer et s’aimer, n’auraient besoin que de se con-
naitre. Alors nous pourrions marcher en avant, comme de
braves soldats, sans nous diviser sous prétexte que nous n'a-
vons ni le méme uniforme, ni le méme genre d’armes et que
nous n'appartenons pas au méme corps d’armée.

Lorsque les passagers sont jetés subitement hors de leurs
couchettes par le choc qui a fait craquer un steamer du haut
des mats jusqu’a la quille, chacun s’affuble du premier objet
de toilette qui lui tombe sous la main et court sur le pont. Re-
cueillis dans d’étroites barques ou sur des radeaux, ils se pres-
sent les uns contre les autres sans qu’il se rencontre des esprits
pudibonds pour se demander s’il ne manque pas a celui-ci ou
a celui-1a telle partie du costume qui, dans d’autres circons-
tances, aurait paru essentielle, indispensable. De méme, que
tout homme sérieux et de franche volonté soit cordialement
admis dans nos rangs pour remplir les fonctions en accord
avec ses aptitudes. Ce n’est pas tel ou tel corps qui doit rem-
porter la victoire, mais 'armée entiére. La rivalité n’est de
mise que sur un seul point : la premiére place, le premier role
appartient aux plus zélés et aux plus fideles; aux plus croyants,



36 J.-F. ASTIE

aux plus francs et aux plus téméraires. La sympathie et le res-
pect reviennent d’ailleurs de droit & quiconque s’étudie & étre
fideéle & ce qu’il estime étre ses convictions.

Il ne faudrait pas de longues années d’une campagne con-
duite dans un pareil esprit pour faire sentir & ceux qui se hé-
tent d’en sonner les funérailles qu’il n’est pas encore mort cet
Evangile qui nous a été apporté par Jésus-Christ de Nazareth.
Malgré les douleurs et les tristesses de I’heure présente, il faut
donc croire au triomphe définitif du christianisme : nos adver-
saires ne sont forts que de notre faiblesse. Leur derniére res-
source n’est-elle pas le pessimisme ? On ne saurait le proclamer
plus hautement, des que I’Evangile est voilé, ’homme devient
la plus misérable des créatures.

Ayons donc bon courage, nous les ecclésiastiques, nous les
théologiens, sur le compte desquels il est de mode de gloser
dans de certains milieux. Nous avons été puissants autrefois,
on ne ’a pas oublié ; nous pouvons le redevenir; c’est parfois
pour se donner du courage qu’on nous raille.

Je parlais, il n'y a qu'un instant, du sauvetage de notre pro-
testantisme. Voici une aulre image répondant mieux aux faits.
I’histoire naturelle nous parle de certains grands homards
qui, dans leur état ordinaire, n'ont rien & craindre de
personne. Mais quand ils sont en train de perdre leur écaille,
le plus petit poisson peut leur faire une blessure dangereuse.
Le protestantisme a perdu son ccaille intellectuelle depuis
longtemps, et voila pourquoi il est 'objet de tant d’avanies de
la part du moindre carpillon; mais il la reconstituera son
écaille, et vous qui étes encore jeunes, messieurs, vous ver-
rez de nouveau ce qu'il peut faire. Quant & moi qui ai déja
passé de longues années & étre battu, je ne suis pas encore
abattu. A quelque heure que le Maitre m’appelle, j’aurai déji
gouté la supréme satisfaction de Mithridale mourant :

Et mes derniers regards ont vu fuir les Romains.

Ceux qui entrent dans la carriére verront mieux encore s’ils
savent faire leur devoir. Courage donc! sachons demeurer
fidéles & ce mot qui a été des le berceau et qui doit toujours
plus devenir la devise du protestantisme, foi et liberté.



CE QUE NOUS SOMMES 37

Il a été porté d’une main ferme, avec courage et constance,
ce glorieux étendard, dans des jours difficiles par un homme
de caractere que la ville de Béle a eu le privilége de posséder
pendant bien des années. De son temps 1l était dénoncé comme
un hérétique, un démolisseur, un sceptique. Vinet nous raconte
que la veille de V’arrivée de ce savant, les coupeurs de bois
discutant de dogmatique dans les rues de Bile, en parlaient
comme de la venue de 'antéchrist. Je m’assure, messieurs,
que personne ne s’avisera de protester contre la formule popu-
laire par laquelle tout le monde s’accorde aujourd’hui a dési-
gner le professeur si redouté d’autres fois, en I'appelant tout
simplement le pieux de Wette. C’est ainsi que les fous du passé,
quand 1ils ont su remplir leur mission, sont toujours devenus
les sages de I’avenir. L’humanité est une pécheresse incorri-
gible qui passe son temps 2 élever des tombeaux aux prophétes
qu'elle a commencé par lapider. Peut-étre, messieurs, plus
d’un parmi nous verra-t-il 'expression mélancolique de ses
propres expeériences dans ces vers de de Wette trouvés apres
sa mort :

J'ai jeté dans mon champ le grain de la science
Mais ai-je vu lever une riche moisson ?

Qu'il est rare d’apprendre avec intelligence
Kt d'user du savoir au gré de la raison.

L’époque ol je naquis, profondément troublée,
N’avait plus des longtemps d'unité dans sa foi,
J'arrive et je me jette au fort de la mélée,
Mettre un terme au conflit fut au-dessus de moi!

Mais qu’importe ? L’ambitieux vulgaire, désossé de principes
et de droiture, ose seul dire sans vergogne qu’il subordonne le
culte de la vérité aux vicissitudes nombreuses du succes. L'es-
sentiel ¢’est de pouvoir ajouter avec de Wette :

Mais non! mon gain fut grand, ce n'est pas un vain songe,
Car j’ai sauvé ma foi. Quand selon mon désir

Je l'arrache & l'orgueil, au sédunisant mensonge,

Le doute désormais ne peut me la ravir.

Il n’y a qu’un moyen de sauver sa foi, c’est de se montrer
consciencieusement fidéle & la faible portion qu’on en a regue.



a8 J.-F. ASTIE

Je termine donc, messieurs, par une pensée qui sera acceptée
non seulement par mon colléegue M. Furrer, que je me suis trop
souvent donné le regret de combattre, mais aussi par chacun
de nous, par ces mots de notre Maitre & tous : « Si quelqu’un
veut faire la volonté de Dieu, il reconnaitra si ma doctrine est
de Dieu, ou si je parle de mon chef. »

J.-F. AsTIE.

THESES

I

1° La Bible ne saurait faire autorité dans le domaine exclusi-
vement intellectuel, mais seulement dans la sphére morale et
religieuse.

20 I’Ancien Testament est subordonné au Nouveau, et tout
dans le Nouveau est subordonné & la personne méme de Jésus-
Christ.

3° Le contenu de I'Ecriture tire son autorité de sa valeur
intrinséque, indépendamment des questions d’authenticité et
d’historicité.

4° Bien que la lecture de la Bible puisse suffire pour amener
au salut, on ne peut en obtenir une connaissance approfondie
et théologique qu’avec le secours des études historiques et
philologiques.

5° Nul ne connait la vérité chrétienne qu’en tant qu'il la
pratique et dans la mesure ou il la pratique.

6o Reprocher & la nouvelle conception de I’Ecriture un ca-
ractére vague et indécis, c¢’est montrer qu’on ne soupgonne
pas méme la portée de la révolution dans laquelle nous
sommes engagés : il s’agit d’en finir une fois pour toutes avec
l'autorité extérieure, juridique et formelle, et non de chasser
un démon par un autre.

11

7o La divinité morale et religieuse de Jésus-Christ qui ressort
des enseignements apostoliques et se justifie & la conscience
chrétienne, sans que celle-ci doive se considérer comme liée
par les théories que les théologiens ont avancées pour en



CE QUE NOUS SOMMES 39

rendre compte, confére au christianisme un caractére absolu
et définitif,

8 Jésus-Christ dans sa personnalité compléte, spirituelle et
physique (au sens de saint Paul), est apparu a ses disciples
aprés la mort sur la croix.

9o Le fait que Christ est vivant et conscient garantit aux
fideles la certitude qu’ils seront un jour reconstitués dans la
plénitude de leur personnalité consciente.

10° Bien que le surnaturel ne soit pas le trait caractéris-
tique du christianisme, il en demeure la condition sine qud
non, comme c’est également le cas pour toute religion.

11° Le Dieu personnel et conscient, la religion, la liberté
morale de I'nomme sont des faits surnaturels par définition.

12° Les croyants sont de nos jours mieux placés que jamais
pour arriver & une conception réfléchie du christianisme, indé-
pendante du déterminisme religieux ou philosophique.

13° La science sortirait de son domaine lorsque, sous pré-
texte d’user du droit incontestable de rectifier les représenta-
tions, elle dissoudrait les réalités religieuses, en leur substi-
tuant des idées soi-disant plus exactes que les représentations.,

14° Les croyants travaillant & formuler une conception nou-
velle de la vérité chrétienne, ne pourront jamais s’entendre
avec les penseurs qui, sans s’en rendre toujours bien compte,
substituent au théisme chrétien une conception spéculative
antérieure et étrangeére i 'Evangile.

III

15° Par suite de la révolution radicale qui s’est accomplie
dans la maniere de concevoir I'autorité de I’Ecriture, il régne
un malentendu profond entre les théologiens éclairés et les
troupeaux.

16° Le devoir le plus pressant des représentants de la théo-
logie moderne est d’enseigner et d’agir franchement et ouver-
tement, d’une maniére conforme aux convictions nouvelles
auxquelles ils sont parvenus concernant la Bible.

17° Bien que le spiritualisme chrétien implique une maniére
de penser plus évangélique que celle qui a été popularisée par
le rationalisme orthodoxe, il faut débuter par présenter I'élé-
ment religieux et positif et non par une polémique contre les
méthodes défectueuses de 'ancienne théologie.

18> La lenteur avec laquelle se propage la nouvelle concep-



40 J~-F. ASTIE

tion de la Bible, tient moins au défaut de connaissances et a de
vieilles habitudes qu’a des lacunes morales : manque de cou-
rage et de franchise pour affronter les préjugés, manque de
foi en la vérité chrétienne.

192 La méthode qui prétend ne faire arriver 4 la personne
de Jésus-Christ qu’aprés avoir préalablement fait admettre les
divers enseignements scripturaires comme étant tous et au
meéme titre définitifs et de droit divin, n’a rien de religieux :
elle est irrationnelle et rationaliste dans le sens le moins favo-
rable du mot.

20¢ La plupart des protestants sont catholiques : ils cédent a
la tentation & laquelle succombe généralement la nature hu-
maine, de se décharger sur une autorité extérieure de la res-
ponsabilité de se faire des convictions religieuses, & ses risques
et périls, en mettant en jeu le cceur et la conscience.

21° L’avénement de la critique moderne, quelle que soit
d’ailleurs I'opinion qu’on ait sur les résultats concrets qu’elle
propose, doit avoir & la longue, sur les illusions des autori-
taires, le méme effet que la destruction de Jérusalem sur celles
des judéo-chrétiens.

220 Prétendre exercer de l'autorité sur le public religieux
alors qu’on se garde de travailler & lui faire partager ses con-
victions, de peur de le voir se tourner contre soi, c’est se
tromper soi-méme et les autres.

23° Sans méconnaitre la valeur des moyens divers qui peu-
vent s’offrir pour ramener a la Bible les hommes qui s’en sont
éloignés, il faut maintenir que I’Evangile présenté dans sa sim-
plicité primitive et sa force peut seul réhabiliter le livre qui
lui sert de document.

24° Pour que le protestantisme puisse sortir de la position
fausse ou il se trouve, il est désirable que les croyants, & un
degré quelconque, se groupent et collaborent, sans se préoc-
per des barrieres des partis et en résistant aux esprits hos-
tiles, fanatiques ou areligieux, avec lesquels ils peuvent étre
fortuitement associés.

25° Le darwinisme, dans ce qu’il aura de scientifiquement
établi comme science de la nature, ne peut tarder a étre pré-
gsenté comme I'argument apologétique le plus décisif en faveur
du théisme et spécialement de la théodicée réclamée par la
conscience chrétienne.



	Ce que nous sommes, ce que nous croyons, ce que nous voulons

