
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1882)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

PHILOSOPHIE

J. Hauri. — L'Islam et son influence sur la vie de ceux
QUI LE PROFESSENT1.

Le volume que vient de publier M. le pasteur Hauri est une
œuvre intéressante et remarquable à beaucoup d'égards ; elle a

reçu la médaille d'or de la Société de la Haye pour la défense de

la religion chrétienne. Nous renvoyons nos lecteurs à la XIIIe
année (1880) de la Revue, page 509, où ils trouveront le jugement
motivé porté par la Société sur les quatre travaux envoyés en

réponse à la question qu'elle avait posée. Celle-ci était conçue
dans les termes suivants : « Quelle influence l'islamisme a-t-il
exercée et exerce-t-il encore sur la vie domestique, sociale et

politique de ceux qui le professent Et quels devoirs les peuples
chrétiens ont-ils à remplir vis-à-vis de cette religion et de ses

adhérents? »

Nous avons maintenant devant nous le travail couronné en
première ligne, et nous nous expliquons fort bien, après en avoir

pris connaissance, que les juges aient été satisfaits de ce

mémoire.

1 Der Islam in seinem Einfluss auf das Leben seiner Bekenner, von
Johannes Hauri, Pfarrer in Davos. Eine von der Haager Gesellschaft zur
Vertheidigung der christlichen Religion gekrönte Preisschrift. — Aussi
sous le titre : Werken van het Haagsch Genootschap tot verdediging van
den christelijken Godsdienst. Vijfde Reeks, vijftiende Deel. — Leiden,
E. J. Brill, 1881 (1882). 362 pag. in-8.



PHILOSOPHIE 615

La position même de la question fera comprendre d'emblée à quel
titre ce volume mérite un compte-rendu quelque peu détaillé dans

une revue théologique. C'est qu'il ne se meut pas exclusivement

sur le terrain de l'islam, ni sur le terrain purement historique.
La portée du problème abordé et résolu par l'auteur est beaucoup

plus grande : il s'agit d'apprécier l'islam à la lumière du

christianisme, déjuger la civilisation musulmane sur ses fruits et de

chercher à entrevoir quel pourra bien être l'avenir de cette religion

et des nations qui l'ont embrassée.

L'auteur fait deux déclarations importantes dans sa préface.

Il avoue, en premier lieu, n'avoir jamais visité l'Orient et n'en

pas connaître les idiomes ; tout son livre se fonde donc sur
des recherches de cabinet, des lectures nombreuses et bien
choisies ; en d'autres termes, son œuvre est un travail de seconde

main. Cette considération n'a pas empêché de lui décerner le prix,
et l'on doit en effet rendre hommage à la manière éclairée,
judicieuse et consciencieuse dont il a procédé, et à la méthode sûre et

réfléchie qu'il a employée, suppléant ainsi à ce qui lui manquait
d'autre part en fait d'expérience personnelle, linguistique, etc.

La seconde déclaration de l'auteur concerne sa position
religieuse. Il ne se donne pas pour un esprit sans présupposition à

cet égard : il confesse franchement qu'à ses yeux le christianisme
est la religion normale, voulue de Dieu, parfaite. Il espère pourtant

que ses lecteurs s'apercevront que ce point de vue ne

l'empêche pas déjuger impartialement les autres religions, et ne pense

pas que ce soit à cette cause qu'on doit attribuer le jugement
défavorable qu'il porte en somme sur l'islamisme. Il croit d'ailleurs

à l'influence considérable, sans pareille, que la religion
exerce sur le développement des peuples, et dans ce sentiment il
s'évertue à faire ressortir la différence des principes sur lesquels

reposent le christianisme et le mahométisme.

Les cent vingt premières pages de l'ouvrage renferment un

rapide exposé narratif des origines de l'islam et de son développement.

Celte introduction historique était indispensable pour
préparer le terrain en vue de l'examen ultérieur de la civilisation

musulmane, de ses côtés lumineux et de ses défauts.

A tout seigneur, tout honneur Le premier chapitre est con-



616 BULLETIN

sacré au « prophète des Arabes. » C'est une biographie, rapidement

esquissée, non pas dans le but d'accumuler le plus grand
nombre de faits de détail, mais surtout pour faire ressortir le côté

religieux et moral du caractère de Mahomet. On sent aisément

l'influence des idées de Sprenger sur M. Hauri ; il adopte le point
de vue du célèbre arabisant sur l'état de maladie de Mahomet. Mais

ce qui est le plus intéressant et le plus original, c'est la façon
dont notre auteur apprécie et juge la culpabilité de Mahomet,
placé au début de sa carrière entre la voix intime de sa conscience,

qui lui attestait le trouble de ses facultés mentales, et d'autre

part ses aspirations ambitieuses, appuyées par la crédulité de son

entourage qui cherchait à lui persuader qu'il était un prophète.
Il y a là, nous semble-t-il, une vue nouvelle, plus juste et plus
profonde que le point de vue courant. On dit en général que
Mahomet a été de bonne foi au début, mais que plus tard il est

devenu fourbe et imposteur. M. Hauri signale au contraire le

commencement de la carrière de Mahomet comme le moment

critique au point de vue moral. Il s'est forcé lui-même à croire,
contre son sens intime, qu'il était prophète, il a voulu le croire, il
a fini par le croire, et plus tard il a pu perdre à peu près complètement

le sentiment de la vérité et de la droiture. Nous indiquons
le jugement de M. Hauri sur ce point capital comme une remarque

originale et frappante.
Pour abréger, nous passerons rapidement sur les chapitres

suivants, dans lesquels notre auteur traite successivement de l'islam,
de l'orthodoxie et du schiisme, enfin des tentatives de réforme. Ce

qui frappe dans cet exposé, rempli de faits puisés aux sources les

plus variées et habilement groupés, c'est le point de vue
essentiellement moral et religieux auquel se place l'écrivain. On sent
aisément chez lui une forte culture théologique, une aptitude
naturelle à résoudre les problèmes religieux, fortifiée encore par
l'étude approfondie de la théologie chrétienne et en particulier de

l'histoire des dogmes, qui trouve dans l'histoire de l'islam de si

curieux parallèles. Le système, seul juste et fécond quand il s'agit
d'histoire des religions, qui consiste à juger l'arbre d'après ses

fruits, et à prendre par conséquent la morale comme critérium de

la dogmatique, se trouve ici appliqué avec force et habileté à



PHILOSOPHIE 617

l'islam. Et la conclusion ne lui est pas favorable. M. Hauri

montre que la simplicité, séduisante au premier abord, de la religion

mahométane, recouvre en réalité sa parfaite insuffisance

pour assouvir les besoins religieux de l'âme humaine. Il établit

comment l'islam, fondé sur un principe faux, ne peut pas, comme

on l'a voulu souvent, être distingué du christianisme par une

différence quantitative seulement. En réalité, ces deux religions
sont opposées l'une à l'autre ; le principe vrai sur lequel repose la

religion chrétienne aura raison du principe faux qui a engendré

l'islam, mais qui, après lui avoir donné son impulsion première,
a paralysé son essor et a rendu infructueuses toutes les tentatives
de progrès et de réformes.

Le tableau de la civilisation musulmane, dans son passé et dans

son présent, justilie-t-il ce jugement défavorable? c'est-ce

qu'élucident en détail les chapitres V-XII. M. Hauri examine

l'un après l'autre les divers cercles dans lesquels se meut l'activité

humaine, et recherche de quelle façon se présentent à nous, dans

les pays musulmans, d'abord la vie domestique, puis la vie de la

société, puis la vie politique, enfin la vie littéraire, scientifique et

artistique. Reprenant ensuite plus en détail la question politique
et sociale, il étudie les souverains musulmans, l'organisation
militaire et la guerre sainte, enfin les institutions civiles (impôts,
gouvernement, police, tribunaux, etc.) Le chapitre XIII couronne
cette partie principale de l'ouvrage ; il est intitulé, « coup d'œil

en arrière et en avant, » autrement dit « récapitulation et

perspectives d'avenir. » L'auteur y résume les impressions recueillies

au fur et à mesure dans son travail, et se demande quelles pourront

bien être les destinées futures de l'islam et des peuples qui
l'ont adopté.

Disons-le fout de suite : ici encore, la conclusion de M. Hauri
n'est point favorable à l'islamisme. Et pourtant nous nous garderons

de l'accuser de partialité, car nous sommes certain que ses

appréciations reposent sur des recherches consciencieuses et que
ses jugements sont dûment motivés. Nous ne pouvons nier qu'il
ne soit fortement prévenu contre la religion de Mahomet, mais

nous croyons que cette opinion n'est point un préjugé, une idée

préconçue. C'est au contraire le fruit de ses recherches, et nous



618 BULLETIN

enregistrons ce résultat avec d'autant plus d'empressement que
nous croyons qu'il a pleinement sa raison d'être. A notre avis,
l'auteur qui nous occupe frappe parfaitement juste quand il nous

présente l'islamisme comme une religion fausse ; il en résulte que
la civilisation qui en découle ne peut être bonne. La racine est

pourrie ; comment l'arbre serait-il florissant et ses fruits savoureux

Notre écrivain se demande si on l'accusera d'avoir donné

trop d'importance aux côtés sombres du tableau, mais il ne croit

pas avoir dépassé, dans ses jugements, les limites que les faits

eux-mêmes lui traçaient.
Si nous reprenons la série d'études qu'il nous a présentées

sur les diverses sphères dans lesquelles se meut la vie des

musulmans, nous sommes frappé avec lui des maux incalculables

que causent par exemple la pluralité des femmes, le système des

harems, l'esclavage, qui est solidaire de la polygamie, et bon

nombre d'autres institutions dont la religion mahométane et son
fondateur doivent être rendus responsables. On pourrait objecter

que le christianisme, dans ses documents sacrés, n'a pas proscrit
positivement les maux dont nous parlons. Mais il ne les a pas non

plus sanctionnés, et son esprit a fini tôt ou tard par en être

vainqueur et par les faire disparaître. Le Coran, au contraire, les a

formellement approuvés ; en les réglementant, il leur a donné une
existence définitive et permanente, et son esprit, bien loin de les

supprimer, leur donne de l'autorité ; bien plus, il en fait une
nécessité absolue. Voilà le grand défaut de l'islamisme : il prend
l'homme à un niveau très bas, il s'accommode à ses penchants et
à ses mœurs, il ne l'élève pas en haut, il s'abaisse au contraire

jusqu'à lui et devient ainsi une religion commode, mais
immobilisée, fermée au progrès, lente à se décomposer, mais incapable
de revivre et de faire faire un pas en avant aux races qui l'ont
embrassée.

Il ne nous est pas possible d'entrer dans le détail ; mais il n'est

pas un seul des chapitres dont nous avons indiqué le contenu qui
ne renferme un grand nombre de faits, parlants et frappants. Le

réquisitoire de l'auteur contre l'islamisme pourra paraître à

quelques-uns trop passionné, mais à coup sûr il contient une notable

part de vérité et l'on aurait delà peine à le réfuter.
Quelle est la tâche des chrétiens en face de cet islamisme tel



PHILOSOPHIE 6Ì9

qu'il vient de nous être décrit? C'est là la question grave et délicate

que l'auteur pose en terminant et qu'il examine dans son

dernier chapitre. Il constate que l'islam, décrépit et desséché dans

les pays qu'il occupe depuis longtemps, s'étend, avec une force

d'expansion encore très grande, dans des pays nouveaux, païens

jusqu'ici, et surtout dans l'Afrique centrale. Il reconnaît aussi le

peu de succès des missions évangéliques auprès des musulmans.
Toutefois il remarque que cette œuvre de christianisation,
complètement stérile dans les pays musulmans proprement dits,
réussit relativement mieux auprès des mahométans sujets d'une

puissance chrétienne, comme par exemple dans l'Inde. C'est là

que les efforts doivent être dirigés. La chrétienté a devant elle une
tâche difficile, écrasante, ingrate, mais à laquelle elle ne saurait

se soustraire. De plus, ici plus qu'ailleurs, il faut se munir d'une
forte dose de patience, et se résigner à ce que, pendant bien des

siècles encore, l'islamisme encombre la voie du progrès. En ce

qui concerne spécialement l'Afrique equatoriale, il serait extrêmement

désirable que le christianisme, au moyen d'une action

énergique, cherchât à devancer auprès des païens la propagande
musulmane.

Nous recommandons la lecture de l'ouvrage de M. Hauri à

quiconque désire acquérir une connaissance sommaire, mais

pourtant suffisante, de l'islam, de son passé el de son présent, aussi

bien que de ses chances d'avenir. L'auteur est un guide scrupuleux

et digne de confiance. Nous croyons que les inexactitudes sont

rares dans son livre. Il nous semble pourtant difficile d'admettre

que dans les fêtes domestiques on récite le Coran « tout entier. »

(Page 138.) La locution, mentionnée à la page 230, « la poussière
de tes pieds, » désigne la première personne du singulier et non

pas la seconde. Il est regrettable que la transcription des mots
orientaux soit peu régulière. Enfin il nous a semblé que les
répétitions sont fréquentes, soit d'un chapitre à l'autre, soit dans un
seul et même chapitre. Cela tient-il au caractère de compilation
de l'ouvrage, ou au désir de l'écrivain d'être très complet et de

faire valoir sous toutes leurs faces les faits qui lui servent d'arguments

Quoi qu'il en soit, ce défaut n'est pas assez sensible pour
nuire à l'intérêt et au plaisir que fait éprouver la lecture de ce

volume. Lucien Gautier.



620 BULLETIN

H. Vaihinger. — Commentaire sur la critique
DE LA RAISON PURE1.

Ce commentaire, imprimé avec un luxe auquel l'Allemagne ne

nous a pas habitués, surtout pour des ouvrages de ce genre, promet

de réunir tout ce qui est indispensable pour l'intelligence du

plus original sans contredit, du plus grand et du plus sage,
ajouteront quelques autres, des philosophes modernes. Tout en

sympathisant avec le grand penseur, le commentateur s'est placé, non

pas au point de vue de la reconstruction philosophique, mais bien
à celui de la reproduction philologique. Pour bien faire comprendre

l'œuvre capitale de Kant, le Dr H. Vaihinger s'est entouré de

toutes les ressources à sa disposition. Il nous donne ainsi : une
introduction générale sur l'importance historique et actuelle du

kantisme; une interprétation courante du texte, une liste et une
discussion des passages parallèles, un examen critique des

travaux des exégèles ses prédécesseurs ; la base historique du

kantisme, une critique immanente, la littérature polémique provoquée

par l'interprétation de quelques passages, les travaux des

disciples, l'état de la controverse actuelle entre le rationalisme et

l'empirisme, l'idéalisme et le matérialisme, un exposé des grandes
controverses sur le but principal de la méthode de la Critique de

la raison pure, la revision du texte, une table des matières qui
termine le commentaire.

On se fera une idée de l'ampleur avec laquelle le sujet est

traité quand nous aurons ajouté que le premier volume (grand
format in-8 de 506 pages) est exclusivement consacré à l'exégèse

de la préface et des introductions
Nous en avons déjà assez dit pour faire comprendre que ce

commentaire est indispensable à quiconque veut arriver à une
connaissance indépendante du kantisme.

1 Commentar zu Kants Kritik der reinen Vernunft. Zum hundertjährigen

Jubiläum derselben. Herausgegeben von Dr H. Vaihinger, Privat -
Docent der Philosophie an der Universität Strassburg. Erster Band,
erste Hälfte (1881), zweite Hälfte (1882). Stuttgart, Verlag von W. Spe-

man.



PHILOSOPHIE 621

Notre tâche serait terminée si nous pouvions résister à la
tentation de puiser tant soit peu au riche trésor qui s'étale à nos

yeux avec tant de complaisance. Nous voudrions donc signaler en

courant ce qui nous a particulièrement frappé dans la lecture,
non pas certes pour dispenser les personnes compétentes d'ouvrir

le livre, mais au contraire pour leur donner un léger avant-

goût des jouissances et des lumières qu'il leur lient en réserve.

Pour aujourd'hui nous ne nous occuperons guère que du titre,
de l'épigraphe et de la dédicace de la Critique de la raison pure.

Le titre demande déjà à être complété. En appelant son

ouvrage Critique de la raison pure, Kant semble ne se préoccuper que
de l'une des grandes questions qu'il aborde dans cet écrit : Comment

est-il possible d'arriver à la connaissance des choses au

moyen de la seule raison? mais il aborde aussi un second

problème non moins important : Comment l'expérience est-elle
possible? De sorte que pour être fidèle à l'esprit qui l'anime
l'ouvrage doit avoir pour titre : Critique de la raison pure, théorie de

l'expérience.
Kant avait d'abord pris le titre de professeur; mais il laissa

tomber plus tard cette adjonction : faisant peu de cas des titres
et des honneurs, si précieux aux yeux des demi-savants toujours
soigneux de n'en omettre aucun, le philosophe se borne à signer
Im. (Emmanuel) Kant.

L'épigraphe, empruntée à Bacon et ajoutée seulement à la seconde

édition, est célèbre : « Je garde le silence pour tout ce qui ne

concerne que ma personne; quant au fond du travail, je prie qu'on
veuille bien le considérer, non pas comme une fantaisie, mais

comme une œuvre sérieuse ; il faut qu'on soit bien convaincu

que je ne pose pas les bases d'une secte ou d'une théorie, mais

que j'ai en vue le bien et la gloire de l'humanité. Ensuite que, sans

oublier ses propres avantages, on songe au bien de tout le monde...
et qu'on y prenne soi-même part. Enfin, il faut avoir bon courage

; il ne s'agit pas de concevoir ma réforme comme quelque
chose d'infini et de surhumain, car en réalité elle met des bornes

justes à l'erreur infinie : quum revera sii infiniti erroris finis et

terminus legitimus. »

Plusieurs écrivains, partisans du kantisme, ont proposé d'au-
THÉOL. ET PHIL. 1882. 41



622 BULLETIN

très devises. On connaît les vers de Goethe, proposés par "Witte1.
C. de Rémusat préfère les paroles suivantes, empruntées à Con-

dillac : « Soit que nous nous élevions, pour parler métaphoriquement,

jusque dans les cieux, soit que nous descendions dans les

abîmes, nous ne sortons pas de nous-même ; et ce n'est jamais

que notre pensée que nous apercevons. »Un kantien enthousiaste,
Villers, a proposé le mot suivant :

Et vérité est la massue
Qui tout le monde occit et tue.

Schopenhauer a récommandé une pensée de Pope : « Puisqu'il est

raisonnable de douter de bien des choses, il faudrait en tout premier
lieu douter de notre raison qui aimerait tant tout démontrer. »

On a songé récemment à un mot fort significatif emprunté à Kant
lui-même : methodus anteverlil omnem srienliam.

Kant était avare de dédicaces. Il ne tenait ni à s'appuyer à

quelque grand homme, ni à se procurer des bagues de diamant

en flattant quelque prince. Faisant passer avant tout la reconnaissance,

au-dessus de laquelle les vulgaires parvenus, qui font
piédestal de tout, se croient haut élevés, le sage dédia son livre à un
médecin inconnu (le Dr Bohlius) qui dans son enfance et sa jeunesse
lui avait fait du bien, ainsi qu'à ses parents.

Kant n'était pas seulement reconnaissant mais encore modeste.
Tout en offrant le manuscrit de son ouvrage immortel à un
libraire de ses amis, il a soin de ne pas insister en disant qu'il n'est

pas sûr qu'il fasse ses frais. Du reste le philosophe, qui demeura

pauvre, ne demanda pas d'honoraires. L'éditeur lui donna de lui-
même quatre écus (de 3 fr. 75 c. chacun) par feuille d'impression.
Kant considéra la chose comme un cadeau, que l'éditeur eut soin
de répéter à chaque nouvelle édition. Evidemment cet imprimeur-
là était un homme de cœur, n'estimant pas qu'il faille en agir
avec les gens de lettres comme avec des épiciers.

Nous arrivons ainsi à la grosse question de la seconde édition

War' nicht die Seele sonnenhaft,
Wie könnten wir das Licht erblicken
Lag' nicht in uns des Gottes Kraft,
Wie könnt' uns Göttliches entzücken



PHILOSOPHIE 623

de la Critique de la raison pure : elle a subi des changements

importants dont il s'agit de déterminer la portée.

D'après certains écrivains (Jacobi, Feder, Michelet, Schopenhauer,

Rosenkranz, J. E. Erdmann, K. Fischer) la seconde édition

est essentiellement changée, et pas en bien ; d'après d'autres

(Reinhold, Hartenstein, Cohen, Ueberweg, Zeller, Riehl) les

changements ne sont pas essentiels et ils ont amélioré l'ouvrage
sous le rapport formel. Le commentateur actuel entend ne prendre

parti dans la controverse que quand il aura terminé son travail

analytique. En attendant, et pour préparer la solution avec plus de

sûreté, il a soin de commenter à part les passages importants des

deux éditions.
On le voit, il s'agit ici d'une œuvre capitale poursuivie avec un

soin minutieux. Nous espérons pouvoir de temps à autre revenir

sur ce sujet dont l'actualité ne sera contestée par aucun homme

au courant du mouvement des esprits. Le kantisme est depuis un
siècle le centre de tout le mouvement philosophique. A l'heure

présente surtout on éprouve plus que jamais le besoin d'aller
demander au sage de Kœnigsberg le fil d'Ariane pour sortir du

labyrinthe dans lequel on s'est plus que jamais engagé, faute

d'avoir su profiter de ses leçons et de ses avertissements.

Edmond de Pressensé. — Les Origines.

En attendant de pouvoir rendre compte de cet ouvrage important,
nous croyons être agréables à nos lecteurs en plaçant la table des

matières sous leurs yeux.

Livre premier : Le problème de la connaissance.

Chapitre premier. — Le problème de la connaissance et le

positivisme.
Chap. II. — Le problème de la connaissance et la nouvelle

psychologie en Angleterre, en France et en Allemagne. — 1. La psychologie

anglaise. — Stuart Mill. — Herbert Spencer. — 2. La théorie
de l'intelligence de M. Taine.— 3. La nouvelle psychologie
allemande. — Théories matérialistes et sceptiques de la connaissance.



624 bulletin
Chap. III. — Le problème de la connaissance et l'école critique

en Allemagne et en France. — Conciliation du cartésianisme et
du kantisme ébauchée par Maine de Biran. — Descartes et KanL
— Maine de Biran. — Le criticisme français.

Chap. IV. — La vraie solution du problème de la connaissance.

— Genèse et développement de la connaissance. Rôle de la volonté
dans la connaissance. — Les conditions de la certitude.

Livre second : Le problème cosmologique.

Chapitre premier. — Le principe de causalité dans le monde.
— § 1. La pensée ordonnatrice dans la nature. — § 2. La
puissance formatrice dans les divers règnes de la nature.

Chap. II. — Les objections anciennes.— 1. L'atomisme.—
L'organicisme.

Chap. III. — Les objections fondées sur la permanence et la

transformation de la force.
Chap. IV. — La doctrine de l'évolution. — Le transformisme. —

1. La doctrine de l'évolution. — 2. Le transformisme moniste. —
3. La théorie de l'immanence.— Hegel. — 4. Le pessimisme. —
Schopenhauer et Hartmann. — MM. Renan et Jules Soury.

Livre troisième : Le problème anthropologique.

Chapitre premier. — L'homme dans sa double nature. —
1. L'homme au point de vue physiologique. — 2. L'homme au

point de vue intellectuel et moral.
Chap. II. — Les relations du physique et du moral. — 1. Le

cerveau et la pensée. — 2. Objections tirées de la notion du
mouvement.

Chap. III.— L'homme et l'animal. — 1. Position de la question.
— 2. L'instinct et l'intelligence.

Chap. IV. — Le langage, son origine, son rôle dans la

connaissance.

Chap. V. — La société humaine et les sociétés animales. —
1. Caractère spécifique de la société humaine. — Le contrat. —
2. Réfutation de la sociologie du positivisme et de la nouvelle

psychologie allemande et anglaise. — 3. Les colonies et les sociétés

animales. — MM. Perrier et Espinas.



revues 625

Livre quatrième : L'origine de la morale et de la religion.

Chapitre premier. — Le principe et l'origine de la morale. —
1. La morale du plaisir et la morale de l'intérêt. — 2. Réfutation
de la morale de l'intérêt. — 3. Le déterminisme et la liberté. —
•4. La morale indépendante. — 5. De la sanction.

Chap. II. — 1. Le sentiment de l'idéal. — 2. Le sentiment du

beau. — L'art. — Sa triple destination.
Chap. III. — La religion, — sa nature, — son origine. —

1. La nature de la religion. — 2. Des diverses explications de

l'origine et de la religion.
Chap. IV. — Le sauvage. — L'homme primitif. — 1. Les peuples

sauvages. — 2. L'homme des cavernes et celui des habitations
lacustres.

REVUES
Theologische Studien und Kritiken

Directeurs : MM. Köstlin et Riehm.

Quatrième livraison.
Kühn : La vision du temple à venir dans Ezéch. XL-XLII, XLIII,

13-17; XLVI, 19-24.— Köstlin : Lettres de la cour électorale de Saxe
à A. Tücher, à Nuremberg, des années 1518-1523. — Enders : Contributions

à la correspondance des réformateurs. (Lettres de Vadian et
de Bucer à Luther.) — Heinrici : Sar l'interprétation des figures dans

les sépultures de l'antiquité chrétienne. — Bulletin, renfermant entre
autres une annonce de « La Bible au seizième siècle », de S. Berger,
par M. Kahler.

Jahrbücher für protestantische Theologie
Rédacteurs : MM. Hase, Lipsius, Pfleiderer et Schrader.

Quatrième livraison.
Otto Kuttner : La « Critique de la raison pure > et son importance

pour le temps présent. — F. Baethgen : La valeur des anciennes
versions des Psaumes au point de vue de la critique du texte. —
W. Weiffenbach : L'interpolation à l'entrée de l'évangile de Marc. —
K. Benrath : La « Somme de la Sainte Ecriture. > — F. Barth :

Tertullien et sa manière d'envisager l'apôtre Paul dans ses rapports avec
les apôtres primitifs. — Benrath : Note additionnelle à l'article sur
Lucio Paolo Roselli (dans la l1' livraison de l'année.)


	Philosophie

