
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1882)

Artikel: De l'autorité de l'écriture

Autor: Chapuis, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379310

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379310
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE L'AUTORITE DE L'ECRITURE

premier article

Le problème de l'autorité de l'Ecriture est l'un de ceux

qui, au sein du protestantisme, justifient le mieux cette

parole de l'Ecclesiaste : « Rien de nouveau sous le soleil. »

Depuis les temps de la Réforme jusqu'à ce jour il n'a cessé de

préoccuper l'Eglise. Le protestantisme français, pour ne parler
que de lui, a fourni sur ce sujet d'importants travaux qui, sous
des titres divers, cherchent tous à justifier, à expliquer, à

consolider la position centrale et normative que nous accordons à

la Bible.
On me permettra de rappeler ici le nom de M. Ed. Scherer

et son important opuscule sur la Critique et la foi, les ouvrages
de Gaussen, les brochures ou les livres de Merle d'Aubigné,
de M. de Gasparin, du professeur Jalaguier, de Chenevière, de

Bost père et de beaucoup d'autres. Ces noms nous reportent
de plus de trente ans en arrière et font revivre devant nous de

grands débats. Et pourtant le problème est encore à l'ordre du

jour au milieu de nous. On sent que de sa solution dépendent
en partie la marche et les allures de notre développement
théologique et aussi, en quelque mesure, ce qui me paraît
infiniment plus grave, l'avenir de nos Eglises.

Sous l'empire de cette préoccupation, nous avons vu surgir
de nouveaux travaux, parmi lesquels je me borne à citer ici le

petit ouvrage de M. le pasteur Meylan, Canonicitê et inspiration

des Ecritures, parce qu'il nous appartient, et les récents
THÉOL. ET PHIL. 1882. 35



526 PAUL CHAPUIS

travaux de M. Kaftan, professeur à Bàie. Sa brochure, Die Predigt

des Evangeliums im modernett Geistesleben, et son livre,
Das Wesen der christlichen Religion (1881), doivent compter
non seulement au nombre des œuvres les plus récentes, mais
aussi parmi les plus capitales sur la matière.

Cette abondance d'efforts est réjouissante et naturelle. Elle
trahit ce besoin qui possède notre époque tourmentée, de

rechercher la raison d'être des choses, des dogmes, des traditions,

des principes, et de retrouver, au sein du mouvement
incessant des idées, des assises solides. D'ailleurs, de l'aveu de

tous, la question que nous abordons est pour l'Eglise d'une
incontestable gravité.

En effet, pour le protestantisme, l'autorité de l'Ecriture est

une condition même d'existence, ou, si l'on veut, un de ses

principes les plus importants. Pour prévenir des confusions

possibles, j'évite à dessein le terme essentiel, qui ne serait
pas absolument vrai si on le prend dans son acception la plus
exacte. Nul n'ignore, en effet, que la Réformation s'est faite

au nom de questions autrement profondes. Elle fut une protestation

de la conscience asservie et outragée, une revendication
du salut par la libre grâce de Dieu, autrement dit par la
justification par la foi. Si on veut aller plus haut encore et faire

comme la synthèse des faits que je viens de signaler, il faudra
dire avec MM. Nippold et Astié que le principe fondamental du

protestantisme est l'individualisme chrétien, c'est-à-dire le
droit absolu de l'individu religieux de se déterminer lui-même.
Je ne pense pas qu'on puisse définir d'une façon plus brève

et plus vraie la pensée essentielle de la Réforme.

Mais, à ce point de vue même, le grand mouvement du
XVI0 siècle fut un retour aux origines, à la vie chrétienne des

premiers jours et dès lors aux sources pures et aux manifesta-

talions les plus authentiques de la foi, c'est-à-dire à la Bible.
S'il est faux d'affirmer que la Réforme s'est faite au nom d'un

livre, il est juste de dire que le livre a été son instrument
essentiel et qu'il est devenu sa pierre de touche, son autorité

normative, à beaucoup d'égards par conséquent un de ces

caractères sans lesquels elle n'est pas. Enlevez l'Ecriture, repu-



de l'autorité de l'écriture 527

diez son autorité, et du même coup vous détruisez ce qui jusqu'à
ce jour s'est appelé le protestantisme.

Cette thèse peut paraître absolue, et cependant elle a pour
elle l'histoire, c'est-à-dire les faits; elle a encore pour elle la

raison, c'est-à-dire la nécessité.

Je dis d'abord l'histoire. Luther, comparaissant en 1521

devant la diète de Worms, demande qu'on lui prouve ses erreurs

par l'Ecriture. « Puis donc, dit-il, que votre majesté impériale
exige une réponse simple et catégorique, je la lui donnerai

sans dents ni cornes, de la manière suivante : qu'on me
convainque de mes erreurs par le témoignage de l'Ecriture ou par
des arguments solides et évidents. » Jean Huss à Constance,
Wiclef dans ses ouvrages, tous les chefs de la Réforme en ont
appelé à ce même tribunal.

Sans doute qu'à cet égard, comme à tant d'autres, il est
facile de rappeler les divergences du protestantisme primitif.
Luther a moins insisté que Calvin sur ce principe formel, chacun

d'eux l'a conçu à sa manière et l'a diversement motivé.
Mais le fait demeure : en Allemagne comme à Genève, en

Suisse comme en Ecosse, l'Ecriture a été élevée au rang
d'autorité normative.

Rappelons à ce sujet quelques textes tirés des documents :

Dans la préface à ses Loci, en 1521, Mélanchton fait la
déclaration suivante : « Puisque la Divinité nous a donné dans

les Ecritures l'image parfaite d'elle-même, elle ne peut être

connue plus sûrement ni mieux par aucun autre moyen. Us

errent ceux qui cherchent ailleurs que dans l'Ecriture la forme
du christianisme. »

En 1535, dans son Commentaire sur l'épître aux Galates

(I, 9), Luther lui-même s'exprime ainsi : « Il est des gens qui
disent : C'est moi qui approuve l'Ecriture, je suis donc au-
dessus d'elle ; l'Eglise approuve la doctrine chrétienne et la foi,
elle leur est donc supérieure. Voici, pour confondre cette
doctrine impie et blasphématoire, le texte le plus clair, la foudre



528 PAUL CHAPUIS

du ciel : saint Paul se soumet tout entier et sans réserve à la
sainte Ecriture, et se jette à ses pieds, lui et les anges du ciel
et les docteurs sur la terre, et tout ce qu'il y a de théologiens.
L'Ecriture est la reine; seule elle doit commander, et tous lui
doivent obéissance et soumission. Elle n'admet point de maîtres,

de juges ni d'arbitres, mais de simples témoins, des

disciples et des confesseurs, qu'ils soient le pape ou Luther,
Augustin ou Paul, ou un ange du ciel, et aucune doctrine ne
doit se faire entendre et se faire écouter dans l'Eglise sinon
la pure parole de Dieu, l'Ecriture sainte ; s'il en est autrement,
que les docteurs et ceux qui les écoutent, et toute leur
doctrine, soient anathèmes. »

Après des déclarations aussi nettes, on s'attendrait à

retrouver une affirmation précise du principe dans les premiers
symboles de l'Eglise luthérienne, parmi ceux qui sont l'écho
de la pensée des réformateurs. Chose remarquable, mais qui
s'explique facilement par toutes les tendances de la réforme
allemande, la Confession d'Augsbourg (1530) ne renferme sur
ce point aucune thèse positive. Mais l'autorité normative de

l'Ecriture n'en est pas moins supposée par plusieurs articles,
par le VIIe entre autres, alors qu'il dit : « Lorsque les évêques
enseignent ou décrètent quelque chose de contraire à l'Evangile,

les Eglises ont l'ordre de Dieu de refuser obéissance. »

La Formule de concorde, enfin (1577), parle ici avec une
précision qui ne laisse rien à désirer : « Nous croyons et confessons

que les écrits prophétiques et apostoliques de l'Ancien et

du Nouveau Testament sont la règle et la norme unique
d'après laquelle doivent être jugés les docteurs et les doctrines. »

Si de Luther nous passons à Zwingli nous retrouvons encore
les mêmes affirmations. « Je déclare, dit le réformateur suisse,
dans l'introduction à ses soixante-sept thèses, qui devaient
servir de base à la dispute de Zurich (1523, 29 janvier), je
déclare avoir prêché dans l'honorable ville de Zurich d'après le

contenu de ces propositions, sur la base de l'Ecriture sainte,
6sÔ7tvsuaroc, c'est-à-dire divinement inspirée, et je m'offre à

défendre mes doctrines par cette sainte Ecriture, m'engageant à

me soumettre à toutes les preuves qui pourraient être tirées



de l'autorité de l'écriture 529

contre moi de la Parole de Dieu. » On connaît ce mot célèbre

prononcé par Zwingli dans cette même dispute de 1523 : « Tout
ce que Dieu n'a pas commandé par la Parole ou par le fait est

un péché. » Si ce mot n'est pas l'expression dernière de sa

pensée, si plus tard, en face des anabaptistes, il permit ce que
l'Ecriture ne défend pas, il n'en reste pas moins vrai qu'il
considéra toujours la Bible, et ceci le différencie de Luther, moins

comme la règle que comme la source de la foi.

« Pour nous résumer, dit-il enfin, dans son ouvrage Von der
Gewissheit und Klarheit des gœttlichen Wortes, voici notre
manière de voir : La Parole de Dieu est tenue par nous en grand
honneur et nous ne devons accorder à aucune autre une
pareille créance. Cette Parole est certaine; elle ne peut errer,
elle est claire et ne nous laisse pas voguer dans les ténèbres. »

Citons encore, pour être complet, l'article lor de la première
Confession helvétique. (Helvetica prior. — Basileensis II, 1536.)
Bien qu'influencée par les tendances luthériennes, elle peut
être considérée ici comme l'expression de la pensée de la
Begönne dans la Suisse allemande : « La sainte, divine et biblique
Ecriture, qui est la Parole de Dieu, inspirée du Saint-Esprit et

exposée au monde par les prophètes et les apôtres, est la
doctrine la plus ancienne, la plus parfaite et la plus élevée. Elle
seule renferme ce qui est nécessaire à la vraie connaissance, à

l'amour et à la gloire de Dieu, à la vraie et sincère piété et à

une vie honorable et agréable à Dieu. »

Arrivons à Calvin. On l'a dit, rien n'est plus beau, rien n'est

plus net que la doctrine que Calvin formule sur l'autorité de

la Parole de Dieu. Et pourtant la première édition de l'Institution

chrétienne de 1536 ne renferme pas le magnifique chapitre
sur l'Ecriture sainte, inséré dans le livre premier des éditions
postérieures. Nulle part Calvin ne définit, que je sache, l'autorité
de la Parole de Dieu, bien que l'Ecriture soit à ses yeux « la

règle unique de vraie et parfaite sagesse. » (Liv. IV, chapitre 9

Des conciles, édit. franc, de 1560, Reuss et Kunitz.) Tout son
livre comme toute sa doctrine repose sur l'autorité de la
Parole de Dieu et la raison pour laquelle il n'en fait pas un article
de foi et n'en parle même pas dans sa première édition, c'est



530 PAUL CHAPUIS

qu'elle est son point de départ et sa base. Aussi se borne-t-il,
dans les immortels chapitres de l'Institution dont je viens
de parler, à nous dire « dont et comment nous serons persuadés

que l'Ecriture est procédée de Dieu, si nous n'avons refuge au
décret de l'Eglise. » 11 pose l'autorité en fait et il se borne à

en donner les preuves.
Du reste le calvinisme est connu et parfois méconnu, grâce

à la manière décidée dont il affirme cette autorité. Citons-en
quelques exemples, choisis dans les symboles du type
calviniste. ' \

La confession de la foi de Genève (1537) s'exprime ainsi :

ï Premièrement nous protestons que, pour règle de notre foi
et religion, nous voulons suivre la seule Ecriture, sans y mêler
aucune chose qui ait été controuvée du sens des hommes sans
la Parole de Dieu ; et nous prétendons, pour notre gouvernement

spirituel, recevoir autre doctrine que celle qui nous est

enseignée par icelle Parole, sans y adjouter ni diminuer, ainsi

que notre Seigneur le commande. »

La Confession helvétique (Conf. helv. post.), bien que
rédigée en 1562 par Bullinger de Zurich, est généralement rangée
dans la catégorie des symboles du type calviniste : « Nous

croyons et confessons, dit-elle, que les Ecritures canoniques
des saints prophètes et apôtres des deux Testaments sont la
vraie parole de Dieu et qu'elles possèdent par elles-mêmes et

non par les hommes une autorité suffisante. »

Enfin, tout en laissant de côté d'autres documents du même

genre que les précédents, citons encore l'art. V de la
Confession gallicane ou de la Rochelle (1559, 60) : « Nous croyons,
dit-il, que la parole qui est contenue en ces livres est procédée
de Dieu, duquel seul elle prend son autorité, et non des

hommes. Et d'autant qu'elle est la règle de toute vérité,
contenant tout ce qui est nécessaire pour le service de Dieu et

notre salut, il n'est loisible aux hommes, ni même aux anges
d'y ajouter, diminuer ou changer. Dont il s'ensuit que ni
l'antiquité, ni les coutumes, ni la multitude, ni la sagesse

humaine, ni les jugements, ni les arrêts, ni les édits, ni les

décrets, ni les conciles, ni les visions, ni les miracles ne doi-



de l'autorité de l'écriture 531

vent être opposés à icelle Ecriture Sainte ; ains au contraire
toutes choses doyvent être examinées, réglées et réformées
selon icelle. »

Voilà des témoignages suffisamment clairs, suffisamment

positifs pour se passer de commentaires. Le protestantisme dès

son origine a considéré l'Ecriture comme source et norme
de la foi ; la réforme calviniste insiste plus queleluthérianisme
sur le premier de ces attributs, mais en résultat final la

conception fondamentale demeure la même. Nous ne nions pas
l'influence considérable que les circonstances historiques ont
pu exercer sur cette manière d'entendre les choses. Placés en
face d'une Eglise puissante, école d'autorité s'il en fut jamais,
les réformateurs ont dû dès l'origine éprouver le besoin

d'opposer à la tradition catholique et au pape une autorité égale
et même supérieure. C'est ainsi qu'ils ont été amenés, et par
leurs expériences personnelles et par les nécessités de la
situation, à statuer le caractère normatif des écrits sacrés. A ce

point de vue on peut encore signaler le mouvement anabaptiste

qui, par ses exagérations et ce qui paraissait à nos pères
un ultra-spiritualisme, a renforcé chez ses opposants le besoin
d'une règle fixe et nettement déterminée.

Toutefois nous resterions incomplet si, comme semble le
faire Lipsius dans sa Dogmatique, nous nous attachions
uniquement à ces facteurs extérieurs, accidentels et dès lors
accessoires.

En proclamant l'autorité des Ecritures, la Réforme a obéi à

une nécessité intérieure et beaucoup plus profonde. Une
société, quelle qu'en soit la nature, se rattache forcément à une
règle, à celle que lui imposent sa nature et ses besoins. Or une
société religieuse qui refuse l'obéissance à un homme, fût-il le

pape, qui, dans la mesure du possible, repousse la tradition,
c'est-à-dire les enseignements, faux ou vrais, du passé, est

obligée de recourir aux documents qui accompagnèrent sa

naissance ; elle remonte à ses origines premières.
Comme l'a fort bien dit M. Kaftan, « tandis que dans d'autres

domaines les origines n'ont le plus souvent que la valeur d'un
commencement, d'un premier pas, dans celui de la religion,



532 PAUL CHAPUIS

d'une religion surtout qui prétend reposer sur une révélation,
il en est tout autrement. Ici le commencement est la substance
même des choses et tous les progrès que pourra accomplir
le cours des siècles ne consisteront jamais que dans une
meilleure intelligence et une application plus complète de cette
révélation divine, dont on déduira peu à peu toutes les
richesses et toutes les conséquences. Un changement dans la
base même de l'édifice ne constitue pas une simple modification

ou un progrès, mais un bouleversement. Abandonner ces

premières assises, c'est ou bien détruire sans espoir et sans
intention de rebâtir, ou bien faire succéder une religion à une
autre religion. »

Ces observations sont confirmées, croyons-nous, par l'histoire
générale des religions; mais elles sont surtout vraies pour le
christianisme qui prétend être la religion définitive et parfaite.
Dans sa première manifestation sont contenus tous ses principes,

tout ce qui fait son essence ; le travail des siècles ne fournit

pas de matériaux nouveaux, il utilise ce qui est, ou pour
prendre une comparaison plus vraie et qui a pour elle
l'autorité de Jésus-Christ lui-même, la semence jetée en terre
devient un grand arbre et il n'y a rien dans l'arbre qui n'existe
déjà virtuellement dans la graine. La croissance est un
déploiement des forces et non une création de forces nouvelles.

Enlevez au protestantisme la Bible qui est son autorité
normative et à ce point de vue son originalité, un de ses caractères

spécifiques, vous tombez dans l'anarchie ; et comme
ici-bas l'indépendance n'existe pas, vous vous courberez
nécessairement sous le joug des opinions courantes et changeantes,

justifiant le principe d'Heraclite et en récoltant les fruits
amers, c'est-à-dire l'incertitude et le scepticisme désespéré :

otez au protestantisme sa Bible et vous le détruisez.
Sur ce point nous ne pensons être contredit par aucun

argument sérieux ; mais l'accord cesse lorsqu'il s'agit de poser
avec quelque exactitude la nature de cette autorité, son
origine et ses limites.



dé l'autorité de l'écriture 533

11

Le fondement de l'autorité des Ecritures est leur divine

inspiration. Telle est, au témoignage de l'histoire, sinon la

plus ancienne, du moins la plus habituelle réponse à la question

que nous élucidons. La Réforme a hérité cette manière
de voir du catholicisme et ne l'a pas sensiblement modifiée.
C'est le Saint-Esprit qui parle dans l'Ecriture ; la Bible est le

livre du Saint-Esprit. Ainsi s'exprime l'Apologie d'Augsbourg.
(1532.)

A vrai dire les réformateurs se sont peu occupés dd cette

question. Quand on parcourt les écrits des Pères du XVIe
siècle, on est étonné de la place restreinte qu'ils accordent à ce

dogme qui de nos jours a soulevé des débats si nombreux et si

passionnés. Ils nous ont dit les critères qui permettent de

reconnaître les livres inspirés ; mais ils n'ont pas défini cette

inspiration qu'ils supposaient admise. Peut-être même règne-
t-il chez eux sur ce sujet, sinon des contradictions, du moins

quelque obscurité.
Celle-ci, la scolastique protestante se chargea de la

dissiper. Lorsque eurent passé les jours de la première ardeur,
l'époque créatrice et héroïque, lorsque la vie commença à se

figer à nouveau dans la formule, on sentit le besoin de donner
à l'Eglise une autorité en quelque sorte plus extérieure et de

fonder l'autorité des Ecritures sur une évidence infaillible,
mathématique. La doctrine de l'inspiration fournit la matière
de ce nouveau développement.

Sans entrer ici dans des détails qui nous éloigneraient trop de

notre sujet principal, il nous est permis, embrassant d'un
regard les siècles, de distinguer ici deux courants principaux.
Les uns, préoccupés de donner à l'Ecriture une autorité absolue,

revendiquent pour elle l'inspiration littérale et plénière,
théorie qui, sous la plume des Calov, des Quenstedt, des Holla/,
des Gaussen, a reçu des formes diverses, tout en demeurant

toujours identique dans son principe. Les autres, sous des

formes également diverses, mais plus rapprochées en général



534 PAUL CHAPUIS

de l'esprit des réformateurs, limitent l'inspiration et dès lors
l'autorité de l'Ecriture. C'est ici que nous trouvons la
distinction fameuse entre l'Ecriture sainte et la Parole de Dieu,
dont nous parlerons tout à l'heure.

Mais, avant cela, un mot sur l'autorité absolue fondée sur
l'inspiration plénière.

On connaît la théorie. Selon les partisans de cette manière
de voir, l'Ecriture est d'un bout à l'autre, dans l'ensemble
comme dans les détails, l'œuvre de l'Esprit de Dieu.
Instrumentum Vêtus, Hebrœa lingua, dit la Confession de Westminster

de 1659, Novum autem Grceca immediate a Deo inspirata,
ejusque cura et Providentia singulai-i per omnia hue usque
scecula pura et intaminata custodita. Le Consensus helvétique
de 1675, le plus rigide peut-être de tous les symboles protestants,

affirme l'inspiration des consonnes et des voyelles, des

choses et des mots : turn quoad consonas, tum quoad vocalia.

sivepuncta ipsa, sive punctorum saltern potestatem et tum quoad

res, turn quoad verba Seottusuotoç.

Pour les théologiens de cette tendance les auteurs des écrits
sacrés ont reçu du Saint-Esprit l'impulsus ad scribendum, la

suggestio rerum et verborum. Leur individualité disparaît de

la façon la plus absolue. Ils ne sont que les tabelliones ou

amanuenses, mieux encore les manus et calami de l'Esprit
divin. Il est juste de dire toutefois que tous ne rejettent pas
d'une manière aussi catégorique l'influence personnelle des

écrivains, ce qui, étant donné le système, est peut-être une
inconséquence; mais en tout cas les auteurs des saints livres ont
été dirigés de façon à échapper à ces erreurs qu'un proverbe
dit attachées à la nature humaine. Leur parole a une valeur
absolue et infaillible, parce que ce qu'ils écrivent ne vient pas
d'eux mais de Dieu lui-même.

Du reste pour être absolument exact et pour qu'on ne nous
accuse pas d'exagération malicieuse, voici l'exposé très
sommaire de la théorie, résumée par M. Gaussen lui-même. « La
théopneustie, dit-il, est la puissance mystérieuse exercée par
l'esprit de Dieu sur les auteurs de la sainte Ecriture, pour la
leur faire écrire, pour les y guider jusque dans l'emploi des



de l'autorité de l'écriture 535

paroles dont ils ont fait usage et pour les préserver ainsi de

toute erreur. Cette opération miraculeuse de l'Esprit-Saint
n'eut pas pour objet les écrivains sacrés, qui n'en furent que
les instruments et qui durent passer bientôt ; mais elle eut pour
objet les livres saints eux-mêmes, qui furent destinés à révéler
de siècle en siècle à l'Eglise les conseils de Dieu, et qui ne
passeront jamais. »

Les conséquences de ce point de vue sont faciles à déduire.
L'autorité de l'Ecriture est absolue et s'étend à tout son
contenu. Ses affirmations géologiques, astronomiques ou autres
sont aussi vraies que ses données religieuses. Chaque mot a

en lui-même sa valeur. Ensuite tous les livres, ayant au fond
le même auteur qui est l'Esprit de vérité, seront placés sur le
même rang; l'autorité de l'Ancien Testament sera égale à celle
des livres canoniques de la nouvelle alliance.

Il est une qualité que ce point de vue possède entre toutes,
c'est la logique et la conséquence ; mais on sait assez combien

il est insoutenable ; je ne m'arrêterai pas à citer toutes les

objections qu'on lui a présentées, bornons-nous à celles qui sont
nécessaires à notre but.

La théorie de l'inspiration pionière, comme tout ce qui
prétend à l'absolu, est tout d'une pièce ; le système tombe tout
entier ou demeure tout entier. C'est de lui qu'on peut dire :

sit ut est aut non sit.
Dès lors il suffit d'une seule erreur, d'un lapsus, du nom de

Jérémie misa la place de celui de Zacharie, pour faire crouler
tout l'échafaudage. Toutes ces questions de détails, qui pour
nous sont parfaitement explicables, telles que les contradictions
des récits de nos évangiles, les erreurs historiques et
géographiques, deviennent autant de problèmes insolubles; car enfin

l'esprit de Dieu est infaillible, et si vous trouvez dans les écrits
sacrés un seul fait qui pèche contre cette infaillibilité, il ruine
la théorie.

Il y a plus : à supposer même que cette doctrine fût la vraie,
elle ne légitime pas à elle seule l'autorité de l'Ecriture ; pour
que celle-ci soit fondée, il nous faut encore un second
miracle, la conservation parfaite du texte dicté par le Saint-



536 PAUL CHAPUIS

Esprit. Où est-il, ce texte? Il m'en faut un troisième, le plus
grand de tous, une exégèse infaillible ; car qui veut la fin veut
les moyens, et si Dieu a jugé bon dans sa sagesse de nous
donner le texte parfait de ses oracles, il nous donnera également

une exégèse inspirée capable de les interpréter sans
chances d'erreur. Cette exégèse, où est-elle? Vous ne voulez

pas de celle imposée par l'Eglise, comme le papisme, dont la
théorie que nous discutons est du reste la fille légifime. Vous
n'irez pas non plus la chercher en Allemagne ou en Angleterre
et vous n'osez prétendre vous-même à cette infaillibilité
nécessaire

C'est dire, n'est-ce pas, que l'autorité des Ecritures ne saurait
se fonder sur l'inspiration plénière qui elle-même ne se

légitime ni devant la conscience ni devant la raison.
Sous l'influence de ces objections et de beaucoup d'autres

encore dont nous n'avons pas à parler ici, on a cherché à

sauvegarder l'autorité scripturaire en n'appliquant cette dernière

qu'à son contenu religieux, à ce qui intéresse directement le
salut. C'est ici que vient se placer la distinction bien connue
entre l'Ecriture sainte et la Parole de Dieu qui y est contenue.
Je vous demande la permission de vous entretenir quelques
instants de ce point de vue qui a trouvé dans la théologie
moderne un accueil empressé. Au milieu de nous il est soutenu

par MM. de Pressensé, Astié, Durand et Godet.
Dans son intéressante histoire de la Théologie prolestante, le

professeur Dorner semble revendiquer déjà pour Luther l'honneur

de cette distinction, et il est de fait que les jugements assez

libres du réformateur sur quelques-uns des livres du canon
favorisent cette assertion. Toutefois il est un grand nombre de

paroles de Luther qui sont bien loin de la légitimer ; celle-ci,
par exemple : « La sainte Ecriture est la Parole de Dieu écrite
et pour ainsi dire incarnée dans les lettres, de la même
manière que le Christ est la Parole éternelle de Dieu enveloppée
dans l'humanité.» «Qu'est-il besoin de paroles?» dit-il encore
dans la préface de son Commentaire sur la Genèse ; «c'est
l'Ecriture, vous dis-je, l'Ecriture même du Saint-Esprit. » Et plus
loin: « Il faut toujours avoir devant les yeux ce fait que le



de l'autorité de l'écriture 537

Saint-Esprit est l'auteur de ce livre. » En 1521 il appelait la
Bible « la propre écriture de l'Esprit. » — Luther s'est-il
contredit, y a-t-il quelque obscurité dans sa pensée? je ne sais,
mais il demeure en tout cas certain que la distinction qui
nous occupe n'a pas été donnée d'une manière précise au XVIe
siècle.

Elle a pour pères, si nous ne nous trompons, Semler (-[-4791)

et Tœllner (-j-1774), mais dans son inspiration première elle se

rattache au nom de Lessing (-}• 1781).

Voici, en deux mots, ce point de vue tel que nous le

comprenons. L'Ecriture est à la fois œuvre de Dieu et œuvre de

l'homme, elle est donc divino-humaine ; en d'autres termes,
c'est un livre divin écrit par des hommes. Dès lors il est assez

naturel qu'il participe à ce double caractère, qu'il possède à la
fois la perfection de Dieu et l'imperfection humaine. La pensée
de Dieu pour le salut des hommes y est exprimée, l'élément
proprement religieux, c'est-à-dire divin, y est contenu et est
vraiment inspiré ; mais à côté de ces éléments les hommes y
ont apporté leur nature imparfaite, leurs conceptions, leurs
formes, leurs erreurs. Il importe donc de distinguer entre
l'Ecriture et la divine parole qui y est renfermée, entre le pur
métal et les scories, entre l'enveloppe et son contenu. Il en
résulte que l'autorité normative de l'Ecriture s'applique
exclusivement à ses éléments religieux et l'on évite ainsi la plupart
des graves impasses que soulevait le dogme de l'inspiration
plénière.

Que vaut cette théorie, et laisse-t-elle vraiment subsister
l'autorité des écrits sacrés

Je commencerai ma critique par cette remarque de Rothe
qui me paraît des plus judicieuses.

« Le motif qui a présidé à la naissance de cette explication,
dit-il dans son ouvrage Zur Dogmatik, devrait déjà la rendre
suspecte. Elle a été inventée pour justifier ce qui dans la Bible
semble imparfait et imparfait en tant qu'humain. Mais ici
précisément elle ne saurait atteindre son but ; car lorsqu'on parle
d'un être ou d'un objet divino-humain, on exclut précisément
de la notion d'humanité celle de l'imperfection. La divino-



538 PAUL CHAPUIS

humanité, si je puis ainsi m'exprimer, est la fusion intime,
organique, parfaite, du divin et de l'humain. Cette fusion, nous
la trouvons en Christ, mais seulement en lui, et c'est pour cela

qu'il est lui seul dieu-homme et que sa vie est une vie divino-
humaine. Il y aurait donc de sérieux inconvénients à placer la

Bible sur le même pied que le Christ en ce qui concerne les

rapports de la divinité avec l'humanité. »

En second lieu, cette théorie, si elle est sérieuse, réclame
son application ; en d'autres termes, elle exige un triage, une
distinction de ce qui est Parole de Dieu et de ce qui ne l'est
pas. Quel sera votre critère dans ce travail? Sera-ce, avec
Semler, le cœur humain, avec d'autres la conscience religieuse
Mais alors c'est le cas d'appliquer le mot de Luther : « Il est
des gens qui disent : c'est moi qui approuve l'Ecriture, je suis

donc au-dessus d'elle. » Votre critère c'est vous-même, votre
sentiment, votre éducation, vos impressions du jour et de

l'heure, c'est-à-dire tout ce qu'il y a de plus subjectif et dès

lors de plus variable. Votre autorité ce n'est plus l'Ecriture,
puisque vous jugez l'Ecriture en séparant le grain de l'ivraie
ou tout au moins l'humain du divin.

Qu'est-ce en effet que le contenu religieux de la Bible Où

est la limite entre le religieux et ce qui ne l'est pas? Les
généalogies de saint Matthieu et de saint Luc peuvent l'être pour
vous; elles ne le seront pas pour moi. — Qui décidera entre
mon impression et la vôtre? Et à ce compte il faut aller jusqu'au
bout du principe et déclarer parole divine tout ce qui est vrai,
tout ce qui correspond aux besoins de mon âme non seulement
dans les écrits canoniques, mais chez Thomas a Kempis, mais
chez Platon.

Je ne contesterai certes pas la légitimité de cette conclusion,
car en dernière analyse toute vérité est divine, puisque Dieu
est la vérité et la source de la vérité; mais tout cela n'établit
pas encore l'autorité spéciale que revendique l'Eglise protestante

en faveur des livres de la Bible.
Ces objections ne s'adressent, il est vrai, qu'à quelques-uns

des partisans du système ; les autres semblent reconnaître cette

impossibilité d'établir une norme de distinction et prétendent



de l'autorité de l'écriture 539

même que ce triage n'est point nécessaire. Mais à quoi sert
alors cette formule inapplicable? Elle reste inutile, elle doit
disparaître ; car pour qu'elle ait un sens il faut pourtant qu'on
nous dise ce que c'est que la Parole de Dieu, à quel signe
elle se reconnaît. C'est une plante si précieuse qu'il serait
infiniment désirable d'en posséder la description.

Or qu'entend-on sous ce nom pris dans son sens théologique
« Par Parole de Dieu, les théologiens ne désignent pas, pour
parler avec Rothe, résumé par M. Astié, un certain contenu
de pensées pris en lui-même, mais un certain contenu de pensées

exprimé par une forme de langage déterminée, rendu en

paroles. »

Si maintenant je consulte le Nouveau Testament lui-même,
j'arrive à voir que pour lui c'est exactement l'inverse. Nulle

part il n'appelle lôyoç toû 9eo0 une parole exprimée sous une
certaine forme, dans un langage déterminé, une citation de l'Ancien

Testament par exemple, mais toujours une parole parlée
ou plus exactement un certain fait. Pour lui le ïôyoç toO Oeoû n'est

pas autre chose que la manifestation salutaire de Dieu aux
hommes par Jésus-Christ, en d'autres termes, l'Evangile dans

ses éléments essentiels et qui se résume dans le liyo; par
excellence, Jésus-Christ.

Dans ce sens il dira : ô loyoç r«s äbfisiac (Eph. 1,13), tTi; trwmpitxç

(Act. XIII, 26), 1% xaTa»«7ïis (2 Cor. V, 19), ta? /âpn-o; e*oü (Act.
XX, 32), toO (TTKupoO (1 Cor. 1,18), Itxaioaimiç (Hébr. V, 13) ou
simplement Ó W70; (Marc II, 2 ; Math. XIII, 19).

Lorsque Paul rend grâce à Dieu de ce que les Thessaloniciens
(lre ép. II, 13) ont reçu la Parole comme parole de Dieu, il fait
allusion non pas à un texte écrit, pas même à une révélation
spéciale, mais à l'évangile qu'il a prêché en Macédoine, comme
en Asie Mineure, comme en Grèce. En résumé on peut dire que
dans le Nouveau Testament l'expression Parole de Dieu désigne,
non le mot, mais la chose, non la forme, mais la substance.

A ce point de vue la formule : « la Parole de Dieu contenue
dans l'Ecriture » est fâcheuse, parce qu'elle est équivoque et si

elle n'est pas absolument fausse, elle est inutile, parce que
encore une fois elle ne détermine pas, ce qui est pourtant son



540 PAUL CHAPUIS

but, le caractère spécial de l'Ecriture. Car, à prendre le mot
dans son sens scripturaire, la Parole de Dieu est contenue non
seulement dans l'Ecriture, mais dans tout témoignage rendu à

l'Evangile, dans les discours d'un Ad. Monod comme dans les

exhortations de tout fidèle ministre de Jésus-Christ.
Et pourtant, malgré tout ce que nous avons dit contre elle,

cette formule est bonne dans son intention, mais elle a payé
son tribut aux temps qui l'ont vue naître. Elle fut une arme de

guerre contre l'inspiration plénière, mais elle a conservé la

conception de l'inspiration verbale. Elle cherche dans l'Ecriture

des paroles de Dieu, parce qu'elle se rattache dans ses

origines à cette erreur fondamentale qui voit dans la révélation
la communication immédiate d'une doctrine religieuse
formulée. Je n'accuse pas, bien entendu, les hommes, les partisans

de cette formule, mais la formule elle-même.
Or s'il est vrai, comme chacun l'admet aujourd'hui, tout au

moins en principe, que la révélation n'est pas une communication

de vérités surnaturelles, mais la manifestation salutaire
de Dieu au travers de l'histoire, un rapport personnel entre lui
et les hommes,; il sera plus exact de distinguer entre la
révélation qui est un fait ou un ensemble de faits et les
documents qui rapportent ces faits.

Comme l'a remarqué Beck dans quelques-unes des plus belles

pages de son Introduction à la doctrine chrétienne, il n'est point
nécessaire, il n'est pas même légitime de statuer pour les
écrivains du Nouveau Testament une inspiration spéciale in actu
scribendi. L'inspiration n'est autre chose que l'illumination
intérieure par le Saint-Esprit, c'est donc un état qui a des

degrés, qui dans une même personnalité peut présenter des

variations d'intensité, mais un état qui dépend, en dernière
analyse, de la communion personnelle avec Dieu. La théopneustie
prise dans le sens le plus élevé, n'est-ce pas l'habitation, et par
là l'action du Saint-Esprit dans l'homme Le vrai, le parfait
flsOTrvsuavoç est celui qui a vu durant sa vie entière le ciel ouvert
au-dessus de lui et les anges montant et descendant des cieux

sur la terre, c'est Jésus-Christ ; et les apôtres et les écrivains
sacrés ont été inspirés dans la mesure où ils se sont laissés



de l'autorité de l'écriture 541

pénétrer et guider par le Saint-Esprit et où ils ont entrevu
ainsi la divine vérité.

Il n'y a donc pas eu pour eux d' « assistance spéciale, » comme
s'expriment quelques dogmaticiens, ou tout au moins leur
inspiration ne différait pas qualitativement de celle des disciples
du Christ en général, qui tous, s'ils sont dignes du nom qu'ils
portent, doivent posséder le Saint-Esprit, être, au sens exact du

mot, des inspirés, des enseignés de Dieu.
C'est précisément là que gît le privilège de la nouvelle alliance

et sa supériorité sur l'ancienne. Dans celle-ci Dieu s'est choisi
au sein du peuple théocratique certains organes spéciaux, tandis

que la masse restait étrangère à ces dons divins, et ces organes
eux-mêmes ne possédaient ces dons que dans certains moments,
en vue d'une mission spéciale. Voilà pourquoi aussi l'inspiration
des écrits de l'Ancien Testament se présente souvent à nous sous
forme de révélations particulières, de songes, de visions, etc.

Depuis la révélation parfaite qui est Jésus-Christ, Dieu a

répandu de son esprit sur toute chair ; les fils et les filles prophétisent,

les vieillards ont des visions. Ce qui était exception est

devenu la règle; l'inspiration, si vous me permettez cette
expression abrégée, fait partie du domaine commun, ce qui n'exclut

pas les extases d'un saint Pani ou du visionnaire de

Patmos ; mais ce sont là des formes spéciales qui n'atténuent
en rien le fait général.

Et du reste, sans entrer dans le détail des preuves scriptu-
raires, qui nous entraîneraient au delà de notre but, il est certain

qu'aucun texte n'affirme, je ne dis pas l'inspiration, mais

une inspiration spécifiquement différente du genre décrit tout
à l'heure pour les écrivains du Nouveau Testament. Saint Paul

prétend posséder l'esprit du Seigneur et par là sa pensée, mais

il affirme que les disciples de Galatie l'ont également reçu.
Tout au plus pourrait-on (avec Beck) invoquer les promesses

de Jésus à ses disciples (Jean XIV, 26) : « l'Esprit saint vous
enseignera toutes choses, et il vous remettra en mémoire
toutes les choses que je vous ai dites. »

Mais si l'on applique cette promesse exclusivement aux apô-
THÉOL. ET PH1L. 1882. 36



542 PAUL CHAPUIS

très, l'assistance spéciale ne concernerait qu'une partie des

écrivains du Nouveau Testament, les écrivains apostoliques ;
si au contraire on élargit le cercle de ceux qui bénéficieront de

ces promesses, rien ne nous autorise à nous arrêter aux auteurs
sacrés seulement ; il faut les appliquer à tous les disciples, à

la parole parlée comme à la parole écrite. Comme le dit
M. Godet, « lorsque Jésus sera parti, l'enseignement d'un autre
maître dissipera les brouillards et expliquera toutes ses

promesses en les réalisant. Enseigner tout et remettre en mémoire
sont deux fonctions étroitement liées ; l'Esprit enseignera le

nouveau en rappelant l'ancien et rappellera l'ancien en enseignant

le nouveau... Tel est, aujourd'hui encore, le rapport entre
l'enseignement de la Parole écrite et celui de l'Esprit. » Car,
ne l'oublions pas, aujourd'hui encore l'Esprit est le grand
docteur de l'Eglise.

Si nous avons raison, l'on voit que l'inspiration des auteurs
sacrés, si réelle, si profonde soit-elle, ne saurait fournir une
base solide au principe protestant de l'autorité de l'Ecriture.
Car cette inspiration n'est pas son caractère spécifique, qu'elle
soit seule à posséder, et dès lors cet attribut pris en lui-même
ne peut lui donner la position spéciale que nous réclamons

pour elle.

L'inspiration de l'Ecriture ne se démontre pas ; elle se sent,
si je puis ainsi dire; c'est l'Esprit qui rend témoignage à notre
esprit. Dès lors, au lieu de la placer à la base de l'édifice, il
faudrait bien plutôt la mettre au sommet. On l'a dit, « loin d'être
la première des questions qu'une dogmatique puisse et doive

résoudre, la théorie de l'inspiration n'en peut guère être
qu'une des dernières. »

(A suivre.)


	De l'autorité de l'écriture

