Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 15 (1882)

Artikel: De l'autorité de I'écriture

Autor: Chapuis, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379310

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379310
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE L'AUTORITE DE L'ECRITURE

PREMIER ARTICLE

Le probléeme de lautorité de D'Ecriture est I'un de ceux
gqui, au sein du protestantisme, justifient le mieux cette
parole de I’Ecclésiaste : « Rien de nouveau sous le soleil. »
Depuis les temps de la Réforme jusqu’a ce jour il n’a cessé de
préoccuper I’Eglise. Le protestantisme francais, pour ne parler
que de lui, a fourni sur ce sujet d’importants travaux gui, sous
des titres divers, cherchent tous a justifier, & expliquer, a con-
solider la position centrale et normative que nous accordons a
la Bible.

On me permettra de rappeler ici le nom de M. Kd. Scherer
et son important opuscule sur la Critigue et la foi,les ouvrages
de Gaussen, les brochures ou les livres de Merle d’Aubigné,
de M. de Gasparin, du professeur Jalaguier, de Cheneviére, de
Bost pére et de beaucoup d’autres. Cies noms nous reportent
de plus de trente ans en arriére et font revivre devant nous de
grands débats. Et pourtant le probléme est encore & 'ordre du
jour au milieu de nous. On sent que de sa solution dépendent
en partie la marche et les allures de notre développement
théologique et aussi, en quelque mesure, ce qui me parait infi-
niment plus grave, 'avenir de nos Eglises.

Sous 'empire de cette préoccupation, nous avons vu surgir
de nouveaux travaux, parmi lesquels je me borne a citer ici le
petit ouvrage de M. le pasteur Meylan, Canonicité et inspira-
tion des Ecritures, parce qu’il nous appartient, et les récents

THEOL. ET PHIL. 1832. 35



526 PAUL CHAPUIS

travaux de M. Kaftan, professeur & Bile. Sa brochure, Die Pre-~
digt des Evangeliums im modernen Geistesleben, et son livre,
Das Wesen der christlichen Religion (1881), doivent compter
non seulement au nombre des ceuvres les plus récentes, mais
aussi parmi les plus capitales sur la matiere.

Cette abondance d’efforts est réjouissante et naturelle. Elle
trahit ce besoin qui posséde notre époque tourmentée, de
rechercher la raison d’étre des choses, des dogmes, des tradi-
tions, des principes, et de retrouver, au sein du mouvement
incessant des idées, des assises solides. D’ailleurs, de ’aveu de
tous, la question que nous abordons est pour 1'Eglise d’une
mmcontestable gravité.

En effet, pour le protestantisme, 'autorité de I’Ecriture est
une condition méme d’existence, ou, si 'on veut, un de ses
principes les plus importants. Pour prévenir des confusions
possibles, j’évite & dessein le terme essentiel, qui ne serait
pas absolument vrai si on le prend dans son acception la plus
exacte. Nul n’ignore, en effet, que la Réformation s’est faite
au nom de questions autrement profondes. Elle fut une protes-
tation de la conscience asservie et outragée, une revendication
du salut par la libre grice de Dieu, autrement dit par la justi-
fication par la foi. Si on veut aller plus haut encore et faire
comme la synthése des faits que je viens de signaler, il faudra
dire avec MM. Nippold et Astié que le principe fondamental du
protestantisme est 'individualisme chrétien, c’est-a-dire le
droit absolu de I'individu religieux de se déterminer lui-méme.
Je ne pense pas qu'on puisse définir d’une fagon plus bréve
et plus vraie la pensée essentielle de la Réforme.

Mais, a ce point de vue méme, le grand mouvement du
XVIe siecle fut un retour aux origines, a la vie chrétienne des
premiers jours et dés lors aux sources pures et aux manifesta-
tations les plus authentiques de la foi, c’est-a-dire & la Bible.
Sl est faux d’affirmer que la Réforme s’est faite au nom d’un
livre, il est juste de dire que le livre a été son instrument es-
sentiel et qu’il est devenu sa pierre de touche, son autorité
normative, 4 beaucoup d’égards par conséquent un de ces ca-
ractéres sans lesquels elle n’est pas. Enlevez I'Ecriture, répu-



DE L’AUTORITE DE L’ECRITURE 527

diez son autorité, et du méme coup vous détruisez ce quijusqu’a
ce jour s’est appelé le protestantisme.

Cette thése peut paraitre absolue, et cependant elle a pour
elle 'histoire, c’est-a-dire les faits; elle a encore pour elle la
raison, c’est-a-dire la nécessité.

Je dis d’abord I’histoire. Luther, comparaissant en 1521 de-
vant la diete de Worms, demande qu’on lui prouve ses erreurs
par ’Ecriture. « Puis done, dit-il, que votre majesté impériale
exige une réponse simple et catégorique, je la lul donnerai
sans dents ni cornes, de la maniére suivante : qu'on me con-
vainque de mes erreurs par le témoignage de I’Ecriture ou par
des arguments sulides et évidents. » Jean Huss & Constance,
Wiclet dans ses ouvrages, tous les chefs de la Réforme en ont
appelé & ce méme tribunal.

Sans doute qu’a cet égard, comme a tant d’autres, il est fa-
cile de rappeler les divergences du protestantisme primitif.
Luther a moins insisté que Calvin sur ce principe formel, cha-
cun d’eux l'a concu a sa maniére et I’a diversement motivé.
Mais le fait demeure : en Allemagne comme a Genéve, en
Suisse comme en Ecosse, I'Ecriture a été élevée au rang d’au-
torité normative.

Rappelons a ce sujet quelques textes tirés des documents:

Dans la préface & ses Loci, en 1521, Mélanchton fait la dé-
claration suivante : « Puisque la Divinité nous a donné dans
les Ecritures U'image parfaite d’elle-méme, elle ne peut étre
connue plus strement ni mieux par aucun autre moyen. lls
errent ceux qui cherchent ailleurs que dans I’Ecriture la forme
du christianisme. »

En 1535, dans son Commentaire sur I'épitre aux Galates
(I, 9), Luther lui-méme s’exprime ainsi : « Il est des gens qui
disent : (est moi qui approuve I’Ecriture, je suis donc au-
dessus d’elle; 'Eglise approuve la doctrine chrétienne et la foi,
elle leur est donc supérieure. Voici, pour confondre cette doc-
trine impie et blasphématoire, le texte le plus clair, la foudre



528 PAUL CHAPUIS

du ciel : saint Paul se soumet tout entier et sans réserve a la
sainte Ecriture, et se jette a ses pieds, lui et les anges du ciel
et les docteurs sur la terre, et tout ce qu’il y a de théologiens.
L’Ecriture est la reine; seule elle doit commander, et tous lui
doivent obéissance et soumission. Elle n’admet point de mai-
tres, de juges ni d’arbitres, mais de simples témoins, des dis-
ciples et des confesseurs, qu’ils soient le pape ou Luther,
Augustin ou Paul, ou un ange du ciel, et aucune doctrine ne
doit se faire entendre et se faire écouter dans I'Eglise sinon
la pure parole de Dieu, 'Ecriture sainte ; s’il en est autrement,
que les docteurs et ceux qui les écoutent, et toute leur doc-
trine, soient anathémes. »

Aprés des déclarations aussi nettes, on s’attendrait a re-
trouver une affirmation précise du principe dans les premiers
symboles de I’Eglise luthérienne, parmi ceux qui sont I'écho
de la pensée des réformateurs. Chose remarquable, mais qui
s’explique facilement par toutes les tendances de la réforme
allemande, la Confession d’Augsbourg (1530) ne renferme sur
ce point aucune thése positive. Mais 'aulorité normative de
I’Ecriture n’en est pas moins supposée par plusieurs articles,
par le VIIe entre autres, alors qu’il dit : « Lorsque les évéques
enseignent ou décretent quelque chose de contraire & I’Evan-
gile, les Eglises ont I'ordre de Dieu de refuser obéissance.»

La Formule de concorde, enfin (1577), parle ici avec une pré-
cision qui ne laisse rien & désirer : « Nous croyons et confes-
sons que les écrits prophétiques et apostoliques de I’Ancien et
du Nouveau Testament sont la régle et la norme unique d’a-
pres laquelle doivent étre jugés les docteurs et les doctrines. »

Si de Luther nous passons & Zwingli nous retrouvons encore
les mémes affirmations. « Je déclare, dit le réformateur suisse,
dans lintroduction & ses soixante-sept théses, qui devaient
servir de base & la dispute de Zurich (1523, 29 janvier), je dé-
clare avoir préché dans ’honorable ville de Zurich d’aprés le
contenu de ces propositions, sur la base de I’Ecriture sainte,
fsomveuarog, Cc’'est-a-dire divinement inspirée, et je m’offre & dé-
fendre mes doctrines par cette sainte Ecriture, m’engageant &
me soumettre & toutes les preuves qui pourraient étre tirées



DE L’AUTORITE DE L’ECRITURE 529

contre moi de la Parole de Dieu. » On connait ce mot célebre
prononcé par Zwingli dans cette méme dispute de 1523 : « Tout
ce que Dieu n’a pas commandé par la Parole ou par le fait est
un péché. » Si ce mot n’est pas I'expression derniére de sa
pensée, si plus tard, en face des anabaptistes, il permit ce que
I'Ecriture ne défend pas, il n’en reste pas moins vrai qu’il con-
sidéra toujours la Bible, et ceci le différencie de Luther, moins
comme la régle que comme la source de la foi.

« Pour nous résumer, dit-il enfin, dans son ouvrage Von der
Gewissheit und Klarheit des geettlichen Wortes, voici notre ma-
niére de voir : La Parole de Dieu est tenue par nous en grand
honneur et nous ne devons accorder & aucune autre une pa-
reille créance. Cette Parole est certaine; elle ne peut errer,
elle est claire et ne nous laisse pas voguer dans les ténébres. »

Citons encore, pour étre complet, I'article 1¢r de la premiére
Confession helvétique. (Helvetica prior. — Basileensis II, 1536.)
Bien qu’influencée par les tendances luthériennes, elle peut
étre considérée ici comme 'expression de la pensée de la Ré-
forme dans la Suisse allemande : « La sainte, divine et biblique
Ecriture, qui est la Parole de Dieu, inspirée du Saint-Esprit et
exposée au monde par les prophétes et les apdtres, est la doc-
trine la plus ancienne, la plus parfaite et la plus élevée. Elle
seule renferme ce qui est nécessaire & la vraie connaissance. a
Pamour et a la gloire de Dieu, & la vraie et sincére piété et a
une vie honorable et agréable a Dieu. »

Arrivons & Calvin. On I'’a dit, rien n’est plus beau, rien n’est
plus net que la doctrine que Calvin formule sur l'autorité de
la Parole de Dieu. Et pourtant la premiére édition de I'Institu-
tion chrétienne de 1536 ne renferme pas le magnifique chapitre
sur I’Ecriture sainte, inséré dans le livre premier des éditions
postérieures. Nulle part Calvin ne définit, que je sache, l’autorité
de la Parole de Dieu, bien que I’Ecriture soit & ses yeux ¢ la
régle unique de vraie et parfaite sagesse. » (Liv. IV, chapitre 9
Des conciles, édit. frang. de 1560, Reuss et Kunitz.) Tout son
livre comme toute sa doctrine repose sur 'autorité de la Pa-
role de Dieu et la raison pour laquelle il n’en fait pas un article
de fol et n’en parle méme pas dans sa premiére édition, c’est



530 PAUL CHAPUIS

qu’elle est son point de départ et sa base. Aussi se borne-t-il,
dans les immortels chapitres de |'Institution dont je viens
de parler, & nous dire « dont et comment nousserons persuadés
que I'Ecriture est procédée de Dieu, si nous n’avons refuge au
décret de I'Eglise. » 11 pose l'autorité en fait et il se borne &
en donner les preuves.

Du reste le calvinisme est connu et parfois méconnu, grice
A la maniere décidée dont il affirme cette autorité. Citons-en
quelques exemples, choisis dans les symboles du type cal-
viniste, \

La confession de la foi de Genéve (1537) s’exprime ainsi :
« Premiérement nous protestons que, pour régle de notre foi
et religion, nous voulons suivre la seule Ecriture, sansy méler
aucune chose qui ait été controuvée du sens des hommes sans
la Parole de Dieu; et nous prétendons, pour notre gouverne-
ment spirituel, recevoir autre doctrine que celle qui nous est
enseignée par icelle Parole, sans y adjouter ni diminuer, ainsi
que notre Seigneur le commande. »

La Confession helvétique (Conf. helv. post.), bien que ré-
digée en 1562 par Bullinger de Zurich, est généralement rangée
dans la catégorie des symboles du type calviniste : « Nous
croyons et confessons, dit-elle, que les Ecritures canoniques
des saints prophetes et apotres des deux Testaments sont la
vraie parole de Dieu et qu’elles possédent par elles-mémes et
non par les hommes une autorité suffisante. »

Enfin, tout en laissant de coté d’autres documents du méme
genre que les précédents, citons encore l'art. V de la Con-
fession gallicane ou de la Rochelle (1559, 60): « Nous croyons,
dit-il, que la parole qui est contenue en ces livres est procédée
de Dieu, duquel seul elle prend son autorité, et non des
hommes. Et d’autant qu’elle est la régle de toute vérite, con-
tenant tout ce qui est nécessaire pour le service de Dieu et
notre salut, il n’est loisible aux hommes, ni méme aux anges
d’y ajouter, diminuer ou changer. Dont il s’ensuit que ni
I'antiquité, ni les coutumes, ni la multitude, ni la sagesse
humaine, ni les jugements, ni les arréts, ni les édits, niles
décrets, ni les conciles, ni les visions, ni les miracles ne doi-



DE L’AUTORITE DE L'ECRITURE 531

vent étre opposés & icelle Ecriture Sainte ; ains au contraire
toutes choses doyvent étre examinées, réglées et réformeées
selon icelle. »

Voila des témoignages suffisamment clairs, suffisamment
positifs pour se passer de commentaires. Le protestantisme dés
son origine a considéré I'Ecriture comme source et norme
de la foi; la réforme calviniste insiste plus quele luthérianisme
sur le premier de ces attributs, mais en résultat final la con-
ception fondamentale demeure la méme. Nous ne nions pas
I'influence considérable que les circonstances historiques ont
pu exercer sur cette maniére d’entendre les choses. Placés en
face d’'une Eglise puissante, école d’autorité s’il en fut jamais,
les réformateurs ont du des l'origine éprouver le besoin d’op-
poser & la tradition catholique et au pape une autorité égale
et méme supérieure. C’est ainsi qu’ils ont été amenés, et par
leurs expériences personnelles et par les nécessités de la si-
tuation, & statuer le caractére normatif des écrits sacrés. A ce
point de vue on peut encore signaler le mouvement anabap-
tiste qui, par ses exagérations et ce qui paraissait & nos péres
un ultra-spiritualisme, a renforcé chez ses opposants le besoin
d’une regle fixe et nettement déterminée.

Toutefois nous resterions incomplet si, comme semble le
faire Lipsius dans sa Dogmatique, nous nous attachions uni-
quement & ces facteurs extérieurs, accidentels et dés lors
accessoires.

En proclamant l'autorité des Ecritures, la Réforme a obéi a
une nécessité intérieure et beaucoup plus profonde. Une so-
ciété, quelle qu’en soit la nature, se rattache forcément & une
régle, a celle que lui imposent sa nature et ses besoins. Or une
société religieuse qui refuse ’'obéissance 2 un homme, fat-il le
pape, qui, dans la mesure du possible, repousse la tradition,
dest-a-dire les enseignements, faux ou vrais, du passé, est
obligée de recourir aux documents qui accompagnerent sa
naissance ; elle remonte & ses origines premiéres.

Comme I'a fort bien dit M. Kaftan, « tandis que dans d’autres
domaines les origines n’ont le plus souvent que la valeur d’'un
commencement, d’un premier pas, dans celui de la religion,



532 PAUL CHAPUIS

d’une religion surtout qui prétend reposer sur une révélation,
il en est lout autrement. Icile commencement est la substance
méme des choses et tous les progrés que pourra accomplir
le cours des siécles ne consisteront jamais que dans une meil-
leure intelligence et une application plus compléte de cette
révélation divine, dont on déduira peu a peu toutes les ri-
chesses et toutes les conséquences. Un changement dans la
base méme de 1’édifice ne constitue pas une simple modifica-
tion ou un progrés, mais un bouleversement. Abandonner ces
premiéres assises, c’est ou bien détruire sans espoir et sans
intention de rebatir, ou bien faire succéder une religion & une
autre religion. »

Ces observations sont confirmées, croyons-nous, par ’histoire
générale des religions ; mais elles sont surtout vraies pour le
christianisme qui prétend étre la religion définitive et parfaite.
Dans sa premiére manifestation sont contenus tous ses princi-
pes, tout ce qui fait son essence; le travail des siécles ne four-
nit pas de matériaux nouveaux, il utilise ce qui est, ou pour
prendre une comparaison plus vraie et quia pour elle I’au-
torité de Jésus-Christ lui-méme, la semence jetée en terre
devient un grand arbre et il n’y a rien dans I’arbre qui n’existe
déja virtuellement dans la graine. La croissance est un dé-
ploiement des forces et non une création de forces nouvelles.

Enlevez au protestantisme la Bible qui est son autorité nor-
mative et & ce point de vue son originalité, un de ses carac-
téres spécifiques, vous tombez dans l'anarchie ; et comme
ici-bas'indépendance n’existe pas, vous vous courberez néces-
sairement sous le joug des opinions courantes et changeantes,
justifiant le principe d’Héraclite et en récoltant les fruits
amers, c’est-a-dire lincertitude et le scepticisme désespéré :
otez au protestantisme sa Bible et vous le détruisez.

Sur ce point nous ne pensons étre contredit par aucun ar-
gument sérieux ; mais l'accord cesse lorsqu’il s’agit de poser
avec quelque exactitude la nature de cette autorité, son ori-
gine et ses limites.



DE L’AUTORITE DE L’ECRITURE b33

11

Le fondement de l'autorité des Ecritures est lenr divine
inspiration. Telle est, au témoignage de l'histoire, sinon la
plus ancienne, du moins la plus habituelle réponse a la ques-
tion que nous élucidons. La Réforme a hérité cette maniere
de voir du catholicisme et ne ’a pas sensiblement modifiée.
C’est le Saint-Esprit qui parle dans I’Ecriture ; la Bible est le
livre du Saint-Esprit. Ainsi s’exprime 'Apologie d’Augsbourg.
(1532.)

A vrai dire les réformateurs se sont peu occupés ds cette
question. Quand on parcourt les écrits des Péres du XVIe sie-
cle, on est étonné de la place restreinte qu’ils accordent & ce
dogme qui de nos jours a soulevé des débats si nombreux et si
passionnés. Ils nous ont dit les critéres qui permettent de re-
connaitre les livres inspirés; mais ils n’ont pas défini cette
inspiration qu’ils supposaient admise. Peut-étre méme régne-
t-il chez eux sur ce sujet, sinon des contradictions, du moins
quelque obscurité.

Celle-ci, la scolastique protestante se chargea de la dis-
siper. Lorsque eurent passé les jours de la premiére ardeur,
I’époque créatrice et héroique, lorsque la vie commenca & se
figer & nouveau dans la formule, on sentit le besoin de donner
a I'Eglise une autorité en quelque sorte plus extérieure et de
fonder l'autorité des Ecritures sur une évidence infaillible,
mathématique. La doctrine de l'inspiration fournit la matiére
de ce nouveau développement.

Sans entrer ici dans des détails qui nous éloigneraient trop de
notre sujet principal, il nous est permis, embrassant d’un re-
gard les siécles, de distinguer ici deux courants principaux.
Les uns, préoccupés de donner a I'Ecriture une autorilé abso-
lue, revendiquent pour elle I'inspiration littérale et pléniére,
théorie qui, sous la plume des Calov, des Quenstedt, des Hollaz,
des Gaussen, a re¢u des formes diverses, lout en demeurant
toujours identique dans son principe. Les autres, sous des
formes également diverses, mais plus rapprochées en général



534 PAUL CHAPUIS

de l'esprit des réformateurs, limitent I'inspiration et dés lors
I'autorité de I’Ecriture. C’est ici que nous trouvons la dis-
tinction fameuse entre I'Ecriture sainte et la Parole de Dieu,
dont nous parlerons tout & I’heure.

Mais, avant cela, un mot sur l'autorité absolue fondée sur
Iinspiration pléniére.

On connait la théorie. Selon les partisans de cette maniére
de voir, I'Ecriture est d’'un bout & l'autre, dans I’ensemble
comme dans les détails, 'ceuvre de I’Esprit de Dieu. Instru-
mentum Vetus, Hebreea lingua, dit la Confession de Westmins-
ter de 1659, Novum autem Greeca tmmediate a Deo inspirata,
ejusque cura et Providentia singulari per ommnia huc usque
scecula pura et intaminata custodita. Le Consensus helvétique
de 1675, le plus rigide peut-étre de tous les symboles protes-
tants, affirme l'inspiration des consonnes et des voyelles, des
choses et des mots : tum quoad consonas, tum quoad vocalia,
sive puncta ipsa, sive punctorum saltem potestatem et tum quoad
res. tum quoad verba Ozimveuarog.

Pour les théologiens de cette tendance les auteurs des écrits
sacrés ont recu du Saint-Esprit Uimpulsus ad scribendum, la
suggestio rerum et verborum. Leur individualité disparait de
la facon la plus absolue. Ils ne sont que les tabelliones ou
amanuenses, mieux encore les manus et calami de I'Esprit
divin. Il est juste de dire toutefois que tous ne rejettent pas
d’une maniére aussi catégorique l'influence personnelle des
écrivains, ce qui, étant donné le systéme, est peut-étre une in-
conséquence; mais en tout cas les auteurs des saints livres ont
été dirigés de facon & échapper a ces erreurs qu’un proverbe
dit attachées & la nature humaine. Leur parole a une valeur
absolue et infaillible, parce que ce qu’ils écrivent ne vient pas
d’eux mais de Dieu lui-méme.

Du reste pour étre absolument exact et pour qu’on ne nous
accuse pas d’exagération malicieuse, voici 'exposé trés som-
maire de la théorie, résumée par M. Gaussen lui-méme. « La
théopneustie, dit-1l, est la puissance mystérieuse exercée par
Pesprit de Dieu sur les auteurs de la sainte Ecriture, pour la
leur faire écrire, pour les y guider jusque dans l’emploi des



DE L’AUTORITE DE L’ECRITURE 535

paroles dont ils ont fait usage et pour les préserver ainsi de
toute erreur. Cette opération miraculeuse de I’Esprit-Saint
n’eut pas pour objet les écrivains sacrés, qui n’en furent que
les instruments et qui durent passer bientdt ; mais elle eut pour
objet les livres saints eux-mémes, qui furent destinés & révéler
de siécle en siécle a ’Eglise les conseils de Dieu, et qui ne pas-
seront jamais. »

Les conséquences de ce point de vue sont faciles & déduire.
L’autorité de l'Ecriture est absolue et s’étend & tout son con-
tenu. Ses affirmations géologiques, astronomiques ou autres
sont aussi vraies que ses données religieuses. Chaque mot a
en lui-méme sa valeur. Ensuite tous les livres, ayant au fond
le méme auteur qui est I'Esprit de vérité, seront placés sur le
meérne rang; 'autorité de I’Ancien Testament sera égale & celle
des livres canoniques de la nouvelle alliance.

Il est une qualité que ce point de vue posséde entre toutes,
c’est la logique et la conséquence ; mais on sait assez combien
il est insoutenable ; je ne m’arréterai pas & citer toutes les ob-
jections qu’on lui a présentées, bornons-nous & celles qui sont
nécessaires a notre but.

La théorie de I'inspiration pléniére, comme tout ce qui pré-
tend a 'absolu, est tout d’'une piéce; le systéme tombe tout
entier ou demeure tout entier. C’est de lui qu'on peut dire:
sit ut est aut non sit.

Dés lors il suffit d’'une seule erreur, d’un lapsus, du nom de
Jérémie mis d la place de celui de Zacharie, pour faire crouler
tout I’échafaudage. Toutes ces questions de détails, qul pour
nous sont parfaitement explicables, telles que les contradictions
des récits de nos évangiles, les erreurs historiques et géogra-
phiques, deviennent autant de problemes insolubles; car enfin
I’esprit de Dieu est infaillible, et si vous trouvez dans les écrits
sacrés un seul fait qui péche contre cette infaillibilité, il ruine
la théorie.

Il y a plus : & supposer méme que cette doctrine fit la vraie,
elle ne légitime pas & elle seule l'autorité de I'Ecriture ; pour
que celle-ci soit fondée, il nous faut encore un second mi-
racle, la conservation parfaite du texte dicté par le Saint-



536 PAUL CHAPUIS

Esprit. Ou est-il, ce texte? Il m’en faut un troisieme, le plus
grand de tous, une exégése infaillible ; car qui veut la fin veut
les moyens, et si Dieu a jugé bon dans sa sagesse de nous
donner le texte parfait de ses oracles, il nous donnera égale-
ment une exégése inspirée capable de les interpréter sans
chances d’erreur. Cette exégese, ou est-elle ? Vous ne voulez
pas de celle imposée par I'Eglise, comme le papisme, dont la
théorie que nous discutons est du reste la fille légifime. Vous
n’irez pas non plus la chercher en Allemagne ou en Angleterre
et vous n’osez prétendre vous-méme a cette infaillibilité né-
cessaire !

C’est dire, n’est-ce pas, que 'autorité des Ecritures ne saurait
se fonder sur l'inspiration pléniére qui elle-méme ne se légi-
time ni devant la conscience ni devant la raison.

Sous l'influence de ces objections et de beaucoup d’autres
encore dont nous n’avons pas a parler ici, on a cherché a sau-
vegarder l'autorité scripturaire en n’appliquant cette derniére
qu’a son contenu religieux, & ce qui intéresse directement le
salut. C'est ici que vient se placer la distinction bien connue
entre 'Ecriture sainte et la Parole de Dieu qui y est contenue.
Je vous demande la permission de vous entretenir quelques
instants de ce point de vue qui a trouvé dans la théologie mo-
derne un accueil empressé. Au milieu de nous il est soutenu
par MM. de Pressensé, Astié, Durand et Godet.

Dans son intéressante histoire de la Théologie protestante, le
professeur Dorner semble revendiquer déja pour Luther 'hon-
neur de cette distinction, et il est de fait que les jugements assez
libres du réformateur sur quelques-uns des livres du canon fa-
vorisent cette assertion. Toutefois il est un grand nombre de
paroles de Luther qui sont bien loin de la légitimer ; celle-ci,
par exemple : « La sainte Ecriture est la Parole de Dieu écrite
et pour ainsi dire incarnée dans les lettres, de la méme ma-
niere que le Christ est la Parole éternelle de Dieu enveloppée
dans ’humanité.» «Qu’est-il besoin de paroles?» dit-il encore
dans la prétace de son Commentaire sur la Genése ; «c’est 'E-
criture, vous dis-je, I’Ecriture méme du Saint-Esprit. » Et plus
loin: « Il faut toujours avoir devant les yeux ce fait que le



DE L’AUTORITE DE L’ECRITURE 537

Saint-Esprit est 'auteur de ce livre. » En 1521 il appelait la
Bible « la propre écriture de ’Esprit. » — Luther s’est-il con-
tredit, vy a-t-il quelque obscurité dans sa pensée? je ne sais,
mais i1l demeure en tout cas certain que la distinction qui
nous occupe n’a pas été donnée d’une maniére précise au X VIe
siécle.

Elle a pour peres, si nous ne nous trompons, Semler (+4791)
et Teellner (+1774), mais dans son inspiration premiere elle se
rattache au nom.de Lessing (1 1781).

Voici, en deux mots, ce point de vue tel que nous le com-
prenons. L'Ecriture est & la fois ceuvre de Dieu et ceuvre de
I’homme, elle est donc divino-humaine ; en d’autres termes,
c’est un livre divin écrit par des hommes. Dés lors il est assez
naturel qu’il participe & ce double caractére, qu’il posséde & la
fois la perfection de Dieu et I'imperfection humaine. La pensée
de Dieu pour le salut des hommes y est exprimée, I’élément
proprement religieux, c’est-a-dire divin, y est contenu et est
vraiment inspiré; mais & coté de ces ¢éléments les hommes y
ont apporté leur nature imparfaite, leurs conceptions, leurs
formes, leurs erreurs. Il importe donc de distinguer entre
I’Ecriture et la divine parole qui y est renfermée, entre le pur
métal et les scories, entre 'enveloppe et son contenu. Il en
résulte que l'autorité normative de I’Ecriture s’applique exclu-
sivement a ses éléments religieux et 'on évite ainsi la plupart
des graves impasses que soulevait le dogme de linspiration
pléniére.

Que vaut cette théorie, et laisse-t-elle vraiment subsister
lautorité des écrits sacrés ?

Je commencerai ma critique par cette remarque de Rothe
qui me parait des plus judicieuses.

« Le motif qui a présidé a la naissance de cette explication,
dit-il dans son ouvrage Zur Dogmatik, devrait déja la rendre
suspecle. Elle a été inventée pour juslifier ce qui dans la Bible
semble imparfait et imparfait en tant qu’humain. Mais ici pré-
cisément elle ne saurait atteindre son but; car lorsqu’on parle
d’un étre ou d’un objet divino-humain, on exclut précisément
de la notion d’humanité celle de I'imperfection. La divino-



538 PAUL CHAPUIS

humanité, si je puis ainsi m’exprimer, est la fusion intime,
organique, parfaite, du divin et de ’humain. Cette fusion, nous
la trouvons en Christ, mais seulement en lui, et ¢’est pour cela
qu’il est lui seul dieu-homme et que sa vie est une vie divino-
humaine. Il y aurait donc de sérieux inconvénients a placer la
Bible sur le méme pied que le Christ en ce qui concerne les
rapports de la divinité avec I’humanité. »

En second lieu, cette théorie, si elle est sérieuse, réclame
son application ; en d’autres termes, elle exige un triage, une
distinction de ce qui est Parole de Dieu et de ce qui ne l’est
pas. Quel sera votre critére dans ce travail? Sera-ce, avec
Semler, le coeur humain, avec d’autres la conscience religieuse ?
Mais alors c’est le cas d’appliquer le mot de Luther : « Il est
des gens qui disent : c’est moi qui approuve I'Ecriture, je suis
donc au-dessus d’elle. » Votre critére c¢’est vous-méme, votre
sentiment, votre éducation, vos impressions du jour et de
Iheure, c’est-d-dire tout ce qu’il y a de plus subjectif et dés
lors de plus variable. Votre autorité ce n’est plus I'Ecriture,
puisque vous jugez I'Ecriture en séparant le grain de l'ivraie
ou tout au moins I’humain du divin.

Qu’est-ce en effet que le contenu religieux de la Bible? Ot
est la limite entre le religieux et ce qui ne I’est pas? Les gé-
néalogies de saint Matthieu et de saint Luc peuvent I’étre pour
vous; elles ne le seront pas pour moi. — Qui décidera entre
mon impression et la votre? Et & ce compte il faut aller jusqu’au
bout du principe et déclarer parole divine tout ce qui est vrai,
tout ce qui correspond aux besoins de mon d4me non seulement
dans les écrits canoniques, mais chez Thomas a Kempis, mais
chez Platon.

Je ne contesterai certes pas la légitimité de cette conclusion,
car en derniére analyse toute vérité est divine, puisque Dieu
est la vérité et la source de la vérité; mais tout cela n’établit
pas encore l'autorité spéciale que revendique I’Eglise protes-
tante en faveur des livres de la Bible.

Ces objections ne s’adressent, il est vrai, qu’a quelques-uns
des partisans du systéeme; les autres semblent reconnaitre cette
impossibilité d’établir une norme de distinction et prétendent



DE L’AUTORITE DE L’ECRITURE 539

meéme que ce triage n’est point nécessaire. Mais & quoi sert
alors cette formule inapplicable? Elle reste inutile, elle doit
disparaitre ; car pour qu’elle ait un sens il faut pourtant qu’on
nous dise ce que c’est que la Parole de Dieu, & quel signe
elle se reconnait. (’est une plante si précieuse qu’il serait in-
finiment désirable d’en posséder la description.

Or qu’entend-on sous ce nom pris dans son sens théologique ?
« Par Parole de Dieu, les théologiens ne désignent pas, pour
parler avec Rothe, résumé par M. Astié, un certain contenu
de pensées pris en lui-méme, mais un certain contenu de pen-
sées exprimé par une forme de langage déterminée, rendu en
paroles. »

S1 maintenant je consulte le Nouveau Testament lui-méme,
jarrive & voir que pour luil c’est exactement l'inverse. Nulle
part il n’appelle Xoyos 7ot 6200 une parole exprimée sous une cer-
taine forme, dans un langage déterminé, une citation de ’An-
cien Testament par exemple, mais toujours une parole parlée
ou plus exactement un certain fait. Pour lui le Xyos 709 6205 n’est
pas autre chose que la manifestation salutaire de Dieu aux
hommes par Jésus-Christ, en d’autres termes, I’Evangile dans
ses éléments essentiels et qui se résume dans le Xéyos par ex-
cellence, Jésus-Christ.

Dans ce sens il dira: o doyog Tig dowbelug (Eph. 1, '13), The CwTplHg
(Act. XIII, 26), i xaraddayiig (2 Cor. V, 19), 7s yzpiros Beob (Act.
XX, 32), 709 eraupet (1 Cor. 1, 18), duaosivm: (Hébr. V, 13) ou sim-
plement 6 Jéyo; (Marc I, 2; Math. XIII, 19).

Lorsque Paul rend gréice a Dieu de ce que les Thessaloniciens
(Ire ép. 11, 13) ont recu la Parole comme parole de Dieu, il fait
allusion non pas a un texte écrit, pas méme a une révélation
spéciale, mais & 1’évangile qu’il a préché en Macédoine, comme
en Asie Mineure, comme en Gréce. En résumé on peut dire que
dans le Nouveau Testament ’expression Parole de Dieu désigne,
non le mot, mais la chose, non la forme, mais la substance.

A ce point de vue la formule : « la Parole de Dieu contenue
dans I'Ecriture » est faicheuse, parce qu’elle est équivoque et si
elle n’est pas absolument fausse, elle est inutile, parce que
encore une fois elle ne détermine pas, ce qui est pourtant son



540 PAUL CHAPUIS

but, le caractére spécial de I'Ecriture. Car, & prendre le mot
dans son sens scripturaire, la Parole de Dieu est contenue non
seulement dans I'Ecriture, mais dans tout témoignage rendu &
I’Evangile, dans les discours d’un Ad. Monod comme dans les
exhoriations de tout fidele ministre de Jésus-Christ.

Et pourtant, malgré tout ce que nous avons dit contre elle,
cette formule est bonne dans son intention, mais elle a payé
son tribut aux temps qui 'ont vue naitre. Elle fut une arme de
guerre contre l'inspiration pléniére, mais elle a conservé la
conception de I'inspiration verbale. Elle cherche dans I’Ecri-
ture des paroles de Dieu, parce qu’elle se rattache dans ses
origines & cette erreur fondamentale qui voit dans la révélation
la communication immédiate d’'une doctrine religieuse for-
mulée. Je n’accuse pas, bien entendu, les hommes, les parti-
sans de cette formule, mais la formule elle-méme.

Or sl est vrai, comme chacun l'admel aujourd’hui, tout au
moins en principe, que la révélation n’est pas une communi-
cation de vérités surnaturelles, mais la manifestation salutaire
de Dieu au travers de I'histoire, un rapport personnel entre lui
et les hommes, il sera plus exact de distinguer entre la révé-
lation qui est un fait ou un ensemble de faits et les docu-
ments qui rapportent ces faits.

Comme I’a remarqué Beck dans quelques-unes des plus belles
pages de son Introduction a la doctrine chrétienne, il n’est point
nécessaire, il n’est pas méme légitime de statuer pour les écri-
vains du Nouveau Testament une inspiration spéciale n actu
scribendi. L'inspiration n’est autre chose que lillumination
intérieure par le Saint-Esprit, c¢’est donc un état qui a des de-
grés, qui dans une méme personnalité peut présenter des va-
riations d’'intensité, mais un état qui dépend, en derniére ana-
lyse, de la communion personnelle avec Dieu. La théopneustie
prise dans le sens le plus élevé, n’est-ce pasl’habitation, et par
1a Paction du Saint-Esprit dans I'homme ? Le vrai, le parfait
feomvzuaros est celui qui a vadurant sa vie entiere le ciel ouvert
au-dessus de lui et les anges montant et descendant des cieux
sur la terre, ¢’est Jésus-Christ; et les apotres et les écrivains
sacrés ont été inspirés dans la mesure ol ils se sont laissés



DE L’AUTORITE DE L’ECRITURE D41

pénétrer et guider par le Saint-Esprit et ou ils ont entrevu
ainsi la divine vérilé.

IIn'y a donc pas eu pour eux d’ « assistance spéciale, » comme
s’expriment quelques dogmaticiens, ou tout au moins leur ins-
piration ne différait pas qualitativement de celle des disciples
du Christ en général, qui tous, s’ils sont dignes du nom qu’ils
portent, doivent posséder le Saint-Esprit, étre, ausens exact du
mot, des inspirés, des enseignés de Dieu.

C’est précisément 14 que git e privilége de la nouvelle alliance
et sa supériorité sur I'ancienne. Dans celle-ci Dieu s’est choisi
au sein du peuple théocratique certains organes spéciaux, tandis
que la masse restait étrangere a ces dons divins, et ces organes
eux-meémes ne possédaient ces dons que dans certains moments,
en vue d’une mission spéciale. Voild pourquoi aussi I'inspiration
des écrits deI’Ancien Testament se présente souvent a nous sous
forme de révélations particulieres, de songes, de visions, etc.

Depuis la révélation parfaite qui est Jésus-Christ, Dieu a ré-
pandu de son esprit sur toute chair; les fils et les filles prophé-
tisent, les vieillards ont des visions. Ce qui était exception est
devenu la regle; l'inspiration. si vous me permettez cette ex-
pression abrégée, fait partie du domaine commun, ce qui n’ex-
clut pas les extases d’un saint Panl ou du visionnaire de
Patmos; mais ce sont 1a des formes spéciales qui n’atténuent
en rien le fait général.

Et du reste, sans entrer dans le détail des preuves scriptu-
raires, qui nous entraineraient au dela de notre bhut, il est cer-
tain qu'aucun texte n’affirme, je ne dis pas l'inspiration, mais
une inspiration spécifiquement différente du genre décrit tout
a I'heure pour les écrivains du Nouveau Testament. Saint Paul
prétend posséder 'esprit du Seigneur et par l1a sa pensée, mais
il affirme que les disciples de Galatie I'ont également recu.

Tout au plus pourrait-on (avec Beck) invoquer les promesses
de Jésus & ses disciples (Jean XIV, 26) : « 'Esprit saint vous
enseignera toutes choses, et il vous remettra en meémoire
toutes les choses que je vous ai dites. »

Mais si 'on applique cette promesse exclusivement aux apo-

THEOL. ET PHIL. 1882, 36



542 PAUL CHAPUIS

tres, l'assistance spéciale ne concernerait qu’une partie des
écrivains du Nouveau Testament, les écrivains apostoliques ;
si au contraire on élargit le cercle de ceux qui bénéficieront de
ces promesses, rien ne nous autorise & nous arréter aux auteurs
sacrés seulement ; il faut les appliquer & tous les disciples, &
la parole parlée comme & la parole écrite. Comme le dit
M. Godet, «lorsque Jésus sera parti, ’enseignement d’un autre
maitre dissipera les brouillards et expliquera toutes ses pro-
messes en les réalisant. Enseigner tout et remettre en mémoire
sont deux fonctions étroitement liées; ’Esprit enseignera le
nouveau en rappelant ’ancien et rappellera 'ancien en ensei-
gnant le nouveau... Tel est, aujourd’hui encore, le rapport entre
I’enseignement de la Parole écrite et celui de I’Esprit. » Car,
ne 'oublions pas, aujourd’hui encore ’Esprit est le grand doc-
teur de I'Eglise.

Si nous avons raison, ’on voit que I'inspiration des auteurs
sacrés, si réelle, s1 profonde soit-elle, ne saurait fournir une
base solide au principe protestant de l'autorité de I’Ecriture.
Car cette inspiration n’est pas son caractére spécifique, qu’elle
soit seule & posséder, et dés lors cet attribut pris en lui-méme
ne peut lul donner la position spéciale que nous réclamons
pour elle.

L’inspiration de I'Ecriture ne se démontre pas; elle se sent,
si je puis ainsi dire; c’est 'Esprit qui rend témoignage 4 notre
esprit. Dés lors, au lieu de la placer & la base de I’édifice, il fau-
drait bien plutdt la mettre au sommet. On I’a dit, « loin d’étre
la premiére des questions qu'une dogmatique puisse et doive
résoudre, la théorie de [linspiration n’en peut guére étre

qu'une des derniéres. »
(A suivre.)




	De l'autorité de l'écriture

