Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 15 (1882)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLETIN

THEOLOGIE

P. E. Lucius. — L’ESSENISME DANS SES RAPPORTS AVEC LE
JUDAISME 1,

Les origines de I’essénisme constituent un des problémes les plus
obscurs de I’histoire juive. Les caractéres de cette secle semblent
contradictoires. Quelques-uns d’entre eux, le respect sabbatique
poussé jusqu’au dernier des scrupules possibles, la recherche in-
quiete de la pureté extérieure, plongent leurs racines dans ce que
la religion d’Israél a de plus spécifique. D’autres au contraire,
comme l'invocation au soleil, le rejet des sacrifices sanglants, la
doctrine de la préexistence de ’ame, dont le corps est la prison,
rappellent & s’y méprendre certaines conceptions de la philosophie
grecque. Ajoutons enfin que les auteurs qui nous font connaitre la
secte, Philon, Joséphe, Pline I’Ancien, sont muets sur la question
des origines.

On comprend, dés lors, que les historiens du judaisme soient
sur ce sujet fort divisés d’opinion. Les uns envisagent I’essénisme
comme un produit absolument pur du sol judaique; les autres
croient & des importations de semences étrangéres, empruntées a
la Gréce par le canal de l’alexandrinisrie. A cette derniére caté-
gorje appartiennent des savants comme M. Schiirer, I'auteur de
I'Histoire des temps du Nouveau Teslament?2, dont l'autorité est

t Der Essenismus in seinem Verhdiltniss zum Judenthum, von P. E. Lu-
ciug, Privatdocent der Theologie. Strassburg, 1881. In-8°. 131 pages.
* Schiirer, Lehrbuch der Neutestamentlichen Zeitgeschichte.



THEOLOGIE 509

considérable en ces matiéres, puis Zeller, I'historien classique de
la philosophie des Grecs. Ils voient dans l’essénisme une secte
juive, cela va de soi, mais influencée par les doctrines de Pythagore.
Les analogies des deux conceptions sont en effet frappantes.

Chez les disciples de Pythagore, comme chez les solitaires de
Palestine, on retrouve la vie ascétique, le rejet des sacrifices san-
glants, les vétements blancs, le veeu de célibat, les ablutions, le
rejet du serment, I'invocation au soleil et aussi cette crainte pres-
que angoissante de la souillure, méme matérielle. Les doctrines
anthropologiques sont semblables et Pythagore, comme les essé-
niens, tient en grand honneur le don de prophétie.

Mais comment s’est établi le rapport entre la secte juive et les
doctrines de la Gréce ? L'histoire est sans réponse et ne permet que
de vagues suppositions, qu'on peut déclarer possibles, mais qu’on
ne saurait appuyer d’aucune preuve sérieuse. A 'époque des Mac-
chabées, ‘qui vit apparaitre 'essénisme, les relations entre I’Orient
et 'Occident sont fréquentes ; Alexandrie a peut-étre été ici comme
ailleurs le trait d'union entre les deux conceptions ; il faut demeurer
dans ces généralités, car ici s’arréte la lumieére de ’histoire.

On comprend que, frappés de ces obscurités, quelques historiens,
c’est méme le plus grand nombre, aient tenté d’expliquer l’essé-
nisme par des causes plus prochaines et sans dépasser I’horizon du
monde et de la religion israélites. Maisici, et ¢’est un argument peu
favorable a leur thése, nous avons presque autant d’opinions que
d’auteurs. Chacun saisit & sa facon les rapports de la secte avec les
doctrines officielles.

Hilgenfeld, qui a beaucoup étudié le sujet, voyait jadis dans les
esséniens comme une association prophétique. Le but essentiel de
la secte, celui qui explique sa vie, ses coutumes, peut-étre sa litté-
rature, aurait été la recherche des choses futures, de I’avénement
messianique en particulier. L’essénisme serait ainsi le représentant
le plus considérable du prophétisme postérieur, de 'apocalyptique
en un mot. Mais hiatons-nous d’ajouter que depuis 1868 le savant
critique a transformé son point de vue. Il admet aujourd’hui I'in-
fluence du parsisme et méme du bouddhisme dans la formation de
la secte.

Frankel, un historien juif celui-la, considére les esséniens
THEOL. ET PHIL. 1882. 34



510 BULLETIN

comme une association de naziréens a veeu perpétuel ; Ritschl,
pour le citer encore, y voit une tentative de réaliser I'idée du sacer-
doce universel, aspiration ioujours restée populaire en Israél.
Ainsi se comprendrait assez facilement la position prise par les soli-
taires & I’égard du culte 1évitique.

M. Lucius se range dans la méme école, je veux dire au nombre
de ceux qui font sortir les esséniens et leurs pratiques du judaisme
seul, & 'exclusion de toute influence étrangére. Mais il me parait
avoir sur ses devanciers un immense avantage, celui de serrer le
probléme de plus prés, de répondre ou tout au moins de tenter
de répondre a toutes les objections et de justifier a son point de
vue chacun des traits caractéristiques de la secte. D’apres son livre,
Pessénisme, rameau du tronc judaique, s’explique, dans ses doc-
trines et ses rites, par la rupture du parti avec le temple et ses
cérémonies. Cetle rupture préparée par les Chasidim de [’époque
macchabéenne, dont les esséniens ne sont que les continuateurs,
a dans I’histoire une date certaine, que M. Lucius cherche a déter-
miner avec précision.

Voyons quelques-uns de ses arguments :

Il est facile de trouver dans le monde juif des paralléles ou des
analogies qui expliquent la vie en commun, le respect du sabbat
et tant d’autres traits encore qui distinguent la secte. Aussi n’est-
ce pas sur ces points que porte le débat. Mais comment rendre
compte de la croissance sur le tronc israélite de doctrines comme
celles de I'invocation au soleil, du rejet des sacrifices et des céré-
monies du temple, celles aussi qui se rattachent a Panthropologie.

L’invocation au soleil, & supposer que Joséphe nous ait donné sur
ce point des renseignements exacts, est selon M. Lucius, sinon af-
firmée, du moins préparée par plusieurs documents de I’époque.

Le livre d’Hénoch, en plusieurs de ses pages, manifeste une ré-
vérence singuliére a I’égard de « cette grande lumiére qu’on appelle
le soleil, » Cet astre, dit Hénoch, voit tous les péchés que commet-
tent les hommes sur la terre; aussi sera-t-il appelé & déposer son
témoignage au jour du jugement. Tout le livre d’ailleurs envisage
les astres comme des étres vivants et il accorde une place immense
au « foyer de toutes les lumiéres du ciel. »

La méme conception se retrouve dans les psaumes de Salomon;



THEOLOGIE 511

nous citons ici le plus caractéristique, et a nos yeux il n’est pas
méme probant, des passages auxquels nous renvoie M. Lucius,
cest le Ps, II, 13 et 14 :

Par leurs transgressions ils (les enfants d'Israél) ont méprisé le soleil.
A Pégard du soleil, ils ont mal agi.

Comment expliquer, je ne dis pas cette adoration, il n’en est
pas question, mais cette invocation? Il faudrait peut-étre y voir un
effet de ces métonymies qui remplacaient le nom ineffable de
Jahveh par celul des cieux, sa demeure, ou simplement du lieu
(makom). Déja les vieux Chasidim avaient coutume de diriger
leurs pensées vers le lieu (nous pouvons dire : vers Dieu) une heure
avant le commencement des oraisons. Les esséniens & leur tour ne
pronongaient aucun mot profane avant le lever du soleil et leur
priére matinale.

Les mémes documents renferment sur les sacrifices des idées
analogues a celles de I'essénisme. Le livre d’'Hénoch rejette tous
les sacrifices du second temple, car Dieu qui a abandonné le pre-
mier sanctuaire n’est pas rentré dans celul que construisirent les
rapatriés de l'exil. Aussi le second temple n’est-il pas considéré
par Hénoch comme le vrai sanctuaire de Jahveh.

Les psaumes de Salomon, sans se prononcer avec autant de net-
teté, laissent entrevoir la méme pensée. Ils tiennent en haute estime
les synagogues « qui glorifient le nom du Seigneur » (Ps. X, 8), les
assemblées des hommes pieux qui fulent le commerce des gentils.
En revanche un profond mépris inspire ces hymnes a 1’égard du
sacerdoce de Jérusalem qui dépouille le sanctuaire et n’offre que
des sacrifices souillés, dont I’Eternel dit: « Rejetez-les loin de
moi; je n’y ai aucun plaisir. » (Ps. II, 4.) De ces données
M. Lucius conclut & Vexistence d’'un courant d’opinion qui, en
plein judaisme, a rompu ou se prépare a rompre avec le temple
national.

Mais les doctrines anthropologiques ? Selon M. Lucius, le livre
d’Hénoch décrit le monde a venir de la méme maniére que I’essé-
nisme. Il connait, & orient du monde, ces sites ou doivent se réu-
nir les esprits des trépassés, dont le sort est meilleur que celui des
vivants. Comme les esséniens, Hénoch connait ces régions mornes



512 BULLETIN

et froides ot sont disposés les tourments qui attendent les impies.
Ces lieux de félicité et de malheur recoivent les Ames immédiate-
ment aprés la mort ; mais malgré cela Hénoch conserve encore la
fol 4 la résurrection. Un autre livre de la méme période, la Petite
Genése, est ici plus logique ; elle affirme nettement que les hommes
pieux contempleront les peines infligées a leurs ennemis et toute la
malédiction qui les accablera, toulefois, ajoute-t-elle, leurs osse-
menls reposeront dans la terre ; mais leur dme aura beaucoup de
joie. Nous aurions ici, d’aprés M. Lucius, une théorie de I’'ame
analogue & celle des esséniens. (Comp. Kohel. III, 21 ; XII, 7.) En-
fin la préexistence de I'dme est enseignée sinon par le livre d’Hé-
noch, ce qui est douteux, tout au moins par les écrits des rabbins.

Voila le terrain doctrinal, si je puis ainsi dire, qui a favorisé
I'éclosion de 'essénisme. Mais pourquol celui-ci s’est-il constitué
en association distincte, ayant son genre de vie, ses régles, ses
principes spéciaux ? Comment se fait-il qu’'a une heure donnée les
esséniens alent rompu avec les traditions politiques et religieuses
de la nation pour constituer, au sens vrai du mot, une secte ?

La réponse a ces questions, M. Lucius la trouve dans les faits
qui ont marqué ’histoire juive depuis l'exil et tout spécialement
la période macchabéenne,

D’assez bonne heure, & partir de la restauration du peuple juif
sous le protectorat de I’étranger, 1l parait s’étre formé une opposi-
tion plus ou moins avouée contre le parti patricien qui avait a sa
téte le haut sacerdoce. Celui-ci, par infidélité sans doute, par la
nécessité aussi de faire des concessions, par ses rapports fréquents
avec les maitres du pays, suivait une politique qui devait fort dé-
plaire aux partisans zélés de la loi, aux Israélites fidéles, en parti-
culier aux Chasidim.

Nous savons par le livre de Daniel (XI, 30-32, 39), par ceux des
Macchabées, que lors de P’avénement d’Antiochus IV Epiphane
(175 av. J.-C.) il existait & Jérusalem un parti considérable qui
favorisait par tous les moyens I'introduction en Judée de cet hellé-
nisme odieux aux vrais fils d’Israél. Comme le disent les livres des
Macchabées (A :V, 42; XI, 13,15. B: IV, 11-12, etc.) le parti
helléniste comptait nombre de prétres dans son sein.

Au commencement des guerres de I'indépendance le haut ponti-



THEOLOGIE 213

ficat était, 11 est vrai, occupé par un homme propre a satisfaire les
exigences des hommes religieux et des patriotes, Onias III. Mais
Antiochus Epiphane le destitua et I'obligea de s’enfuir, en nom-
mant a sa place le frere de I’exilé, Jason, une créature du parti
étranger. Il y a plus: a ce grand prétre apostal succéda un homme
plus indigne encore. Jason appartenait au moins a la race sacerdo-
tale: celui qui le renversa et prit sa place, Ménélas, n’élait pas de
la famille d’Aaron, pas méme de la tribu de Lévi. On comprend
que de tels abus, qui étaient aux yeux des hommes pieux autant
de profanations, aient détaché du culte lévitique un grand nombre
de ceux qui tenaient encore aux ordonnances des péres, surtout
les austéres Chasidim.

Toutefois ces outrages, dont la responsabilité pesait en partie sur
les tyrans étrangers, n’ont fait que préparer la rupture définitive,
dont la cause immeédiate nous est rapportée, selon M. Lucius, dans
1 Macchab. VII. Nous y lisons que les Chasidim participérent en
héros aux guerres de I'indépendance ; mais que, la liberté religieuse
une fois reconquise, ils se souciérent peu de continuer la lutte
dans des intéréts purement politiques. Aussi se montrérent-ils
préts & traiter de la paix et & accepter comme grand prétre, & la
place de Vimpie Ménélas, Alcime, de la race d’Aaron, qui leur
promit de ne pas les molester. Mais a peine arrivé au pouvoir Alci-
mus trompa les espérances qu’on avait fondées sur lul. Il fit méme
saisir et mettre & mort, en un seul jour, soixante hommes d’entre
les Chasidim.

Un tel fait, comme les expériences déja faites, poussa les Cha-
sidim & rompre décidément avec le temple, car I’avenir s’annoncait
a cet égard aussi sombre que le passé, et de ce jour date la nais-
sance de la secte.

Une question, cependant, devait nécessairement se poser devant
Pesprit de ces dissidents qui prétendaient demeurer dans 'alliance
de Jahveh : Est-il possible de demeurer Israélite fidele, observateur
scrupuleux de la loi, en renongant aux cérémonies du culte 1évi-
tique et aux sacrifices publics et privés?

Pour les sacrifices publics ou nationaux, I’holocauste du matin
et du soir, la réponse était aisée, étant donnés les usages du temps.
La loi obligeait sans doute 'Israélite & descendre une fois 'an &



514 BULLETIN

Jérusalem. Mais les circonstances, I'existence surtout de colonies
lointaines obligeaient ici & une grande largeur. Beaucoup de fils
d’Israél n’abordaient qu’a de longs intervalles les parvis du sanc-
tuaire ; d’autres n’ont jamais pu contempler le temple et ne furent
point cependant considérés comme apostats.

Mais les sacrifices privés, celul d’expiation en particulier, que
tout Juif fidéle, et ’essénien prétendai a cette fidélité, devait offrir
pour ses péchés, comment I’omettre, comment le négliger ?

Selon M. Lucius, les chapitres IV et V du Lévitique résolvent
le probléme.

Ce document prescrit 'offrande de culpabilité pour les péchés
involoniaires et plus spéciaiement dans les cas suivants :

1o lorsque, témoin assermenté, I’Israélite ne déclare pas ce qu’il
a vu ou ce qu'il sait ;

20 lorsque, sans s’en apercevoir, il touche quelque chose d’im-
pur, le cadavre d’un animal, par exemple;

3° lorsque, le sachant ou non, il touche une souillure hu-
maine ;

4o lorsqu’il préte un serment inconsidéré ;

5° lorsqu’il se rend coupable d’infidélité au sujet d’un dépot
confié, d'une chose soustraite ou indiiment gardée.

On peut remarquer que l'organisation de la vie essénienne a
précisément pour tendance d’écarter d’'une maniére absolue ces
manquements, qui entrainaient apres eux 'immolation d’une vic-
time.

Par la s’expliqueraient leurs ablutions incessantes, les précautions
singuliéres qu’ils ont indiquées & leurs adhérents dans la satisfac-
tion des besoins naturels et en général toute leur mania purifica.

L’abolition du serment n’a pas une autre origine; pour ne pas
jurer inconsidérément, la secte interdit I'acte lui-méme. La vie
en commun et I'interdiction du négoce éloignent le danger du vol.
Ce sont la quelques exemples que développe M. Lucius.

En fin de compte, on le voit, la rupture des esséniens avec le
temple n’est pas seulement la cause qui donna naissance a la secte ;
elle est aussi ’explication de son genre de vie, de sespratiques, de
ses principes. Et, il faut le dire, I'auteur développe et démontre
parfois sa thése avec un rare bonheur. On se laisse entrainer et



THEOLOGIE 515

facilement on admettrait qu’il a résolu définitivement le probléme
des origines de I’essénisme.

Toutefois, lorsqu’on y regarde de plus prés, I’hypothése préte le
flanc & de trés graves objections:

On se demiande jusqu’a quel point lescitations auxquellesil nous
renvoie dans le livre d’Hénoch et les psaumes de Salomon appuient
sa these. Nous les avons étudiées et elles nous paraissent en somme
peu probantes, d’autant plus que ces documents peuvent fort bien
avoir subi une influence essénienne. Il y a 12 comme une pétition
de principe.

Ensuite, d’aprés Philon et Joséphe, il semble que I’essénisme
n’ait pas rejeté l'offrande en général; ils envoyaient & Jérusalem
des cvufipura, mais le sacrifice sanglant. Rien ne nous dit qu'ils
aient rompu d’une maniére absolue avec le culte lévitique, et s’ils
se refusent a4 répaundre le sang des victimes, n’y aurait-il pas a la
base de ce principe une maniére particuliere de concevoir les rap-
ports de la matiére et de ’esprit, du divin et de 'humain. Enfin
Vanthropologie essénienne, si profondément dualiste, s’explique
difficilement comme simple et pur produit du judaisme. C’est ici
surtout que ’argumentation de M. Lucius manque de profondeur.
C’est 1a pourtant un point essentiel, puisque ce dualisme, d’ori-
gine non palestinienne peut-étre, permettrait d’expliquer d’une
maniére satisfaisante les pratiques de la secte. Ce sont la quel-
ques questions dont le développement exigerait une étude plus

approfondie que ne le permet une annonce bibliographique.
P. s

EvucENE MENEGOZ. — LE PECHE ET LA REDEMPTION
D’APRES SAINT PaAur 1.

L’ouvrage dont nous venons de transcrire le titre est une étude
de théologie biblique, ou I'auteur se propose de déterminer et
d’exposer d’une maniére rigoureusement objective la pensée de
saint Paul sur ces deux grands faits et ces deux grandes idées, le

' Le péché et la rédemption d’aprés saint Paul, par Eugene Ménégoz,
maitre de conférences et directeur du séminaire de la faculté de théo-
logie protestante de Paris. — Paris, Fischbacher, 1832. 1 vol. in-8.



516 BULLETIN

péché et la rédemption. Il nous prévient d’ailleurs qu’il a cru
devoir se borner, dans son travail, au coté objectif de I'ceuvre de
la rédemption, ou rentrent les notions du péché, de la loi, du Fils
de Dieu et de I’expiation, et laisser en dehors de son étude ce qui
a rapport a la repentance, a la foi, a la sanctification, a I'espérance
chrétienne. Seule, la notion de la justification, qui se trouve au
centre de la théologie paulinienne, tient des deux groupes par son
caractére & la fois objectif et subjectif, et forme la transition de
P'un a Pautre.

Il nous sera permis d’exprimer a ce sujet un doute et un regret.
Nous doutons fort que ces deux éléments de la doctrine de saint
Paul puissent étre, je ne dis pas distingués, mais séparés I'un de
Pautre, et qu’on puisse arriver a posséder véritablement la pensée
de I'apdtre, en s’attachant au premier tandis qu’on fait abstraction
du second. Au reste, quoi qu’il en dise, 'auteur n’est pas rigou-
reusement fidéle & son programme, & son intention ; mais cefte
intention elle-méme, de séparer le coté objectif de la doctrine de
son cdté subjectif, n’en est pas moins significative et, selon nous,
facheuse.

Nousne pouvons pas, en quelqueslignes, donner une analyse de
ce travail assurément trés consciencieux et qui témoigne d’une
connaissance approfondie des textes sacrés ainsi que de D'état
actuel de la science sur cet important sujet. La lecture en est
intéressante et facile, et on y rencontre beaucoup d’apergus
passablement nouveaux. C’est 13, peut-étre, ce qui nous a le plus
frappé, et, avouons-le, nous sommes de ceux qui sur plus d’un
point auront quelque peine a se rallier aux vues de I'auteur. M.
Ménégoz se flalte d’avoir fait un assez grand nombre de découver-
tes exégétiques qui ont échappé a tous les commentateurs anciens
et modernes. Bien plus, il pense avoir trouvé le sens précis de
la doctrine paulinienne de la justification par la foi, et il ajoute :
« Nous ne connaissons aucun théologien qui Tait parfaitement
comprise! » ... C’est un peu prétentieux, mais enfin que le lec-
teur examine et qu’il juge! Nous le savons, et nous le dirons avec
M. Ménégoz : «1l s’était formé peu a peu, surtout depuis la ré-
forme, un systéme paulinien traditionnel que tot ou tard la crifique
devait soumettre a I’épreuve du feu. » Cela est parfaitement vrai,



THEOLOGIE b17

et ce n’est pas nous qui condamnerons les travaux qui s’efforcent
de nous rendre la vraie pensée de Paul. C’est bien la la tiche que
poursuit la théologie biblique telle que notre siécle la comprend,
et 'on doit savoir gré & tous ceux qui apportent leur pierre a celte
ceuvre de reconstruction historique.

Mais parmi les résultats auxquels les théologiens s'imaginent
arriver, il en est parfois de bien graves et qui jettent le croyant
dans de douloureuses perplexités. Avant de les admettre, il est
sage de prendre le temps de la réflexion et de ’examen. C’est
ainsi que, si nous en croyions M. Ménégoz, 'apotre Paul serait,
en définitive, le vrai pére de I'arianisme. L’Eglise peut ne l'avoir
pas compris ou avoir eu de bonnes raisons pour ne pas le suivre
dans sa doctrine sur le Fils de Dieu. Il n’en reste pas moins que,
pour saint Paul, le Fils n’était autre chose que la premiére des
créatures. Rien de plus net que les conclusions de 'auteur a ce
sujet. Je cite : « Voici, dit-il, la question : En quoi consiste, selon
Paul, la nature métaphysique du Christ : Christ est-il Dieu, I'égal
du Pére, d’essence divine? ou est-i1l une créature, d’essence cé-
leste, spirituelle, il est vrai, mais non divine ? — Aprés une lutte
de plusieurs siécles, le dogme de la divinité de Jésus-Christ a
triomphé, — avec raison selon nous, — dans I’Eglise. La christo-
logie paulinienne a fourni des éléments pour la formation de ce
dogme (?), mais Paul lui-méme ne I’a point enseigné (!). Dans le
systeme théologique de Paul le Christ est compris dans I'ordre des
créatures; il se trouve a leur téte; il est leur ainé.»

Tout ceci est assurément trés grave, et la conséquence la plus
anodine & en tirer serait, si M. Ménégoz est dans le vrai, que nous
n’avons autre chose dans les écrits de saint Paul qu’un premier
essal de systématisation philosophico-théologique, essai bien im-
parfait, bien mal inspiré, dirai-je, et bien maladroit, que I'Eglise,
mieux avisée, a eu raison de répudier tandis qu’elle formulait un
dogme que Paul lui-méme n’a pas enseigné. Mais a qui croirons-
nous, de saint Paul ou des conciles ?

Et Pexpiation | . . . savez-vous ce qu’elle est, en quoi elle con-
siste? — Il faut dire d’abord que d’aprés saint Paul, tel que notre
auteur linterpréte, la mort, salaire du péché, n’est autre chose
que cette mort qui met fin & notre existence terrestre; c’est la



518 BULLETIN

peine de mort, dans le sens qu'on donne ordinairement & ce mot,
étant admis que la mort entraine la perte de I’existence, la destruc-
tion, I'anéantissement. L’auteur le dit expressément : « La mort
est le salaire du péché, cela veut dire : le chiliment du péché est
la destruction de la vie. » Ce n’est qu’en I'entendant ainsi que le
systéme paulinien conserve sa puissante unité dialectique, car ce
n'est que si la mort telle que Christ I'a soufferte est le vrai et
complet salaire du péché, qu’il a réellement subi le chatiment du
péché. Dans l'ceuvre du Christ, il n’y a d’expiatoire que sa
mort, celle-ci toujours entendue dans le sens d’extermination du
pécheur. (’est pour subir cette condamnation & mort méritée par
toute chair que le Fils de Dieu s’est incarné et qu’il a souffert le
supplice de la croix, et c’est en cela que consiste 'expiation. La
justification en est la conséquence rigoureuse, car c¢’est un prin-
cipe élémentaire de toute jurisprudence que le coupable est libéré
aprés avoir subi sa peine. L’apétre, appliquant ce principe a la
peine de mort, le formule ainsi : « Celui qui est mort est affranchi
(littéralement justifié) du péché. » (Rom. VI, 7.) Un malfaiteur a
subi son chatiment; il est désormais quitte vis-a-vis de la loi ; il
n'est plus sous le coup de la condamnation; il est considéré
comme n’étant plus coupable, il est de nouveau «juste »; il est
«justifié ». — Et voila cette idée paulinienne de la justification,
dont les exégétes les plus distingués n’ont su comprendre ni le
sens ni la portée !

Pour étre équitable, nous devous ajouter que M. Ménégoz lui-
méme finit par découvrir dans la doctrine paulinienne un point
défectueux. En effet, si la mort est bien anéantissement complet
et définitif, il est certain que Christ n’a pas souffert le chitiment
du péché dans toute son étendue ; donc, I’expiation n’a pas eu lieu.
— Bien plus, selon nous, le point de vue soi-disant paulinien
étant admis, on ne comprendrait absolument pas pourquoi ceux
qui sont en Christ par la foi, et qui sont justifiés, dans le sens qui
vient d’étre dit, subissent encore la mort physique, cette mort qui
est le salaire, le seul salaire du péché, lequel a été acquitté par le
déceés de Jésus-Christ sur la croix.

Le grand défaut de tout le travail que nous annongons nous
parait étre de vouloir préter a l'apotre Paul un systéme théolo-



THEOLOGIE 519
gique précis, rigoureux, remplissant les conditions d’une puis-
sante unité dialectique, selon I'expression dont se sert M. Ménégoz,
— au lieu de voir en lui, tout simplement, ’apotre, le témoin de
Jésus-Christ, le témoin des vérités salutaires dont il a fait la vivante
expérience. Si Paul n’expose pas les vérités de la fo1 avec les dis-
cours de la sagesse et de I’éloquence humaines, il les expose bien
moins encore avec les syllogismes d’une dialectique d’école.
M. Ménégoz reproche un peu a tous les théologiens, surtout aux
modernes, de faire parler Paul selon leurs idées personnelles et de
solliciter les textes jusqu’a leur faire exprimer des idées qui n’ont
vu le jour qu’au dix-neuvieme siécle. Le reproche peut étre, a cer-
tains égards, fondé. Quant & nous, nous reprocherions, & notre
tour, & ’honorable maitre de conférences de la faculté de Paris,
de traiter les épitres que le grand apdtre nous a laissées comme
on traiterait les écrits d’un philosophe ou d’un théosophe, et d’y
chercher ou d’y mettre un systéme rigoureusement formulé que
Paul n’a ni voulu ni di nous donner. L: D.

B. RICGENBACH. — L’ASSISTANCE DES PAUVRES
ET LA RErorMATION 1.

Nous signalons avec plaisir & nos lecteurs un opuscule récent
de notre compatriote et ami, M. B, Riggenbach, jusqu’ici pasteur
a Arisdorf (Béile-campagne), connu par plusieurs travaux scien-
tifiques, sans parler de son utile publication, ’agenda de poche
pour les ecclésiastiques suisses, qu’il édite depuis plusieurs années
a la librairie Detloff &4 Bile. M. Riggenbach vient de faire les dé-
marches nécessaires et de subir les épreuves requises pour devenir
privatdocent a 'université de Bale, et il a fait paraitre la legon d’ou-
verture par laquelle il a inauguré son enseignement, en la complé-
tant par une série d’annotations. Nous n’avons pas la prétention de
controler et de critiquer cette brochure; nous nous coutenterons
d’en donner une analyse succincte.

* Das Armenwesen der Reformation. Habilitationsvorlesung, gehalten
den 2. Mai 1822 in der Aula der Universitit Basel, von Bernhard Riggen-
bach, V. D. M., Theol. Lic., Phil. D*.— Bile, Schneider, 1882. 56 pag. in-8.



HR0 BULLETIN

Il nous semble qu’a un triple point de vue Popuscule de M. R.
mérite d’attirer I’attention, non pas seulement des théologiens, mais
des chrétiens en général, et plus particuliérement de ceux qui sont
appelés a s’occuper d’ceuvres philanthropiques. En premier lieu, il
éclaire une portion peu connue et néanmoins trés remarquable de
Phistoire de la Réformation. Secondement, il met en szaillie la rela-
tion intime qui existe entre la doctrine des réformateurs et leur
pratique. Enfin, dans un siécle comme le nétre, ou la question
sociale se pose avec toujours plus de force et de netteté et ou les
graves problémes qui concernent le paupérisme sont constamment
a Pordre du jour, 1l estintéressant, il est utile, il estindispensable
de remonter aux temps anciens, & ce grand mouvement du XVIe
siécle d’ou est sortie notre civilisation protestante, et de voir quelle
attitude ont prise et observée nos péres en face de cet important
sujet.

M. Riggenbach a rassemblé un grand nombre de documents,
non pas inédits, il est vrai, mais du moins disséminés ¢ et la, et
qul nous font voir comment les Eglises issues de la Réformation
ont réorganisé, ou pour mieux dire, organisé, I'ceuvre de [’assis-
tance des pauvres. M. R. montre qu’on peut bien parler ici d’une
action novatrice, créatrice de la Réformation, car sans prétendre
aucunement que le moyen 4ge catholique ait méconnu ies devoirs
de la bienfaisance, il n’a pas de peine a démontrer que la doctrine
de ’'Eglise romaine fausse I’idée chrétienne de la charité en pré-
sentant Pauméne comme un opus operatum. On pourrait résumer
l'opposition entre I’enseignement romain et ’enseignement évan-
gélique en disant que Rome nous apprend a donner pour que Dieu
nous donne, tandis que I’Evangile nous apprend & donner parce
que Dieu nous a donné.

L’existence des ordres mendiants, pronés, approuvés officielle-
ment, jouissant d’une grande autorité, ne pouvait mangquer non
plus de nuire a tout progrés sérieux, tenté pour obvier a la men-
dicité et au vagabondage, alors si florissants dans tonte I’Europe.
Un passage de Thomas Morus fait finement ressortir cette grave
difficulté. La Réformation, au contraire, proscrivit d’emblée et par-
tout la mendicité, et en méme temps elle institua des caisses
de secours pour les pauvres, caisses d’abord confondues avec celles



THEOLOGIE 521

mémes des Eglises, mais plus tard soigneusement distinguées et
toujours rigoureusement surveillées. Les diacres préposés a leur
administration n’avaient point une sinécure ; ils devaient visiter les
pauvres de leurs quartiers respectifs, pourvoir intelligemment &
leur entretien, veiller a I’éducation des enfants, & 'observation des
devoirs religieux, elc. Il nous est impossible d’entrer dans le détail
de ces prescriptions, que M. R. décrit avec soin dans sa brochure.

I’Eglise romaine ne manqua pas de polémiser contre les Eglises
protestantes et de les calomnier sur le terrain de la charité et de
Passistance des pauvres. M. Riggenbach (et c’est la conclusion de
son travail) réfute avec succés ces accusations et montre a quel
point s’est vérifiée, une fois de plus, la parabole de la paille et de
la poutre. L. 1,

AucUusTE BERNUS. — NOTICE BIBLIOGRAPHIQUE
suR Ricuarp Sivond,

Si les hommes voués au culte de ’érudition ont des plaisirs que
le commun des mortels ne connait pas, ils éprouvent parfois des
ennuis, des tourments méme, dont les profanes ne se doutent
guére ou qui, peut-étre, les font sourire. Rien de dépitant, pour
qui veut s’occuper sérieusement d’un sujet ou est appelé a faire
des recherches sur un auteur, comme le défaut d’une bibliographie
compléte et surtout exacte. Rien qui fasse plaisir et rende de bons
services comme des indications bibliographiques soignées et
dignes de confiance.

Assurément le premier auteur venu ne mérite pas le travail plein
de patience et d’abnégation qu’exige une bibliographie bien faite.
Mais quand il s’agit d’'un homme comme Richard Simon, le temps
et la peine consacrés au recensement de ses ouvrages ne sont pas a
regretter. Ceux qui sauront gré & M. le pasteur Bernus de sa sa-
vanle el consciencieuse publication ne seront sans doute pas en
grand nombre. D’autant plus grande et plus sincére sera la recon-
naissance des lecteurs sachant apprécier un pareil labeur et connais-
sant les difficultés toutes particuliéres qu’il s’agissait de surmonter.
En effet, « les fréquents pseudonymes sous lesquels Simon se ca-

t Bale, H. Georg, 1882. — 48 pag. gr. in-8°.



522 BULLETIN

chait, les fausses indications du lieu d’impression de ses ouvrages,
publiés presque tous sans approbation ni privilége et souvent contre-
faits, rendent sa bibliographie, qui était encore a faire, fort com-
pliquée. »

Aprés une courte notice blographique sur Simon et une liste
chronologique de ses (40) publications, le bibliographe passe en
revue tous ces ouvrages et leurs diverses éditions, en les rangeant
par ordre de matiéres : 1° Travaux sur I’Ancien Testament.
20 Travaux sur le Nouveau Testament. 3¢ Travaux relatifs aux
Eglises orientales. 4° Ouvrages divers. A quoi viennent s’ajouter :
50 les ouvrages projetés par Simon et 6° les ouvrages qui lui ont
.6té faussement attribués. Une derniére section comprend les
« Ecrits sur R. Simon. » Mais M. Bernus ne s’est pas borné a in-
diquer exactement les titres des éditions et des traductions qui ont
été faites des ouvrages du savant et agressif oratorien. Il y a joint
des notices non moins exactes sur les écrits de ses nombreux ad-
versaires ; plus que cela, il a indiqué entre parenthéses, aprés le
titre des ouvrages de Simon, les principaux comptes rendus dé-
taillés que les journaux littéraires du temps en ont donnés. La no-
tice bibliographique, ainsi étendue et enrichie (elle ne compte pas
moins de 296 numéros), donne une idée d’autant plus compléte de
Pceuvre de Simon, qu’elle « fait mieux connaitre 'action que Simon
exerca sur son siécle. » En fournissant cette belle contribution &
IEssai de bibliographie oralorienne du pére Ingold, bibliothécaire
de I’Oratoire, M. Bernus a complété dignement sa remarquable
thése sur Richard Simon et son Histoire critique du Vieux Testa-
ment, publiée & Lausanne en 1869. H. V.

REVUES

ZEITSCHRIFT FUR DIE ALTTESTAMENTLICHE WISSENSCHAFT
Directeur: M. B. Stade, & Giessen.
1882, seconde livraison.
C. Siegfried : Contribution & I'histoire de la lexicographie néo-
hébraique. — Budde : Les chapitres XXVII et XXVIII du livre de
Job. — Stade : Deutéro-Zacharie. (Fin.) — Krenkel : Quelques émen-



	Théologie

