
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1882)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

THEOLOGIE

P. E. Lucius. — L'essénisme dans ses rapports avec le
JUDAÏSME L

Les origines de l'essénisme constituent un des problèmes les plus
obscurs de l'histoire juive. Les caractères de cette secte semblent
contradictoires. Quelques-uns d'entre eux, le respect sabbatique

poussé jusqu'au dernier des scrupules possibles, la recherche

inquiète de la pureté extérieure, plongent leurs racines dans ce que
la religion d'Israël a de plus spécifique. D'autres au contraire,
comme l'invocation au soleil, le rejet des sacrifices sanglants, la

doctrine de la préexistence de l'âme, dont le corps est la prison,
rappellent à s'y méprendre certaines conceptions de la philosophie

grecque. Ajoutons enfin que les auteurs qui nous font connaître la

secte, Philon, Josephe, Pline l'Ancien, sont muets sur la question
des origines.

On comprend, dès lors, que les historiens du judaïsme soient

sur ce sujet fort divisés d'opinion. Les uns envisagent l'essénisme

comme un produit absolument pur du sol judaïque ; les autres
croient à des importations de semences étrangères, empruntées à

la Grèce par le canal de l'alexandrinisne. A cette dernière
catégorie appartiennent des savants comme M. Schürer, l'auteur de

l'Histoire des temps du Nouveau Testament-, dont l'autorité est

1 Der Essenismus in seinem Verhältniss zum Judenthum, von P. E.
Lucius, Privatdocent der Theologie. Strassburg, 1881. ln-8°. 131 pages.

Schürer, Lehrbuch der Neutestamenllichen Zeitgeschichte.



THÉOLOGIE 509

considérable en ces matières, puis Zeller, l'historien classique de

la philosophie des Grecs. Ils voient dans l'essénisme une secle

juive, cela va de soi, mais influencée par les doctrines de Pythagore.
Les analogies des deux conceptions sont en effet frappantes.

Chez les disciples de Pythagore, comme chez les solitaires de

Palestine, on retrouve la vie ascétique, le rejet des sacrifices

sanglants, les vêtements blancs, le vœu de célibat, les ablutions, le

rejet du serment, l'invocation au soleil et aussi cette crainte presque

angoissante de la souillure, même matérielle. Les doctrines

anthropologiques sont semblables et Pythagore, comme les essé-

niens, tient en grand honneur le don de prophétie.
Mais comment s'est établi le rapport entre la secte juive et les

doctrines de la Grèce L'histoire est sans réponse et ne permet que
de vagues suppositions, qu'on peut déclarer possibles, mais qu'on
ne saurait appuyer d'aucune preuve sérieuse. A l'époque des

Macchabées, qui vit apparaître l'essénisme, les relations entre l'Orient
et l'Occident sont fréquentes ; Alexandrie a peut-être été ici comme
ailleurs le trait d'union entre les deux conceptions ; il faut demeurer
dans ces généralités, car ici s'arrête la lumière de l'histoire.

On comprend que, frappés de ces obscurités, quelques historiens,
c'est même le plus grand nombre, aient tenté d'expliquer l'essénisme

par des causes plus prochaines et sans dépasser l'horizon du

monde et de la religion israélites. Mais ici, et c'est un argument peu
favorable à leur thèse, nous avons presque autant d'opinions que
d'auteurs. Chacun saisit à sa façon les rapports de la secte avec les

doctrines officielles.

Hilgenfeld, qui a beaucoup étudié le sujet, voyait jadis dans les

esséniens comme une association prophétique. Le but essentiel de

la secte, celui qui explique sa vie, ses coutumes, peut-être sa

littérature, aurait été la recherche des choses futures, de l'avènement
messianique en particulier. L'essénisme serait ainsi le représentant
le plus considérable du prophétisme postérieur, de l'apocalyptique
en un mot. Mais hàtons-nous d'ajouter que depuis 1868 le savant

critique a transformé son point de vue. Il admet aujourd'hui
l'influence du parsisme et même du bouddhisme dans la formation de

la secte.

Frankel, un historien juif celui-là considère les esséniens
THÉOL. ET PHIL. 1S82. 34



510 BULLETIN

comme une association de naziréens à vœu perpétuel ; Ritschl,
pour le citer encore, y voit une tentative de réaliser l'idée du sacerdoce

universel, aspiration toujours restée populaire en Israël.
Ainsi se comprendrait assez facilement la position prise par les
solitaires à l'égard du culte lévitique.

M.' Lucius se range dans la même école, je veux dire au nombre
de ceux qui font sortir les esséniens et leurs pratiques du judaïsme
seul, à l'exclusion de toute influence étrangère. Mais il me paraît
avoir sur ses devanciers un immense avantage, celui de serrer le

problème de plus près, de répondre ou tout au moins de tenter
de répondre à toutes les objections et de justifier à son point de

vue chacun des traits caractéristiques de la secte. D'après son livre,
l'essénisme, rameau du tronc judaïque, s'explique, dans ses

doctrines et ses rites, par la rupture du parti avec le temple et ses

cérémonies. Cette rupture préparée par les Chasidim de l'époque
macchabéenne, dont les esséniens ne sont que les continuateurs,
a dans l'histoire une date certaine, que M. Lucius cherche à déterminer

avec précision.
Voyons quelques-uns de ses arguments :

Il est facile de trouver dans le monde juif des parallèles ou des

analogies qui expliquent la vie en commun, le respect du sabbat

et tant d'autres traits encore qui distinguent la secte. Aussi n'est-
ce pas sur ces points que porte le débat. Mais comment rendre
compte de la croissance sur le tronc israélite de doctrines comme
celles de l'invocation au soleil, du rejet des sacrifices et des

cérémonies du temple, celles aussi qui se rattachent à l'anthropologie.
L'invocation au soleil, à supposer que Josephe nous ait donné sur

ce point des renseignements exacts, est selon M. Lucius, sinon

affirmée, du moins préparée par plusieurs documents de l'époque.
Le livre d'Hénoch, en plusieurs de ses pages, manifeste une

révérence singulière à l'égard de « cette grande lumière qu'on appelle
le soleil. » Cet astre, dit Henoch, voit tous les péchés que commettent

les hommes sur la terre; aussi sera-t-il appelé à déposer son

témoignage au jour du jugement. Tout le livre d'ailleurs envisage

les astres comme des êtres vivants et il accorde une place immense

au « foyer de toutes les lumières du ciel. »

La même conception se retrouve dans les psaumes de Salomon ;



THÉOLOGIE 511

nous citons ici le plus caractéristique, et à nos yeux il n'est pas
même probant, des passages auxquels nous renvoie M. Lucius,
c'est le Ps. II, 13 et 14 :

Par leurs transgressions ils (les enfants d'Israël) ont méprisé le soleil.
A l'égard du soleil, ils ont mal agi.

Comment expliquer, je ne dis pas cette adoration, il n'en est

pas question, mais cette invocation? Il faudrait peut-être y voir un
effet de ces métonymies qui remplaçaient le nom ineffable de

Jahveh par celui des cieux, sa demeure, ou simplement du lieu

(makôm). Déjà les vieux Chasidim avaient coutume de diriger
leurs pensées vers le lieu (nous pouvons dire : vers Dieu) une heure
avant le commencement des oraisons. Les esséniens à leur tour ne

prononçaient aucun mot profane avant le lever du soleil et leur
prière matinale.

Les mêmes documents renferment sur les sacrifices des idées

analogues à celles de l'essénisme. Le livre d'Hénoch rejette tous
les sacrifices du second temple, car Dieu qui a abandonné le

premier sanctuaire n'est pas rentré dans celui que construisirent les

rapatriés de l'exil. Aussi le second temple n'est-il pas considéré

par Henoch comme le vrai sanctuaire de Jahveh.

Les psaumes de Salomon, sans se prononcer avec autant de

netteté, laissent entrevoir la même pensée. Ils tiennent en haute estime

les synagogues « qui glorifient le nom du Seigneur » (Ps. X, 8), les

assemblées des hommes pieux qui fuient le commerce des gentils.
En revanche un profond mépris inspire ces hymnes à l'égard du
sacerdoce de Jérusalem qui dépouille le sanctuaire et n'offre que
des sacrifices souillés, dont l'Eternel dit: «Rejetez-les loin de

moi ; je n'y ai aucun plaisir. » (Ps. II, 4.) De ces données

M. Lucius conclut à l'existence d'un courant d'opinion qui, en

plein judaïsme, a rompu ou se prépare à rompre avec le temple
national.

Mais les doctrines anthropologiques? Selon M. Lucius, le livre
d'Hénoch décrit le monde à venir de la même manière que
l'essénisme. Il connaît, à l'orient du monde, ces sites où doivent se réunir

les esprits des trépassés, dont le sort est meilleur que celui des

vivants. Comme les esséniens, Henoch connaît ces régions mornes



512 BULLETIN

et froides où sont disposés les tourments qui attendent les impies.
Ces lieux de félicité et de malheur reçoivent les âmes immédiatement

après la mort ; mais malgré cela Henoch conserve encore la

foi à la résurrection. Un autre livre de la même période, la Petite

Genèse, est ici plus logique ; elle affirme nettement que les hommes

pieux contempleront les peines infligées à leurs ennemis et toute la
malédiction qui les accablera, toutefois, ajoute-t-elle, leurs
ossements reposeront dans la terre ; mais leur âme aura beaucoup de

joie. Nous aurions ici, d'après M. Lucius, une théorie de l'âme

analogue à celle des esséniens. (Comp. Kohel. III, 21 ; XII, 7.) Enfin

la préexistence de l'âme est enseignée sinon par le livre d'Hénoch,

ce qui est douteux, tout au moins par les écrits des rabbins.
Voilà le terrain doctrinal, si je puis ainsi dire, qui a favorisé

l'éclosion de l'essénisme. Mais pourquoi celui-ci s'est-il constitué

en association distincte, ayant son genre de vie, ses règles, ses

principes spéciaux? Comment se fait-il qu'à une heure donnée les

esséniens aient rompu avec les traditions politiques et religieuses
de la nation pour constituer, au sens vrai du mot, une secte

La réponse à ces questions, M. Lucius la trouve dans les faits

qui ont marqué l'histoire juive depuis l'exil et tout spécialement
la période macchabéenne.

D'assez bonne heure, à partir de la restauration du peuple juif
sous le protectorat de l'étranger, il paraît s'être formé une opposition

plus ou moins avouée contre le parti patricien qui avait à sa
tète le haut sacerdoce. Celui-ci, par infidélité sans doute, par la

nécessité aussi de faire des concessions, par ses rapports fréquents
avec les maîtres du pays, suivait une politique qui devait fort
déplaire aux partisans zélés de la loi, aux Israélites fidèles, en
particulier aux Chasidim.

Nous savons par le livre de Daniel (XI, 30-32, 39), par ceux des

Macchabées, que lors de l'avènement d'Antiochus IV Epiphane
(175 av. J.-C.) il existait à Jérusalem un parti considérable qui
favorisait par tous les moyens l'introduction en Judée de cet hellénisme

odieux aux vrais fils d'Israël. Comme le disent les livres des

Macchabées (A : V, 42; XI, 13, 15. B: IV, 11-12, etc.) le parti
helléniste comptait nombre de prêtres dans son sein.

Au commencement des guerres de l'indépendance le haut ponti-



THEOLOGIE 513

ficat était, il est vrai, occupé par un homme propre à satisfaire les

exigences des hommes religieux et des patriotes, Onias III. Mais

Antiochus Epiphane le destitua et l'obligea de s'enfuir, en nommant

à sa place le frère de l'exilé, Jason, une créature du parti
étranger. Il y a plus : à ce grand prêtre apostat succéda un homme

plus indigne encore. Jason appartenait au moins à la race sacerdotale

: celui qui le renversa et prit sa place, Ménélas, n'élait pas de

la famille d'Aaron, pas même de la tribu de Lévi. On comprend

que de tels abus, qui étaient aux yeux des hommes pieux autant
de profanations, aient détaché du culte lévitique un grand nombre
de ceux qui tenaient encore aux ordonnances des pères, surtout
les austères Chasidim.

Toutefois ces outrages, dont la responsabilité pesait en partie sur
les tyrans étrangers, n'ont fait que préparer la rupture définitive,
dont la cause immédiate nous est rapportée, selon M. Lucius, dans

1 Macchab. VIL Nous y lisons que les Chasidim participèrent en

héros aux guerres de l'indépendance ; mais que, la liberté religieuse
une fois reconquise, ils se soucièrent peu de continuer la lutte
dans des intérêts purement politiques. Aussi se montrèrent-ils

prêts à traiter de la paix et à accepter comme grand prêtre, à la

place de l'impie Ménélas, Alcime, de la race d'Aaron, qui leur

promit de ne pas les molester. Mais à peine arrivé au pouvoir Alci-
mus trompa les espérances qu'on avait fondées sur lui. Il fit même

saisir et mettre à mort, en un seul jour, soixante hommes d'entre
les Chasidim.

Un tel fait, comme les expériences déjà faites, poussa les

Chasidim à rompre décidément avec le temple, car l'avenir s'annonçait
à cet égard aussi sombre que le passé, et de ce jour date la

naissance de la secte.

Une question, cependant, devait nécessairement se poser devant

l'esprit de ces dissidents qui prétendaient demeurer dans l'alliance
de Jahveh : Est-il possible de demeurer Israélite fidèle, observateur

scrupuleux de la loi, en renonçant aux cérémonies du culte
lévitique et aux sacrifices publics et privés?

Pour les sacrifices publics ou nationaux, l'holocauste du matin
et du soir, la réponse était aisée, étant donnés les usages du temps.
La loi obligeait sans doute l'Israélite à descendre une fois l'an à



514 BULLETIN

Jérusalem. Mais les circonstances, l'existence surtout de colonies
lointaines obligeaient ici à une grande largeur. Beaucoup de fils
d'Israël n'abordaient qu'à de longs intervalles les parvis du
sanctuaire; d'autres n'ont jamais pu contempler le temple et ne furent
point cependant considérés comme apostats.

Mais les sacrifices privés, celui d'expiation en particulier, que
tout Juif fidèle, et l'essénien prétendait à cette fidélité, devait offrir
pour ses péchés, comment l'omettre, comment le négliger?

Selon M. Lucius, les chapitres IV et V du Lévitique résolvent
le problème.

Ce document prescrit l'offrande de culpabilité pour les péchés
involontaires et plus spécialement dans les cas suivants :

1° lorsque, témoin assermenté, l'Israélite ne déclare pas ce qu'il
a vu ou ce qu'il sait ;

2° lorsque, sans s'en apercevoir, il touche quelque chose d'impur,

le cadavre d'un animal, par exemple;
3° lorsque, le sachant ou non, il touche une souillure

humaine ;

4° lorsqu'il prête un serment inconsidéré ;

5° lorsqu'il se rend coupable d'infidélité au sujet d'un dépôt

confié, d'une chose soustraite ou indûment gardée.
On peut remarquer que l'organisation de la vie essénienne a

précisément pour tendance d'écarter d'une manière absolue ces

manquements, qui entraînaient après eux l'immolation d'une
victime.

Par là s'expliqueraient leurs ablutions incessantes, les précautions
singulières qu'ils ont indiquées à leurs adhérents dans la satisfaction

des besoins naturels et en général toute leur mania purifica.
L'abolition du serment n'a pas une autre origine ; pour ne pas

jurer inconsidérément, la secte interdit l'acte lui-même. La vie

en commun et l'interdiction du négoce éloignent le danger du vol.
Ce sont là quelques exemples que développe M. Lucius.

En fin de compte, on le voit, la rupture des esséniens avec le

temple n'est pas seulement la cause qui donna naissance à la secte ;

elle est aussi l'explication de son genre de vie, de ses pratiques, de

ses principes. Et, il faut le dire, l'auteur développe et démontre

parfois sa thèse avec un rare bonheur. On se laisse entraîner et



THÉOLOGIE 515

facilement on admettrait qu'il a résolu définitivement le problème
des origines de l'essénisme.

Toutefois, lorsqu'on y regarde de plus près, l'hypothèse prête le

flanc à de très graves objections:
On se demande jusqu'à quel point les citations auxquelles il nous

renvoie dans le livre d'Hénoch et les psaumes de Salomon appuient
sa thèse. Nous les avons étudiées et elles nous paraissent en somme

peu probantes, d'autant plus que ces documents peuvent fort bien

avoir subi une influence essénienne. Il y a là comme une pétition
de principe.

Ensuite, d'après Philon et Josephe, il semble que l'essénisme

n'ait pas rejeté l'offrande en général; ils envoyaient à Jérusalem
des àvaWfiora, mais le sacrifice sanglant. Rien ne nous dit qu'ils
aient rompu d'une manière absolue avec le culte lévitique, et s'ils

se refusent à répandre le sang des victimes, n'y aurait-il pas à la

base de ce principe une manière particulière de concevoir les

rapports de la matière et de l'esprit, du divin et de l'humain. Enfin

l'anthropologie essénienne, si profondément dualiste, s'explique
difficilement comme simple et pur produit du judaïsme. C'est ici
surtout que l'argumentation de M. Lucius manque de profondeur.
C'est là pourtant un point essentiel, puisque ce dualisme, d'origine

non palestinienne peut-être, permettrait d'expliquer d'une

manière satisfaisante les pratiques de la secte. Ce sont là quelques

questions dont le développement exigerait une étude plus

approfondie que ne le permet une annonce, bibliographique.
P. C.

Eugène Ménégoz. — Le péché et la rédemption
d'après saint Paul L

L'ouvrage dont nous venons de transcrire le titre est une étude
de théologie biblique, où l'auteur se propose de déterminer et

d'exposer d'une manière rigoureusement objective la pensée de

saint Paul sur ces deux grands faits et ces deux grandes idées, le

' Le péché et la rédemption d'après saint Paul, par Eugène Ménégoz,
maître de conférences et directeur du séminaire de la faculté de théologie

protestante de Paris. — Paris, Fischbacher, 1882. 1 vol. in-8.



51G BULLETIN

péché et la rédemption. Il nous prévient d'ailleurs qu'il a cru
devoir se borner, dans son travail, au côté objectif de l'œuvre de

la rédemption, où rentrent les notions du péché, de la loi, du Fils
de Dieu et de l'expiation, et laisser en dehors de son étude ce qui
a rapport à la repentance, à la foi, à la sanctification, à l'espérance
chrétienne. Seule, la notion de la justification, qui se trouve au
centre de la théologie paulinienne, tient des deux groupes par son

caractère à la fois objectif et subjectif, et forme la transition de

l'un à l'autre.
Il nous sera permis d'exprimer à ce sujet un doute et un regret.

Nous doutons fort que ces deux éléments de la doctrine de saint

Paul puissent être, je ne dis pas distingués, mais séparés l'un de

l'autre, et qu'on puisse arriver à posséder véritablement la pensée
de l'apôtre, en s'attachant au premier tandis qu'on fait abstraction
du second. Au reste, quoi qu'il en dise, l'auteur n'est pas
rigoureusement fidèle à son programme, à son intention ; mais cette

intention elle-même, de séparer le côté objectif de la doctrine de

son côté subjectif, n'en est pas moins significative et, selon nous,
fâcheuse.

Nous ne pouvons pas, en quelques lignes, donner une analyse de

ce travail assurément très consciencieux et qui témoigne d'une

connaissance approfondie des textes sacrés ainsi que de l'état
actuel de la science sur cet important sujet. La lecture en est

intéressante et facile, et on y rencontre beaucoup d'aperçus
passablement nouveaux. C'est là, peut-être, ce qui nous a le plus
frappé, et, avouons-le, nous sommes de ceux qui sur plus d'un

point auront quelque peine à se rallier aux vues de l'auteur. M.

Ménégoz se flatte d'avoir fait un assez grand nombre de découvertes

exégétiques qui ont échappé à tous les commentateurs anciens

et modernes. Bien plus, il pense avoir trouvé le sens précis de

la doctrine paulinienne de la justification par la foi, et il ajoute ;

«Nous ne connaissons aucun théologien qui l'ait parfaitement
comprise !» C'est un peu prétentieux, mais enfin que le

lecteur examine et qu'il juge Nous le savons, et nous le dirons avec

M. Ménégoz : «Il s'était formé peu à peu, surtout depuis la

réforme, un système paulinien traditionnel que tôt ou tard la critique
devait soumettre à l'épreuve du feu. » Cela est parfaitement vrai,



THÉOLOGIE 517

et ce n'est pas nous qui condamnerons les travaux qui s'efforcent
de nous rendre la vraie pensée de Paul. C'est bien là la tâche que
poursuit la théologie biblique telle que notre siècle la comprend,
et l'on doit savoir gré à tous ceux qui apportent leur pierre à celte

œuvre de reconstruction historique.
Mais parmi les résultats auxquels les théologiens s'imaginent

arriver, il en est parfois de bien graves et qui jettent le croyant
dans de douloureuses perplexités. Avant de les admettre, il est

sage de prendre le temps de la réflexion et de l'examen. C'est

ainsi que, si nous en croyions M. Ménégoz, l'apôtre Paul serait,
en définitive, le vrai père de l'arianisme. L'Eglise peut ne l'avoir

pas compris ou avoir eu de bonnes raisons pour ne pas le suivre

dans sa doctrine sur le Fils de Dieu. Il n'en reste pas moins que,

pour saint Paul, le Fils n'était autre chose que la première des

créatures. Rien de plus net que les conclusions de l'auteur à ce

sujet. Je cite : «Voici, dit-il, la question : En quoi consiste, selon

Paul, la nature métaphysique du Christ : Christ est-il Dieu, l'égal
du Père, d'essence divine? ou est-il une créature, d'essence

céleste, spirituelle, il est vrai, mais non divine? — Après une lutte
de plusieurs siècles, le dogme de la divinité de Jésus-Christ a

triomphé, — avec raison selon nous, — dans l'Eglise. La christo-

logie paulinienne a fourni des éléments pour la formation de ce

dogme mais Paul lui-même ne l'a point enseigné Dans le

système théologique de Paul le Christ est compris dans l'ordre des

créatures; il se trouve à leur tète; il est leur aîné.»

Tout ceci est assurément très grave, et la conséquence la plus
anodine à en tirer serait, si M. Ménégoz est dans le vrai, que nous
n'avons autre chose dans les écrits de saint Paul qu'un premier
essai de systématisation philosophico-théologique, essai bien

imparfait, bien mal inspiré, dirai-je, et bien maladroit, que l'Eglise,
mieux avisée, a eu raison de répudier tandis qu'elle formulait un
dogme que Paul lui-même n'a pas enseigné. Mais à qui croirons-

nous, de saint Paul ou des conciles

Et l'expiation savez-vous ce qu'elle est, en quoi elle
consiste? — Il faut dire d'abord que d'après saint Paul, tel que notre

auteur l'interprète, la mort, salaire du péché, n'est autre chose

que cette mort qui met fin à notre existence terrestre ; c'est la



518 BULLETIN

peine de mort, dans le sens qu'on donne ordinairement à ce mot,
étant admis que la mort entraîne la perte de l'existence, la destruction,

l'anéantissement. L'auteur le dit expressément : « La mort
est le salaire du péché, cela veut dire : le châtiment du péché est

la destruction de la vie. » Ce n'est qu'en l'entendant ainsi que le

système paulinien conserve sa puissante unité dialectique, car ce

n'est que si la mort telle que Christ l'a soufferte est le vrai et

complet salaire du péché, qu'il a réellement subi le châtiment du

péché. Dans l'œuvre du Christ, il n'y a d'expiatoire que sa

mort, celle-ci toujours entendue dans le sens d'extermination du

pécheur. C'est pour subir cette condamnation à mort méritée par
toute chair que le Fils de Dieu s'est incarné et qu'il a souffert le

supplice de la croix, et c'est en cela que consiste l'expiation. La

justification en est la conséquence rigoureuse, car c'est un principe

élémentaire de toute jurisprudence que le coupable est libéré

après avoir subi sa peine. L'apôtre, appliquant ce principe à la
peine de mort, le formule ainsi : « Celui qui est mort est affranchi

(littéralement justifié) du péché. » (Rom. VI, 7.) Un malfaiteur a

subi son châtiment; il est désormais quitte vis-à-vis de la loi ; il
n'est plus sous le coup de la condamnation ; il est considéré

comme n'étant plus coupable, il est de nouveau «juste » ; il est

«.justifié T>. ¦— Et voilà cette idée paulinienne de la justification,
dont les exégètes les plus distingués n'ont su comprendre ni le

sens ni la portée
Pour être équitable, nous devons ajouter que M. Ménégoz lui-

même finit par découvrir dans la doctrine paulinienne un point
défectueux. En effet, si la mort est bien l'anéantissement complet
et définitif, il est certain que Christ n'a pas souffert le châtiment
du péché dans toute son étendue ; donc, l'expiation n'a pas eu lieu.

— Bien plus, selon nous, le point de vue soi-disant paulinien
étant admis, on ne comprendrait absolument pas pourquoi ceux

qui sont en Christ par la foi, et qui sont justifiés, dans le sens qui
vient d'être dit, subissent encore la mort physique, cette mort qui
est le salaire, le seul salaire du péché, lequel a été acquitté par le

décès de Jésus-Christ sur la croix.
Le grand défaut de tout le travail que nous annonçons nous

paraît être de vouloir prêter à l'apôtre Paul un système théolo-



THÉOLOGIE 519

gique précis, rigoureux, remplissant les conditions d'une
puissante unité dialectique, selon l'expression dont se sert M. Ménégoz,

— au lieu de voir en lui, tout simplement, l'apôtre, le témoin de

Jésus-Christ, le témoin des vérités salutaires dont il a fait la vivante

expérience. Si Paul n'expose pas les vérités de la foi avec les

discours de la sagesse et de l'éloquence humaines, il les expose bien
moins encore avec les syllogismes d'une dialectique d'école.

M. Ménégoz reproche un peu à tous les théologiens, surtout aux
modernes, de faire parler Paul selon leurs idées personnelles et de

solliciter les textes jusqu'à leur faire exprimer des idées qui n'ont

vu le jour qu'au dix-neuvième siècle. Le reproche peut être, à

certains égards, fondé. Quant à nous, nous reprocherions, à notre

tour, à l'honorable maître de conférences de la faculté de Paris,
de traiter les épîtres que le grand apôtre nous a laissées comme
on traiterait les écrits d'un philosophe ou d'un théosophe, et d'y
chercher ou d'y mettre un système rigoureusement formulé que
Paul n'a ni voulu ni dû nous donner. L. D.

B. Riggenbach. — L'assistance des pauvres
et la Reformation L

Nous signalons avec plaisir à nos lecteurs un opuscule récent
de notre compatriote et ami, M. B, Riggenbach, jusqu'ici pasteur
à Arisdorf (Bâle-campagne), connu par plusieurs travaux
scientifiques, sans parler de son utile publication, l'agenda de poche

pour les ecclésiastiques suisses, qu'il édite depuis plusieurs années

à la librairie Detloff à Bàie. M. Biggenbach vient de faire les

démarches nécessaires et de subir les épreuves requises pour devenir

privatdocent à l'université de Bàie, et il a fait paraître la leçon
d'ouverture par laquelle il a inauguré son enseignement, en la complétant

par une série d'annotations. Nous n'avons pas la prétention de

contrôler et de critiquer cette brochure ; nous nous contenterons
d'en donner une analyse succincte.

1 Das Armenwesen der Reformation. Habilitationsvorlesung, gehalten
den 2. Mai 1882 in der Aula der Lïniversitat Basel, von Bernhard Riggenbach,

V. D. M., Theol. Lie, Phil. Dr.- Bale, Schneider, 1882. 56 pag. in-8.



520 BULLETIN

Il nous semble qu'à un triple point de vue l'opuscule de M. R.
mérite d'attirer l'attention, non pas seulement des théologiens, mais
des chrétiens en général, et plus particulièrement de ceux qui sont

appelés à s'occuper d'œuvres philanthropiques. En premier lieu, il
éclaire une portion peu connue et néanmoins très remarquable de

l'histoire de la Réformation. Secondement, il met en saillie la relation

intime qui existe entre la doctrine des réformateurs et leur
pratique. Enfin, dans un siècle comme le nôtre, où la question
sociale se pose avec toujours plus de force et de netteté et où les

graves problèmes qui concernent le paupérisme sont constamment
à l'ordre du jour, il est intéressant, il est utile, il est indispensable
de remonter aux temps anciens, à ce grand mouvement du XVIe
siècle d'où est sortie notre civilisation protestante, et de voir quelle
attitude ont prise et observée nos pères en face de cet important
sujet.

M. Riggenbach a rassemblé un grand nombre de documents,
non pas inédits, il est vrai, mais du moins disséminés çà et là, et

qui nous font voir comment les Eglises issues de la Réformation
ont réorganisé, ou pour mieux dire, organisé, l'œuvre de l'assistance

des pauvres. M. R. montre qu'on peut bien parler ici d'une
action novatrice, créatrice de la Réformation, car sans prétendre
aucunement que le moyen âge catholique ait méconnu les devoirs
de la bienfaisance, il n'a pas de peine à démontrer que la doctrine
de l'Eglise romaine fausse l'idée chrétienne de la charité en
présentant l'aumône comme un opus operatimi. On pourrait résumer

l'opposition entre l'enseignement romain et l'enseignement
évangélique en disant que Rome nous apprend à donner pour que Dieu

nous donne, tandis que l'Evangile nous apprend à donner parce

que Dieu nous a donné.

L'existence des ordres mendiants, prônés, approuvés officiellement,

jouissant d'une grande autorité, ne pouvait manquer non
plus de nuire à tout progrès sérieux, tenté pour obvier à la mendicité

et au vagabondage, alors si florissants dans toute l'Europe.
Un passage de Thomas Morus fait finement ressortir cette grave
difficulté. La Réformation, au contraire, proscrivit d'emblée et partout

la mendicité, et en même temps elle institua des caisses

de secours pour les pauvres, caisses d'abord confondues avec celles



théologie 521

mêmes des Eglises, mais plus tard soigneusement distinguées et

toujours rigoureusement surveillées. Les diacres préposés à leur
administration n'avaient point une sinécure ; ils devaient visiter les

pauvres de leurs quartiers respectifs, pourvoir intelligemment à

leur entretien, veiller à l'éducation des enfants, à l'observation des

devoirs religieux, etc. Il nous est impossible d'entrer dans le détail
de ces prescriptions, que M. R. décrit avec soin dans sa brochure.

L'Eglise romaine ne manqua pas de polémiser contre les Eglises

protestantes et de les calomnier sur le terrain de la charité et de

l'assistance des pauvres. M. Riggenbach (et c'est la conclusion de

son travail) réfute avec succès ces accusations et montre à quel
point s'est vérifiée, une fois de plus, la parabole de la paille et de

la poutre. L. G.

Auguste Bernus. — Notice bibliographique
sur Richard Simon1.

Si les hommes voués au culte de l'érudition ont des plaisirs que
le commun des mortels ne connaît pas, ils éprouvent parfois des

ennuis, des tourments même, dont les profanes ne se doutent

guère ou qui, peut-être, les font sourire. Rien de dépitant, pour
qui veut s'occuper sérieusement d'un sujet ou est appelé à faire
des recherches sur un auteur, comme le défaut d'une bibliographie
complète et surtout exacte. Rien qui fasse plaisir et rende de bons

services comme des indications bibliographiques soignées et

clignes de confiance.

Assurément le premier auteur venu ne mérite pas le travail plein
de patience et d'abnégation qu'exige une bibliographie bien faite.

Mais quand il s'agit d'un homme comme Richard Simon, le temps
el la peine consacrés au recensement de ses ouvrages ne sont pas à

regretter. Ceux qui sauront gré à M. le pasteur Bernus de sa

savante et consciencieuse publication ne seront sans doute pas en

grand nombre. D'autant plus grande et plus sincère sera la
reconnaissance des lecteurs sachant apprécier un pareil labeur et connaissant

les difficultés toutes particulières qu'il s'agissait de surmonter.
En effet, « les fréquents pseudonymes sous lesquels Simon se ca-

1 Bàie, H. Georg, 1882. - 48 pag. gr. in-S°.



522 BULLETIN

chait, les fausses indications du lieu d'impression de ses ouvrages,
publiés presque tous sans approbation ni privilège et souvent contrefaits,

rendent sa bibliographie, qui était encore à faire, fort
compliquée. »

Après une courte notice biographique sur Simon et une liste

chronologique de ses (40) publications, le bibliographe passe en

revue tous ces ouvrages et leurs diverses éditions, en les rangeant

par ordre de matières : 1° Travaux sur l'Ancien Testament.
2° Travaux sur le Nouveau Testament. 3° Travaux relatifs aux

Eglises orientales. 4° Ouvrages divers. A quoi viennent s'ajouter :

5° les ouvrages projetés par Simon et 6° les ouvrages qui lui ont
.été faussement attribués. Une dernière section comprend les

«Ecrits sur R. Simon. » Mais M. Bernus ne s'est pas borné à

indiquer exactement les titres des éditions et des traductions qui ont
été faites des ouvrages du savant et agressif oralorien. Il y a joint
des notices non moins exactes sur les écrits de ses nombreux
adversaires ; plus que cela, il a indiqué entre parenthèses, après le

titre des ouvrages de Simon, les principaux comptes rendus
détaillés que les journaux littéraires du temps en ont donnés. La
notice bibliographique, ainsi étendue et enrichie (elle ne compte pas

moins de 296 numéros), donne une idée d'autant plus complète de

l'œuvre de Simon, qu'elle «fait mieux connaître l'action que Simon

exerça sur son siècle. » En fournissant cette belle contribution à

l'Essai de bibliographie oralorienne du père Ingold, bibliothécaire
de l'Oratoire, M. Bernus a complété dignement sa remarquable
thèse sur Richard Simon et son Histoire critique du Vieux Testament,

publiée à Lausanne en 1869. H. V.

REVUES
Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft

Directeur : M. B. Stade, à Giessen.

1882, seconde livraison.
C. Siegfried : Contribution à l'histoire de la lexicographie néo-

hébraïque. — Budde : Les chapitres XXVII et XXVIII du livre de

Job. — Stade : Deutéro-Zacharie. (Fin.) — Krenkel : Quelques émen-


	Théologie

