
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1882)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PHILOSOPHIE 403

III

Malgré tout, ce volume, clans son ensemble, est intéressant, et

il préservera certainement de l'oubli le nom de Frédéric Rambert
si digne, à tous égards, d'être conservé dans les annales de l'Eglise
chrétienne.

Qu'il nous soit permis, au terme de notre analyse et de nos

critiques, de citer ici un passage non publié de la dernière lettre que
nous écrivait notre ami, datée du 21 janvier 1878, et qui ne nous

explique que trop sa fin prématurée : « Il n'est que trop vrai,
mon silence se prolonge à ton égard, et même il s'est prolongé
plus de quinze jours encore depuis ta dernière communication.
C'est que je suis littéralement harcelé : leçons à la faculté, leçons

au collège Galliard, leçons chez moi, pensionnaires, famille, Chrétien

évangélique, Revue de théologie, société de théologie, affaires
de pupille, école du dimanche, etc., etc Mes journées, et souvent

mes nuits, n'y suffisent décidément plus. Quand il m'arrive
d'avoir terminé ma besogne la plus pressée vers minuit, je me

mets quelquefois à écrire une lettre, comme c'est le cas aujourd'hui

; mais quand le travail me pousse jusqu'à deux heures du

matin, ce qui est presque l'ordinaire, je n'ai décidément plus le

courage d'entamer ma correspondance, et mes pauvres lettres,
toujours renvoyées de lendemain en lendemain, attendent indéfiniment.

»

Eug. Barnaud.

PHILOSOPHIE

Ed. Zeller. — La Philosophie des Grecs avant Socrate1.

La Revue a signalé en son temps le premier volume de cette

importante traduction de l'œuvre capitale de Zeller. Il paraît que
l'entreprise a eu un succès marqué. C'est à tel point que le public
s'est plaint que le traducteur ne menait pas son œuvre assez ronde-

1 La Philosophie des Grecs considérée dans son développement historique,
par Edouard Zeller, professeur de philosophie à l'université de Berlin.



404 BULLETIN

ment. Voilà certes un sentiment nouveau et des plus réjouissants
en France, où, depuis Descartes, on avait perdu tout goût
enthousiaste pour les matières de la philosophie. Béclamé par d'autres

devoirs, qui ne lui permettaient pas de marcher au pas de ses

lecteurs, M. Boutroux a cru devoir confier le soin de sa traduction à

des plumes plus alertes.

« Encouragée par le suffrage des hommes compétents et par la

souscription du Ministèie de l'instruction publique, la maison

Hachette est résolue à poursuivre la publication de la Philosophie
des Grecs. Quant à moi, ajoute M. Boutroux, j'ai dû renoncer à

un travail qu'il m'est impossible de mener avec la rapidité nécessaire,

et, avec l'autorisation de M. le professeur Zeller, je remets
la continuation de cette traduction aux mains de collaborateurs

distingués et zélés, qui, se partageant la lâche, la mèneront plus

promptement à bonne fin. MM. Lucien Lévy et Jules Legrand,
professeurs agrégés de philosophie, ont entrepris la traduction du
second volume de l'original, comprenant Socrate et Platon ; M.

Gérard, professeur de philosophie à la Faculté des lettres de Nancy,
s'est chargé du volume consacré à Aristote. »

Grâce à ces précautions, la publication ne se poursuivra pas
seulement, mais elle conservera les qualités précieuses que
l'initiateur, M. Boutroux, a su lui donner dans les deux premiers
volumes.

Voici d'ailleurs quelques pages du second volume ; en même

temps qu'elles feront connaître la traduction, elles présenteront
sous un jour assez nouveau pour le public de langue française une
des phases les plus curieuses de l'esprit grec.

Rôle historique el caractère de la sophistique. — Si nous essayons
de porter un jugement d'ensemble sur le caractère et la place

historique de la sophistique, nous rencontrons tout d'abord une
difficulté. On a donné, à l'origine, le nom de sophistes non seulement
à des maîtres enseignant en différentes branches, mais encore à

Première partie : la Philosophie des Grecs avant Socrate, traduite de

l'allemand avec l'autorisation de l'auteur, par Emile Boutroux, maître
de conférences a l'école normale supérieure. — Tom. II, les Eléates,
Heraclite, Empedocle ; les Atomïstes, Anaxagore ; les Sophistes. — Paris,
Hachette et Ce, 1882.



PHILOSOPHIE 405

des hommes d'opinions diverses. Qui nous autorise à distinguer,
clans le nombre, certains individus, pour leur appliquer le nom
de sophistes à l'exclusion des autres? Qui nous autorise à parler
de la sophistique comme d'une doctrine ou d'une tendance d'esprit
déterminée, alors qu'il n'existait ni principe ni méthode

communs à tous ceux que nous appelons sophistes?
Grote a, de nos jours, comme on sait, beaucoup insisté sur

celte objection. Les sophistes, selon lui, ne formaient pas une

école, mais une classe sociale dans laquelle les opinions et les

caractères les plus opposés avaient leurs représentants ; et si l'on
avait demandé à un Athénien contemporain de la guerre du Pélo-

ponèse quels étaient les plus fameux sophistes de son pays, il n'aurait

pas manqué de nommer Socrate en première ligne.
Mais tout ce qui suit immédiatement de cette remarque, c'est

que le langage moderne donne au terme de sophiste un sens plus
restreint que le sens primitif. Or, cette modification ne serait

illégitime que si l'on était hors d'état d'indiquer un trait commun
correspondant à la signification actuelle du mot. Mais ce trait
existe. Si les hommes que nous avons coutume de ranger parmi
les sophistes ne sont pas unis entre eux par des principes
communs, admis par tous, on ne peut cependant méconnaître la

parité de leur caractère. Cette parité se manifeste non seulement

dans leur situation commune de professeurs, mais encore dans

leur attitude générale en face de la science contemporaine, dans

leur aversion pour les études physiques, et, d'une manière générale,

pour les recherches purement théoriques, dans leur souci

exclusif des talents pratiquement utiles, dans le scepticisme dont

la plupart et les plus considérables d'entre eux font ouvertement

profession, dans l'art de la dispute, où la plupart s'exercent et

raffinent, dans leur conception formelle et technique de la rhétorique,

dans la libre critique et l'explication naturaliste de la

croyance aux dieux, dans ces idées sur le droit el la coutume dont
le scepticisme de Protogoras et de Gorgias sème déjà les germes,
encore qu'elle ne prenne que plus tard une forme arrêtée. Sans

doute, tous les sophistes, pris un à un, ne présentent pas à la fois

tous ces caractères; mais plusieurs de ces caractères se rencontrent

en chacun d'eux. La tendance est visiblement la même chez



400 BULLETIN

tous, et, sans fermer les yeux sur les différences individuelles,
nous avons le droit de considérer tous ces hommes comme les

représentants d'une même forme de culture intellectuelle.
Quel jugement devons-nous maintenant porter sur la valeur, le

caractère et la signification historique de la sophistique
A considérer tous les côtés choquants et faux de la sophistique,

on pourrait être tenté d'adopter l'opinion qui, autrefois, était
universellement admise et qui n'a pas manqué de partisans, même
dans les temps modernes. Selon cette opinion, la sophistique ne
serait autre chose qu'une dégénération et une déviation de la

philosophie, laquelle ayant perdu tout sérieux scientifique et tout sens

de la vérité, se serait abîmée, sous l'influence des motifs les plus
bas, dans le vide d'une fausse sagesse et dans une éristique vénale ;
la sophistique, en un mot, ne serait que l'immoralité et la frivolité

mises en système. Mais cette opinion est injuste, et c'a été,
dans ces derniers temps, un progrès incontestable du sens historique

que de l'abandonner. Désormais, non seulement nous

déchargeons les sophistes des fausses accusations dirigées contre eux,
mais encore, là même où leurs idées sont étroites et erronées,
nous reconnaissons qu'elles ont une origine légitime et qu'elles
sont le produit naturel du développement historique de l'esprit
humain.

Déjà l'influence considérable que ces hommes ont exercée, le

tribut d'hommages que plusieurs d'entre eux obtiennent, même
de leurs adversaires, devraient nous empêcher de voir en eux les

bavards frivoles et les charlatans de philosophie dont on nous

parle. On a beau insister sur la perversité d'une époque dégénérée,

laquelle, précisément à cause de son manque d'idée et de

conviction, a trouvé dans la sophistique l'exacte expression de son
état d'esprit ; l'homme qui, dans une période quelconque de

l'histoire, fût-ce la plus corrompue, prononce le mot de l'époque et

prend la tête du mouvement intellectuel, celui-là pourra être mauvais,

mais on ne pourra le considérer comme insignifiant. Il s'en

faut d'ailleurs que l'âge qui a admiré les sophistes fût exclusivement

une période de décadence et de dissolution. Cet âge est aussi

l'époque d'une haute civilisation, unique en son genre ; c'est le



PHILOSOPHIE 407

siècle de Périclès et de Thucydide, de Sophocle et de Phidias,
d'Euripide et d'Aristophane. Et ce ne sont pas les hommes les

plus mauvais ou les moins importants de cette génération, ce sont

ses plus grands hommes qui recherchent les chefs de la sophistique

et profitent de leur commerce. Si les sophistes n'avaient eu à

communiquer qu'une sagesse illusoire et une rhétorique vide, ils
n'auraient pas exercé sur leurs contemporains une si puissante
influence ; ils n'auraient pas servi de point d'appui à cette grande
évolution des sentiments et des idées du peuple grec qui se produit

à cette époque. L'esprit si grave et si cultivé d'un Périclès ne

se serait pas complu dans leur société ; un Euripide ne les aurait

pas tenus en estime ; un Thucydide ne se serait pas mis à leur
école; un Socrate ne leur aurait pas adressé des disciples ; ils
n'auraient même pu attirer à eux d'une manière durable des contemporains

de ces grands hommes tels que Critias et Alcibiade, qui, pour
avoir dégénéré, du moins ne manquaient pas d'esprit. Quelle qu'ait
été la raison du charme qu'exerçaient l'enseignement et les

discours des sophistes, nous sommes déjà en droit d'en conclure

qu'ils apportaient quelque chose de nouveau et de considérable,
au moins pour le temps.

En quoi consistait cet élément nouveau C'est ce qui va ressortir

des recherches qui précèdent. Les sophistes sont les émancipa-
teurs de leur temps, les encyclopédistes de la Grèce. Ils ont les

avantages et les inconvénients de ce rôle. On ne peut le nier : les

hautes spéculations, le sérieux moral, l'esprit scientifique qui
s'absorbe dans la considération des choses, cet esprit que nous

avons si souvent occasion d'admirer chez les philosophes
antérieurs ou postérieurs, tout cela fait défaut chez les sophistes. Ils
apparaissent comme pleins de prétention et de forfanterie. Leur
vie vagabonde, leurs leçons salariées, leur empressement à quêter
des élèves et du succès, leur rivalité mesquine, leur jactance, souvent

ridicule, forment un contraste remarquable avec le dévouement

à la science d'un Anaxagore et d'un Démocrite, avec la grandeur

simple d'un Socrate, avec la noble fierté d'un Platon. Leur
doute étouffe en son germe toute tendance scientifique ; leur éris-
tique aboutit pour tout résultat à la confusion de l'interlocuteur ;



408 BULLETIN

leur éloquence, calculée pour l'apparence, est au service de

l'injustice aussi bien que de la vérité; leurs idées sur la science sont

basses, leurs principes moraux sont dangereux. Même les meilleurs

et les plus grands d'entre eux ne sont pas tout à fait exempts
de ces défauts. Ni Protagoras ni Gorgias ne prétendaient se mettre
en contradiction avec les mœurs régnantes; ils n'en ont pas moins

jeté les fondements du scepticisme scientifique, de l'éristique et de

la rhétorique sophistique, et, par suite, indirectement, de la négation

de toute loi morale universelle. Prodicus a loué la vertu dans

un langage éloquent, mais il ressemble trop, dans son ensemble,
à Protagoras, à Gorgias et à Hippias, pour que nous puissions le
retrancher de la liste des sophistes ou le citer comme prédécesseur
de Socrate en un autre sens que les autres. Chez d'autres enfin,
comme Thrasymaque, Euthydème et Dionysodore, dans toute la

foule des disciples et des imitateurs serviles, nous voyons
apparaître, dans leur repoussante nudité, les doctrines exclusives et

exagérées qui résultaient des principes sophistiques.
Mais il ne faut pas oublier que ces défauts ne sont, avant tout,

que la face de derrière ou la forme dégénérée d'une importante
et légitime tentative ; et l'on ne méconnaît pas moins gravement
le caractère propre des sophistes et la valeur des services qu'ils
ont rendu, lorsqu'on ne voit en eux que des destructeurs, que
lorsqu'on les traite à la manière de Grote comme de simples

représentants de la conception de la vie en honneur chez les

anciens Grecs. L'époque antérieure s'était bornée, pour la
conduite de la vie, à la tradition morale et religieuse ; pour la science,
à la considération de la nature. Tel avait été du moins le caractère

dominant, sauf, comme il arrive toujours, quelques exceptions qui
annonçaient et préparaient une nouvelle forme de culture. Avec

la sophistique se dégage la conscience que ces objets ne suffisent

pas, que l'homme ne peut attacher de valeur qu'à ce qui obtient

sa conviction personnelle, à ce qui acquiert pour lui un intérêt

personnel. C'est, en un mot, le principe de la subjectivité qui se

met en avant. L'homme perd le respect que lui inspirait le donné

en tant que donné. Il ne veut plus tenir pour vrai que ce qu'il
a examiné; il ne veut plus s'occuper de ce qui n'a point d'utilité

pour lui. Il veut agir par ses propres lumières, tourner à son pro-



PHILOSOPHIE 409

lit tout ce qui lui arrive, être partout chez lui, dire oui ou non

sur toute chose. Le désir d'une culture universelle s'éveille en

l'homme, et la philosophie se met au service de ce désir.

Mais comme c'est la première fois qu'on entre dans celte voie,

on ne réussit pas du premier coup à y marcher avec rectitude.
L'homme n'a pas encore discerné en lui le point où il faut se placer

pour voir l'univers sous son vrai jour et garder l'équilibre
dans sa conduite. La science telle qu'elle existe, ne suffit plus aux
besoins de l'intelligence : on la trouve trop restreinte, on juge ses

concepts fondamentaux incertains et contradictoires. Les réflexions

par lesquelles les sophistes amenèrent ces idées à la lumière de la

conscience ont une incontestable valeur, et l'on ne doit pas notamment

rabaisser l'importance du scepticisme de Protagoras pour les

questions relatives à la théorie de la connaissance. Mais, au lieu
de compléter la physique par une éthique, les sophistes rejettent
entièrement la physique ; au lieu de se mettre en quête d'une
nouvelle méthode scientifique, ils nient la possibilité de la science.

Il en est de mâme dans le domaine moral. Les sophistes remarquent

à bon droit que la vérité d'un principe, que le caractère

obligatoire d'une loi, ne sont pas suffisamment garantis par l'existence

de cette loi clans les faits, que la coutume n'est point, à elle

seule, une preuve suffisante de la nécessité de la chose. Mais, au
lieu de chercher dans l'essence des opérations et des relations
morales les raisons intrinsèques de l'obligation, ils se contentent
d'un résultat négatif, consistant à dénier toute valeur aux lois

existantes, et à rejeter les mœurs et les opinions traditionnelles :

et leur négation ne laisse subsister comme élément positif que
l'action fortuite de l'individu, sans loi ni principe généraux pour
la régler, c'est-à-dire le caprice et l'intérêt personnels.

Telle est aussi l'attitude des sophistes en face de la religion.
Nous ne pouvons leur faire un reproche d'avoir douté des dieux
populaires et d'avoir vu en eux des créatures eie l'esprit humain ;

nous devons même tenir pour considérable l'importance historique
de ce doute. Ici encore, leur seul tort est de n'avoir su compléter
cette négation par aucune affirmation, d'avoir sacrifié, avec la

croyance aux dieux populaires, toute religion en général. Par là,
l'œuvre d'émancipation des sophistes est, dans son essence, super-



410 BULLETIN

fieielle et étroite, dépourvue de caractère scientifique, et dangereuse

dans ses résultats. Mais tout ce qui nous paraît trivial ne

l'était pas pour les contemporains des premiers sophistes ; et beaucoup

de fautes dont la gravité a été révélée par l'expérience et par
le temps n'étaient pas faciles à éviter au début. La sophistique est

le fruit et l'instrument de la plus profonde révolution qui ait eu

lieu clans les idées et dans la vie intellectuelle du peuple grec. Ce

peuple était au seuil d'une ère nouvelle : il voyait s'ouvrir devant

lui la perspective d'une liberté et d'une civilisation inconnues.
Avons-nous le droit de nous étonner que ces hommes aient été

pris de vertige sur les hauteurs qu'ils avaient si vite gravies, que,
dans cet enivrement d'eux-mêmes, ils soient allés trop loin, qu'ils
ne se soient plus cru liés par des lois qu'ils voyaient sortir de la

volonté humaine, qu'ils aient tenu toute chose pour des phénomènes

subjectifs, par cette raison que nous voyons toute chose dans

le miroir de notre conscience? La science antérieure apparaissait

comme une illusion, et l'on n'avait pas encore trouvé de science

nouvelle. Les puissances morales existantes étaient incapables de

rendre raison de leur droit, et la loi supérieure qui gît dans l'âme
de l'homme n'était pas encore connue. On voulait franchir les

bornes de la philosophie de la nature, de la religion de la

nature, de la morale de la nature ; et qu'avait-on à mettre à leur
place? Rien que la subjectivité empirique, soumise aux impressions
extérieures et aux penchants des sens. C'est ainsi qu'en voulant

s'affranchir du donné, on retomba sous la dépendance immédiate
de ce même donné ; c'est ainsi qu'une tentative qui était légitime

quant à sa tendance générale engendra, par suite de son caractère

exclusif, des résultats funestes pour la science et pour la vie.

Mais cet exclusivisme était inévitable, et l'histoire de la

philosophie n'a pas non plus sujet de s'en plaindre. Si la fermentation
de l'époque à laquelle les sophistes appartiennent a fait monter à

la surface beaucoup de matières troubles et impures, la pensée
devait subir cette fermentation pour devenir la limpide sagesse de

Socrate. Il a fallu à l'Allemagne la période dite d'émancipation
intellectuelle (Aufklärung) pour avoir un Kant : il a fallu aux
Grecs la sophistique, pour avoir un Socrate et une philosophie
socratique.


	Philosophie

