Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 15 (1882)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PHILOSOPHIE 403

111

Malgré tout, ce volume, dans son ensemble, est intéressant, et
il préservera certainement de I'oubli le nom de Frédéric Rambert
st digne, a tous égards, d’étre couservé dans les annales de I'Eglise
chrétienne,

Qu’il nous soit permis, au terme de notre analyse et de nos cri-
tiques, de citer icl un passage non publié de la derniére lettre que
nous écrivait notre ami, datée du 21 janvier 1878, et qui ne nous
explique que trop sa fin prématurée : « Il n’est que trop vrai,
mon silence se prolonge a ton égard, et méme il s’est prolongé
plus de quinze jours encore depuis ta derniére communication.
(Vest que je suis littéralement harcelé : lecons a la faculté, legons
au colleége Galliard, legons chez moi, pensionnaires, famille, Chré-
tien évangélique, Revue de théologie, société de théologie, affaires
de pupille, école du dimanche, etc., ete..... Mes journées, et sou-
vent mes nuits, n'y suffisent décidément plus. Quand il m’arrive
d’avoir terminé ma besogne la plus pressée vers minuit, je me
mets quelquefois & écrire une lettre, comme c’est le cas aujour-
d’hui; mais quand le travail me pousse jusqu’'a deux heures du
matin, ce qui est presque l'ordinaire, je n’ai décidément plus le
courage d’entamer ma correspondance, et mes pauvres lettres,
toujours renvoyées de lendemain en lendemain, attendent indéfini-

ment, »
Euc. BARNAUD.

PHILOSOPHIE

ED. ZELLER. — LA PHILOSOPHIE DES GRECS AVANT SOCRATE!.

La Revue a signalé en son temps le premier volume de cette
importante traduction de I'ceuvre capitale de Zeller. Il parait que
Ientreprise a eu un succés marqué. C’est a tel point que le public
s’est plaint que le traducteur ne menait pas son ceuvre assez ronde-

' La Philosophie des Grecs considérée dans son développement historique,
par Edouard Zeller, professeur de philosophie & l'université de Berlin.



204 BULLETIN

ment. Voila certes un sentiment nouveau et des plus réjouissants
en France, ou, depuis Descartes, on avait perdu tout goiit en-
thousiaste pour les matiéres de la philosophie. Réclamé par d’autres
devoirs, qui ne lui permettaient pas de marcher au pas de ses lec-
teurs, M. Boutroux a cru devoir confier le soin de sa traduction a
des plumes plus alertes.

« Encouragée par le suffrage des hommes compétents et par la
souscription du Ministére de Pinstruction publique, la maison
Hachette est résolue & poursuivre la publication de la Philosophie
des Grecs. Quant & moi, ajoute M. Boutroux, j’ai dt renoncer a
un travail qu’il m’est impossible de mener avec la rapidité néces-
saire, et, avec l'autorisation de M. le professeur Zeller, je remets
la continuation de cette traduction aux mains de collaborateurs
distingués et zélés, qui, se partageant la tiche, la méneront plus
promplement a bonne fin. MM. Lucien Lévy et Jules Legrand,
professeurs agrégés de philosophie, ont entrepris la traduction du
second volume de I’original, comprenant Socrate et Platon ; M. Gé-
rard, professeur de philosophie & la Faculté des lettres de Nancy,
s’est chargé du volume consacré & Aristote. »

Grace a ces précautions, la publication ne se poursuivra pas
seulement, mais elle conservera les qualités précieuses que l'ini-
tiateur, M. Boutroux, a su lui donner dans les deux premiers
volumes.

Voici d’ailleurs quelques pages du second volume ; en méme
temps qu’elles feront connaitre la traduction, elles présenteront
sous un jour assez nouveau pour le public de langue francaise une
des phases les plus curieuses de I’esprit grec.

Riile historique et caractére de la sophistique. — Si nous essayons
de porter un jugement d’ensemble sur le caractére et la place his-
torique de la sophistique, nous rencontrons tout d’abord une dif-
ficulté. On a donné, a P’origine, le nom de sophistes non seulement
a des maitres enseignant en différentes branches, mais encore a

Premiere partie : la Philosophie des Grecs avant Socrate, traduite de
I'allemand avec 1'autorisation de 'auteur, par Emile Boutroux, maitre
de conférences i 1'école normale supérieure. — Tom. II, les Eléates, Hé-
raclite, Empédocle; les Atomistes, Anaxagore; les Sophistes. — Paris,
Hachette et Ce, 1832.



PHILOSOPHIE 405

des hommes d’opinions diverses. Qui nous autorise a distinguer,
dans le nombre, certains individus, pour leur appliquer le nom
de sophistes & 1'exclusion des autres ? Qui nous autorise a parler
de la sophistique comme d’une doctrine ou d’une tendance d’esprit
déterminée, alors gqu’il n’existait ni principe ni méthode com-
muns a tous ceux que nous appelons sophistes ?

Grote a, de nos jours, comme on sait, beaucoup insisté sur
celte objection. Les sophistes, selon lui, ne formaient pas une
école, mais une classe sociale dans laquelle les opinions et les
caractéres les plus opposés avaienl leurs représentants; et si I'on
avait demandé & un Athénien contemporain de la guerre du Pélo-
ponése quels étaient les plus fameux sophistes de son pays, il n’au-
rait pas manqué de nommer Socrate en premiére ligne.

Mais tout ce qui suit immédiatement de cette remarque, c’est
que le langage moderne donne au terme de sophiste un sens plus
restreint que le sens primitif. Or, cette modification ne serait illé-
gitime que si 'on était hors d’état d’indiquer un trait commun
correspondant & la signification actuelle du mot. Mais ce trait
existe. Si les hommes que nous avons coutume de ranger parmi
les sophistes ne sont pas unis entre eux par des principes com-
muns, admis par tous, on ne peut cependant méconnaitre la
parité de leur caractére. Cette parité se manifeste non seulement
dans leur situation commune de professeurs, mais encore dans
leur attitude générale en face de la science contemporaine, dans
leur aversion pour les études physiques, et, d’'une maniére géné-
rale, pour les recherches purement théoriques, dans leur souci
exclusif des talents pratiquement utiles, dans le scepticisme dont
la plupart et les plus considérables d’entre eux font ouvertement
profession, dans I’art de la dispute, ou la plupart s’exercent et
raffinent, dans leur conception formelle et technique de la rhéto-
rique, dans la libre critique et P’explication naturaliste de la
croyance aux dieux, dans ces idées sur le droit et la coutume dont
le scepticisme de Protogoras et de Gorgias seme déja les germes,
encore qu’elle ne prenne que plus tard une forme arrétée. Sans
doute, tous les sophistes, pris un a un, ne présentent pas a la fois
tous ces caractéres; mais plusieurs de ces caractéres se rencon-
trent en chacun d’eux. La tendance est visiblement la méme chez



406 BULLETIN

tous, et, sans fermer les yeux sur les différences individuelles,
nous avons le droit de considérer tous ces hommes comme les
représentants d’une méme forme de culture intellectuelle.

Quel jugement devons-nous maintenant porter sur la valeur, le
caractére et la signification historique de la sophistique ?

A considérer tous les cotés choquants et faux de la sophistique,
on pourrait étre tenté d’adopter I'opinion qui, autrefois, était uni-
versellement admise et qui n’a pas manqué de partisans, méme
dans les temps modernes. Selon cette opinion, la sophistique ne
serait autre chose qu'une dégénération et une déviation de la phi-
losophie, laquelle ayanl perdu tout sérieux scientifique et tout sens
de la vérité, se serait abimée, sous I'influence des motifs les plus
bas, dans le vide d’une fausse sagesse et dans une éristique vénale ;
la sophistique, en un mot, ne serait que I'immoralité et la frivo-
lité mises en systéme. Mais ceile opinion est injuste, et ¢’a été,
dans ces derniers temps, un progrés incontestable du sens histo-
rique que de I’abandonner. Désormais, non seulement nous dé-
chargeons les sophistes des fausses accusations dirigées contre eux,
mais encore, la méme ou leurs idées sont étroites et erronées,
nous reconnaissons qu’elles ont une origine légitime et qu’elles
sont le produit naturel du développement historique de I'esprit
humain.

Déja I'influence considérable que ces hommes ont exercée, le
tribut d’hommages que plusieurs d’entre eux obtiennent, méme
de leurs adversaires, devraient nous empécher de voir en eux les
bavards frivoles et les charlatans de philosophie dont on nous
parle. On a beau insister sur la perversité d'une époque dégéné-
rée, laquelle, précisément a4 cause de son manque d’idée et de
conviction, a trouvé dans la sophistique ’exacte expression de son
état d’esprit ; ’homme qui, dans une période quelconque de I'his-
toire, fat-ce la plus corrompue, prononce le mot de I’époque et
prend la téte du mouvement intellectuel, celui-la pourra étre mau-
vais, mais on ne pourra le considérer comme insignifiant. Il s’en
faut d’ailleurs que I’dge qui a admiré les sophistes fut exclusive-
ment une période de décadence et de dissolution. Cet 4ge est aussi
I’époque d’une haute civilisation, unique en son genre; c’est le



PHILOSOPHIE 407

siecle de Péricles et de Thucydide, de Sophocle et de Phidias,
d’Euripide et d’Aristophane. Et ce ne sont pas les hommes les
plus mauvais ou les moins importants de cette génération, ce sont
ses plus grands hommes qui recherchent les chefs de la sophisti-
que et profitent de leur commerce. Si les sophistes n’avaient eu &
communiquer qu'une sagesse illusoire et une rhétorique vide, ils
n’auralent pas exercé sur leurs contemporains une si puissante
influence ; ils n’auraient pas servi de point d’appui a cette grande
évolution des sentiments et des idées du peuple grec qui se pro-
duit a cette époque. L’esprit si grave et si cultivé d’un Périclés ne
se serait pas complu dans leur société ; un Euripide ne les aurait
pas lenus en estime; un Thucydide ne se serait pas mis & leur
école; un Socrate ne leur aurait pas adressé des disciples ; ils n’au-
raient méme pu attirer & eux d’une maniére durable des contempo-
rains de ces grands hommes tels que Critias et Alcibiade, qui, pour
avoir dégénéré, du moins ne manquaient pas d’esprit. Quelle qu’ait
été la raison du charme qu’exercaient ’enseignement et les dis-
cours des sophistes, nous sommes déja en droit d’en conclure
qu’ils apportaient quelque chose de nouveau et de considérable,
au moins pour le temps.

En quoi consistait cet élément nouveau? C’est ce qui va ressor-
tir des recherches qui précedent. Les sophistes sont les émancipa-
teurs de leur temps, les encyclopédistes de la Gréce. Ils ont les
avantages et les inconvénients de ce rdle. On ne peut le nier : les
hautes spéculations, le sérieux moral, Pesprit scientifique qui
s’absorbe dans la considération des choses, cet esprit que nous
avons si souvent occasion d’admirer chez les philosophes anté-
“rieurs ou postérieurs, tout cela fait défaut chez les sophistes. Ils
apparaissent comme pleins de prétention et de forfanterie. Leur
vie vagabonde, leurs lecons salariées, leur empressement a quéter
des éléves et du succes, leur rivalité mesquine, leur jactance, sou-
vent ridicule, forment un contraste remarquable avec le dévoue-
ment a la science d’un Anaxagore et d’un Démocrite, avec la gran-
deur simple d’un Socrate, avec la noble fierté d’un Platon. Leur
doute étouffe en son germe toute tendance scientifique ; leur éris-
tique aboutit pour tout résultat a la confusion de linterlocuteur ;



AOR BULLETIN

leur éloquence, calculée pour 'apparence, est au service de I'in-
justice aussi bien que de la vérité; leurs idées sur la science sont
basses, leurs principes moraux sont dangereux. Méme les meil-
leurs et les plus grands d’entre eux ne sont pas tout a fait exempts
de ces défauts. NiProtagoras ni Gorgias ne prétendaient se mettre
en contradiction avec les meeurs régnantes; ils n’en ont pas moing
jeté les fondements du scepticisme scientifique, de 'éristique et de
la rhétorique sophistique, et, par suite, indirectement, de la néga-
tion de toute loi morale universelle. Prodicus a loué la vertu dans
un langage éloquent, mais il ressemble trop, dans son ensemble,
A Protagoras, & Gorgias et a Hippias, pour que nous puissions le
retrancher de la liste des sophistes ou le citer comme prédécesseur
de Socrate en un auntre sens que les autres. Chez d’autres enfin,
comme Thrasymaque, Euthydéme et Dionysodore, dans toute la
foule des disciples et des imitateurs serviles, nous voyons appa-
raitre, dans leur repoussante nudité, les doctrines exclusives et
exageérées qui résultaient des principes sophistiques.

Mais il ne faut pas oublier que ces défauts ne sont, avant tout,
que la face de derriére ou la forme dégénérée d’une importante
et légitime tentative ; et 'on ne méconnait pas moins gravement
le caractére propre des sophistes et la valeur des services qu’ils
ont rendu, lorsqu’on ne voit en eux que des destructeurs, que
lorsqu’on les traite a la maniére de Grote, comme de simples
représentants de la conception de la vie en honneur chez les
anciens Greecs. L’époque antérieure s’élait bornée, pour la con-
duite de la vie, & la tradition morale et religieuse ; pour la science,
a la considération de la nature. Tel avait été du moins le caractére
dominant, sauf, comme il arrive toujours, quelques exceptions qui
annoncaient et préparaient une nouvelle forme de culture. Avec
la sophistique se dégage la conscience que ces objets ne suffisent
pas, que ’homme ne peut attacher de valeur qu’a ce qui obtient
sa conviction personnelle, & ce qui acquiert pour lul un intérét
personnel. C’est, en un mot, le principe de la subjectivité qui se
met en avant. L’homme perd le respect que lui inspirait le donné
en tant que donné. Il ne veut plus tenir pour vrai que ce qu’il
a examiné; il ne veut plus s’occuper de ce qui n’a point d’utilité
pour lui. Il veut agir par ses propres lumiéres, tourner a son pro-



PHILOSOPHIE 409

fit tout ce qui lui arrive, étre partoutl chez lui, dire oul ou non
sur toute chose. Le désir d’une culture universelle s’éveille en
Phomme, et la philosophie se met au service de ce désir.

Mais comme c’est la premiére fols qu’on entre dans cette voie,
on ne réussit pas du premier coup a y marcher avec rectitude.
L’homme n’a pas encore discerné en lui le point ou il faut se pla-
cer pour voir 'univers sous son vral jour et garder 1’équilibre
dans sa conduite. La science telle qu’elle existe, ne suffit plus aux
besoins de l'intellicence : on la trouve trop restreinte, on juge ses
concepts fondamentaux incertains et contradictoires. Les réflexions
par lesquelles les sophistes ameneérent ces idées a la lumiere de la
conscience ont une incontestable valeur, et ’on ne doit pas notam-
ment rabaisser I'importance du scepticisme de Protagoras pour les
questions relatives 4 la théorie de la connaissance. Mais, au lien
de compléter la physique par une éthique, les sophistes rejettent
entierement la physique ; au lieu de se meltre en quéte d’une
nouvelle méthode scientifique, ils nient la possibilité de la science.
{l en est de mame dans le domaine moral. Les sophistes remar-
guent a bon droit gue la vérité d’un principe, que le caractére
obligatoire d’une loi, ne sont pas suffisamment garantis par 'exis-
tence de cette loi dans les faits, que la coutume n’est point, & elle
seule, une preuve suffisanle de la nécessité de la chose. Mais, au
lleu de chercher dans 'essence des opérations et des relations
morales les raisons intrinséques de I'obligation, ils se contentent
d’un résultat négatif, consistant a dénier toute valeur aux lois
existantes, et & rejeter les moeurs et les opinions traditionnelles ;
et leur négation ne laisse subsister comme élément positif que
Iaction fortuite de P'individu, sans loi ni principe généraux pour
la regler, ¢’est-a-dire le caprice et I'intérét personnels.

Telle est aussi l'attitude des sophistes en face de la religion.
Nous ne pouvons leur faire un reproche d’avoir douté des dieux
populaires et d’avoir vu en eux des créatures de 'esprit humain ;
nous devons méme tenir pour considérable 'importance historique
de ce doute. Ici encore, leur seul tort est de n’avoir su compléter
cette négation par aucune affirmation, d’avoir sacrifié, avec la
croyance aux dieux populaires, toute religion en général. Par 14,
Pceuvre d’émancipation des sophistes est, dans son essence, super-



410 BULLETIN

fislelle et étroite, dépourvue de caractére scientifique, et dange-
reuse dans ses résultats. Mais tout ce qui nous parait trivial ne
’était pas pour les contemporains des premiers sophistes ; et beau-
coup de fautes dont la gravité a été révélée par 'expérience et par
le temps n’étaient pas faciles a éviter au début. La sophistique est
le fruit et I'instrument de la plus profonde révolution qui ait eu
lleu dauns les 1dées et dans la vie intellectuelle du peuple grec. Ce
peuple était au seuil d’une ére nouvelle : il voyait s’ouvrir devant
lui la perspective d’une liberté et d’une civilisation inconnues,
Avons-nous le droit de nous étonner que ces hommes aient été
pris de vertige sur les hauteurs qu’ils avaient si vite gravies, que,
dans cet énivrement d’eux-meémes, ils soient allés trop loin, qu’ils
ne se solent plus cru liés par des lois qu’ils voyaient sortir de la
volonté humaine, qu’ils aient tenu toute chose pour des phéno-
meénes subjectifs, par cette raison que nous voyons toute chose dans
le miroir de notre conscience? La science antérieure apparaissait
comme une illusion, et 'on n’avait pas encore trouvé de science
nouvelle, Les puissances morales existantes étaient incapables de
rendre raison de leur droit, et la loi supérieure qui git dans 'ame
de Thomme n’était pas encore connue. On voulait franchir les
hornes de la philosophie de la nature, de la religion de la
nature, de la morale de la nature ; et qu’avait-on a mettre & leur
place? Rien que la subjectivité empirique, soumise aux impressions
extérieures et aux penchants des sens. C’est ainsi qu’en voulant
s’affranchir du donné, on retomba sous la dépendance immeédiate
de ce méme donné ; c’est ainsi qu’une tentative qui étail légitime
quant a sa tendance générale engendra, par suite de son caractére
exclusif, des résultats funestes pour la science et pour la vie.

Mais cet exclusivisme était inévitable, et 'histoire de la philo-
sophie n’a pas non plus sujet de s’en plaindre. Si la fermentation
de I'époque a laquelle les sophistes appartiennent a fait monter a
la surface beaucoup de matiéres troubles et impures, la pensée
devait subir cette fermentation pour devenir la limpide sagesse de
Socrate. Il a fallu a PAllemagne la période dite d’émancipation
intellectuelle (Aufklirung) pour avoir un Kant : il a fallu aux
Grecs la sophistique, pour avoir un Socrate et une philosophie
socratique.



	Philosophie

