
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1882)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

THEOLOGIE

GUTBERLET. — L'ŒUVRE DES SIX JOURS1.

RjEHM. — LE RÉCIT BIBLIQUE DE LA CRÉATION 2.

Le D1 Gutberlet est un théologien catholique qui s'est déjà fait
connaître par plusieurs publications. Dans la brochure qu'il vient
de faire paraître, il s'est proposé d'étudier l'Hexaéméron biblique
dans sa relation avec les résultats acquis de nos jours par les

sciences naturelles. On peut, dit-il, entreprendre l'étude du
premier chapitre de la Genèse au point de vue purement exégétique ;

telle n'est pas l'intention de notre auteur. On peut aussi aller dans

la voie de l'apologétique jusqu'à vouloir chercher dans la science

la confirmation du récit biblique dans ses moindres détails ;

M. Gutberlet ne se propose pas d'aller jusque-là. Il se contente de

demeurer sur le terrain défensif ou passif, comme il l'appelle, et

cherche à démontrer « qu'il n'y a pas le plus petit désaccord entre

une interprétation raisonnable quelconque de l'Hexaéméron biblique

d'une part et les résultats assurés des sciences naturelles
d'autre part. »

C'est donc bien une apologie du récit biblique de la création

' Das Sechstagetcerk, von D1' Constantin Gutberlet. — Francfort s/M,
Fœsser, 1882. 36 pages. (Frankfurter zeitgemässe Broschüren, neue Folge
herausgegeben von Dr Paul Haffner, Band III, Heft 5.)

- Der biblische Schöpfungsbericht, Vortrag von D. Eduard-C.-Aug.
Kiehm. — Halle a/S, Strien, 1881. 30 pages.



372 BULLETIN

qu'il a eu l'intention d'offrir à ses lecteurs (pag. 34). Il tient
absolument à démontrer que la Bible et la science doivent être d'accord

(pag. 12), et il ajoute (ibidem) : « Nous sommes tout à fait
sûr que l'Ecriture sainte ne renferme que vérité infaillible. »

Tels sont le point de départ et le but de la brochure que nous
examinons. Son intérêt réside dans l'exposé succinct qu'elle donne
des cinq divers systèmes présentés pour mettre d'accord le récit
de la Genèse et la façon dont la science rend compte de l'origine
du monde. Ces cinq théories ou ces cinq tentatives, comme M.
Gutberlet les nomme, sont les suivantes :

1° Les uns placent l'œuvre des six jours avant les périodes
géologiques.

2° D'autres après les périodes géologiques.
3° D'autres encore entre ces périodes.
4° D'autres dans ces périodes.
5° D'autres enfin au-dessus (et par conséquent en dehors) de

ces périodes.
Disons tout de suite que l'auteur se rattache personnellement à

la quatrième manière de voir. Il reconnaît toutefois que les trois

premières ont vis-à-vis des éeux dernières l'avantage de mieux

répondre aux termes mêmes du récit biblique; en revanche, elles

sont plus faibles en face des objections de l'ordre scientifique. Il
accorde que nul des systèmes en présence n'est exempt de

difficultés, les unes tenant au texte même de la Genèse et les autres

aux faits proclamés par les sciences naturelles. Il faut donc

examiner tout et retenir ce qui est bon. Avant d'exposer les cinq
théories, l'auteur nous donne d'abord le récit biblique, ensuite une
brève esquisse de l'origine des choses telle que la science la

formulerait actuellement. Nous ne sommes pas compétent pour juger
si cet exposé, fait au nom de la science, serait effectivement accepté

tel quel par tous les naturalistes, astronomes, géologues, etc. En

tout cas, M. Gutberlet a eu l'intention et la prétention de reproduire

très sincèrement et objectivement l'état des faits.
Puis il passe à l'examen des cinq systèmes, qu'il assigne chacun

à un représentant attitré. Ici, il ne faut pas s'étonner de voir citer
surtout des noms catholiques. Pour la première théorie, Bosizio;

pour la seconde, Kunlz ; pour la troisième, Pini ; pour la qua-



THÉOLOGIE 373

trième, qu'il appelle point de vue concordiste et qu'il dit être « le

plus généralement accepté, » il cite les noms de Güttier et d'Eb-
rard ; enfin, pour la cinquième explication, il mentionne les noms
de Reusch, Michelis et Schäfer, et qualifie leur opinion d'idéaliste.

Comme nous nous proposons seulement d'analyser brièvement
et dans ses traits essentiels le travail de M. Gutberlet, nous ne

nous arrêterons pas sur les trois premières théories, qu'il ne

déclare point inacceptables, quoiqu'elles lui suggèrent certaines

réserves.

Nous arriverons directement au quatrième système, celui qui est

effectivement le plus répandu et auquel notre auteur adhère

catégoriquement. Pour adopter ce point de vue, il faut nécessairement

admettre que le mot hébreu yôm, jour, dans le chapitre premier
de la Genèse, désigne des périodes indéfinies, et que les expressions

de soir et de malin n'ont pas d'autre portée que de marquer
la fin et le commencement de ces périodes.

Ce point admis, M. Gutberlet expose de la façon suivante la

« concordance » du récit biblique et des données scientifiques.
Nous pensons ne pas faire œuvre inutile en reproduisant ce

tableau.

Sciences naturelles.

Au commencement était la
matière informe, de laquelle se forma
le Kosmos, c'est-à-dire la terre et
tout ce qui n'est pas la terre (les
cieux).

Le globe terrestre, encore trop
chaud, ne contenait pas d'êtres
organiques vivants et était entouré
d'une épaisse couche de vapeurs et
de gaz qui devinrent graduellement

liquides et couvrirent toute
la terre d'une mer primitive.

Par là, l'épaisseur de la couche
de vapeurs diminua, la lumière
diffuse de sphères extraterrestres
éclaira notre globe.

De puissantes accumulations
d'atomes en forme de vapeurs rétablirent

l'obscurité primitive jusqu'à

Bible.

Au commencement Dieu créa
les cieux et la terre.

La terre était informe et vide;
les ténèbres étaient à la surface
de l'abîme et l'esprit de Dieu flottait

(planait) sur les eaux.

Dieu dit: Que la lumière soit! Et
la lumière fut.

Dieu sépara la lumière d'avec les

ténèbres; il appela la lumière jour
et les ténèbres nuit.



374 BULLETIN

ce que la lumière sortît
triomphante de la lutte et éclairât d'une
manière durable l'un ou l'autre des

deux hémisphères.
Une portion des éléments gazeux

et vaporeux forma l'air respirable;
une autre portion de ces éléments
devint une masse liquide.

La formation des montagnes
primitives azoïq ues produisit entre les
continents et les mers une distinction

qui, au travers des périodes
géologiques, donna sa forme à la
terre.

Il se forma d'abord une végétation.

Dans l'intervalle, les pi-ocès
cosmiques s'étaient achevés, la
lumière avait trouvé dans le soleil
et les étoiles ses porteurs réguliers.

La végétation et les astres
constituaient les conditions d'existence

de la vie animale, qui se

développa, en même temps que le
monde végétal, d'après une échelle
déterminée.

Dieu fit le firmament (l'étendue)
et sépara les eaux qui sont (étaient)
au-dessous du firmament de celles

qui sont (étaient) au-dessus du
firmament.

Dieu dit: Que les eaux qui sont
au-dessous du ciel se rassemblent
en un seul lieu et que le sec
paraisse. Et Dieu appela le sec terre
et il appela l'amas des eaux mers.

Dieu dit : Que la terre produise
de la verdure, de l'herbe... des
arbres fruitiers... Et la terre produisit...

Dieu fit les deux grands
luminaires, le grand luminaire pour
présider au jour et le petit luminaire

pour présider à la nuit ; il fit
aussi les étoiles.

Et Dieu créa les animaux
aquatiques, etc.

Notre auteur est si satisfait de l'exactitude du tableau concor-
diste ci-dessus, dans sa partie géogonigue, qu'il ne veut pas qu'on

y renonce à cause de certaines objections paléontologiques, et il
s'évertue à les réfuter.

Pour nous, nous éprouvons devant le tableau que nous venons
de traduire et devant les réflexions qui l'accompagnent un sentiment

analogue à celui qu'a exprimé M. Ducasse ì à propos de

l'ouvrage de M. le pasteur Pozzy, la Terre et le Récit biblique de

la création (Paris 1875) : « On lit son ouvrage sans fatigue et avec

1 F. Ducasse, Etude historique et critique sur le transformisme, pag. 117.

— Nîmes, 1876.



THÉOLOGIE 375

un intérêt croissant; on est intéressé et convaincu. Ce n'est qu'après

avoir fermé le livre et avoir réfléchi, que les objections se

forment, naissent et réagissent contre cette première impression. On

se demande si cet accord entre les jours bibliques et les couches

géologiques est aussi rigoureux que le veut M. Pozzy ; si tel fait
n'est pas présenté d'une manière trop favorable à la thèse de l'auteur

; si tel texte n'est pas un peu détourné de sa signification, ou
si on ne lui fait pas dire plus qu'il ne dit ; si cette nature est la

véritable ou si elle est un peu amendée par M. Pozzy ; si cette

pensée appartient bien à Moïse ou à son commentateur. »

Oui, on se dit tout cela, et plus on examine le « tableau concor-
diste j> plus on est frappé des désaccords réels qui se dissimulent,
il est vrai, mais qui n'en existent pas moins. Pour ne citer qu'un
exemple, voyez la façon dont les sciences naturelles sont appelées
à rendre compte du fait qui doit correspondre à l'œuvre du

quatrième jour biblique (création des deux grands luminaires) : « Dans

l'intervalle, les procès cosmiques s'étaient achevés, la lumière
avait trouvé dans le soleil et les étoiles ses porteurs réguliers. »

Cette phrase est un chef-d'œuvre d'équivoque. Le soleil et les

étoiles existaient-ils, oui ou non, antérieurement à ce moment-là?
Et qu'est-ce que cette lumière qui cherche et trouve des porteurs
réguliers? M. Gutberlet doit avoir eu le sentiment que ceci

constituait un point faible dans le système qu'il prône, car il y revient
à l'avant-dernière page de sa brochure. Il y fait remarquer que
le point de vue du récit biblique est géocentrique et non pas hé-

liocentrique, ce qui est parfaitement vrai, mais ce qui n'atténue

en rien la difficulté qui nous occupe ; il fait ressortir que Dieu

fait les luminaires (âsâ) et ne les crée pas (bârâ) ; selon lui, le

texte signifie simplement que ce n'est qu'au quatrième jour que
le soleil devint pour la terre ce qu'il est maintenant. Comparez

pag. 28, où il admet que l'épaisse atmosphère terrestre masqua la

vue du soleil jusqu'au quatrième jour, tout en permettant à cet

astre d'exercer une action bienfaisante sur la végétation '.

' La manière dont l'œuvre du premier jour, à savoir la séparation du
jour et de la nuit, se trouve décrite dans la colonne des sciences
naturelles, ci-dessus, montre aussi d'une façon claire que la terre est censée

déjà alors tourner sur son axe. et que ses deux hémisphères sont alterna-



376 BULLETIN

Comme exégète, nous ne pouvons nous empêcher de frémir
devant des interprétations de ce genre et nous voudrions voir
observer plus strictement le principe formulé à la page 21 de

notre brochure : « On ne doit pas s'écarter sans raison valable du

sens propre et prochain des textes, sous peine de voir paraître les

conceptions les plus aventureuses du sens des Ecritures. »

Nous avons fait en étudiant l'exposé du système dil concordiste

que nous donne M. Gutberlet, la même expérience que nous
avaient fait faire antérieurement d'autres ouvrages écrits au même

point de vue : il nous semble que toute théorie de ce genre pèche

doublement, en faisant violence au texte et en faisant violence aux
faits reconnus et constatés par la science. On n'harmonise pas des

détails incompatibles sans leur faire subir une certaine contrainte.

Or, c'est là ce que les exégètes ne devraient pas mieux accepter

que les naturalistes.
Nous préférons donc infiniment, à la méthode concordiste, celle

que M. Gutberlet appelle la théorie idéaliste, dont la pensée
fondamentale est celle-ci : « L'Ecriture sainte n'a pas pour but de

nous donner la clef des problèmes scientifiques, mais uniquement
de nous communiquer des vérités religieuses. Il ne peut donc être

question dans l'Hexaéméron d'astronomie, de paléontologie, de

géologie en tant que sciences. Les six jours de la création sont
seulement six sections de la pensée créatrice de Dieu, qui se sont
réalisées soit simultanément, soit successivement. Les divers

moments de cette activité créatrice ne sont pas dans une relation

chronologique, mais dans un rapport de causalité Les six actes

de la création sont disposés et réunis entre eux par une belle
architecture que saint Thomas a déjà remarquée,... etc. »

C'est là tout à fait notre point de vue et c'est celui qui se trouve

exposé et développé dans la brochure de M. Riehm, plus en détail

et avec plus de force que dans les quelques pages que lui consacre
M. Gutberlet. Nous pouvons donc abandonner maintenant celui-ci,
non sans rendre témoignage à la manière courtoise et objective avec

laquelle il expose et réfute les idées qui ne sont pas les siennes.

tivement éclairés. Donc si le texte bibliques dit que Dieu fit les luminaires
le quatrième jour, il faut, pour arranger la concordance, que cela signifie
qu'il les avait déjà faits dès le premier jour.



THÉOLOGIE 377

Nous ajouterons que l'opuscule de ce théologien catholique nous a

paru empreint en général d'un désir sincère de traiter les questions

au point de vue impartial qui est celui de la vraie science. Il y a

pourtant bien une trace perceptible d'à priori dans la facilité avec

laquelle M. Gutberlet accepterait, à défaut de la quatrième théorie,
l'une des trois premières, parce qu'à ses yeux il faut qu'il y ait un
accord possible. Tout en rendant hommage à l'élévation religieuse
de la solution idéaliste, il ne s'y range pas, parce qu'il recule

devant l'idée d'une narration non-historique dans l'Ecriture. Ceci

ne doit pas nous étonner, si nous considérons l'Eglise à laquelle
M. Gutberlet appartient et les prémisses qu'il a posées lui-même.

Passons à la seconde publication qui doit nous occuper. Le

savant professeur de Halle nous offre sous forme de brochure une

conférence qu'il a prononcée en avril 1881 successivement à

Francfort s/Main et à Darmstadt. Tandis que l'opuscule de

M. Gutberlet portait plutôt le cachet d'une dissertation, l'œuvre
de M. Riehm revêt davantage un caractère oratoire. Cette séance,

consacrée au récit biblique de la création, fait partie d'une série
de discours destinés à traiter des questions religieuses ; le
conférencier cherchera donc dans son sujet la réponse à une question

religieuse, et mesurera la valeur du récit biblique d'après la

valeur de cette réponse ; il est convaincu, quant à lui, que le

domaine religieux est et demeurera le plus élevé et le plus important

des domaines soumis à l'activité de l'esprit humain, et répète
volontiers cette parole de Jean-Paul : « La première page du document

mosaïque a plus de poids que tous les in-folios des

philosophes et des théologiens. »

Dans une première partie, M. Riehm expose le contenu, les

prémisses, la disposition et la marche progressive du récit biblique.

Nous pourrions relever dans ces pages mainte remarque
intéressante ; nous nous contenterons de mentionner l'observation
relative au quatrième jour, à la création des luminaires. Pourquoi
les astres n'apparaissent-ils que dans la seconde moitié de l'Hexaéméron,

et sont-ils ainsi coordonnés aux créatures vivantes? C'est

que l'antiquité la plus reculée les a envisagés, eux aussi, comme
des êtres vivants. Cette conception a conduit les religions naturalistes

à les adorer, tandis que dans l'Ancien Testament la poésie



378 BULLETIN

seule semble parfois refléter cette pensée. Mais le point intéressant,
remarquable, c'est que, tout en les coordonnant aux êtres vivants,
le récit de la Genèse les présente uniquement comme luminaires,
il ne relève que le but de leur création, et se met ainsi en opposition

évidente avec la déification païenne des astres. La conception

poétique des astres comme êtres vivants se trouve ici rectifiée par
la pensée religieuse sobre, sérieuse, sévère, inexorable. Nous

avons tenu à reproduire ce passage, parce qu'il nous semble

caractéristique : il ne faut jamais oublier, en étudiant les récits

bibliques, de les mettre en regard des données correspondantes
des religions polythéistes, et alors le monothéisme israélite fait
sentir son influence réformatrice ; il épure, simplifie et élève.

La seconde partie du discours commence par cette question :

« Que devons-nous chercher dans le récit biblique de la création »

Le conférencier constate que de nos jours, tout le monde s'incline
devant les résultats acquis par les sciences de la nature. On va

jusqu'à avouer que le récit biblique n'est pas un compte rendu
strictement historique, on cherche seulement à maintenir qu'il y
a une « concordance idéale » entre la description sommaire et à

grands traits que nous donne la Genèse et l'histoire de la création

telle que la science la retrace.
Ce besoin se comprend, ce désir est naturel En effet, de toutes

les traditions de l'antiquité, celle qui se rapproche le plus du récit
formulé par la science moderne, c'est assurément la tradition

biblique. M. Riehm caractérise ces rapports frappants, en rendant

pleinement justice aux éléments de vérité si abondants dans le

texte de la Genèse. Et pourtant, il doit reconnaître qu'il y a une
différence profonde non seulement dans les détails, mais aussi

dans la conception générale des deux récits en présence. Quoi

d'étonnant, étant donné la différence des points de départ Le récit

biblique part de la base commune à toute l'antiquité, de l'idée que
les anciens se faisaient de l'origine des choses. Quiconque connaît
les résultats de la science moderne, non seulement s'achoppera
à un certain nombre de faits indiqués dans la narration biblique,
mais se heurtera tout autant à certaines omissions. Car certains
faits d'une importance capitale sont passés sous silence.

Cela étant, peut-on encore se proposer de mettre d'accord les



THÉOLOGIE 379

périodes géologiques et les six jours de la création? On s'y évertue

en recourant à des interprétations artificielles. Les jours deviennent

des périodes indéfiniment élastiques. L'état liquide et igné du globe

primitif se trouve « indiqué » ou « sous-entendu » dès les

premiers mots de la Genèse. La création du soleil et de la lune,
devient une simple apparition retardée par les brouillards.

Ces tentatives partent d'intentions excellentes, et pourtant, dans

l'intérêt même de la foi biblique, il faut protester contre elles. Je

n'ai pu, raconte M. Riehm, m'empècher d'avoir honte en lisant

ces mots ironiques de Huxley : « Quiconque ne sait pas l'hébreu
doit admirer la merveilleuse flexibilité de cette langue, qui
permet les interprétations les plus divergentes. » Hélas il n'est que

trop vrai I ces violences herméneutiques ne servent qu'à déconsidérer

le texte de l'Ecriture, sans compter qu'elles lui font souvent

perdre sa saveur et son sens original.
Reconnaissons une bonne fois que, pour découvrir de quelle

manière le monde s'est formé, ce n'est pas à la Bible qu'il faut

s'adresser, mais bien à la science et aux savants. La Bible elle-

même nous invite à ne chercher dans sa première page que les

vérités de la foi et non les connaissances mondaines. En effet,
dans les autres passages bibliques où il est question des origines,
les faits religieux fondamentaux attestés sont les mêmes, mais la

marche extérieure est différente. Voyez Genèse II, 4 et suivants;
Job XXXVIII, 4 et suivants ; Psaume CIV. Dans aucun de ces

textes nous ne retrouvons le cadre des six jours. Ainsi l'Ecriture
elle-même met l'accent sur le contenu religieux du récit de la

création. Quel est ce contenu religieux? Tel est le thème que
traite la troisième partie de la conférence.

Il est bien plus essentiel de comparer la tradition biblique de la

création avec les traditions des autres peuples sur le même sujet

que de la rapprocher des données fournies par les sciences
naturelles. Il y a des points de contact entre la narration israélite et
celles des autres nations, surtout des nations de l'Asie occidentale,
des nations sémitiques. Ceci leur assigne une origine commune,
l'antique Babylonie. Les documents cunéiformes nous fournissent,
fragmentairement, un récit parent de celui que nous lisons dans

la Genèse. Mais les ressemblances ne font que manifester plus



380 BULLETIN

clairement les dissemblances et font ressortir victorieusement le

génie religieux qui a imprimé son sceau sur la page de l'Ecriture

que nous étudions. Ce qui lui assigne son caractère à part, c'est la

religion d'Israël, comme l'a reconnu et proclamé Alexandre de

Humboldt. Ce n'est pas seulement le monothéisme, c'est-à-dire la

croyance à l'unité de Dieu, c'est le monothéisme israélite, c'est-à-

dire la foi en un Dieu unique, libre, vivant, personnel, tout-puissant.

Les cosmogonies païennes se combinent en général avec des

théogonies, ou bien elles portent la fâcheuse empreinte du
dualisme. Rien de semblable ici. Ce qui est mis en relief, c'est la libre
volonté créatrice de Dieu, se manifestant par la parole, et (fait
important) ayant un commencement et une fin.

Ces vérités religieuses, déposées dans notre récit biblique de la

création, sont en dehors de toute discussion de la part des sciences

de la nature, tant que celles-ci demeurent sur leur terrain propre.
Quand les savants en viennent à contredire les affirmations
religieuses de la Bible, c'est qu'ils ne parlent plus au nom de la
science expérimentale, mais au nom d'une philosophie de la

nature.

Insistons encore sur le caractère téléologique du récit de la création,

marqué par ce refrain : « Et Dieu vit que c'était bon. » La
science moderne ne veut pas entendre parler de but, de finalité,
et dans son domaine elle a raison. Mais son domaine est précisément

différent de celui de la religion. Dieu, tel qu'il ressort du

récit de la Genèse, est un Dieu bon, ayant un dessein d'amour
dans son œuvre créatrice et la faisant culminer en l'homme.
L'homme est créé à la ressemblance de Dieu, pour dominer sur
la nature entière. Et c'est pour l'homme que Dieu crée ici-bas son

royaume, qui doit se réaliser d'abord en Israël et dont un des

principes fondamentaux, le sabbat, se trouve indiqué dans la
parole : « Et Dieu se reposa le septième jour. » A la lumière du ré-
cil biblique de la création le monde entier nous apparaît sous son

vrai jour : le règne de Dieu en est le terme, l'homme n'est pas
seulement créé de Dieu, mais créépowr Dieu.

Est-il besoin de dire en terminant que ce récit a une valeur

incomparable et ineffaçable? On peut décrire avec une exactitude

plus rigoureuse les origines de notre globe, mais jamais aucun ré-



THÉOLOGIE 3S1

cit n'a exprimé avec une simplicité aussi majestueuse la foi au

Dieu créateur. Ce récit a déjà triomphé d'innombrables superstitions;

il vaincra aussi, nous en avons l'assurance, le paganisme
moderne qui déifie la nature, et le matérialisme qui nie Dieu et

qui nie l'esprit. Nous vivons dans cette espérance, et nous comptons

qu'elle se réalisera toujours mieux, à mesure qu'on s'habituera

à ne chercher dans ce récit la réponse à aucune autre question

qu'à la question des questions, à la question religieuse.
Ainsi se termine la conférence de M. Riehm. Nous l'avons

analysée en détail et avec une vraie jouissance. Nous espérons que les

lecteurs de la Revue nous pardonneront notre prolixité : il s'agit
d'un problème si grave, le sujet débattu est si actuel, enfin il
touche à plusieurs questions si brillantes, que l'on comprendra
aisément que nous n'ayons pu résister au désir de laisser quelque
temps la parole à la voix autorisée de M. Riehm.

Lucien Gautier.

E. Chastel. — Le christianisme au moyen age L

L'histoire du christianisme au moyen âge est, sans contredit,
une des pages les plus intéressantes des annales de la civilisation

européenne. Cette époque, riche en incidents dramatiques et

variés, présente des enseignements utiles à recueillir, même de nos

jours. En effet, la question si complexe des rapports de l'Eglise et

de l'Etat, pour ne parler que de celle-là, ne date point de hier.
Elle agite et préoccupe tout le moyen âge, suscitant des guerres
sanglantes, d'ardentes inimitiés, de vives controverses, auxquelles

prendra part, entre autres, le plus grand génie poétique de l'Italie.
L'Eglise elle-même renferme, eu son sein et sous l'unité de son

dogme et de son organisation, de nombreux ferments d'opposition
à la théologie dominante, ferments qui donneront lieu à des hérésies

que Rome s'efforcera d'éteindre dans le sang. Mais ses efforts

destructeurs ne seront point couronnés d'un entier succès; les

1 Histoire du christianisme depuis ses origines jusqu'à nos jours, par
Etienne Chastel, professeur de théologie historique à l'université de

Genève. Tom. Ill : Moyen âge. Dp l'hégire de Mahomet à la réformation de

Luther. — Paris, Fischbacher, 1882. 638 pag. grand in-S°.

THC.OL. ET PHIL. 1882. 28



382 bulletin
idées d'un "Wiclef, d'un Jean Hus couveront sous la cendre,
préparant la réforme plus radicale de Martin Luther. Même sous les

barreaux du cloître, du sein de cette milice monacale, vouée par
état à la défense de l'unité catholique, des voix courageuses
protestent contre la corruption des clercs et la dévotion formaliste de

l'époque, tandis que des penseurs pieux, dégoûtés de la sécheresse

de la philosophie régnante, s'absorbent dans les rêveries d'un
mysticisme si hardi que, côtoyant l'hérésie, il touche parfois à la libre
pensée.

Le moyen âge, à ses débuts, est un temps de recul pour le

christianisme. La conquête musulmane enlève à l'Eglise orientale
la Syrie et l'Egypte, à celle d'Occident, la plus grande partie de la

péninsule ibérique. Jérusalem, la cité sainte, est tombée au pouvoir

du croissant, le saint sépulcre est profané par la présence de

l'infidèle. En même temps les chrétiens grecs, irrités des prétentions

du siège de Rome à la domination universelle, s'éloignent
de plus en plus de leurs frères latins, jusqu'au jour où, l'ambition
des papes d'un côté, le fanatisme des moines de Constantinople de

l'autre, amènent une rupture complète et désormais irréparable.
Au reste, à partir des invasions arabes, l'Eglise d'Orient ne joue

plus dans le monde chrétien qu'un rôle secondaire. La Russie

exceptée, elle ne fait plus de conquête importante. Son clergé, en

général, manque de culture scientifique, la piété des masses

dégénère en un pur formalisme, la prédication s'inspire exclusivement

des légendes des saints, les signes de croix, les génuflexions
deviennent des actes essentiels du culte.

Les pertes subies par l'Eglise orientale furent en quelque
manière compensées par les conquêtes de l'Eglise latine sur les

peuplades barbares et encore païennes qui couvraient le sol de

l'Europe. Des bandes de missionnaires intrépides se répandent
au milieu des tribus encore attachées au polythéisme, y répandant
à la fois les lumières de l'Evangile et celles de la civilisation. A
leur voix, les Saxons, conquérants de l'Angleterre, embrassent la

religion nouvelle. L'Irlande les imite. Les îles britanniques voient

s'élever sur leur sol de nombreux monastères qui deviennent de

vraies écoles de missions. De ces cloîtres sortira Colomban qui,
aidé de son disciple saint Gall, portera l'Evangile en Helvétie,



théologie 383

tandis que d'autres moines bretons convertiront la Flandre et le

Brabant. Au VIIe siècle, le paganisme germanique avait disparu
des terres autrefois soumises à la domination des Césars, il fallait
le poursuivre au delà du Rhin. Un Anglais, saint Boniface, appuyé

par le siège de Rome et assisté d'autres religieux ses compatriotes,
fit de la conversion des Germains l'œuvre de sa vie et du siège

archiépiscopal de Mayence le centre ecclésiastique de tous les pays

qui forment l'Allemagne actuelle.

Le rétablissement de l'empire d'Occident, en faveur de Charlemagne,

contribua aussi grandement à la propagation du Christianisme.

Les nouveaux souverains étaient en effet bien différents de

leurs prédécesseurs de la Rome antique. Oints et couronrés par
les papes, à l'instar des rois de l'ancienne alliance, ils revêtaient

par cette consécration un caractère spécialement religieux. Envisagés

par leurs peuples comme les protecteurs attitrés de l'Eglise,
les vicaires temporels de Dieu sur la terre, tandis que le pape en
était le représentant spirituel, ils considéraient comme leur
premier devoir de favoriser la propagation de l'Evangile. En agissant

ainsi, les nouveaux Césars travaillaient au reste dans leur propre
intérêt; un pays acquis à l'Eglise l'étant, du même coup, à leur
domination. La papauté et le pouvoir impérial marchaient donc de

concert à la poursuite d'un même but, la réunion des peuples de

l'Europe occidentale sous une seule autorité religieuse et sous

un seul pouvoir politique. Charlemagne, qui cherche à expulser les

Arabes de la péninsule ibérique pour y rétablir le catholicisme,

passe une grande partie de son règne à combattre et à convertir
les Saxons. Un siècle plus tard, ceux-ci donnant à leur tour des

souverains à l'Occident, travaillent résolument à l'extirpation du

polythéisme scandinave. Les croisades elles-mêmes, ces expéditions

inspirées par le génie aventureux d'une noblesse turbulente
et guerrière, ouvrirent un nouveau champ d'activité à la propagande

religieuse. Saint Louis, mis par ses campagnes en Orient

en rapport avec les Tatares, envoya en Chine des missionnaires

qui y eurent quelque succès jusqu'au jour où la chute de la
dynastie mongole vint anéantir le fruit de leurs efforts. Enfin, dans

les dernières années du XVe siècle, la découverte du nouveau
monde attira dans ces contrées inconnues des anciens des pion-



384 bulletin
niers de la foi, parmi lesquels brille au premier rang le pieux et
vénérable las Casas. A la même époque, la prise de Grenade mettai'
fin à la domination des Maures en Espagne. Ainsi, dans l'espace
dix fois séculaire qui sépare l'hégire de Mahomet de la protestation
de Luther, l'Eglise catholique a réussi à ranger sous ses lois toute

l'Europe occidentale ; mais déjà le majestueux édifice, miné de

divers côtés, chancelle sur sa base. Un examen, même sommaire,
de l'histoire intérieure de l'Eglise pendant la période qui nous

occupe suffit à le prouver.
On peut diviser l'histoire ecclésiastique du moyen âge en deux

périodes distinctes. Dans la première, s'étendant du VIIe au
XIIIe siècle, la hiérarchie catholique achève de s'organiser et
arrive à l'apogée de sa puissance. La seconde, commençant au
XIVe siècle pour se terminer au seizième, voit diminuer graduellement

l'influence et le prestige de l'Eglise ; le règne de Boniface VIII
forme la transition entre les deux époques.

Il était réservé au moyen âge d'assister au plein épanouissement
des doctrines dont les germes avaient été déposés au sein de la
société chrétienne par les docteurs des siècles précédents. L'idée
de la sainteté et de l'infaillibilité de l'Eglise domine toute la théologie

de cette époque. Repousser les enseignements de cette grande
corporation religieuse, se séparer de sa communion, c'est d'un même

coup encourir la damnation éternelle et se priver de ses droits

politiques et sociaux, car l'anathème ecclésiastique entraîne la mise

au ban de la société civile. Le christianisme se confond avec

l'Eglise qui elle-même s'incarne dans le clergé, de sorte que la

soumission passive à l'autorité de celui-ci devient la vertu principale,

pour ne pas dire unique, du fidèle, le seul moyen d'obtenir le salut,

que Christ a promis à ses disciples.
Les prêtres, entourés d'un si grand prestige, étaient cependant

bien inférieurs en culture et en distinction à ceux des âges précédents.

Recrutés surtout parmi les serfs ou les barhares, ils étaient

en général ignorants et grossiers. Le clergé régulier, en revanche,
conservait pieusement les traditions de la civilisation des âges
précédents et brillait aussi bien par sa science que par l'ardeur de

sa foi. On le sait, en effet, si la littérature, les arts, l'industrie
même n'ont pas péri sans retour dans le naufrage de la société



THÉOLOGIE 385

antique ni complètement disparu de nos régions occidentales,

grâce doit en être rendue aux moines qui se vouaient à la fois à la

prière, à l'étude et au travail manuel ; c'est là un titre qui ne se

prescrit pas.
L'établissement du régime féodal apporta de sensibles modifications

clans la situation des évêques. Devenus, à titre d'opulents

propriétaires fonciers, grands vassaux des rois, ils exercèrent,

en vertu de leur rang et de leurs lumières, une influence prépondérante

dans les conseils de l'Etat. En revanche, l'extension du

droit de patronage, l'institution des chapitres de cathédrales

possédant, sous le nom de merise capitulaire, leur fortune particulière
soustraite à l'administration de l'évêque, l'exemption de la juridiction

de l'ordinaire accordée à presque tous les couvents, restreignirent

considérablement les pouvoirs religieux de l'épiscopat.
L'état de guerre permanent dans lequel vivait la société féodale,
rendant fort difficile la tenue régulière des conciles provinciaux,
les métropolitains perdirent, à leur tour, toute autorité effective

sur leurs suffragants et ne conservèrent plus qu'une primauté
honorifique.

Il était cependant un pouvoir qui gagnait sans bruit tout le
terrain perdu par l'épiscopat ; nous voulons parler du saint-siège.
La papauté, protectrice naturelle des Eglises fondées en pays païens,
s'était attribué peu à peu la nomination à la plupart des bénéfices.

En outre les clercs, dans leurs différends, aimaient mieux recourir
à Leveque de Rome qu'à leur supérieur immédiat plus rapproché
d'eux, partant plus incommode. Bientôt des légats a latere, revêtus
des pouvoirs spirituels les plus étendus, rendent l'autorité de Borne

partout présente, tandis que la publication des fausses décrétales

favorise grandement les prétentions des successeurs de saint

Pierre.
Un des traits distinctifs de la société du moyen âge était, nous

l'avons vu, l'union intime de l'Eglise et de l'Etat ; mais la bonne

entente entre ces deux puissances ne devait pas être de longue
durée.

Les papes, ayant reçu de Pépin le Bref la souveraineté temporelle

sur Rome et son territoire, furent dès lors considérés comme
les vassaux des empereurs et ceux-ci s'attribuèrent un droit de



386 BULLETIN

contrôle sur les élections pontificales. De son côté, le saint-père,
en sa qualité de vicaire du Christ, prétendait juger souverainement
de la légitimité des titres des candidats à la couronne. Il supportait
en outre avec impatience la suzeraineté de l'empire et s'efforçait
de s'y soustraire. En Allemagne même, les occasions de conflits
étaient fréquentes et inévitables.

Les évêques, nous l'avons vu, étaient devenus des membres

importants de la hiérarchie féodale. L'empereur, en sa qualité de

chef suprême de l'Etat, entendait se réserver la nomination aux
évèchés vacants et confiait trop souvent ces postes importants à

des sujets incapables ou indignes, plus recommandables par leurs
services politiques que par leur science ou leur piété. C'est alors que
Grégoire VII prend en main la cause de l'autonomie de la société

religieuse et de l'indépendance du saint-siége à l'égard des

couronnes. Il meurt à la peine, mais ses successeurs continuent son

œuvre ; la guerre des investitures éclate et se termine au bout
d'un demi-siècle par la transaction connue sous le nom de

concordat de Worms. Mais ce n'était qu'une trêve; bientôt la lutte
recommence, les deux pouvoirs rivaux se disputent, à main armée,
la prépondérance en Italie et l'empereur ne conserve plus au delà
des monts qu'une souveraineté purement honorifique.

Tandis cpie l'Eglise emploie, sans scrupule, la force des armes

pour réaliser ses prétentions dominatrices, son culte perd de jour
en jour de sa spiritualité première et se résume en pompeuses
cérémonies destinées à charmer les yeux et l'imagination des

auditeurs. De plus, il fallait à ces foules ignorantes et grossières un
Dieu en quelque sorte matérialisé. De ce besoin naît la doctrine
de la transsubstantiation, dès longtemps populaire et qui fut bientôt

adoptée officiellement, malgré les protestations de Béranger.
Aux yeux des chrétiens du moyen âge, le Christ n'était plus le

Sauveur débonnaire, l'homme doux et humble de cœur que nous
présentent les Evangiles ; mais un souverain irrité contre ses

sujets rebelles, un juge infaillible et redoutable. Il fallait un nouvel
intermédiaire entre lui et les hommes ; de là l'importance attribuée
à la Vierge dont le culte se développe de plus en plus. Bientôt on

établit la fête de l'Assomplion, en commémoration du jour où le

cvrps de la mère de Dieu fut enlevé au ciel sans passer par la cor-



THÉOLOGIE 387

ruption du sépulcre. On dédie spécialement à Marie l'office du
samedi. Au XIe siècle, on fête sa nativité, au quatorzième sa

présentation au temple, au quinzième la visitation.
Le culte se célèbre partout suivant le rituel romain et en langue

latine. Les messes solitaires où le prêtre officie devant un enfant
de chœur qui représente le peuple, celles pour les morts, se

rattachant à la doctrine du purgatoire, deviennent d'un emploi général
et fréquent. Les fidèles sont tenus de prendre la cène au moins

une fois l'an ; tandis que la crainte de profaner le sang de Christ
conduit à enlever aux laïques l'usage de la coupe. L'Eglise se mêle

du reste à tous les actes de la vie ; au détriment de sa dignité, elle
intervient dans les fêtes publiques par la représentation des mystères

et prend même sa part des orgies populaires dans la fête des

fous.

Une religion austère n'eût point été le fait de ces peuples
christianisés, mais conservant, dans une large mesure, les mœurs
licencieuses et cruelles de leurs barbares ancêtres. Pour conserver son

influence sur eux, l'Eglise dut adoucir les rigueurs de sa

discipline. Ala pénitence publique des premiers siècles, elle substitue
la confession à l'oreille du prêtre. Les pèlerinages, les jubilés
deviennent des moyens usuels de gagner la faveur du ciel. Les

indulgences, à l'origine simples compensations des peines canoniques

imposées au pécheur pour rentrer en grâce auprès de la société

religieuse, donnent lieu à des abus trop connus pour qu'il soit

nécessaire d'y insister.
Sous le rapport de la science théologique et malgré les louables

efforts de Charlemagne, les premiers siècles du moyen âge furent

un temps de stérilité presque absolue. Il faut descendre jusqu'au
XIe siècle pour rencontrer une renaissance des études religieuses.
La nouvelle théologie s'appuyait, à ses débuts, uniquement sur le

principe d'autorité; mais bientôt on chercha à s'assimiler la vérité

révélée, tantôt par la raison, au moyen des procédés de l'école,
tantôt parle cœur : de ces deux tendances, surgissent la scolastique
et le mysticisme qui exercèrent, la première surtout, une si grande
influence sur la vie intellectuelle du moyen âge.

La hiérarchie catholique, établie en maîtresse sur les ruines du

monde romain, dominait à la fois l'Etat et l'école. Les résistances



388 BULLETIN

qu'elle avait rencontrées avaient été noyées dans le sang. Elle semblait

affermie pour jamais; mais déjà apparaissent les signes

précurseurs de son déclin.
Le pouvoir royal, sorti fort diminué de l'époque de troubles et de

confusion qui suivit la chute de la dynastie carlovingienne, avait peu
à peu regagné le terrain perdu. Les monarques français les

premiers se trouvèrent en état de s'opposer aux prétentions de la curie
romaine et aux envahissements de la justice ecclésiastique. Saint

Louis, ce type du roi chrétien selon l'idéal du moyen âge, sauvegarda,

par la pragmatique qui lui est attribuée, les droits et les libertés
de l'Eglise gallicane. Son petit-fils, le rusé et astucieux Philippe
le Bel, appuyé par ses légistes, l'université de Paris et les états du

royaume, engage avec Boniface Vili une lutte d'où la papauté ressort

vaincue et affaiblie à jamais. Désormais le saint-siége, transféré

à Avignon, devient, pendant près d'un siècle, le docile

instrument de l'ambition française. Enfin cette position humiliante

des successeurs de saint Pierre révolte l'orgueil des Italiens.
Au pape d'Avignon ils opposent celui de Rome. Le schisme déchire
la chrétienté en deux camps ennemis. Les conciles convoqués pour
mettre un terme à ce scandale parviennent, il est vrai, à ranger
l'Eglise sous l'obédience d'un chef unique. Mais ils sont impuissants

à refréner la licence des clercs et les exactions de la cour
pontificale. La hiérarchie catholique a subi un échec dont elle ne

se relèvera plus. C'en est fait de l'idéal ecclésiastique du moyen
âge. Tandis que les masses populaires s'en prennent aux vices des

gens d'Eglise, les humanistes de la Renaissance, sous couleur d'un
enthousiasme sans borne pour la civilisation antique, sapent en

réalité tout le système religieux issu du christianisme, préparant
ainsi l'avènement lointain de la libre pensée. Les temps étaient

mûrs pour une réforme ; le jour de Luther était venu.
Tel est le récit que nous retrace le nouveau volume de M. Chastel.

Il nous présente un tableau fidèle de cette vie ecclésiastique
du moyen âge si cligne d'attirer l'attention de l'historien et du

penseur. Nous avouons cependant avoir remarqué avec quelque
surprise que le savant professeur de Genève admit encore l'authenticité

de la célèbre ambassade d'Alexis Comnène à Urbain II,
ambassade que M. Paparrigopoulo relègue, avec raison, nous semble-



THÉOLOGIE 389

t-il, dans le domaine delà légende1. Au reste celte légère critique
n'ôte rien ni à la valeur du livre de M. Chastel ni au talent de son

auteur. H.-M.

B.ODOLPHE StAEUKLIX. — VADIAN LE RÉFORMATEUR

DE SAINT-GALL"2.

C'est une figure trop peu connue, et pourtant bien digne de

l'être, que celle de ce réformateur laïque, humaniste, médecin,
homme d'Etat, qui fut le confident de Zwingli et le complice, —
un peu à contre-cœur d'abord, — de sa politique à la « manière

forte. » On saura gré à M. Staehelin d'avoir employé son talent
de biographe :î à ramener l'attention sur cet intéressant personnage.
Il y a environ vingt ans, M. Presse! avait déjà publié une biographie
de Vadian dans la collection qui a paru sous le titre : Vie et Œuvres
choisies des pères et fondateurs de l'Eglise réformée. Mais depuis
lors des sources nouvelles et importantes sont devenues accessibles,

grâce à la publication par M. Strickler des recez fédéraux de 1521

à 1532 et du recueil de documents relatifs à l'histoire de la

réformation en Suisse ; grâce surtout à l'édition par M. E. Götzinger
des ouvrages de Jean Kessler, le contemporain et collaborateur de

Vadian, et de ceux de Vadian lui-même. M. Staehelin a mis à

profit ces précieux documents et a su en tirer un portrait historique

et littéraire plein de couleur, d'expression et de vie. Ce

n'est pas seulement comme chrétien et comme citoyen, comme

théologien et comme homme politique qu'il nous fait connaître le

bourguemaître de Saint Gall, c'est encore comme historien et

littérateur. En même temps, cette étude jette un jour instructif
sur les rapports et différences entre la réforme suisse et la réforme

' Voy. Paparrigopoulo, Histoire de la civilisation liellénique, pag. 327

et sq.
Die reformatorische Wirksamkeit des Sankt-Galler Humanisten Vadian.

Auf Grund seiner neu veröffentlichten Schriften dargestellt von Rudolf
Staehelin, Prof. der Theol. (Extrait des Beiträge de la Société d'histoire
de Bale.) Bale, Georg, 1881, 70 pages.

M. Staehelin a consacré précédemment des notices pins ou moins
étendues a Erasme (1873), Hagenbach, son prédécesseur à la faculté de

Bâle (1875), de Wette (1880.)



390 BULLETIN

allemande, et sur le rôle joué par les principales villes suisses,
Zurich et Berne. Nous recommandons la lecture de ces pages à

tous ceux qu'intéresse l'histoire de la révolution ecclésiastique du
XVIe siècle. H. F. E.

Gustave Wabneck. — Esquisse d'une histoire des missions
PROTESTANTES l.

Le temps n'est plus, Dieu merci, où la science théologique

ignorait l'œuvre des missions ou la regardait de haut avec je ne

sais quel aristocratique dédain. Les missions ont acquis droit de

cité soit dans les traités ou systèmes de théologie pratique, soit
dans les manuels d'histoire ecclésiastique, et déjà on voit figurer
çà et là, dans les programmes universitaires, des cours sur
l'histoire des missions chrétiennes. Il est vrai de dire que les

missions de leur côté sont entrées clans une nouvelle phase, qu'elles
tendent de plus en plus à s'élever au-dessus de l'empirisme et que
leurs organes littéraires'ont commencé à poursuivre d'autres buts

que ceux de l'édification et de la réclame. La science laïque elle-
même a appris à respecter cette œuvre religieuse et ne dédaigne

pas d'utiliser les services que les missionnaires peuvent rendre et

ont déjà rendus à la science et à la civilisation.
En fait de littérature missionnaire, l'Allemagne tient

incontestablement le premier rang, non pas sans doute pour la quantité,
mais bien par la qualité de ses productions. Il paraît à Gütersloh,
depuis 1874, une revue mensuelle des missions (Allgemeine
Missions-Zeilschrift) qui est rédigée dans un esprit large et élevé, à un

point de vue vraiment scientifique. Elle a pour directeur M. le
pasteur "Warneck, de Rothenschirmbach près d'Eisleben, qui s'est fait

connaître entre autres par une très intéressante étude sur « les

rapports mutuels entre les missions et la culture moderne2. » Le
même auteur vient de publier en un petit volume à part, avec

1 Abriss einer Geschichte der protestantischen Missionen von der Reformation

bis auf die Gegenwart, von Ü1' Gustav Warneck, Pastor in
Rothenschirmbach. Leipzig, Hinrichs, 1882, VIII et 155 pages.

'- Die gegenseitigen Beziehungen zwischen der modernen Mission und
Cultur. Auch eine Culturkampfstudie. Gütersloh, Bertelsmann. 1879. XI
et 326 pages.



théologie 391

préface et appendices, l'article Missions protestantes qu'il a rédigé

pour la nouvelle édition de la Real-Encyclopœdie de Herzog. C'est

un aperçu bien ordonné et relativement complet de cette vaste

matière. Nous le recommandons tout spécialement aux jeunes

théologiens qui désireraient s'initier à un sujet qu'il ne leur est pas

permis d'ignorer.
Le XIXe siècle, qui est par excellence le siècle des missions,

occupe naturellement, dans celle esquisse, la place de beaucoup
la plus considérable. Mais, malgré les peines que la rédaction de

l'histoire de cette période moderne et contemporaine a dû coûter
à l'auteur, ce n'est pas là, à notre sens du moins, la partie la

plus méritoire de son travail. Ce qui nous a le plus intéressé ce

sont les quarante pages qu'il a consacrées aux siècles précédents.
Tl aborde, chemin faisant, la question bien moins oiseuse qu'il ne

pourrait le sembler, de savoir pourquoi les réformateurs sont restés

étrangers à l'œuvre, et même à l'idée, des missions. Les notes

ajoutées à la fin renferment également des réflexions judicieuses
sur des questions de méthode missionnaire et d'intéressantes
communications littéraires et statistiques.

N'oublions pas de dire que M. Warneck a dédié son livre à

l'Eglise des frères moraves, qui célèbre cette aminée même le

cent cinquantième anniversaire de ses débuts dans l'œuvre des

missions parmi les païens. C'est un jubilé qui intéresse le
protestantisme tout entier. H. V.

Charles Thœnes. — L'idée chrétienne du mariage et ses

adversaires modernes l
Cet ouvrage, couronné par la société de la Haye pour la défense

de la religion chrétienne, se. recommande à la sérieuse attention
du public. Il est aussi instructif pour le fond qu'il est agréable à

lire grâce à ses qualités de style et de langage.
Comme l'indique le titre, et comme l'exigeait d'ailleurs le pro-

' Die christliche Anschauung der Ehe und ihre modernen Gegner. Eine

von der Haager Gesellschaft gekrönte Preisschrift von Lie. l)r Carl Thönes

evang. Pfarrer in Lennep. — Leide, Brill, 1881, 326page=.



39<5 BULLETIN

gramme du concours, le livre se divise en deux parties : 1° l'idée
chrétienne du mariage ; 2" ses adversaires modernes.

L'idée chrétienne du mariage ressort en premier lieu du Nouveau

Testament. L'auteur établit ici une distinction qu'on lui a

reprochée et qui a bien cependant sa raison d'être : il distingue
l'idée chrétienne clans sa pureté, sans mélange d'éléments
ascétiques, et les passages du Nouveau Testament où prévalent ces

éléments-là. L'idée du mariage dégagée d'ascétisme se déduit
avant tout des enseignements de Jésus-Christ, en particulier de

Marc X, 2 et suivants. Le mariage, selon Christ, est une intime
communion de vie, tant physique que morale, entre un seul
homme et une seule femme ; il est d'institution divine ; il est

indissoluble. Sur ce dernier point, l'auteur démontre que c'est
Marc X qui exprime la pensée authentique du Seigneur, tandis

que la clause :si ce n'est pour cause d'infidélité, qui se trouve dans

Matthieu V, 32 et XIX, 9, est une adjonction de seconde main.
Cependant, dit-il, Jésus en proclamant l'indissolubilité du mariage
posait un principe moral, un idéal auquel il faut aspirer, il
n'entendait pas édicter un article de loi, un précepte juridique.

L'enseignement apostolique repose en général sur la même

conception que celle qui ressort du texte classique de Marc X.
Toutefois, il est quelques passages où la pureté de l'idée
chrétienne est plus ou moins troublée par des tendances ascétiques.
Tels sont : les directions données dans les épitres pastorales,
touchant le second mariage des anciens (1 Tim. Ill, 2 ; Tile I, 6), des

diacres (1 Tim. Ill, 12) et des veuves qui sont au service de la

communauté (1 Tim. V, 9) ; un passage de l'Apocalypse (XIV, 4)

qui, lors même qu'on ne le prend pas à la lettre, érige cependant

la virginité, le célibat, en symbole de la pureté des cent

quarante quatre mille qui sont rachetés d'entre les hommes

comme des prémices consacrées à Dieu et à l'Agneau ; enfin et

surtout 1 Cor. VIL M. Thœnes soumet ce texte à une étude
approfondie. Il constate que la manière dont Paul envisage et représente
le mariage dans ce chapitre se concilie difficilement, non seulement

avec l'enseignement de Christ, mais avec les principes mêmes

que l'apôtre professe ailleurs. Il pense que si ces idées ascétiques

s'expliquent en partie par l'attente à bref délai de la parousie, il



THEOLOGIE 393

faut les attribuer aussi, et en dernière analyse, à l'influence de

certaines conceptions antérieures au christianisme, et il en conclut

qu'elles ne sauraient être considérées comme exprimant la véritable
idée chrétienne du mariage.

La partie biblique est suivie (pag. 102 sq.) d'une histoire de

l'idée du mariage à travers les différents âges de l'Eglise
chrétienne : ancienne Eglise, Eglise du moyen âge, Eglise catholique-
romaine des temps modernes et Eglise protestante. Cette histoire,
faite à grands traits, mais illustrée de citations et d'exemples bien

choisis, montre l'action profonde et salutaire qu'ont exercée dans

le monde romain et barbare l'idée et la pratique chrétiennes du

mariage. Mais elle constate aussi la prédominance croissante, dans

l'Eglise catholique, des tendances ascétiques qui tendent à obscurcir

cette idée et à la dénaturer. La reformation a fait époque en
ceci comme à bien d'autres égards : elle a saisi tout de nouveau
l'idéal chrétien du mariage clans sa pureté et sa profondeur. Elle
l'a du moins saisi en principe, et a commencé k le réaliser clans

la vie. L'auteur, à ce propos, rend un hommage bien mérité à nos

réformateurs, sans en exclure Calvin. Il ne craint pas d'aborder la

délicate affaire de la bigamie du landgrave Philippe et nous paraît
faire équitablement la part des responsabilités. L'erreur, dit-il,
a été chez Luther et Mélanchton plus intellectuelle que morale.

Depuis l'époque de la reformation, malgré les travers clans

lesquels le protestantisme a donné dans le cours de son développement

historique (orthodoxisme, servilisme, etc.), malgré les

influences délétères du dehors (en particulier l'exemple et les

leçons de la France catholique), on peut dire que, sous l'action de

l'esprit évangélique, l'idée chrétienne du mariage a élé toujours
mieux comprise en théorie et moins imparfaitement réalisée dans

la pratique. C'est, dit l'auteur, dans notre siècle qu'elle a trouvé
son expression la plus élevée dans les systèmes de morale de toute

une phalange de théologiens et de philosophes. C'est notre siècle

également qui a vu en pays protestants les plus beaux exemples
d'unions conjugales. A l'appui de sa thèse, M. Thœnes fait passer
sous nos yeux une série de nobles et touchantes figures appartenant
à diverses classes de la société, et dont la vie intime est connue par
des lettres, des mémoires ou des biographies. Il reconnaît, d'ail-



39'j BULLETIN

leurs, que clans les pays mixtes, la partie catholique de la population

bénéficie des fruits de la conception protestante, notamment

en ce qui concerne l'instruction donnée à la jeunesse féminine.

Quant aux modernes adversaires du mariage selon l'Evangile,
l'auteur les range en deux catégories. Il distingue les adversaires

théoriques qui parlent au nom de la science, et les adversaires

pratiques qui combattent l'idéal chrétien au nom de l'intérêt social

ou des droits individuels.
La « science » est représentée, d'une part, par le moderne

pessimisme de Schopenhauer et de Hartmann, de l'autre, par le

matérialisme qui se réclame de Darwin. L'auteur discute ces

théories calmement mais follement, et réduit à leur juste valeur
les arguments qu'on prétend tirer contre l'idée chrétienne du

mariage de la manière moderne d'envisager le monde et des

résultats de la moderne science de la nature.
On ne lira pas avec moins d'intérêt les pages destinées à

caractériser ce que M. Thœnes appelle les adversaires sociaux, les

partisans de l'émancipation de la femme, c'est-à-dire les prôneurs et

praticiens du libre amour, et ceux qui, tout en repoussant cet

excès, plaident avec enthousiasme la cause de la parfaite égalité de

l'homme et de la femme. L'auteur se montre fort au courant de

toute cette littérature. A la vue des utopies, des aberrations et

même des turpitudes qu'il dévoile dans cette dernière partie de

son livre, on est saisi d'un dégoût mêlé d'effroi. Il y a de quoi
frémir quand on voit à quels abîmes marche la société actuelle, et

l'on ferme le volume plus convaincu que jamais que seules les

puissances de vie morale qui ont leur source dans l'Evangile sont

capables d'arrêter notre « civilisation » sur cette pente funeste.

Pourquoi le libre amour théorique et pratique, celui des romans
et celui de la réalité, est-il jugé dans un certain monde avec tant

d'indulgence? Ne serait-ce pas en bonne partie parce qu'il y a

dans la chrétienté, de par la coutume et même les lois, tant de

mariages qui méritent à peine ce nom, des mariages qui sont

comme des caricatures de cette sainte institution Les réformateurs

sociaux s'en sont pris au mariage comme tel, et ils s'imaginent

pouvoir chasser le démon par Belzébut, le prince des

démons.



THÉOLOGIE 395

« Il n'y a, dit l'auteur en terminant, que le mariage chrétien, au

vrai sens de ce mot, où règne entre époux la vraie liberté, parce
qu'elle est unie à la vraie dépendance, et la vraie égalité, parce
qu'elle implique la vraie subordination. Le mariage chrétien, c'est

la diversité des dons, des forces, des vocations, ramenée à l'unité

par l'harmonie de la foi et de l'amour. A lui, au mariage dans le

Seigneur, s'applique la grande parole de l'apôtre : « ni femme

» sans homme, ni homme sans femme. » (1 Cor. XI, 11.)

HOLTZMANN ET ZfEPFFEL. — LEXIQUE THÉOLOGIQUE ET

ECCLÉSIASTIQUE1.

L'institut bibliographique de Leipzig a entrepris de publier une
série de dictionnaires ou d'encyclopédies dont chaque volume est

consacré à une spécialité : histoire générale, histoire ancienne,
histoire allemande, théologie, philosophie, pédagogie, etc. ; musique,

théâtre, arts plastiques, etc. ; hygiène, zoologie, botanique,
physique et météorologie, etc. ; militaire, économie politique, droit
commercial, géographie commerciale, etc. La collection complète
embrassera environ quarante volumes, dont près de la moitié ont

déjà paru. Au lieu d'un dictionnaire général de conversation, où

tout se rencontre pêle-mêle, ce sont autant de dictionnaires
spéciaux ayant pour auteurs des spécialistes, volumes faciles à

manier, et offrant dans l'espace le plus resserré possible le plus
d'informations possibles sur tout ce qui est du ressort de la spécialité
respective. Les articles sont courts et nombreux, rangés par ordre

alphabétique, les pages étant divisées en deux colonnes. Plusieurs
de ces lexiques sont accompagnés de bonnes illustrations. Le prix
des volumes, qu'on peut acheter séparément, varie entre 31/2 marcs
(sciences militaires) et 9 J/-2 (musique).

Nous venons de parcourir celui de ces Fach-Lexika qui se

rapporte à la théologie et aux questions ecclésiastiques. Bien qu'il soit

en première ligne à l'usage des « laïques, » il est de nature à

1 Lexikon für Theologie und Kirchenwesen, von D1' H. Holtzmann und
J> R. Zöpffel, ordenti. Professoren an der Universität Strassburg. —

Leipzig, Verlag des Bibliographischen Instituts, 1882. 728 pages. Prix :

7 marcs.



396 BULLETIN

rendre d'utiles services au théologien de profession, et c'est ce qui
nous engage à le signaler aux lecteurs de la Renie. Chacun n'a

pas à sa portée des œuvres encyclopédiques telles que celles de

M. Herzog ou de M. Lichtenberger. Fût-on d'ailleurs en possession

de ces ouvrages étendus et volumineux, il est agréable d'avoir
sous la main un dictionnaire où, sans longtemps chercher, on
trouve tel renseignement précis sur un nom,.une date, un ouvrage
important, ou bien la définition exacte d'un terme théologique ou

ecclésiastique. Le volume que nous avons sous les yeux renferme
1456 colonnes, texte compact. Il embrasse la doctrine, l'histoire,
le culte, la Constitution, les us et coutumes, fêtes, sectes, ordres
des différentes Eglises chrétiennes, et ce que les autres religions
ou sociétés religieuses offrent de plus saillant.

A la différence des autres volumes, qui sont confiés chacun a

une seule plume, celui-ci est l'œuvre de deux auteurs associés,

tous deux professeurs à Strasbourg, MM. Holtzmann et Zöpffel.
Ils se sont réparti la besogne de telle sorte que le premier a pris
à sa charge les articles relatifs à la Bible et aux origines du
christianisme, à la dogmatique, la morale, le culte, la philosophie
religieuse et. la théologie pratique, tandis qu'à son collègue sont échus

tous les articles biographiques, ainsi que ceux qui ont trait au

droit et à la politique ecclésiastiques, et à l'histoire de l'Eglise à

partir de l'an 300.

L'ouvrage étant publié en Allemagne et en vue du public
allemand, il est naturel que les questions théologiques et surtout
ecclésiastiques qui préoccupent nos voisins d'outre-Rhin y prennent

une large place. Tout ce qui touche aux rapports actuels de

l'Etat avec l'Eglise, spécialement l'Eglise catholique, son dogme,
sa constitution, etc., est traité avec un soin particulier. Il en est de

même de la réformation et de la contre-réformation du XVP' siècle,
ainsi que des origines du christianisme, en particulier des controverses,

théories, institutions qui, dans cette première période, ont
abouti à la formation de l'Eglise catholique. On trouvera aussi

dans les colonnes de ce lexique des notices biographiques sur tons
les professeurs de théologie actuellement en fonctions clans les

facultés protestantes de l'Allemagne et des pays de langue
allemande, avec l'indication de leurs principaux ouvrages.



THÉOLOGIE 397

Ce n'est pas à dire que les autres époques et les autres pays
aient été négligés. On peut, sans doute, en ce qui concerne le

protestantisme français, regretter l'absence de noms tels que Robert

Etienne, Marot, Osterwald, Antoine Court, Sam. Vincent, pour ne

parler que des défunts. On trouvera çà et là des oublis à relever

(ainsi, à propos de Gaussen, l'omission de l'ouvrage inséparable
de son nom), ou des inexactitudes à redresser (ainsi lorsqu'il est

dit de M. Renan qu'il a publié des traductions « rythmiques » du

livre de Job et du Cantique). Mais ce sont là, après tout, des

péchés véniels, qu'il sera facile de réparer dans une nouvelle
édition. Ce que nous tenons à constater, c'est que le germanisme de

l'ouvrage n'a rien d'étroit. « L'Eglise du Désert, y lisons-nous
dans l'article Hugenotten, a été une Eglise de martyrs héroïque,
pleine du courage qu'inspire la foi. Elle prouve, comme le fait du

reste l'histoire tout entière de la réforme française, que ce ne sont

pas les seules populations germaniques qui sont prédisposées à

saisir la pensée évangélique dans sa profondeur. »

Et le point de vue théologique? dira-t-on. Demander une absolue

impartialité, une complète clépréoccupation de toute idée

préconçue, de toute conviction personnelle, serait demander l'impossible.

Ceux qui connaissent M. Holtzmann savent assez qu'il n'est

pas homme à cacher son drapeau, et que ce drapeau est celui du

protestantisme, el du protestantisme progressif. Aussi bien son

article sur Jésus-Christ, le plus étendu de tous (16 colonnes), ne

laisse-t-il aucun doute sur ce point, non plus que certains articles

biographiques de son collaborateur, comme ceux sur Guizot ou

sur Hengstenberg. Cependant, nous nous plaisons à le reconnaître,
les deux auteurs se sont appliqués à être aussi objectifs que
possible. Leur but, ainsi qu'ils le déclarent expressément dans la

préface, n'a pas été de faire valoir une conception ecclésiastique et

théologique exclusive. Ils se sont proposé avant tout d'exposer en

termes concis, dans un langage accessible à tout lecteur cultivé,
l'état réel des choses, de donner un aperçu vraiment historique de

toutes les questions et de tous les faits qui intéressent la vie

religieuse el ecclésiastique. La manière distinguée dont ils se sont
acquittés de leur immense et difficile tâche leur donne des droits à la

reconnaissance et à la confiance du public désireux de s'instruire.
THEOL. ET PHIL. 1882. 27



398 BULLETIN

Ajoutons que le lexique destiné à la philosophie est sous presse.
Il a pour auteur M. Robert Zimmermann. V. R.

Frédéric Rambert. — Souvenirs et mélanges1.

Si nous ne savions pas qu'à cette vie mortelle succède une vie

immortelle, nous ne nous consolerions jamais d'être nés. Qu'est-ce

que le genre d'existence que nous sommes appelés à mener ici-
bas si la vie future n'est qu'une chimère?

Au nombre des douleurs les plus poignantes que nous puissions

ressentir, il faut placer sans hésitation la rupture des liens qui nous
unissent à nos semblables. La perte d'un ami est, terrestrement
parlant, irréparable; elle nous prive en quelque sorte d'une

partie de nous-mème, elle nous mutile; elle nous vieillit, nous
désenchante de la vie et, par conséquent, nous décourage; on se

souvient alors de cette parole si cruellement vraie de Vinet : « La
vie est un voyage du midi vers le nord, de l'été dans l'hiver. »

Seule, nous le répétons, la certitude de l'existence d'une cité

permanente peut nous aider à vivre, nous rendre le courage en

nous rendant l'espérance. Si le temps est court et que l'éternité
succède au temps, courtes sont nos souffrances, courtes nos
séparations ; la mort n'est qu'un passage, une transformation qui nous
rendra nos bien-aimés et nous rendra à eux, en leur communiquant,

et en nous communiquant à nous-mêmes, une durée sans

terme et une sainteté parfaite.

1

Frédéric Rambert n'est plus, et nous, ses amis, nous pleurons
son absence. Mais nos pleurs sont ceux d'hommes qui espèrent,

qui ne croient pas perdu leur cher mort, mais qui savent qu'il les

a simplement devancés.

Oui, notre Frédéric vit parce qu'il crut à Celui qui s'est appelé

1 Frédéric Rambert. Souvenirs et mélanges, recueillis par ses amis,
précédés d'une lettre de Eug. Rambert et d'une notice biographique par
Eug. Secrétan. Avec portrait photographié. Lausanne, Georges Bridel
éditeur.



théologie 399

la résurrection et la vie. Il vit aussi d'une autre manière : par le
bien qu'il a fait au milieu de nous, dans le souvenir de ceux qui
l'ont connu, et par le volume dont nous allons maintenant rendre

compte.
Ce volume s'ouvre par une lettre de M. Eug. Rambert, très

courte, mais d'une exquise délicatesse de sentiment. Il y a réellement

une vive jouissance à entendre un frère aîné parler ainsi de

son frère cadet. Et comme tout ce que dit M. Eug. Rambert de

son Frédéric et du nôtre est vrai ; comme il l'a bien compris
« Plus on l'a connu, moins on résiste au besoin d'honorer publique-
menl un mérite qui n'aspirait qu'à se cacher.... Il se découvrait

par échappées. Il était notre cadet, et nous avions pour lui le respect

qui s'attache à un aîné. Il y avait de la vénération dans l'affection

qu'on lui portail. » Ce beau témoignage est la vérité même.
A la lettre succède une notice biographique d'une cinquantaine

de pages, due à la plume de M. Eugène Secrétan. Cette notice

nous donne-t-elle de Frédéric Rambert, de sa nature intellectuelle
et morale, une idée suffisamment complète Oui et non ; il y a du

trop et du pas assez clans ces pages; il est tels détails, telle manière
de dire aussi que nous eussions préféré ne pas rencontrer; il est, au

contraire, telle appréciation de fond dont l'absence nous paraît regrettable.

M. Eug. Rambert écrivait sans doute dans sa lettre à l'auteur
de la notice biographique : « Quelque soin que vous y mettiez, le

volume que vous publierez ne le fera pas connaître complètement.
Mon frère n'a jamais eu l'occasion de se révéler tout entier. Il n'a

pas donné sa mesure. » Sans doute encore que M. Secrétan lui-
même a répondu d'avance, dans les lignes qu'on va lire, à l'objection

que nous sommes en voie de lui présenter : « On ne demandera

pas à une simple notice comme celle-ci un résumé de la

dogmatique ni de la tendance théologique de Frédéric Rambert.
Ce n'est point l'affaire d'un laïque. Un homme même du métier

y éprouverait quelque embarras : comment reproduire la physionomie

vraie de ce qui était en formation?....» Il n'en demeure

pas moins, à notre point de vue, qu'une appréciation de la

tendance théologique de Frédéric Rambert eût dû être tentée. Notre

ami n'a pas donné sa mesure, c'est certain ; mais peut-on dire

que sa conception théologique ne fût qu'en formation Rambert



400 BULLETIN

avait pris position, il appartenait à une école déterminée, sa

théologie, sans être le moins du monde révolutionnaire, n'était pas

cependant conservatrice ; évangélique, en un mot, il n'était pas
orthodoxe. De la famille des Vinet et des Chappuis, il éprouvait
le besoin de reviser les formules du passé, de secouer leur joug,
de remonter à la source même des vérités évangéliques. C'était un
indépendant et un audacieux que Rambert. Sous son calme, sa

prudence et sa modération très réels et même très remarquables,
il cachait un esprit plein de hardiesse. Dans les trop rares entretiens

théologiques que nous avons eus avec lui, nous avons toujours
été frappé de l'indépendance absolue de son jugement ainsi que de

la vivacité et de l'énergie avec lesquelles il exprimait ce jugement.
Plusieurs pages, d'ailleurs, de la notice biographique confirment
absolument notre dire.

Seulement, pourquoi n'avoir pas exploité le filon, nettement
établi le point de départ, la base, l'esprit ou le principe générateur
de toute la théologie de Rambert? pourquoi n'avoir pas rassemblé
les principes constitutifs de celte théologie épars dans les écrits du

professeur et dans ses cours, puis — sans arbitraire ni violence,
sans prolonger les lignes d'une manière qui pût altérer en quoi

que ce soit la vérité, — tracé le plan général de l'édifice théologique

demeuré inachevé par le départ de notre ami? Frédéric
Rambert était l'avocat de l'esprit contre la lettre, de l'indépendance
théologique contre l'asservissement à la tradition, de la critique
scientifique appliquée à la Bible contre ce le parti pris de la foi »

(Chrétien évangélique, 1873, pag. 47), des droits de l'intelligence
et de la raison en matière religieuse contre ceux qui voudraient

supprimer ces deux facultés dans l'étude de la vérité.
Mais ce n'est pas un article sur notre ami que nous faisons ici,

c'est une simple analyse critique de l'ouvrage qui porte son nom
et qui consacre sa mémoire ; poursuivons donc notre marche.

II

Rambert a relativement peu publié ; il n'en avait pas le temps,
et puis, d'ailleurs, il était jeune encore quand la mort le surprit.
Les Souvenirs et Mélanges nous donnent, à une exception près,



THÉOLOGIE iOl

tout ce qui est sorti d'essentiel de la plume de Rambert, un travail

sur l'Ecriture, source de la dogmatique chrétienne, une Lettre à

M. Ch. Dollfus sur le miracle, trois conférences qui n'avaient

pas encore vu le jour, sur La liberté religieuse dans le canton de

Vaud, un rapport présenté à la section vaudoise de. la Société

pastorale, intitulé: La tâche actuelle de l'apologétique chrétienne, puis
viennent cinq Sermons, des Fragmnets dont voici les titres: Le

refrain et la chanson, un Discours du Gridìi, La résurrection de

Jésus-Christ, Un manifeste ecclésiastique et, enfin, un certain

nombre de Lettres.
Nous n'avons pas à apprécier ces différents morceaux, et nous

ne voulons pas discuter l'ordre dans lequel ces morceaux nous ont
été donnés ; nous nous bornerons à présenter deux remarques.

La première de nos remarques n'est, à proprement parler, pas
de nous; c'est M. le professeur H. Vuilleumier qui l'a formulée,
dans cette revue même, à l'occasion d'une étude fort intéressante

sur La critique du Pentateuque « L'indépendance par la foi, écrivait

l'honorable professeur, est le privilège du critique chrétien ;

elle doit être le trait distinctif de la science qu'il cultive. » Puis,
en note, il ajoute : « Voir les belles pages de Frédéric Rambert

sur la foi comme principe de critique, dans le Chrétien évangélique

de janvier 1873. Il est regrettable que ces pages, d'entre les

meilleures qui soient sorties de la plume de notre ami et collaborateur,

aient échappé à l'attention des éditeurs de ses Souvenirs. »

(Janvier 1882, pag. 8.)
Nous exprimons le même regret. Sans doute que l'article visé

ne nous révèle pas notre frère sous un nouveau jour, mais il complète

et confirme son point de vue théologique sur une question
très importante. M. le pasteur Auguste Glardon avait prétendu

que « le théologien chrétien doit prendre pour principe de sa

critique le parti pris de la foi. » Bambert répond excellemment que
la foi ne saurait remplacer la critique, que, dans le domaine de la

critique historique en particulier (critique du texte, critique des

écrits bibliques, critique historique proprement dite), la foi serait
radicalement inhabile à prononcer un verdict quelconque. « Nous

pensons donc, ainsi conclut l'écrivain, que la foi n'est pas, qu'elle
ne doit ni ne peut être un principe de critique historique. Elle n'a



402 BULLETIN

nullement vocation à imposer à l'étude historique des solutions a

priori. Dans ce domaine, c'est l'étude critique qui prononce. C'est
si peu la foi, qu'elle doit, au contraire, en ce qui concerne les faits
de l'histoire, se régler sur la critique. »

Evidemment la non-réimpression de ces pages, dans le volume

que nous analysons, constitue une lacune et une lacune regrettable.

Si la place dont on disposait faisait défaut, mieux alors et de

beaucoup valait supprimer, par exemple, un sermon, voire deux
sermons.

Voici notre seconde remarque. La correspondance de Rambert

comprend en tout vingt-sept pages, même seulement vingt-six si

l'on compte exactement ; or le volume, moins la notice biographique,

compte quatre cents pages. En outre, le nombre des lettres
ou fragments de lettres publiés est de dix-huit ; or les éditeurs
des Souvenirs ont eu entre les mains près de deux cents lettres,
« presque toutes de plus de quatre pages. » Vingt-six pages sur
quatre cents consacrées à la correspondance de Rambert, dix-huit
lettres sur deux cents livrées à la publicité, décidément c'est trop
peu. Il eût fallu réduire la notice biographique et donner plus
d'espace à la correspondance. Et si le volume eût néanmoins dépassé
les limites qui lui étaient assignées d'avance, alors au lieu de

supprimer deux sermons, nous les eussions tous supprimés.
Non que les sermons de notre ami n'aient de la valeur : ils en

ont beaucoup, au contraire, mais beaucoup moins cependant que
ses lettres. Les lettres, c'est l'homme, c'est tout l'homme, c'est ce

qui le révèle le plus complètement, c'est la biographie par excellence,

parce que c'est une sorte d'autobiographie inconsciente. Et

que cela est vrai de Frédéric Rambert comme il se donnait bien

dans ses lettres à ses amis, comme il était bien lui-même, comme
il se racontait bien lui-même sans s'en douter 1 Et comme il eût
été facile et intéressant d'assister de cette manière à la genèse et

au développement de ses idées Mais il eût fallu pour cela, outre la

publication de nombreux documents, s'astreindre à ranger ceux-ci

par ordre chronologique.
Nous le disons sans détour : à notre jugement, cette partie des

Souvenirs intitulée Correspondance laisse infiniment à désirer et

excite en nous les plus sincères regrets.



PHILOSOPHIE 403

III

Malgré tout, ce volume, clans son ensemble, est intéressant, et

il préservera certainement de l'oubli le nom de Frédéric Rambert
si digne, à tous égards, d'être conservé dans les annales de l'Eglise
chrétienne.

Qu'il nous soit permis, au terme de notre analyse et de nos

critiques, de citer ici un passage non publié de la dernière lettre que
nous écrivait notre ami, datée du 21 janvier 1878, et qui ne nous

explique que trop sa fin prématurée : « Il n'est que trop vrai,
mon silence se prolonge à ton égard, et même il s'est prolongé
plus de quinze jours encore depuis ta dernière communication.
C'est que je suis littéralement harcelé : leçons à la faculté, leçons

au collège Galliard, leçons chez moi, pensionnaires, famille, Chrétien

évangélique, Revue de théologie, société de théologie, affaires
de pupille, école du dimanche, etc., etc Mes journées, et souvent

mes nuits, n'y suffisent décidément plus. Quand il m'arrive
d'avoir terminé ma besogne la plus pressée vers minuit, je me

mets quelquefois à écrire une lettre, comme c'est le cas aujourd'hui

; mais quand le travail me pousse jusqu'à deux heures du

matin, ce qui est presque l'ordinaire, je n'ai décidément plus le

courage d'entamer ma correspondance, et mes pauvres lettres,
toujours renvoyées de lendemain en lendemain, attendent indéfiniment.

»

Eug. Barnaud.

PHILOSOPHIE

Ed. Zeller. — La Philosophie des Grecs avant Socrate1.

La Revue a signalé en son temps le premier volume de cette

importante traduction de l'œuvre capitale de Zeller. Il paraît que
l'entreprise a eu un succès marqué. C'est à tel point que le public
s'est plaint que le traducteur ne menait pas son œuvre assez ronde-

1 La Philosophie des Grecs considérée dans son développement historique,
par Edouard Zeller, professeur de philosophie à l'université de Berlin.


	Théologie

