Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 15 (1882)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLETIN

THEOLOGIE
GUTBERLET. — L’(JOUVRE DES SIX JOURS !,
RIEHM. — LE RECIT BIBLIQUE DE LA CREATION 2,

Le D* Gutberlet est un théologien catholique qui s’est déja fait
connaitre par plusieurs publications. Dans la brochure qu’il vient
de faire paraitre, il s’est proposé d’étudier I’'Hexaéméron biblique
dans sa relation avec les résultats acquis de nos jours par les
sciences naturelles. On peut, dit-il, entreprendre I’étude du pre-
mier chapitre de la Genése au point de vue purement exégétique ;
telle n’est pas 'intention de notre auteur. On peut aussi aller dans
la voie de 'apologétique jusqu’a vouloir chercher dans la science
la confirmation du récit biblique dans ses moindres détails ;
M. Gutberlet ne se propose pas d’aller jusque-la. Il se contente de
demeurer sur le terrain défensif ou passif, comme il I'appelle, et
cherche a démontrer « qu’il n’y a pas le plus petit désaccord entre
une interprétation raisonnable quelconque de ’Hexaéméron bibli-
que d’une part et les résultats assurés des sciences nalurelles
d’autre part. »

C’est donc bhien une apologie du récit biblique de la création

* Das Sechstagewerk, von Dr Constantin Gutberlet. — Francfort s/M,
Feesser, 1882. 36 pages. (Frankfurter zeitgemiisse Broschiiren, neue Folge
herausgegeben von D* Paul Haffner, Band IlI, Heft 5.)

* Der biblische Schipfungsbericht, Vortrag von D. Ednard-C.-Aug.
Riehm. — Halle a/S, Strien, 1821. 30 pages.



42 BULLETIN

qu’il a en Uintention d’offrir & ses lecteurs (pag. 34). Il tient abso-
lument a démontrer que la Bible et la science doivent étre d’ac-
cord (pag. 12), et il ajoute (bidem) : « Nous sommes tout a fait
stir que I’Ecriture sainte ne renferme que vérité infaillible. »

Tels sont le point de départ et le but de la brochure que nous
examinons. Son intérét réside dans 'exposé succinet qu’elle donne
des cinq divers systémes présentés pour mettre d’accord le récit
de la Genése et la facon dont la science rend compte de V'origine
du monde. Ces cinq théories ou ces cing lenlalives, comme M. Gut-
berlet les nomme, sont les suivantes :

1o Les uns placent ’ceuvre des six jours avan! les périodes géo-
logiques.

20 D’autres aprés les périodes géologiques.

3o D’autres encore enlre ces périodes.

4° D’autres dans ces périodes.

5 D’autres enfin au-dessus (et par conséquent en dehors) de
ces périodes.

Disons tout de suite que P'auteur se rattache personnellement &
la quatriéme maniére de voir, Il reconnait toutefois que les trois
premiéres ont vis-a-vis des deux derniéres I'avantage de mieux
répondre aux termes mémes du récit biblique ; en revanche, elles
sont plus faibles en face des objections de 'ordre scientifique. Il
accorde que nul des systémes en présence n’est exempt de diffi-
cultés, les unes tenant au texte méme de la Genése et les autres
aux faits proclamés par les sciences naturelles. Il faut donc exa-
miner tout et retenir ce qui est bon. Avant d’exposer les cing
théories, 'auteur nous donne d’abord le récit biblique, ensuite une
bréve esquisse de V'origine des choses telle que la science la for-
mulerait actuellement. Nous ne sommes pas compétent pour juger
si cet exposé, fait au nom de la science, serait effectivement accepté
tel quel par tous les naturalistes, astronomes, géologues, etc. En
tout cas, M. Gutberlet a eu I'intention et la prétention de repro-
duire trés sincérement et objectivement I’état des faits.

Puis il passe a I’examen des cinq systémes, qu’il assigne chacun
a un représentant attitré. Ici, il ne faut pas s’étonner de voir citer
surtout des noms catholiques. Pour la premiére théorie, Bosizio;
pour la seconde, Kuniz; pour la troisitme, Pini; pour la qua-



THEOLOGIE 373

trieme, qu’il appelle point de vue concordiste et qu’il dit étre « le
plus généralement accepté, » il cite les noms de Giittler et d’Eb-
rard ; enfin, pour la cinquiéme explication, il mentionne les noms
de Reusch, Michelis et Schiifer, et qualifie leur opinion d’idéaliste.

Comme nous nous proposons seulement d'analyser briévement
et dans ses traits essentiels le travail de M. Gutberlet, nous ne
nous arréterons pas sur les trois premiéres théories, qu’il ne dé-
clare point inacceptables. quoiqu’elles lui suggérent certaines ré-
serves.

Nous arriverons directement au quatriéme systéme, celui qui est
effectivement le plus répandu et auquel notre auteur adhére caté-
goriquement. Pour adopter ce point de vue, il faut nécessairement
admettre que le mot hébreu ydom, jour, dans le chapitre premier
de la Genése, désigne des périodes indéfinies, et que les expres-
sions de soir et de matin n’ont pas d’autre portée que de marquer
la fin et le commencement de ces périodes.

Ce point admis, M. Gutberlet expose de la facon suivante la
« concordance » du récit biblique et des données scientifiques.
Nous pensons ne pas fuire ceuvre inutile en reproduisant ce ta-
bleau.

Seiences naturelles.

Au commencement était la ma-
tiere informe, de laquelle se forma
le Kosmos, c’est-a-dire la terre et
tout ce qui n'est pas la terre (les
cieux).

Le globe terrestre, encore trop
chaud, ne contenait pas d'étres or-
ganiques vivants et était entouré
d’une épaisse couche de vapeurs et
de gaz qui devinrent graduelle-
ment liquides et couvrirent toute
la terre d'une mer primitive.

Par Ia, I'épaisseur de la couche
de vapeurs diminua, la lumiere
diffuse de spheres extraterrestres
éclaira notre globe.

De puissantes accumulations d’a-
tomes en forme de vapeurs rétabli-
rent I'obscurité primitive jusqu'a

Bible.

Au commencement Dieu créa
les cieux et la terve.

La terre était informe et vide;
les ténebres étaient & la surface
de I'abime et l'esprit de Dieu flot-
tait (planait) sur les eaux.

Dieu dit: Que la lumiere soit! Kt
la lumiere fut.

Dieu sépara la lumiere d’avec les
ténebres; il appela la lumidre jour
et les ténebres nuit.



374

ce que la lumiere sortit triom-
phante de la lutte et éclairat d’une
manigre durable I'un ou 'autre des
deux hémispheres. -

Une portion des éléments gazeux
et vaporeux forma l'air respirable;
une autre portion de ces éléments
devint une masse liguide.

La formation des montagnes pri-
mitives azoiques produisit entre les
continents et les mers une distine-
tion qui, au travers des périodes
géologiques, donna sa forme & la
terre.

I1 se forma d’abord une végéta-
tion.

Dans D'intervalle, les proces cos-
miques s'étaient achevés, la lu-
miere avait trouvé dans le soleil
et les étoiles ses porteurs réguliers.

La végétation et les astres con-
stituaient les conditions d’exis-
tence de la vie animale, qui se
développa, en méme temps que le
monde végétal, d'apres une échelle
déterminée.

BULLETIN

Dieu fit le firmament (I'étendue)
et sépara les eaux quisont (étaient)
au-dessous du firmament de celles
qui sont (étaient) au-dessus du fir-
mament.

Dieu dit: Que les eaux qui sont
au-dessous du ciel se rassemblent
en un seul lien et que le sec pa-
raisse. Et Dieu appela le sec terre
et 1] appela 'amas des eaux mers.

Dieu dit: Que la terre produise
de 1a verdure, de 'herbe... des ar-
bres fruitiers... Et la terre produi-
sit...
Dieu fit les deux grands lumi-
naires, le grand luminaire pour
présider an jour et le petit lumi-
naire pour présider & la nuit; il fit
aussi les étoiles.

Et Dieun créa les animaux aqua-
tiques, etc.

Notre auteur est si satisfait de I’exactitude du tableau concor-
diste ci-dessus, dans sa partie géogonique, qu’il ne veut pas qu’on
y renonce a cause de certaines objections paléontologiques, et il
s’évertue a les réfuter.

Pour nous, nous éprouvons devant le tableau que nous venons
de traduire et devant les réflexions qui 'accompagnent un senti-
ment analogue a celui qu’a exprimé M. Ducasse! & propos de
Pouvrage de M. le pasteur Pozzy, la Terre el le Récit biblique de
la création (Paris 1875) : « On lit son ouvrage sans fatigue et avec

t F. Ducasse, Etude historique et critique sur le transformisme, pag. 117.
— Nimes, 1876.



THEOLOGIE 375

un intérét croissant; on est intéressé et convaincu. Ce n’est qu'a-
prés avoir fermé le livre et avoir réfléchi, que les objections se for-
ment, naissent et réagissent contre cette premiére impression. On
se demande si cet accord entre les jours bibliques et les couches
géologiques est aussi rigoureux que le veut M. Pozzy ; si tel fait
n’est pas présenté d’une maniére trop favorable a la these de 'au-
teur; si tel texte n’est pas un peu détourné de sa signification, ou
si on ne lui fait pas dire plus qu’il ne dit; si cette nature est la
véritable ou si elle est un peu amendée par M. Pozzy; si cette
pensée appartient bien a Moise ou 4 son commentateur. »

Oui, on se dit tout cela, et plus on examine le « tableau concor-
diste » plus on est frappé des désaccords réels qui se dissimulent,
il est vrai, mais qui n’en existent pas moins. Pour ne citer qu’un
exemple, voyez la fagon dont les sciences naturelles sont appelées
a rendre compte du fait qui doit correspondre & I’ceuvre du qua-
trieme jour biblique (création des deux grands luminaires) : « Dans
Pintervalle, les procés cosmiques s’étaient achevés, la Jumieére
avait trouvé dans le soleil et les éloiles ses porteurs réguliers. »
Cette phrase est un chef-d’ceuvre d’équivoque. Le soleil et les
étoiles existaient-ils, oui ou non, anlérieurement a ce moment-la?
Et qu’est-ce que cette lumiére qui cherche et trouve des porteurs
réguliers? M. Gutberlet doit avoir eu le sentiment que ceci cons-
tituait un point faible dans le systéme qu’il prone, car il y revient
a 'avant-derniére page de sa brochure. Il y fait remarquer que
le point de vue du récit biblique est géocentrique et non pas hé-
liocentrique, ce qui est parfaitement vrai, mais ce qui n’atténue
en rien la difficulté qui nous occupe; il fait ressortir que Dieu
fait les luminaires (dsd) et ne les ¢rée pas (bdrd); selon lui, le
texte signifie simplement que ce n’est qu’au quatrieme jour que
le soleil devint pour la terre ce qu’il est maintenant. Comparez
pag. 28, ou il admet que I'épaisse atmospheére terrestre masqua la
vue du soleil jusqu’au quatrieme jour, tout en permettant & cet
astre d’exercer une action bienfaisante surla végétation'.

* La maniere dont 1'ceuvre du premier jour, a savoir la séparation du
jour et de la nuit, se trouve déerite dans la colonne des sciences natu-
relles, ci-dessus, montre aussi d'une fagon claire que la terre est censée
déji alors tourner sur son axe, et que ses deux hémispheres sont alterna-



376 BULLETIN

Comme exégete, nous ne pouvons nous empécher de frémir
devant des interprétations de ce genre et nous voudrions voir
observer plus strictement le principe formulé a la page 21 de
notre brochure : « On ne doit pas s’écarter sans raison valable du
sens propre et prochain des textes, sous peine de voir paraitre les
conceptions les plus aventureuses du sens des Ecritures. »

Nous avons fait en étudiant 'exposé du systéme dit concordiste
que nous donne M. Gutberlet, la méme expérience que nous
avaient fait faire antérieurement d’autres ouvrages écrits au méme
point de vue : il nous semble que toute théorie de ce genre péche
doublement, en faisant violence au texte et en faisant violence aux
faits reconnus et constatés par la science. On n’harmonise pas des
détails incompatibles sans leur faire subir une certaine contrainte.
Or, c’est 14 ce que les exégetes ne devraient pas mieux accepter
que les naturalistes.

Nous préférons donc infiniment, & la méthode concordiste, celle
que M. Gutberlet appelle la théorie idéaliste, dont la pensée fon-
damentale est celle-ci : « L’Ecriture sainte n’a pas pour but de
nous donner la clef des problémes scientifiques, mais uniquement
de nous communiquer des vérités religieuses. Il ne peut donc étre
question dans I’'Hexaéméron d’astronomie, de paléontologie, de
géologie en tant que sciences. Les six jours de la création sont seu-
lement six sections de la pensée créatrice de Dieu, qui se sont
réalisées soit simultanément, soit successivement. Les divers
moments de cette aclivité créatrice ne sont pas dans une relation
chronologique, mais dans un rapport de causalité.... Les six acies
de la création sont disposés et réunis entre eux par une belle
architecture que saint Thomas a déja remarquée,... etc. »

(est Ia tout 2 fait notre point de vue et c’est celui qui se trouve
exposé et développé dans la brochure de M. Riehm, plus en détail
et avec plus de force que dans les quelques pages que lui consacre
M. Gutberlet. Nous pouvons donc abandonner maintenant celui-ci,
non sans rendre témoignage & la maniére courtoise et objective avec
laquelle 1l expose et réfute les idées qui ne sont pas les siennes.

tivement éclairés. Doncsile texte bibliques dit que Dien fit les luminaires
le quatrieme jour, il faut, pour arranger la concordance, que cela signifie
qu'il les avait déja faits des le premier jour.



THEOLOGIE 377

Nous ajouterons que 'opuscule de ce théologien catholique nous a
paru empreint en général d’un désir sincere de traiter les questions
au point de vue impartial qui est celui de la vraie science. Il y a
pourtant bien une trace perceptible d’a priori dans la facilité avec
laquelle M. Gutberlet accepterait, a défaut de la quatricme théorie,
'une des trois premiéres, parce qu’a ses yeux il faut qu’il y ait un
accord possible. Tout en rendant hommage a I’élévalion religieuse
de la solution idéaliste, il ne s’y range pas, parce qu’il recule
devant l'idée d’une narration non-historique dans ’Ecriture. Ceci
ne doit pas nous étonner, si nous considérons I'Eglise a laquelle
M. Gutberlet appartient et les prémisses qu’il a posées lui-méme.

Passons a4 la seconde publication qui doit nous occuper. Le
savant professeur de Halle nous offre sous forme de brochure une
conférence qu’il a prononcée en avril 1881 successivement &
Francfort s/Main et & Darmstadt. Tandis que l'opuscule de
M. Gutberlet portait plutot le cachet d’une dissertation, I’'ceuvre
de M. Riehm revét davantage un caractére oratoire. Cette séance,
consacrée au récit biblique de la création, fait partie d’une série
de discours destinés a traiter des questions religieuses ; le confé-
rencier cherchera donc dans son sujet la réponse a une question
religieuse, et mesurera la valeur du récit biblique d'aprés la
valeur de cette réponse ; 1l est convaincu, quant a lui, que le do-
maine religieux est et demeurera le plus élevé et le plus impor-
tant des domaines soumis a I’activité de I'esprit humain, et répéte
volontiers cette parole de Jean-Paul : « La premiére page du docu-
ment mosaique a plus de poids que tous les in-folios des philo-
sophes et des théologiens. »

Dans une premiére partie, M. Riehm expose le contenu, les
prémisses, la disposition et la marche progressive du récit bibli-
que. Nous pourrions relever dans ces pages mainte remarque in-
téressante ; nous nous contenterons de mentionner ’observation
relative au quatriéme jour, a la éréation des luminaires. Pourquoi
les astres n’apparaissent-ils que dans la seconde moitié de ’'Hexaé-
méron, et sont-ils ainsi coordonnés aux créatures vivantes? C’est
que Pantiquité la plus reculée les a envisagés, eux aussi, comme
des étres vivants. Cette conceplion a conduit les religions natura-
listes & les adorer, tandis que dans 1’Ancien Testament la poésie



o

ot

&2

BULLETIN

seule semble parfois refléter cette pensée. Mais le point intéressant,
remarquable, c’est que, tout en les coordonnant aux étres vivants,
le récit de la Genése les présente uniquement comme luminaires,
1l ne reléve que le but de leur création, et se met ainsi en oppo-
sition évidente avec la déification paienne des astres. La conception
poétique des astres comme étres vivanls se trouve ici rectifiée par
Ja pensée religieuse sobre, sérieuse, sévére, inexorable, Nous
avons tenu a reproduire ce passage, parce qu’il nous semble
caractéristique : il ne faut jamais oublier, en étudiant les récits
bibliques, de les metlre en regard des données correspondantes
des religions polythéistes, et alors le monothéisme israélite fait
sentir son influence réformatrice ; il épure, simplifie et éléve.

La seconde parlie du discours commence par cette queslion:
« Que devons-nous chercher dans le récit biblique de la création ? »
Le conférencier constate que de nos jours, tout le monde s’incline
devant les résultats acquis par les sciences de la nature. On va
jusqu’a avouer (ue le récit biblique n’est pas un compte rendu
strictement historique, on cherche seulement a maintenir qu’il y
a une « concordance idéale » entre la description sommaire et &
grands traits que nous donne la Genése et 'histoire de la création
telle que la science la retrace.

Ce besoin se comprend, ce désir est naturel ! En effet, de toutes
les traditions de I'antiquité, celle qui se rapproche le plus du récit
formulé par la science moderne, c’est assurément la tradition
biblique, M. Riehm caractérise ces rapports frappants, en rendant
pleinement justice aux éléments de vérité si abondants dans le
texte de la Genése. Et pourtant, il doit reconnaitre qu’il y a une
différence profonde non seulement dans les détails, mais aussi
dans la conception générale des deux récits en présence. Quoi
d’étonnant, étant donné la différence des points de départ ? Le récit
biblique part de la base commune a toute 'antiquité, de I'idée que
les anciens se faisaient de 'origine des choses. Quiconque connait
les résultats de la science moderne, non seulement s’achoppera
a un certain nombre de faits indiqués dans la narration biblique,
mais se heurtera tout autant a certaines omissions. Car certains
faits d’une importance capitale sont passés sous silence.

Cela étant, peut-on encore se proposer de mettre d’accord les



L% Lot

THEOLOGIE 379

périodes géologiques et les six jours de la création? On s’y évertue
en recourant a des interprétations artificielles. Les jours deviennent
des périodes indéfiniment élastiques. L’état liquide et igné du globe
primitif se trouve « indiqué » ou « sous-entendu » dés les pre-
miers mots de la Genése. La création du soleil et de la lune,
devient une simple apparition retardée par les brouillards.

Ces tentatives partent d’intentions excellentes, et pourtant, dans
I’intérét méme de la fol biblique, il faut protester contre elles. Je
n’ai pu, raconte M. Riehm, m’empécher d’avoir honte en lisant
ces mots ironiques de Huxley : « Quicongne ne sait pas I’hébreu
doit admirer la merveilleuse flexibilité de cette langue, qui per-
met les interprétations les plus divergentes. » Hélas ! il n’est que
trop vrai | ces violences herméneutiques ne servent qu’a déconsi-
dérer le texte de I'Ecriture, sans compter qu’elles lui font souvent
perdre sa saveur et son sens original.

Reconnaissons une bonne fois que, pour découvrir de quelle
maniére le monde s’est formé, ce n’est pas a la Bible qu’il faut
s’adresser, mais bien & la science et aux savanls. La Bible elle-
méme nous invite & ne chercher dans sa premiére page cue les
vérités de la foi et non les connaissances mondaines. En effet,
dans les autres passages bibliques ou il est question des origines,
les faits religieux fondamentaux attestés sont les mémes, mais la
marche extérieure est différente. Voyez Genese II, 4 et suivants;
Job XXXVIII, 4 et suivants; Psaume CIV. Dans aucun de ces
textes nous ne retrouvons le cadre des six jours. Ainsi 'Ecriture
elle-méme met P'accent sur le contenu religieux du récit de la
création. Quel est ce contenu religieux ? Tel est le théme que
traite la troisiéme partie de la conférence.

Il est bien plus essentiel de comparer la tradition biblique de la
création avec les traditions des autres peuples sur le méme sujet
que de la rapprocher des données fournies par les sciences natu-
relles. Il y a des points de contact entre la narration israélite et
celles des autres nations, surtout des nations de I’Asie occidentale,
des nations sémitiques. Ceci leur assigne une origine commune,
Iantique Babylonie. Les documents cunéiformes nous fournissent,
fragmentairement, un récit parent de celui que nous lisons dans
la Genése. Mais les ressemblances ne font que manifester plus



a30 BULLETIN

clairement les dissemblances et font ressortir victorieusement le
génie religieux qui a imprimé son sceau sur la page de I’Ecriture
que nous étudions. Ce qui lui assigne son caractére a part, c’est la
religion d’Israél, comme I’a reconnu et proclamé Alexandre de
Humboldt. Ce n’est pas seulement le monothéisme, c’est-a-dire la
croyance a 'unité de Dieu, c’est le monothéisme israélite, c’est-a-
dire la foi en un Dieu unique, libre, vivant, personnel, tout-puis-
sant. Les cosmogonies paiennes se combinent en général avec des
théogonies, ou bien elles portent la ficheuse empreinte du dua-
lisme. Rien de semblable ici. Ce qui est mis en relief, c’est la libre
volonté créalrice de Dieu, se manifestant par la parole, et (fait im-
portant) ayant un commencement el une fin.

Ces vérités religieuses, déposées dans notre récit biblique de la
création, sont en dehors de toute discussion de la part des sciences
de la nature, lant que celles-ci demeurent sur leur terrain propre.
Quand les savants en viennent a countredire les affirmations reli-
gieuses de la Bible, c’est qu’ils ne parlent plus au nom de la
science expérimentale, mais au nom d’une philosophie de la na-
ture.

Insistons encore sur le caractere téléologique du récit de la créa-
tion, marqué par ce refrain: « Et Dieu vit que c¢’était bon. » La
science moderne ne veut pas entendre parler de but, de finalité,
et dans son domaine elle a raison. Mais son domaine est précisé-
ment différent de celui de la religion. Dieu, tel qu’il ressort du
récit de la Genese, est un Dieu bon, ayant un dessein d’amour
dans son ceuvre créatrice et la faisant culminer en I’homme.
L’homme est créé a la ressemblance de Dieu, pour dominer sur
la nature entiére. Et ¢’est pour ’homme que Dieu crée ici-bas son
royaume, qui doit se réaliser d’abord en Israél et dont un des
principes fondamentaux, le sabbat, se trouve indiqué dans la pa-
role : « Et Dieu se reposa le septieme jour. » A la lumiére du ré-
cit biblique de la création le monde entier nous apparait sous son
vrai jour : le régne de Dieu en est le terme, I'homme n’est pas
seulement créé de Dieu, mais créé pour Dieu.

Est-il besoin de dire en terminant que ce récit a une valeur
incomparable et ineffagable ? On peut décrire avec une exactitude
plus rigoureuse les origines de notre globe, mais jamais aucun ré-



THEOLOGIE 3381

cit n’a exprimé avec une simplicilté aussi majestueuse la foi au
Dieu créateur. Ce récit a déja triomphé d’innombrables supersti-
tions ; 1l vaincra aussi, nous en avons l'assurance, le paganisme
moderne qui déifie la nature, et le matérialisme qui nie Dieu et
qui nie P'esprit. Nous vivons dans cette espérance, et nous comp-
tons qu’elle se réalisera toujours mieux, & mesure qu’on s’habi-
tuera a ne chercher dans ce récit la réponse a aucune autre ques-
tion qu’a la question des questions, a la question religieuse.

Ainsi se termine la conférence de M. Riehm, Nous P’avons ana-
Jvsée en détail el avec une vraie jouissance. Nous espérons que les
lecteurs de la Revue nons pardonneront notre prolixité : il s’agit
d’un probléme si grave, le sujet débattu est si actuel, enfin il
touche i plusieurs questions si brilantes, que 'on comprendra
aisément que nous n’ayons pu résister au désir de laisser quelque
temps la parole 4 la voix autorisée de M. Riehm.

LUCIEN GAUTIER.

E. CHASTEL. — LE CHRISTIANISME AU MOYEN AGE 1.

L’histoire du christianisme au moyen dge est, sans contredit,
une des pages les plus intéressantes des annales de la civilisation
européenne. Cette époque, riche en incidents dramatiques et va-
rics, présente des enseignements utiles & recueillir, méme de nos
jours, En effet, la question si complexe des rapports de 'Eglise et
de I'Etat, pour ne parler que de celle-la, ne date point de hier.
Elle agite et préoccupe tout le moyen &ge, suscitant des guerres
sanglantes, d’ardentes inimitiés, de vives controverses, auxquelles
prendra part, entre autres, le plus grand génie poétique de I'Italie.

L’Eglise elle-méme renferme, en son sein et sous I'unité de son
dogme et de son organisation, de nombreux ferments d’opposition
4 Ja théologie dominante, ferments qui donneront lieu a des héré-
sies que Rome s’efforcera d’éteindre dans le sang. Mais ses efforts
destructeurs ne seront point couronnés d’un entier succeés; les

* Histoire dit christianisme depuis ses origines jusqu’a nos jours, par
Etienne Chastel, professeur de théologie historique & l'université ce
Geneve. Tom. 111: Moyen dge. De Uhégire de Mahomet & la réformation de
Luther. — Paris, Fischbacher, 1882. 638 pag. grand in-8°,

THEOL. ET PHIL. 1832. 25



382 EULLETIN

idées d’'un Wiclef, d’un Jean Hus couveront sous la cendre, pré-
parant la réforme plus radicale de Martin Luther. Méme sous les
barreaux du cloitre, du sein de cette milice monacale, vouée par
état a la défense de I'unité catholique, des voix courageuses pro-
testent contre la corruption des clercs et la dévotion formaliste de
I’époque, tandis que des penseurs pieux, dégotités de la sécheresse
de la philosophie régnante, s’absorbent dansles réveries d’un mys-
ticisme si hardi que, cotoyant I’hérésie, il touche parfois 4 la libre
pensée.

Le moyen age, &4 ses débuts, est un temps de recul pour le
christianisme. La conquéte musulmane enléve a ’Eglise orieniale
la Syrie et ’Egypte, a celle d’Occident, la plus grande partie de la
péninsule ibérique. Jérusalem, la cité sainte, est tombée au pou-
voir du croissant, le saint sépulcre est profané par la présence de
Vinfidéle. En méme temps les chréliens grecs, irrités des préten-
tions du siége de Rome a la domination universelle, s’éloignent
de plus en plus de leurs fréres latins, jusqu’au jour ol, 'ambition
des papes d’un coté, le fanatisme des moines de Constantinople de
Pautre, aménent une rupture compléte et désormais irréparable.

Au reste, a partir des invasions arabes, I’Eglise d’Orient ne joue
plus dans le monde chrétien qu’un réle secondaire. La Russie ex-
ceptée, elle ne fait plus de conquéte importante. Son clergé, en
général, manque de culture scientifique, la piété des masses dé-
génére en un pur formalisme, la prédication s’inspire exclusive-
ment des légendes des saints, les signes de croix, les génuflexions
deviennent des actes essentiels du culte.

Les pertes subies par I’Eglise orientale furent en quelque ma-
niere compensées par les conquétes de I'Eglise latine sur les
peuplades barbares et encore paiennes qui couvraient le sol de
IEurope. Des bandes de missionnaires intrépides se répandent
au milieu des tribus encore attachées au polythéisme, y répandant
a la fois les lumiéres de I’Evangile et celles de la civilisation. A
leur voix, les Saxons, conquérants de I’Angleterre, embrassent la
religion nouvelle. L'Irlande les imite. Les iles britanniques voient
s'élever sur leur sol de nombreux monastéres qui deviennent de
vraies écoles de missions. De ces cloitres sortira Colomban qui,
aidé de son disciple saint Gall, portera I’Evangile en Helvétie,



THEOLOGIE 383

tandis que d’autres moines bretons convertiront la Flandre et le
Brabant. Au VII¢ siecle, le paganisme germanique avait disparu
des terres auntrefois soumises & la domination des Césars, il fallait
le poursuivre au dela du Rhin. Un Anglais, saint Boniface, appuyé
par le siége de Rome et assisté d’autres religieux ses compatriotes,
fit de la conversion des Germains 'ceuvre de sa vie et du siege
archiépiscopal de Mayence le centre ecclésiastique de tous les pays
qui forment I’Allemagne actuelle.

Le rétablissement de 'empire d’Occident, en faveur de Charle-
magne, contribua aussi grandement a la propagation du Christia-
nisme. Les nouveaux souverains étaient en effet bien différents de
leurs prédécesseurs de la Rome auntique. Oints et couronnrés par
les papes, a I'instar des rois de I'ancienne alliance, ils revélaient
par cette consécration un caractére spécialement religieux. Envi-
sagés par leurs peuples comme les protecteurs attitrés de I’Eglise,
les vicaires temporels de Dieu sur la terre, tandis que le pape en
était le représentant spirituel, ils considéraient comme leur pre-
mier devoir de favoriser la propagation de ’Evangile. En agissant
ainsi, les nouveaux Césars travaillaient au reste dans leur propre
intérét ; un pays acquis a I’Eglise ’étant, du méme coup, a leur
domination. La papauté et le pouvoir impérial marchaient donc de
concert a la poursuite d’un méme but, la réunion des peuples de
PEurope occidentale sous une seule autorité religieuse et sous
un seul pouvoir politique. Charlemagne, qui cherche & expulser les
Arabes de la péninsule ibérique pour y rétablir le catholicisme,
passe une grande partie de son régne a combatire et a convertir
les Saxons. Un siécle plus tard, ceux-ci donnant a leur tour des
souveraing & I'Occident, travaillent résolument a Pextirpation du
polythéisme scandinave. Les croisades elles-mémes, ces expédi-
tions inspirées par le génie aventureux d’une noblesse turbulente
et guerriére, ouvrirent un nouveau champ d’activité a la propa-
cande religieuse. Saint Louls, mis par ses campagnes en Orient
en rapport avec les Tatares, envoya en Chine des missionnaires
qui v eurent quelque succes jusqu’au jour ou la chute de la dy-
nastie mongole vint anéantir le fruit de leurs efforts. Enfin, dans
les derniéres années du XVe siécle, la découverte du nouveau
monde attira dans ces contrées Inconnues des anciens des pion-



&

384 BULLETIN

niers de la foi, parmi lesquels brille au premier rang le pieux et
vénérable las Casas. A laméme époque, la prise de Grenade meltait
fin a la domination des Maures en Espagne. Ainsi, dans 'espace
dix fois séculaire qui sépare I'hégire de Mahomet de la protestation
de Luther, ’Eglise catholique a réussi a ranger sous ses lois toute
I'Europe occidentale ; mais déja le majestueux édifice, miné de
divers cotés, chancelle sur sa base. Un examen, méme sommaire,
de I’bistoire intérieure de I'Eglise pendant la période qui nous
occupe sulffit a le prouver.

On peut diviser I'histoire ecclésiastique du moyen Age en deux
périodes distinctes. Dans la premieére, s’étendant du VII® au
XIIIe siécle, la hiérarchie catholique acheve de s’organiser et
arrive a I'apogée de sa puissance. La seconde, commencant au
XIVe sicele pour se terminer au seizieme, voit diminuer graduelle-
ment Pinfluence et le prestige de I'Eglise ; le régne de Boniface VIII
forme la transition entre les deux époques.

Il était réservé au moyen age d’assister au plein épanouissemery
des doctrines dont les germes avaient été déposés au sein de la
société chrétienne par les docteurs des siécles précédents. L’idée
de la sainteté et de I'infaillibilité de I’Eglise domine toute la théo-
logie de cette époque. Repousserles enseignements de cette grande
corporation religieuse, se séparer de sa communion, c’est d’un méme
coup encourir la damnation éternelle et se priver de ses droits
politiques et sociaux, car 'anatheme ecclésiastique entraine la mise
au ban de la société civile. Le christianisme se confond avec I'E-
glise qui elle-méme s’incarne dans le clergé, de sorte que la sou-
mission passive a I'autorité de celui-ci devient la vertu principale,
pour ne pas dire unique, du fideéle, le seul moyen d’obtenir le salut
que Christ a promis a ses disciples.

Les prétres, entourés d’un si grand prestige, étaient cependant
bien inférieurs en culture et en distinction & ceux des dges préce-
dents. Recrutés surtout parmi les serfs ou les barbares, ils étaient
en général ignorants et grossiers. Le clergé régulier, en revanche,
conservait pieusement les traditions de la civilisation des ages preé-
cédents et brillait aussi bien par sa science que par 'ardeur de
sa foi. On le sait, en effet, si la littérature, les arts, I'industrie
méme n’ont paspéri sans retour dans le naufrage de la société



THEOLOGIE 5]

antique ni completement disparu de nos régions occidentales,
ariace doit en étre rendue aux moines qui se vouaient a la fois & la
priere, a I’étude et au travail manuel; c’est la un titre qui ne se
prescrit pas.

L’établissement du régime féodal apporta de sensibles modifica-
tions dans la situation des évéques. Devenus, & titre d’opulents
propriétaires fonciers, grands vassaux des rois, ils exercérent,
en vertu de leur rang et de leurs lumiéres, une influence prépon-
Jdérante dans les conseils de PEtat. En revanche, Pextension du
droit de patronage, I'institution des chapitres de cathédrales pos-
sédant, sous le nom de mense capitulaire, leur fortune particuliére
soustraite a administration de Pévéque, 'exemption de la juridic-
tion de 'ordinaire accordée a presque tous les couvents, restrei-
anirent considérablement les pouvoirs religieux de I'épiscopat.
L’état de guerre permanent dans lequel vivait la sociélé féodale,
rendant fort difficile la tenue réguliere des conciles provinciauXx,
les métropolitains perdirent, 4 leur tour, toute autorité effective
sur leurs suffragants et ne conserverent plus qu’une primauté
honorifique.

Il était cependant un pouvoir qui gagnait sans bruit tout le ter-
rain perdu par Dépiscopat ; nous voulons parler du saiut-siége.
LLa papauté, protectrice naturelle des Eglises fondées en pays paiens,
s’était attribué peu a peu la nomination & la plupart des bénéfices.
Iin outre les clercs, dans leurs différends, aimaient mieux recourir
a I'évéque de Rome qu’a leur supérieur immédiat plus rapproché
J’eux, partant plus incommode. Bientot des légats ¢ lutere, revétus
des pouvoirs spirituels les plus étendus, rendent 'autorité de Rome
partout présente, tandis que la publication des fausses décrétales
favorise grandement les prétentions des successeurs de saint
Pierre.

Un des traits distinctifs de la société du moyen dge était, nous
Pavons vu, Punion intime de 'Eglise et de I’Etat; mais la bonne
entente entre ces deux puissances ne devait pas étre de longue
duree.

Les papes, ayant recu de Pépin le Bref la souveraineté tempo-
relle sur Rome et son territoire, furent dés lors considérés comme
les vassaux des empereurs et ceux-ci s’attribuérent un droit de



386 BULLETIN

contrdle sur les élections pontificales. De son coté, le saint-pére,
en sa qualité de vicaire du Christ, prétendait juger souverainement
de la légitimité des titres des candidats & la couronne. Il supportait
en outre avec impatience la suzeraineté de l'empire et s’efforgait
de s’y soustraire. En Allemagne méme, les occasions de conflits
étaient fréquentes et inévitables.

Les évéques, nous I'avons vu, étaient devenus des membres im-
portants de la hiérarchie féodale. L’empereur, en sa qualité de
chef supréme de I'Etat, entendait se réserver la nominalion aux
évéchés vacants et confiait trop souvent ces postes importants &
des sujets incapables ou indignes, plus recommandables par leurs
services politiques que par leur science ou leur piété. Clest alors que
Grégoire VII prend en main la cause de "autonomie de la société
religieuse et de 'indépendance du saint-siége a I'égard des cou-
ronnes. Il meurt i la peire, mais ses successeurs continuent sou
cenvre ; la guerre des investitures éclate et se termine au hout
d’un demi-siecle par la transaction connue sous le nom de con-
cordat de Worins. Mais ce n’était qu’une tréve; hientot la lutte re-
commence, les deux pouvoirs rivaux se disputent, & main armée,
la prépondérance en ltalie et 'empereur ne conserve plus au dela
des monts qu’une souveraineté purement honorifique.

Tandis que ’Eglise emploie, sans scrupule, la force des armes
pour réaliser ses prétentions dominatrices, son culte perd de jour
en jour de sa spiritualité premiére et se résume en pompeuses
cérémonies destinées a charmer les veux et 'imagination des audi-
teurs. De plus, 1l fallait & ces foules ignorantes et grossiéres un
Dieu en quelque sorte matérialisé. De ce besoin nait la doctrine
de la transsubstantiation, dés longtemps populaire et qui fut bientit
adoptée officiellement, malgré les protestations de Béranger.

Aux yeux des chrétiens du moyen ige, le Christ n’était plus le
Sauveur débonnaire, 'homme doux et humble de cceur que nous
présentent les Evangiles; mais un souverain irrité contre ses su-
jets vebelles, un juge infaillible et redoutable. Il fallait un nouve!
intermédiaire entre lui et les hommes ; de la 'importance attribuée
a la Vierge dont le culte se développe de plus en plus. Bientét on
établit la féte de I’Assomption, en commémoration du jour ou le
corps de la mére de Dieu fut enlevé au ciel sans passer par la cor-



THEOLOGIE 387

ruption du sépulere. On dédie spécialement & Marie I'office du
samedi. Au XIe¢ siecle, on féte sa nativité, au quatorziéme sa pré-
sentation au temple, au quinziéme la visitation.

Le culte se célebre partout suivant le rituel romain et en langue
latine. Les messes solitaires ou le prétre officie devant un enfant
de chceur qui représente le peuple, celles pour les morts, se ratta-
chant a la doctrine du purgatoire, deviennent d’un emploi général
et fréquent. Les fidéles sont tenus de prendre la céne au moins
une fois I’an ; tandis que la crainte de profaner le sang de Christ
conduit a enlever aux laiques I'usage de la coupe. L’Eglise se méle
du reste a tous les actes de la vie ; au détriment de sa dignité, elle
intervient dans les fétes publiques par la représentation des mys-
ieres et prend méme sa part des orgies populaires dans la féte des
fous.

Une religion austére n’ett point été le fait de ces peuples chris-
tianisés, mais conservant, dans une large mesure, les mceurs licen-
cieuses et cruelles de leurs barbares ancétres. Pour conserver son
influence sur eux, I'Eglise dut adoucir les rigueurs de sa disci~
pline. Ala pénitence publique des premiers siécles, elle substitue
la confession a l'oreille du prétre. Les pelerinages, les jubilés de-
viennent des moyens usuels de gagner la faveur du ciel, Les in-
dulgences, a 'origine simples compensations des peines canoniques
imposées au pécheur pour rentrer en grice aupres de la société
religieuse, donnent lien & des abus trop connus pour qu’il soit
nécessaire d’y insister.

Sous le rapport de la science théologique et malgré les louables
efforts de Charlemagne, les premiers si¢cles du moyen age furent
un temps de stérilité presque absolue. Il faut descendre jusqu’au
XI* siecle pour rencontrer une renaissance des études religieuses.
La nouvelle théologie s’appuyait, & ses débuts, uniquement sur le
principe d’autorité ; mais bientot on chercha a s’assimiler la vérité
révélée, tantot par la raison, au moven des procédés de I’école,
tantot par le cceur : de ces deux tendances, surgissent la scolastique
et le myslicisme qui exercérent, la premiére surtout, une si grande
influence sur la vie intellectuelle du moyen dge.

La hiérarchie catholique, établie en maitresse sur les ruines du
monde romain, dominait a la fois ’Etlat et I’école. Les résistances



o33 BULLETIN

qu’elle avait rencontrées avaient été noyées dans le sang. Elle sem-
blait affermie pour jamais; mais déja apparaissent les signes pré-
curseurs de son déclin.

Le pouvoir royal, sortifort diminué de I’époque de troubles et de
confusion qui suivit la chute de la dynastie carlovingienne, avait peu
a peu regagné le terrain perdu. Les monarques francais les pre-
miers se trouvérent en état de s’opposer aux prétentions de la curie
romaine et aux envahissements de la justice ecclésiastique. Saint
Louis, ce type du roi chrétien selon I'idéal du moyen dge, sauvegarda,
par la pragmatique qui lul est attribuée, les droits et les libertés
de 'Eglise gallicane. Son petit-fils, le rusé et astucieux Philippe
le Bel, appuyé par ses légistes, l'université de Paris et les étais du
royaume, engage avec Boniface VIII une Intte d’oli la papauté res-
sort vaincue et affaiblie & jamais. Désormais le saint-siége, trans-
féré a Avignon, devient, pendant pres d’un siécle, le docile
instrument de Pambifion francaise. Enfin cette position humi-
liante des successeurs de saint Pierre révolte 'orgueil des Italiens.
Au pape d’Avignon ils opposent celui de Rome. Le schisme déchire
la chrétienté en deux camps ennemis. Les conciles convoqués pour
mettre un terme a ce scandale parviennent, il est vrai, & ranger
PEglise sous 'obédience d’un chef unique. Mais ils sont impuis-
sants a refréner la licence des clercs et les exactions de la cour
pontificale. La hiérarchie catholique a subi un échec dont elle ne
se relevera plus. C'en est fait de I'idéal ecclésiastique du moyen
Age. Tandis que les masses populaires s’en prennent aux vices des
vens d’Eglise, les humanistes de la Renaissance, sous couleur d’un
enthousiasme sans borne pour la civilisation antique, sapent en
réalité tout le systéme religienx issu du christianisme, préparant
ainsi 'avénement lointain de la libre pensée. Les temps étaient
murs pour une réforme ; le jour de Luther était venu.

Tel est le récit que nous retrace le nouveau volume de M. Chas-
i¢l. Il nous présente un tableau fidele de celte vie ecclésiastique
du moyen age si digne d’attirer I’attention de I’historien et du pen-
seur. Nous avouons cependant avoir remarqué avec quelque sur-
prise que le savant professeur de Genéve admit encore I'authenti-
cité de la célébre ambassade d’Alexis Comnéne a Urbain II, am-
bassade que M. Paparrigopoulo relégue, avec raison, nous semble-



THEOLOGIE 339

t-il, dans le domaine dela légende!. Au reste cette légére critique
n’ote rien ni a la valeur du livre de M. Chastel ni au talent de son
auteur. H.-M.

RODOLPHE STAEHELIN., — VADIAN LE REFORMATEUR
DE SAINT-(GALL 2.

(est une ligure trop peu connue, et pourtant bien digne de
Pétre, que celle de ce réformateur laique, humaniste, médecin,
homme d’Etat, qui fut le confident de Zwingli et le complice, —
un peu a contre-cceur d’abord, — de sa politique a la « maniére
forte. » On saura gré a M. Staehelin d’avoir employé son talent
de biographe 3 & ramener I'altention sur cet intéressant personnage.
Il yaenviron vingt ans, M. Pressel avait déja publié une biographie
e Vadian dans la collection qui a paru sousle titre : Vie et Olfuvres
choisies des péres et fondatenrs de U Eglise réformée. Mais depuis
lors des sources nouvelles et importantes sont devenues accessibles,
crice a la publication par M. Strickler des recez fédéraux de 1521
a 1532 et du recueil de documents relatifs a histoire de la réfor-
mation en Suisse ; grice surtout a ’édition par M. E. Gotzinger
des ouvrages de Jean Kessler, le contemporain et collaborateur de
Vadian, et de ceux de Vadian lui-méme. M. Staehelin a mis a
profit ces précieux documents et a su en tirer un portrait histo-
rique et littéraire plein de couleur, d’expression et de vie. Ce
n’est pas seulement comme chrétien ef comme citoyen, comme
théologien et comme homme politique qu’il nous fait connaitre le
bourguemaitre de Saint Gall, c’est encore comme historien et
littérateur. En méme temps, cette étude jette un jour instructif
sur les rapports et différences entre la réforme suisse et la réforme

* Voy. Paparrigopoulo, Histoire de la civilisation hellénique, pag. 327
et sq.

* Die veformatorische Wivksamkeit des Sankt-Galler Humanisten Vadiar.
Auf Grund seiner neu veriffentlichten Schriften dargestellt von Rudolf
Staehelin, Prof. der Theol. (Extrait des Beitrdge de la Société d’histoire
de Bale.) Bale, Georg, 1881, 70 pages.

* M. Staehelin a consacré précédemment des notices plus ou moins
étendues & Erasme (1873), Hagenbach, son prédécesseur a la faculté de
Bale (1875), de Wette (1880.)



390 BULLETIN

allemande, et sur le role joué par les principales villes suisses,
Zurich et Berne. Nous recommandons la lecture de ces pages i
tous ceux qu’intéresse ’histoire de la révolution ecclésiastique du
XVIe siécle. H: B E.

GUSTAVE WARNECK. — ESQUISSE D’UNE HISTOIRE DES MISSIONS
PROTESTANTES !,

Le temps n’est plus, Dieu merci, ol la science théologique
ignorait 1’ceuvre des missions ou la regardait de haut avec je ne
sals quel aristocratique dédain. Les missions ont acquis droit de
cité soit dans les traités ou systémes de théologie pratique, soit
dans les manuels d’histoire ecclésiastique, et déja on voit figurer
¢d et la, dans les programmes universitaires, des cours sur
Phistoire des missions chrétiennes. Il est vrai de dire que les mis-
sions de leur coté sont entrées dans une nouvelle phase, qu’elles
tendent de plus en plus & s’élever au-dessus de 'empirisme et que
leurs organes littéraires ont commencé a poursuivre d’autres buts
que ceux de I’édification et de la réclame. La science laique elle-
méme a appris 4 respecter cette ceuvre religieuse et ne dédaigne
pas d’utiliser les services que les missionnaires peuvent rendre et
ont déja rendus a la science et a la civilisation.

En fait de littérature missionnaire, I’Allemagne tient incontes-
tablement le premier rang, non pas sans doute pour la quantité,
mais bien par la qualité de ses productions. Il parait & Gutersloh,
depuis 1874, une revue mensuelle des missions (Allgemeine Mis-
stons-Zeitschrift) qui est rédigée dans un esprit large et élevé, a un
point de vue vraiment scientifique. Elle a pour directeur M. le pas-
teur Warneck, de Rothenschirmbach prés d’Eisleben, qui s’est fait
connaitre ertre autres par une trés intéressante étude sur « les
rapports mutuels entre les missions et la culture moderne®, » Le
méme auteur vient de publier en un petit volume a part, avec

' Abriss einer Geschichte der protestantiscien Missionen von der Reforma-
tion bis auf die Gegemwart, von D Gustay Warneck, Pastor in Rothen-
schirmbach. Leipzig, Hinrichs, 1882, VIII et 155 pages.

® Die gegenseitigen Beziehungen ziwcischen der modernen Mission und
Cultur. Auch eine Culturkampfstudie. Gutersloh, Bertelsmann, 1879. XI
et 326 pages.



THEOLOGIE 3N

préface et appendices, article Missions prolestantles qu’il a rédigé
pour la nouvelle édition de la Real-Encyclopedie de Herzog. Cest
un apercu bien ordonné et relativement complet de cette vaste
matiere. Nous le recommandons tout spécialement aux jeunes
théologiens qui désireraient s’initier & un sujet qu’il ne leur est pas
permis d’ignorer.

Le XIXe siecle, qui est par excellence le siécle des missions,
occupe paturellement, dans cetle esquisse, la place de beaucoup
la plus considérable. Mais, malgré les peines que la rédaction de
P’histoire de cette période moderne et contemporaine a du cotiter
a lauteur, ce n’est pas la, & notre sens du moins, la partie la
plus méritoire de son travail. Ce qui nous a le plus intéressé ce
sont les quarante pages qu’il a consacrées aux siécles précédents.
1l aborde, chemin faisant, la question bien moins oiseuse qu’il ne
pourrait le sembler, de savoir pourquoi les réformateurs sont res-
tés étrangers & 'ceuvre, et méme a 'idée, des missions. Les notes
ajoutées & la {in renferment également des réflexions judicieuses
sur des questions de méthode missionnaire et d'intéressantes com-
munications littéraires et statistiques.

N’oublions pas de dire que M. Warneck a dédié son livre &
PEglise des fréres moraves, qui célebre cette annnée méme le
ceut cinquantieéme anniversaire de ses débuts dans I'ceuvre des
missions parmi les paiens. (Pest un jubilé qui intéresse le protes-

tantisme tout entier. H. V.
CHARLES TH@®NES. — [IDEE CHRETIENNLE DU MARIAGE ET SES

ADVERSAIRES MODERNES 1.

Cet ouvrage, couronné par la société de la Haye pour la défense
de la religion chrétienne, se, recommande & la sérieuse attention
du public. I est aussi instructif pour le fond qu’il est agréable &
lire grice & ses qualités de style et de langage.

Comme lindique le titre, et comme 1’exigeait d’ailleurs le pro-

t Die christliche Anschaunwy der Ehe und ihre modeirnen Gegner. Eine
von der Haager Gesellschaft gekrénte Preisschrift von Lic. DT Carl Thines
evang. Ptarrer in Lennep. — Leide, Brill, 1331, 326 pages.



362 BULLETIN

gramme du concours, le livre se divise en deux parties : 10 U'idée
chrétienne du mariage ; 2° ses adversaires modernes.

I.’idée chrétienne du mariage ressort en premier lieu du Nou-
veau Testament. L’auteur établit icl une distinction qu’on lui a
reprochée et qui a bien cependant sa raison d’étre:il distingue
I'idée chrétienne dans sa pureté, sans mélange d’éléments ascé-
liques, et les passages du Nouveau Testament ou prévalent ces
éléments-la. L’idée du mariage dégagée d’ascétisme se déduit
avanl tout des enseignements de Jésus-Christ, en particulier de
Marc X, 2 et suivants. Le mariage, selon Christ, est une intime
communion de vie, tant physique que morale, entre un seul
homme et une seule femme ; 1l est d’institution divine ; il est
indissoluble. Sur ce dernier point, 'auteur démontre que c’est
Marc X qui exprime la pensée authentique du Seigneur, tandis
que la clause :si ce n'est pour cause dinfidélité, qui se trouve dans
Matthieu V, 32 et XIX, 9, est une adjonction de seconde main.
Cependant, dit-il, Jésus en proclamant I'indissolubilité du mariage
posait un principe moral, un idéal auquel il faut aspirer, il n'en-
tendait pas édicter un article de loi, un précepte juridique.

L’enseignement apostolique repose en général sur la meéme
conception que celle qui ressort du texte classique de Marc X.
Toutefois, il est quelques passages ot la pureté de I'idée chré-
tienne est plus ou moins troublée par des tendances ascétiques.
Tels sont : les directions données dans les épitres pastorales, tou-
chant le second mariage des anciens (1 Tim. IlI, 2 ; Tite 1, 6), des
diacres (1 Tim. III, 12) et des veuves qui sont au service de la
communauté (1 Tim. V, 9) ; un passage de ’Apocalypse (XIV, 4)
qui, lors méme qu'on ne le prend pas & la leltre, érige cepen-
dant la virginité, le célibat, en symbole de la pureté des cent
quarante quatre mille qui sonl rachetés d’entre les hommes
comme des prémices consacrées a Dieu et & I"Agneau; enfin et
surtout 1 Cor. VII. M. Theenes soumet ce texte & une étude appro-
fondie. Il constate que la maniére dont Paul envisage et représente
le mariage dans ce chapitre se concilie difficilement, non seule-
ment avec I’enseignement de Christ, mais avec les principes mémes
que Papotre professe ailleurs. Il pense que si ces idées ascétiques
s’expliquent en partie par lattente a bref délai de la parousie, il



THEOLOGIE 303

faut les attribuer aussi, et en derniére analyse, & I'influence de
certaines conceptions antérieures au christianisme, et il en conclut
gqu’elles ne sauraient étre considérées comme exprimant la vérilable
idée chrétienne du mariage.

La partie biblique est suivie (pag. 102 sq.) d’une histoire de
P’idée du mariage a travers les différents Aces de I'Eglise chré-
tienne : ancienne Eglise, Eglise du moyen dge, Eglise catholique-
romaine des temps modernes et Iiglise protestante. Cette histoire,
faite & grands traits, mais illustrée de citations et d’exemples bien
choisis, montre P'action profonde et salutaire qu’ont exercée dans
le monde romain et barbare I'idée et la pratique chrétiennes du
mariage. Mais elle conslate aussi la prédominance eroissante, dans
I'Eglise catholique, des tendances ascétiques qui tendent & obscur-
cir cette idée et & la dénaturer. La réformation a fait époque en
ceci commme & bien d’autres égards : elle a saisi tout de rouveaun
I'idéal chrétien du mariage dans sa pureté et sa profondeur. Elle
P’a du moins saisi en principe, et a commencé & le réaliser dans
la vie. L’auteur, a ce propos, rend un hommage bien mérité & nos
réformateurs, sans en exclure Calvin. Il ne craint pas d’aborder la
délicate affaire de la bigamie du landgrave Philippe et nous parait
faire équitablement la part des responsabilités. [’erreur, dit-il,
a été chez Luther et Mélanchton plus intellectuelle que morale.

Depuis I’époque de la réformation, malgré les travers dans les-
quels le protestantisme a donné dans le cours de son développe-
ment historique (orthodoxisme, servilisme, etc.), malgré les
influences délétéres du dehors (en particulier 'exemple et les
legons de la France catholique), on peut dire que, sous I’action de
Pesprit évangélique, I'idée chrétienne du mariage a été toujours
mieux comprise en théorie el moins imparfaitement réalisée dans
la pratique. C’est, dit I'auteur, dans notre siécle qu’elle a trouvé
son expression Ja plus élevée dans les systémes de morale de toute
une phalange de théologiens et de philosophes. C’est notre siécle
également qui a vu en pays protestants les plus beaux exemples
d’unions conjugales. A 'appui de sa thése, M. Theenes fait passer
sous nos yeux une série de nobles et touchantes figures appartenant
1 diverses classes de la société, et dont la vie intime est connue par
des lettres, des mémoires ou des biographies. Il reconnait, d’ail-



394 BULLETIN

leurs, que dans les pays mixtes, la partie catholique de la popula-
tion bénéficie des fruits de la conception protestante, notamment
en ce qui concerne Pinstruction donnée a la jeunesse féminine.

Quant aux modernes adversaires du mariage selon I'Evangile,
Pauteur les range en deux catégories. Il distingue les adversaires
théoriques qui parlent au nom de la science, et les adversaires
pratiques qui combattent I'idéal chrétien au nom de I'intérét social
ou des droits individuels.

La « science » est représentée, d"une part, par le moderne pes-
simisme de Schopenhauer et de Hartmann, de I'autre, par le
matérialisme qui se réclame de Darwin. L’auteur discute ces
théories calmement mais fortement, et réduit & leur jusie valeur
les arguments qu’on prétend tirer contre l'idée chrétienne du
mariage de la maniére moderne d’envisager le monde et des
résultats de la moderne science de la nature.

On ne lira pas avec moins d’intérél les pages destinées a carac-
tériser ce que M. Theenes appelle les adversaires sociaux, les par-
tisans de émancipation de la femme, c’est-a-dire les proneurs et
praticiens du libre amour, et ceux qui, tout en repoussant cet
exces, plaident avec enthousiasme la cause de la parfaite égalité de
I’homme et de la femme. L’auteur se montre fort au courant de
toute cette littérature. A la vue des ufopies, des aberrations et
méme des turpitudes qu’il dévoile dans cette derniére partie de
son livre, on est saisi d’'un dégott mélé d’effroi. Il y a de gnoi
frémir quand on voit A quels ahimes marche la société actuelle, et -
I'on ferme le volume plus convaincu que jamais que seules les
puissances de vie morale qui ont leur source dans ’Evangile sont "
capables d’arréter notre « civilisation » sur cette pente funeste.

Pourquoi le libre amour théorique et pratique, celul des romans
et celui de Ja réalité, est-il jugé dans un certain monde avec tant
d’indulgence? Ne serait-ce pas en bonne partie parce qu’il y a
dans la chrétienté, de par la coutume et méme les lois, tant de
mariages qui méritent a peine ce nom, des mariages qui sont
comme des caricatures de cette sainte institution ? Les réforma-
teurs sociaux s'en sont pris au mariage comme tel, et ils s’ima-
ginent pouvoir chasser le démon par Belzébut, le prince des
démons.



THEOLOGIE 395

« Il n’ya, dit auteur en terminant, que le mariage chrétien, au
vral sens de ce mot, ot récne entre époux la vrale [iberlé, parce
qu’elle est unie a la vraie dépendance, et la vraie égalilé, parce
qu’elle implique la vraie subordination. Le mariage chrétien, c’est
la diversité des dons, des forces, des vocations, ramenée & 'unité
par Pharmonie de la foi et de Pamour. A lui, au mariage dans le
Seigneur, s’applique la grande parole de 'apotre : « ni femme
» sans homme, ni homme sans femme. » (1 Cor. XI, 11.)

HOLTZMANN ET Z(EPFFEL. — LEXIQUE THEOLOGIQUE ET ECCLE-
SIASTIQUE 1,

L’institut bibliographique de Leipzig a entrepris de publier une
série de dictionnaires ou d’encyclopédies dont chaque volume est
consacré a une spécialité : histoire générale, histoire ancienne,
histoire allemande, théologie, philosophie, pédagogie, etc. ; musi-
que, théatre, arts plastiques, ete.; hygiéne, zoologie, botanique,
physique et météorologie, etc.; militaire, économie politique, droit
commercial, géographie commerciale, etc, La collection compléte
embrassera environ quarante volumes, dont prés de la moitié ont
déjad paru. Au lieu d’un dictionnaire général de conversation, ou
toul se rencontre péle-méle, ce sont autant de diclionnaires spé-
ciaux ayant pour auteurs des spécialistes, volumes faciles & ma-
nier, et offrant dans ’espace le plus resserré possible le plus d’in-
formations possibles sur tout ce qui est du ressort de la spécialité
respective. Les articles sont courts et nombreux, rangés par ordre
alphabétique, les pages étant divisées en deux colonnes. Plusieurs
de ces lexiques sont accompagnés de bonnes illustrations. Le prix
des volumes, qu’on peut acheter séparément, varie entre 31/, marcs
(sciences militaires) et 9 1/, (musique).

Nous venons de parcourir celui de ces Fach-Lexika qui se rap-
porte & la théologie et aux questions ecclésiastiques. Bien qu’il soit
en premiére ligne a 'usage des « laiques, » il est de nature &

* Lexikon fiir Theologie und Kirchemwesen, von D* H. Holtzmann und
Dr R. Zopffel, ordentl. Professoren an der Universitit Strassburg. —
Leipzig, Verlag des Biblingraphischen Instituts, 1882. 728 pages. Prix:
7 mares.



590 BULLETIN

rendre d’utiles services au théologien de profession, et ¢’est ce qui
nous engage a le signaler aux lecteurs de la Revue. Chacun n’a
pas & sa portée des ceuvres encyclopédiques telles que celles de
M. Herzog ou de M. Lichtenberger. Fiit-on d’ailleurs en posses-
sion de ces ouvrages étendus et volumineux, il est agréable d’avoir
sous Ja main un dictionnaire ot, sans longtemps chercher, on
trouve tel renseignement précis sur un unom, une date, un ouvrage
important, ou bien la définition exacte d’un terme théologique ou
ecclésiastique. Le volume que nous avons sous les yeux renferme
1456 colonnes, texte compact. Il embrasse la doctrine, I’histoire,
le culte, la constitution, les us et coutumes, fétes, sectes, ordres
des différenies Eglises chrétiennes, et ce que les autres religions
ou sociétés religieuses offrent de plus saillant.

A la différence des autres volumes, qui sont confiés chacun a
une seule plume, celui-ci est 'ceuvre de deux auteurs associés,
tous deux professeurs a Strashourg, MM. Holtzmann et Zipfiel,
Ils se sont réparti la besogne de lelle sorte que le premier a pris
a sa charge les articles relatifs & la Bible et aux origines du chris-
fianisme, a la dogmatique, la morale, le culte, la philosophie reli-
gieuse et la théologie pratique, tandis qu’a son collégue sont échus
tous les articles biographiques, ainsi que ceux qui ont trait au
droit et a la politique ecclésiastiques, et & I’histoire de I'lEglise &
partir de I’an 300.

L’ouvrage étant publié en Allemagne et en vue du public alle-
mand, il est naturel que les questions théologiques et surtout
ecclésiastiques qui préoccupent nos voisins d’outre-Rhin y pren-
nent une large place. Tout ce qui touche aux rapports actuels de
PEtat avec I'Eglise, spécialement I'Eglise catholique, son dogme,
sa constitution, etc., est traité avec un soin particulier. Il en est de
méme de la réformation et de la contre-réformation du XVIe siécle,
ainsi que des origines du christianisme, en particulier des contro-
verses, théories, institutions qui, dans cette premiére période, ont
abouti & la formation de I’Eglise catholique. On trouvera aussi
dans les colonnes de ce lexique des notices biographiques sur fous
les professeurs de théologie actuellement en fonctions dans les
facultés protestantes de ’Allemagne et des pays de langue alle-
mande, avec I'indication de leurs principaux ouvrages.



THEOLOGIE 397

(e n’est pas a dire que les auires époques et les autres pays
alent été négligés. On peut, sans doute, en ce qui concerne le pro-
teslantisme francais, regretter I'absence de noms tels que Robert
Etienne, Marot, Osterwald, Antoine Court, Sam. Vincent, pour ne
parler que des défunts. On trouvera ¢a et 1a des oublis & relever
(ainsi, & propos de Gaussen, 'omission de I'ouvrage inséparable
de son nom), ou des inexactitudes a redresser (ainsi lorsqu’il est
dit de M. Renan qu’il a publié des traductions « rythmiques » du
livre de Job et du Cantique). Mais ce sont 1a, aprés tout, des pé-
chés véniels, qu’il sera facile de réparer dans une nouvelle édi-
tion. Ce que nous tenons a constater, c¢’est que le germanisme de
Pouvrage n’a rien d’étroit. « L’Eglise du Désert, y lisons-nous
dans Varticle Hugenollen, a été une LIglise de martyrs héroique,
pleine du courage qu’inspire la foi. Elle prouve, comme le fait du
reste I'histoire tout entiére de la réforme frangaise, que ce ne sont
pas les seules populations germaniques qui sont prédisposées &
saisir la pensée évangélique dans sa profondeur. »

Et le point de vue théologique ? dira-t-on. Demander une abso-
lue impartialité, une compléte dépréoccupation de toute idée pré-
concue, de toute conviction personnelle, serait demander I'impos-
sible. Ceux qui connaissent M. Holtzmann savent assez qu’il n’est
pas homme & caclier son drapeau, et que ce drapeau est celui du
protestantisme, el du protestantisme progressif. Aussi bien son
article sur Jésus-Christ, le plus élendu de tous (16 colonnes), ne
laisse-t-il aucun doute sur ce point, non plus que certains articles
biographiques de son collaborateur, comme ceux sur Guizot ou
sur Hengstenberg. Cependant, nous nous plaisons a le reconnaitre,
les deux auteurs se sont appliqués a étre aussi objectifs que pos-
sible. Leur but, ainsi qu’ils le déclarent expressément dans la pré-
face, n’a pas été de faire valoir une conception ecclésiastique et
théologique exclusive. Ils se sont proposé avant tout d’exposer en
termes concis, dans un langage accessible & tout lecteur cultivé,
Pétat réel des choses, de donner un apercu vraiment historique de
toutes les questions et de tous les faits qui intéressent la vie reli-
gleuse el ecclésiastique. La maniére distinguée dont ils se sont ac-
quittés de leur immense et difficile tiche leur donne des droits a l«
reconnaissance et a la confiance du public désireux de §’inslruire.

THEOL. ET PHIL. 1882, 2



398 BULLETIN

Ajoulons que le lexique destiné & la philosophie est sous presse.
Il a pour auteur M. Robert Zimmermann. V. R.

FrREDERIC RAMBERT. — SOUVENIRS ET MELANGES 1.

Si nous ne savions pas qu’a cette vie mortelle succeéde une vie
irmmortelle, nous ne nous consolerions jamais d’étre nés. Qu’est-ce
que le genre d’existence que nous sommes appelés & mener ici-
bas si la vie future n’est qu’'une chimére ?

Au nombre des douleurs les plus poignantes que nous puissions
ressentir, il faut placer sans hésitation la rupture des liens qui nous
unissent 4 nos semblables. La perte d’un ami est, terrestrement
parlant, irréparable; elle nous prive en quelque sorte d’une
partie de nous-méme, elle nous mutile ; elle nous vieillit, nous
désenchante de la vie et, par conséquent, nous décourage; on se
souvient alors de cette parole si cruellement vraie de Vinet : « La
vie est un voyage du midi vers le nord, de I’été dans I’hiver. »

Seule, nous le répétons, la certitude de I'existence d’une cité
permanente peut nous aider a vivre, nous rendre le courage en
nous rendant I’espérance. Si le temps est court et que ’éternité
succede au temps, courtes sont nos souflrances, courtes nos sépa-
rations ; la mort n’est qu’un passage, une transformation qui nous
rendra nos bien-aimés et nous rendra a eux, en leur communi-
quant, et en nous communiquant & nous-mémes, une durée sans
terme et une sainteté parfaite.

I

Frédéric Rambert n’est plus, et nous, ses amis, nous pleurons
son absence. Mais nos pleurs sont ceux d’hommes qui espérent,
qui ne croient pas perdu leur cher mort, mais quil savent qu’il les
a simplement devancés.

Oui, notre Frédéric vit parce qu’il crut a Celul qui s’est appelé

L Fyédéric Rambert. Souvenirs et mélanges, recueillis par ses amis, pré-
cédés d'une lettre de Eug. Rambert et d’une notice biographique par
Eug. Secrétan., Avec portrait photographié. Lausanne, (Georges Bridel
éditeur,



THEOLOGIE 399

la résurrection et la vie. Il vit aussi d’'une autre maniére: par le
bien qu’il a fait au milieu de nous, dans le souvenir de ceux qui
’ont connu, et par le volume dont nous allons maintenant rendre
comple,

Ce volume s’ouvre par une letire de M. Eug. Rambert, trés
courte, mais d’une exquise délicatesse de sentiment. Il y a réelle-
rment une vive jouissance a entendre un frére ainé parler ainsi de
son frére cadet. Et comme tout ce que dit M. Eug. Rambert de
son Frédéric et du notre est vrai; comme il 'a bien compris!
« Plus on I'a connu, moins on résisle au besoin d’honorer publique-
ment un meérile qui n'aspirait qwa se cacher.... Il se découvrait
par échappées. Il était notre cadet, et nous avions pour lui le res-
pect qui s’altache aun ainé. Il y avait de la vénération dans Uaffec-
tion gwon lui portait. » Ce beau témoignage est la vérité méme.

A la lettre succede une notice bivgraphique d’une cinquantaine
de pages, due a la plume de M. Eugéne Secrétan. Cette notice
nous donne-t-elle de I'rédéric Rambert, de sa nature intellectuelle
et morale, une idée suffisamment compleéte ? Oul et non ; il y a du
trop et du pas assez dans ces pages ; il est tels détails, telle maniére
de dire aussi que nous eussions préféré ne pas rencontrer; il est, au
contraire, telle appréciation de fond dont I’absence nous parait regret-
table. M. Eug. Rambert écrivait sans doute dans sa lettre & 'auteur
de la notice biographique : « Quelque soin que vous y mettiez, le
volume que vous publierez ne le fera pas connaitre complétement.
Mon frére n’a jamais eu l'occasion de se révéler tout entier. Il n’a
pas donné sa mesure, » Sans doute encore que M. Secrétan lui-
méme a répondu d’avance, dans les ligues qu’on va lire, a I'objec-
tion que nous sommes en voie de lul présenter : « On ne deman-
dera pas a une simple notice comme celle-ci un résumé de la
dogmatique ni de la tendance théologique de Frédéric Rambert.
Ce n’est point I'affaire d’un laique. Un homme méme du métier
y éprouverait quelque embarras : comment reproduire la physio-
nomie vraie de ce qui était en formation?....» Il n’en demeure
pas moins, & notre point de vue, qu’une appréciation de la ten-
dance théologique de Frédéric Rambert edt da étre tentée. Notre
ami n’a pas donné sa mesure, c’est certain; mais peut-on dire
que sa conception théologique ne fiit qu'en formation ? Rarnbert



400 BULLETIN

avail pris position, 1l appartenait & une école déterminée, sa théo-
logie, sans étre le moins du monde révolutionnaire, n’était pas
cependant conservatrice ; évangélique, en un mot, il n’était pas
orthodoxze. De la famille des Vinet et des Chappuis, il éprouvait
le besoin de reviser les formules du passé, de secouer leur joug,
de remounter a la source méme des vérités évangéliques. C’était un
indépendant et un audacieux que Rambert. Sous son calme, sa
prudence et sa modération trés réels et méme trés remarquables,
il cachait un esprit plein de hardiesse. Dans les trop rares entre-
tiens théologiques que nous avons eus avec lui, nous avons toujours
été frappé de l'indépendance absclue de son jugement ainsi que de
la vivacité et de I'éncrgie avec lesquelles il exprimait ce jugement,
Plusieurs pages, d’ailleurs, de la notice biographique confirment
absolument notre dire.

Seulement, pourquoi n’avoir pas exploité le filon, neltement
établi le point de départ, la base, ’esprit ou le principe générateur
de toute la théologie de Rambert? pourquoi n’avoir pas rassemblé
les principes constitutifs de cette théologie épars dans les écrits du
professeur et dans ses cours, puis — sans arbitraire ni violence,
sans prolonger les lignes d’une maniére qui put altérer en quoi
gue ce soit la vérilé, — tracé le plan général de I’édifice théolo-
gique demeuré inachevé par le départ de nolre ami? Frédéric
Rambert était Vavocat de I'esprit contre la lettre, de I'indépendance
théologique contre Passervissement & la tradition, de la critique
scientifique appliquée a la Bible contre «le parti pris de la foi»
(Chrétien évangélique, 1873, pag. 47}, des droits de Vintelligence
et de la raison en matiere religieuse contre ceux qui voudraent
supprimer ces deux facultés dans I’étude de la vérité.

Mais ce n’est pas un article sur notre ami que nous faisons ici,
c’est une simple analyse critique de 'ouvrage qui porte son nom
et qul consacre sa mémoire ; poursuivons donc notre marche.

I

Rambert a relalivernent peu publié ; il n’en avait pas le temps,
et puis, d'ailleurs, il était jeune erncore quand la mort le surprit.
Les Souvenirs ¢t Mélanges nous donnent, & une exception pres,



THEOLOGIE 4301

tout ce qui est sorti d’essentiel dela plume de Rambert, un travail
sur UEcriture, source de la dogmalique chrélienne, une Lelire
M. Ch. Dollfus sur le miracle, trois conférences qui n’avaient
pas encore vu le jour, sur La liberté religieuse dans le canton de
Vaud, un rapport présenté a la section vaudoise de la Société pas-
torale, intitulé : La tdache actuelle de Papologétique chrétienne, puis
viennent cingq Sermons, des Fragmnels dont voici les titres: Le
refrain et la chanson, un Discours du Grutli, La résurreclion de
Jésus-Christ, Un manifeste ecclésiastique et, enfin, un certain
nombre de Letires.

Nous n’avons pas a apprécier ces différents morceaux, et nous
ne voulons pas discuter I’ordre dans lequel ces morceaux nous ont
¢té donnés; nous nous bornerons a présenter deux remarques.

La premiére de nos remarques n’est, a proprement parler, pas
de nous; c’est M. le professeur H. Vuilleumier qui I'a formulée,
dans cette revie méme, a 'occasion d’une étude fort intéressante
sur La critique du Pentateugue . « L’indépendance par la foi, écri-
vait ’honorable professeur, est le privilege du critique chrétien ;
elle doit étre le trait distinctif de la science qu’il cultive. » Puis,
en note, il ajoute : « Voir les belles pages de Frédéric Rambert
sur la fol comme principe de critique, dans le Chrélien évangé-
ligue de janvier 1873. Il est regrettable que ces pages, d’entre les
meilleures qui soient sorties de la plume de notre ami et collabo-
rateur, aient échappé a I'attention des éditeurs de ses Souvenirs. »
(Janvier 1882, pag. 8.)

Nous exprimons le méme regret. Sans doute que ’article visé
ne nous révéle pas notre frére sous un nouvean jour, mais il com-
pléte et confirme son point de vue théologique sur une question
trés importante. M. le pasteur Auguste Glardon avait prétendu
que « le théologien chrétien doit prendre pour principe de sa cri-
tique le parti pris de la foi. » Rambert répond excellemment que
la foi ne saurait remplacer la critique, que, dans le domaine de la
eritique historique en particulier (critique du texte, critique des
écrits bibligues, critique historique proprement dite), la foi serait
radicalement inhabile & prononcer un verdict quelconque. « Nous
pensons donc, ainsi conclut I'écrivain, que la foi n’est pas, qu’elle
ne doit ni ne peut étre un principe de critique historique. Elle n’a



402 BULLETIN

nullement vocation & imposer & I’étude historique des solutions a
priori. Dans ce domaine, c’est I’étude eritique qui prononce. C’est
si peu la foi, qu’elle doit, au contraire, en ce qui concerne les faits
de I'histoire, se régler sur la critique. »

Evidemment la non-réimpression de ces pages, dans le volume
que nous analysons, constitue une lacune et une lacune regret-
table. Si la place dont on disposait faisait défaut, mieux alors et de
beaucoup valait supprimer, par exemple, un sermon, voire deux
sermons,

Voici notre seconde remarque. La correspondance de Rambert
comprend en tout vingt-sept pages, méme seulement vingt-six si
Ion compte exactement ; or le volume, moins la notice biographi-
que, compte quatre cents pages. En outre, le nombre des lettres
ou fragments de lettres publiés est de dix-huit; or les éditeurs
des Souvenirs ont eu entre les mains prés de deux cents lettres,
« presque toutes de plus de quatre pages. » Vingt-six pages sur
quatre cents consacrées a la correspondance de Rambert, dix-huit
lettres sur deux cents livrées a la publicité, décidément c’est trop
peu. Il edt fallu réduire la notice biographique et donner plus d’es-
pace a la correspondance. Et si le volume ett néanmoins dépassé
les limites qui lui étaient assignées d’avance, alors au lieu de
supprimer deux sermons, nous les eussions tous supprimés,

Non que les sermons de notre ami n’aient de la valeur: ils en
ont beaucoup, au contraire, mais beaucoup moins cependant que
ses lettres, Les letlres, c’est '’homme, c’est tout 'homme, c’est ce
qui le révele le plus complétement, c’est la biographie par excel-
lence, parce que c’est une sorte d’autobiographie inconsciente. Et
que cela est vrai de Frédéric Rambert! comme il se donnait bien
dans ses leftres a ses amis, comme 1] était bien lui-méme, comme
il se racontait bien lui-méme sans s’en douter! Et comme 1l et
été facile et intéressant d’assister de cette maniére a la genése et
au développement de sesidées! Mais il elt fallu pour cela, outre la
publication de nombreux documents, s’astreindre & ranger ceux-ci
par ordre chronologique.

Nous le disons sans détour : & notre jugement, cette partie des
Souvenirs intitulée Correspondance laisse infiniment & désirer et
excite en nous les plus sincéres regrets.



PHILOSOPHIE 403

111

Malgré tout, ce volume, dans son ensemble, est intéressant, et
il préservera certainement de I'oubli le nom de Frédéric Rambert
st digne, a tous égards, d’étre couservé dans les annales de I'Eglise
chrétienne,

Qu’il nous soit permis, au terme de notre analyse et de nos cri-
tiques, de citer icl un passage non publié de la derniére lettre que
nous écrivait notre ami, datée du 21 janvier 1878, et qui ne nous
explique que trop sa fin prématurée : « Il n’est que trop vrai,
mon silence se prolonge a ton égard, et méme il s’est prolongé
plus de quinze jours encore depuis ta derniére communication.
(Vest que je suis littéralement harcelé : lecons a la faculté, legons
au colleége Galliard, legons chez moi, pensionnaires, famille, Chré-
tien évangélique, Revue de théologie, société de théologie, affaires
de pupille, école du dimanche, etc., ete..... Mes journées, et sou-
vent mes nuits, n'y suffisent décidément plus. Quand il m’arrive
d’avoir terminé ma besogne la plus pressée vers minuit, je me
mets quelquefois & écrire une lettre, comme c’est le cas aujour-
d’hui; mais quand le travail me pousse jusqu’'a deux heures du
matin, ce qui est presque l'ordinaire, je n’ai décidément plus le
courage d’entamer ma correspondance, et mes pauvres lettres,
toujours renvoyées de lendemain en lendemain, attendent indéfini-

ment, »
Euc. BARNAUD.

PHILOSOPHIE

ED. ZELLER. — LA PHILOSOPHIE DES GRECS AVANT SOCRATE!.

La Revue a signalé en son temps le premier volume de cette
importante traduction de I'ceuvre capitale de Zeller. Il parait que
Ientreprise a eu un succés marqué. C’est a tel point que le public
s’est plaint que le traducteur ne menait pas son ceuvre assez ronde-

' La Philosophie des Grecs considérée dans son développement historique,
par Edouard Zeller, professeur de philosophie & l'université de Berlin.



	Théologie

